



مره بالماني من

الجزءالشامِن

سُوَرَةُ الْضَبَافَاتِ - سُوَرَةُ الشِّورِكِ ف

<u>دَارالق کری</u>



الطبعة الثانية

٢٠٠٨/ـــ١٤٢٩

■ الكتاب: من هدى القرآن ١ / ١٢. ■ المؤلف: سماحة المرجع الديني آية الله العظمى السيد محمد تقي المدرسي. ■ الطبعة: الثانية، تاريخ النشر : ١٤٢٩هـ/ ٢٠٠٨م، (طبعة محققة ومنقحة ومزيدة). ■ إخراج وتنسيق: زكي حسن أحمد

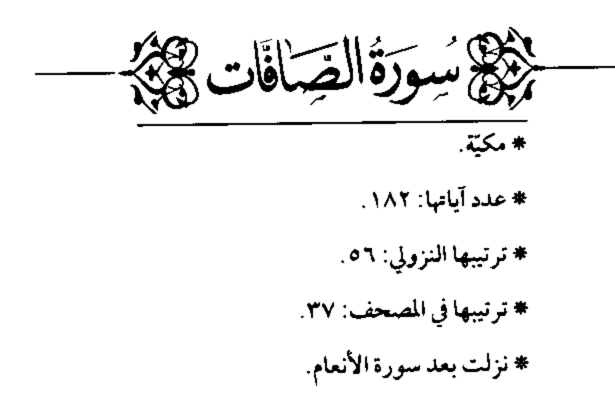
■ zakiht@gmail.com

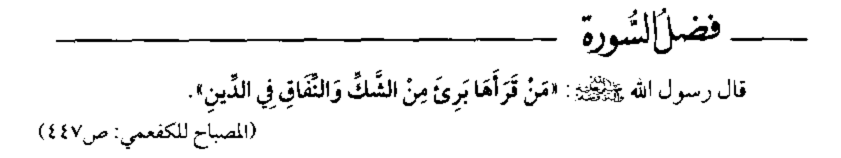
الناشر: <u>دارالت روم مع لطيئهة وللات شرطلاة نوج م</u>
الناشر: <u>تلغونت ۲/٤۱۳۶۵۱، - ۳/٤۱۳۶۵۱،</u>

Email:dar\_alkari@hotmail.com

بِسْسِمْ اللَّهِ ٱلرَّحْدَ إِلَيْ حَدَدَ

الحَمْدُ لله رَبِّ العَالَمِينَ وَصَلَّى اللهُ عَلَى مُحَمَّدٍ وَآلِهِ الطَّاهِرِين





# الإطار العام

### آفاق العلاقة بين الخالق والخلق

تهدينا سورة الصافات بآياتها السامية إلى ذات الأفكار والحقائق التي كانت الآيات السابقة في سورة (يس) تؤكد عليها بإضافات أخرى، وأسلوب أدبي نفسي جديد.

تبدأ آياتها بذكر الملائكة التي تصطف انتظاراً لأمر الله تعالى، وبذلك سميت بسورة (الصافات)، كما تحدثنا الآيات الأخيرة منها عن الجن والملائكة، وشبهات الجاهليين حول علاقتهما بربهما، فقد زعموا بأن لهما علاقة نسبية بالله (الآية: ١٥٨)، وذهب بعضهم بعيداً؛ إذ قالوا بأن الجن نتيجة مباشرة لعلاقة زوجية بين الملائكة وربهم -تعالى عما يشركون-.

بينها تحدثنا السورة في أواسطها عن الأنبياء على والعلاقة بين السياقين أن القرآن حينها بَيَّن خطأ الجاهليين الفظيع في تصورهم حول علاقة الملائكة والجن بالله كان لابد من الإشارة لنفس الخطأ الذي وقع فيه الآخرون عندما تصوروا بأن هناك علاقة مشابهة بين الله والرسل، انطلاقاً من تقييمهم للمعجز الذي طالما تكرر على يد الأنبياء عَلَيَك من دون الآخرين، فاتخذوا ذلك دليلاً على أنهم أبناء الله، ولهذا نجد الآيات تطيل الحديث حول هذا الموضوع مؤكدة بأن نبوة هؤلاء لم تكن بأسباب ذاتية تكوينية فيهم، إنها أعطاهم الرب هذه المنزلة الرفيعة لما وجده فيهم من عمق الإيهان، وصدق العمل، وشجاعة الإقدام، والإحسان إلى الناس. ولعل الحديث عنهم عنهم من عمق المياد المورة المباركة يتصل بهذا الجانب من حياتهم، نفياً للبدع الجاهلية.

من هنا؛ نستطيع القول بأن الخط العام لسورة الصافات هو بيان العلاقة السليمة بين الله عز وجل وسائر خلقه، التي تتجسد من جهته في الإنشاء، والخلق، والإبداع، والرزق، و... أما ما دون هذه العلاقة، فإن هناك معراجاً واحداً يتقرب من خلاله الخلق لربهم، وهو الإيهان والعمل الصالح. وحين نتدبر في جمل بصائر السورة تتجلى لنا المسؤولية بأظهر صورها، والتي تصعقنا عند قول الرب: ﴿ وَقِفُوهُمُ إِنَّهُم مَسْئُولُونَ ﴾.

فالشرك بالله من خلال الاعتقاد بربوبية الملائكة أو الجن أو الآلهة المزيفة الأخرى، له مبرر نفسي، وهو محاولة التملص من المسؤولية.

ويوم القيامة، هو يوم ستتجلى فيه المسؤولية بشكل واضح وأكيد، حيث الصيحة العظيمة؛ فإذا بالظالمين قيام ينظرون عذاب الله، وهناك تتجلى المسؤولية التي طالما تهربوا منها في الدنيا، فتسقط تبريراتهم التي زعموا بأنهم قادرون على جعلها وسيلة للتخلص من جزاء أعمالهم.

ويبقى أن من أبرز أدّلة المسؤولية في الدنيا، وجود الجزاء. فلو كنا في مجتمع يحكمه الظلم، ثم سكتنا عنه، فشملنا الذل والبلاء، فإن ذلك دليل مسؤوليتنا عن الوضع، حتى لو بررنا ذلك بثقافة الجبر أو فلسفة الانتظار.

ومحور المسؤولية هو الذي يوصل محاور السورة ببعضها، وأبرزها ثلاثة محاور:

الأول: نفي الأنداد الذين يتخذهم الجاهلون آلهة لعلهم ينصرون. إن غايتهم من عبادة الآلهة التنصل من جزاء أفعالهم،ولكن هيهات! فالملائكة صافون لربهم صفاً، والشياطين محجوبون عن السهاء، وتترصدهم الشهب، والمستكبرون محضرون لحساب عسير.

الثاني: الأنبياء والأولياء عَيَّيَكُمُ عبادالله المكرمون، فلا يشفعون إلا لمن ارتضى، ولا يمكن التعويل عليهم لمواجهة سنن الرب،كيف وإنها بلغوا درجاتهم هذه بأنهم عباد الله المخلصون، الذين أخلصوا ولاءهم لقيادتهم الشرعية، وأخلصهم الله سبحانه من شوائب الشرك وآثار الضغوط الإجتماعية والتاريخية.

**الثالث:** نسف قواعد التبرير التي يعتمد عليها المجرمون في اقتراف المآثم، حيث يزعمون أنهم كانوا مجبورين.

وتتصل الصور التي ينقلها القرآن إلينا من يوم المسؤولية والجزاء بهذا المحور.

والنسق القرآني يجعل المحور الأول والأخير متدرجين، ثم يذكر بالمحور الثاني الذي يأتي كشاهد مبين لهما، ذلك أن القرآن يضرب للحقائق الأمثال، ومن أروع أمثلته حياة الأنبياء عَلَيْنَا الذين أمرنا بأن نسلم عليهم بكرة وعشياً،ليتخذهم المؤمنون قدوةً مناراً، كالنبي إبراهيم عَلِيَنَا الذي كان من شيعة شيخ المرسلين نوح عَلَيْنَانِ. وحينها يبين لنا القرآن المجيد حقيقة أو حكماً، لا يلبث أن يضرب لذلك أمثلة عديدة، ليس للإيضاح فحسب، إنها لبيان الأبعاد والحدود أيضاً، ذلك لأن النفس البشرية قادرة على تحوير الألفاظ وتفريغها من معانيها الحقيقية، وتحويلها إلى ألفاظ قشرية غير مؤثرة، بل وقد تعطي معانٍ غريبة عن المعنى الحقيقي.

فلكي لا يأتي بعض المفسرين القشريين، أو بعض من تسوّل لهم أنفسهم تبرير الأفعال والانحرافات للناس، ويفسر واالقرآن على أهوائهم وآرائهم، لم يترك ربنا كلمة في القرآن الحكيم إلا وأوضحها بالأمثلة التاريخية التي لا يمكن نكرانهاأو تبديلها وتأويلها إلى غير مضامينها.

ويبدو أن القرآن الكريم أراد أن يبين المعنى الحقيقي والواقعي للتشيع، الذي هو رفض الجبت الداخلي بالتوحيدالخالص، ورفض الطاغوت الخارجي بمقاومة الانحراف الاجتماعي والسياسي والثقافي و.. . في الواقع القائم، والذي هو صورة ظاهرية للجبت الداخلي، ثم التسليم لله والتضحية والاستقامة في سبيله.

ثم يذكرنا الله عز وجل في النهاية بالمعنى الحقيقي للإخلاص، وهو أن يكون الإنسان بعيداً عن العوامل والضغوطالمضادة للحق.

فالمجتمع في بعض الأحيان يعصر المؤمنين، ويضغط عليهم باتجاه، وطاعة الله والأهداف التي يتطلعون إليها تضغطعليهم باتجاه معاكس. فيكون واجبهم التحدي بالإيهان والتوكل، وأن يعرفوا بأن عنوان نبوة الأنبياء والمرسلين وأبرز أعمالهم هو تحديهم للواقع الاجتهاعي الفاسد، وأن نجاحهم في هذا التحدي هو سبب سموهم.

وفي الآيات الأخيرة يلخص ربنا عِبَر هذه السورة، ومن أظهرها أن عباد الله المخلصين هم الذين أخلصهم ربهم وأخلصوا أنفسهم له، فلم تؤثر فيهم العوامل التي جرت على غيرهم.

هل نعم وأنتم داخرون



﴿ وَالعَمَنْفَنْتُ مَعْةًا '' () قَالَنْجَرَتِ '' زَجْرًا () قَالَنْلِيَنَتُ فَاللَّذِينَ وَمَا بَيْنَهُمَا فَرَرَبُ الْمَصَرَقِ وَالْأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا وَرَبُ الْمَصَرَقِ وَالْأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا وَرَبُ الْمَصَرَقِ () إِنَّا زَبَنَا السَمَاء الدُّنْيَا بِزِينَة الكَوَاكِ () وَحِفْظًا مِن كُلْ وَرَبُ الْمَصَرِقِ () إِنَّا زَبَنَا السَمَاء الدُّنْيَا بِزِينَة الكَوَاكِ () وَحِفْظًا مِن كُلْ مَدْحَلْنِ مَارِدِ '' () لَا يَسَمَعُونَ إِلَى الْمَيْلِ الْأَعْلَى وَيُفْذَفُونَ مِن كُلِ مُنْ فَلِيفَا مِن كُلْ مَدْحَلْنِ مَارِدِ '' () لَا يَسَمَعُونَ إِلَى الْمَيْلِ الْأَعْلَى وَيُفْذَفُونَ مِن كُلِ مَنْ خَلِفَ الْمَعْلَى وَيُفْذَفُونَ مِن كُلِ مَا يَعْمَى اللَّهُ مَارِدِ '' () لَا مَنْ خَطِفَ المَعْلَى وَيُفْذَفُونَ مِن كُلْ مَا يَحْلَنِ مَا يَعْلَى مَا يَعْلَى وَيُفْذَفُونَ مِن كُلْ مَا يَعْلَى مَعْلَى الْمَنْعَلَى وَيُفْذَفُونَ مِن كُلْ عَلَى مَعْلَى الْمَعْلَى وَيُفْذَفُونَ مِن كُلْ مَا يَعْلَى الْمَنْعَلَى وَيُفْذَفُونَ مِن كُلْ فَلْمَ الْمَنْ عَلَى الْمَعْلَى وَيُفْذَفُونَ مِن كُلْ مَا يَعْلَى الْمَنْ فَلْقَا الْتَعْرَضَ مَا يَعْلَى الْمَنْ خَطْفَ الْمَعْلَى مَا يَعْلَى مَا يَعْلَى الْمَنْ عَلَى الْعَنْقُونَ مَا يَعْنَى مَا يَعْنَ الْمَعْلَى فَالْتَنْتَقْتُونَ مَنْ عَلَى الْمَنْ عَلَى مَالَى مَنْ خَلْقَا أَمْ مَنْ خَلْقَا أَعْلَى مَا يَعْتَى مَعْذَى الْعَنْعَا مَ مَنْ خَلْقَا أَعْنَ الْنَا خَلْقَائَة مَا يَعْنَا الْدُيْلَا مِنْ الْعَامِ مَا يَعْنَا مَعْنَا مَنْ عَلَى مَالْ الْعَنْ يَعْنَ الْنَ عَنْ عَلَى الْمَالْتَ عَائِي مَا يَ مَائَة مَوْنَ الْ مَنْ عَلَى مَا يَعْنَ عَلَى مَا يَعْنَا الْعَنْ يَعْنَ الْعَنْ عَائَة مَنْ عَلَى مَا يَعْنَ مَا يَعْنَ مَا يَعْنَ عَلَى مَنْ عَلَى مَا يَعْنَ مَا يَعْنَا مَنْ عَلَى مَا يَعْنَ مَالْمَ مَالْتَ مَا يَعْنَ مَنْ عَلَى مَا يَعْنَ مَا يَعْنَ مَا يَعْنَ مَنْ عَالَى مَنْ مَنْ يَ مَالْمَ مَا الْمَا يَعْنَ مَنْ يَ مَنْ يَعْتَ مَ يَ يَ مَا يَنْ يَعْنَ الْعَالَ مَنْ يَ مَنْ يَ مَا يَ يَ مَا يَ يَ مَا يُونَ مَا يَ يَعْنَ مَا يَ يَ مَا يَ يَ يَ مَ مَ يَ مَا يَ يَ مَا يَ يَعْنَ مَا يَ يَ يَعْتَ مَا يَ مَا يَ يَ مَا يَ مَا يَ يَ مَا يَ يَ يَا يَعْتَ يَ مَا يَعْتَ مَ يَا

- (١) والصافات صفاً: كل شيء بين السماء والأرض لم يضم قطريه فهو صاف، ومنه الطير صافات إذا نشرت أجنحتها، وقيل جمع صافة وهي الملائكة التي تصف أقدامها للصلاة والإطاعة أو أجنحتها حال الصعود والهبوط، وصفاً تأكيد له.
- (٢) فالزاجرات: الزجر الصرف عن الشيء، وهنا يقصد بها الملائكة التي تزجر الكفار حين قبض أرواحهم أو تزجر من أمر الله.
- (٣) مارد: المارد الخارج إلى القساد العظيم، وهو من وصف الشياطين وهم المردة، وأصله الانجراد، ومنه الأمرد الذي لا شعر له، فالمارد المنجرد من الخير.
  - (٤) دحوراً: الدحور الدفع بالعنف يقال دحر يدحر دحراً ودحوراً. (٥) واصب: الدائم الثابت. (٦) الخطفة: الخطف هو سلب الشيء خلسة بسرعة. (٧) لازب: اللازب واللازم بمعنى واحد، أي طين يلتصق باليد وهو الطين الصافي. (٨) داخرون: صاغرون أذلاء، من دخر بمعنى صغر وذل.

### هدى من الآيات:

يَنصبُّ الحديث في هذا الدرس حول الملائكة ويوم البعث، ويربط الموضوعين ببعضهما أن الإنسان قد يكفر بالجزاء رأسا حين لا يؤمن بيوم الجزاء، وقد يكفر به بصورة غير مباشرة، وذلك حين يزعم أن الملائكة يشفعون له عند الله لأنهم أبناؤه سبحانه.

وما دام السياق يكرس روح المسؤولية فلا بد من معالجة هذين الموقفين معا، لأنها يشتركان في المحصلة النهائية، وهي التنصل من المسؤولية.

فالشرك بالله من خلال الاعتقاد بربوبية الملائكة أو الجن أو الآلهة المزيفة الأخرى، له مبرر نفسي هو محاولة التملص من المسؤولية. إن من الصعوبة على الناس تحملها، مع علمهم بها، فلكي يتخلصوا -بزعمهم- من حدية أوامر الله، ويتهربوا من الالتزام بالدين، تراهم يبحثون عن مبرر نفسي لأنفسهم مما يدفعهم للتصور بأن الملائكة أو الجن أو الصالحين كعيسى عليظلاً سوف يدفعون سخط الرب وعذابه عنهم بالشفاعة أو الفداء.

ويوم القيامة هو يوم تتجلى فيه المسؤولية بشكل واضح وأكيد، وتأليه هؤلاء للملائكة والجن و الأنبياء، يأتي لحل إشكالية ذلك اليوم، ولكن هيهات، لهذا أكد ربنا في نهاية هذا الدرس مسؤولية الإنسان الحتمية بقوله: ﴿ قُلْ نَعَمٌ وَأَنْتُمٌ دَخِرُونَ ﴾.

#### بينات من الأيات:

[1-٣] يصور لنا السياق في مطلع هذه السورة الكريمة مشهدا من الغيب حيث تصطف الملائكة في السياوات العلى، بها لا يعلم عددها إلا الله عز وجل، انتظارا لتلقي الوحي من ربها، ثم تنزل به إلى حيث يأمرها زاجرة ما يعترضها من العقبات، تتنزل به وتتلوه على النبي، ومن هنا يمكننا القول بأن تنزيل الوحي ليس محصصا بجبرائيل إنها يوجد معه ملائكة آخرون يؤدون الدور نفسه، وفي القرآن نجد تعبير رسل الله، يعني تارة الملائكة التي تهبط بالوحي، ويعني تارة الملائكة التي تهبط بالوحي، ويعني تارة الملائكة التي تهبط بالوحي، ويعني تارة أخرى الدور نفسه، وفي القرآن نجد تعبير رسل الله، يعني تارة الملائكة التي تهبط بالوحي، ويعني تارة أخرى الملائكة التي تهبط بالوحي، ويعني تارة أخرى الملائكة الذين يتوفون الأنفس، بينها يقول الله تعالى: ﴿قُلْ يَنُوَقَنَّكُم مَّلَكُ ٱلْمَوْتِ ٱلَّذِي أَخرى الملائكة الذين يتوفون الأنفس، بينها يقول الله تعالى: ﴿قُلْ يَنُوقَنَّكُم مَّلَكُ ٱلْمَوْتِ أَلَذِي أَخرى الملائكة الذين يتوفون الأنفس، بينها يقول الله تعالى: ﴿قُلْ يَنُوقَنَكُم مَّلَكُ ٱلْمَوْتِ ٱلَذِي يُحمى الحرى الملائكة الذين يتوفون الأنفس، بينها يقول الله تعالى: ﴿قُلْ يَنُوقَنَكُم مَّلَكُ ٱلْمَوْتِ أَلَذِي بَحْرى الملائكة الذين يتوفون الأنفس، بينها يقول الله تعالى: ﴿قُلْ يَنُوقَنَكُم مَّلَكُ ٱلْمَوْتِ أَلَذِي بِحْم يُرَا يَحْرى المالائكة الذين يتوفون الأنفس، بينها يقول الله تعالى: ﴿قُلْ يَنُوقَنَكُم مَّلَكُ أَلْمَوْتِ أَلَذِي بَعْن مال يعني بذلك عزرائيل، وبجمع الآيات إلى أخرى أَخْرى أَنْ ملك الموت الأعظم زعيم لِنَزَعَة الروح، أما بقية الملائكة فهم أعوانه على بعضها نستوحي بأن ملك الموت الأعظم زعيم لِنَزَعَة الروح، أما بقية الملائكة فهم أعوانه على ذلك، كما أن جبرائيل الملك الأعظم حالذي يتنزل بالوحي على الأنبياء والرسل ورعيم لمائلائكة الذين يؤدون المهمة نفسها.

﴿وَٱلصَّنَّفَنتِ صَفَّا﴾ يقسم الله بالملائكة التي تصطف انتظارا لأمره ووحيه، ثم تهبط

لإنفاذ أمر الرب، زاجرة العقبات في طريقها، كالطبقات الموجودة بين الأرض والسماء، والشياطين التي تحاول استراق السمع أو حجب الله عن أنبيائه ورسله ﴿فَالزَّبِحِرَتِ زَجْرًا ﴾ كما أن من صفاتها تلاوة الوحي على الأنبياء، والتلاوة من التتالي أي التتابع مما يدل على أن وحي الله لهم لا ينزل مرة واحدة، إنها يتنزل مفرقا، وذلك مما تستدعيه الحكمة في التغيير ﴿ فَالنَّلِيَكِتِ ذِكْرًا ﴾.

[3] فالملائكة إذن ليسوا آلهة من دون الله، إنها هم مسلمون لأمره، وحملة وحيه إلى الخلق، فلا تصح عبادتهم، وإنها عرَّفنا الله بجانب من دور الملائكة وهو شيء من الغيب، لأن إشراك طائفة من الناس بالملائكة نابع من جهلهم لحقيقة هذا الخلق، لهذا نجد القرآن بعد هذا التعريف المختصر والبليغ في الوقت نفسه، ينطلق لتأكيد حقيقة التوحيد قائلا: ﴿إِنَّ إِلَىهَكُمْ التعريف التعريف المختصر والبليغ في الوقت نفسه، ينطلق لتأكيد حقيقة التوحيد قائلا: ﴿إِنَّ إِلَىهُ مَنْ جَهَلَهُم خَلَيْفَةُ هذا الخلق، لهذا نجد القرآن بعد هذا التعريف المختصر والبليغ في الوقت نفسه، ينطلق لتأكيد حقيقة التوحيد قائلا: ﴿إِنَّ إِلَىهَكُمْ وَاللام في الوقت نفسه، ينطلق لتأكيد حقيقة التوحيد قائلا: ﴿إِنَّ إِلَىهَكُمْ وَاللام في عبارة لوادة تأكيدات على هذا الأمر، هي: القسم وهو أعظمها وإن التوكيدية واللام في عبارة لواحد، الواقعة في جواب القسم.

وهناك احتمال آخر لمعنى الكلمة هو: أن رحلة الشمس من عام إلى آخر (أو بالأحرى حركة الأرض السنوية حول الشمس) تستدعي وجود مشارق لها بعدد أيام السنة. ولعل تخصيص المشارق دون المغارب بالذكر إنها هو بسبب أن عبَّاد الشمس يسحرهم شروقها فيعبدونها فيها، ولذلك استدعى التأكيد على أن الله هو رب المشارق.

[٧] وبالإضافة إلى هذا الجمال يشير السياق إلى القوة والمتانة في خلق السماء، حيث جعل فيها الرصد والحرس، يمنعون نفوذ الشياطين إلى الملا الأعلى ﴿ وَحِفْظًا مِّنَكُلِّ شَيْطَنٍ مَّارِدٍ ﴾. [٨] وتهدم هذه الآية الكريمة العقيدة الباطلة، التي تقول بمعرفة الجن لجميع الأقدار التي جرت في الماضي، وما تجري الآن، وما ستقع مستقبلا، لأنهم يتصلون بالغيب ويطلعون عليه، وينفي القرآن ذلك نفيا مباشرا بقوله: ﴿ لَا يَسَّمَّعُونَ إِلَى ٱلْمَلَا ٱلْأَعْلَىٰ ﴾ لا يستطيعون التجسس أو استراق السمع من الله، وهو يوحي للملائكة بها يقدَّره ويقضيه، لتباشر تنفيذها بإرادته تعالى ﴿وَيُقْذَفُونَ مِن كُلِّ جَانِبِ ﴾ يقذفهم حرس السهاء بأسلحتهم لو حاولوا النفوذ واختراق الحجب، فهم في يقظة دائمة.

[٩] ويدحرون الشياطين ﴿ دُحُوَرًا ﴾ عند تسللهم لاستراق السمع، كما يكتب عليهم ذنبا يجمع إلى جرائمهم الأخرى، فينالون بذلك العذاب الشديد في النار بعد الحساب ﴿وَلَهُمْ عَذَابٌ وَاصِبُ ﴾، قال الإمام الباقر غليَتَلاً: «﴿عَذَابٌ وَاصِبُ ﴾ أَيْ دَائِمٌ مُوجعٌ قَدْ خَلَصَ إِلَى قُلُوبِمِ»<sup>(1)</sup>.

[١٠] والشياطين يسعون جهدهم للحصول على بعض المعلومات من السهاء من أجل إضلال أهل الأرض بها، بعد تضمينها الأفكار الباطلة، وما عند الكهنة والمنجمين من الأخبار الصائبة هو من هذا النوع، فهم يجلبون ثقة الناس بهم، من خلال الجزئيات الصحيحة حتى يثقون بكل ما يصدر عنهم من الباطل ﴿ إِلَّا مَنْ خَطِفَ المَنْطَفَةَ فَأَنْبَعَهُ, شِهَابٌ ثَاقِبٌ ﴾ وفي الآية وآيات أخرى مشابهة دلالة على أن الشياطين تتمكن من الحصول على بعض الأخبار، من خلال مغامراتها المستمرة.

كما نستوحي من الآية وآيات أخرى أيضا في القرآن أن حديثا يدور لدى الملأ الأعلى عما يجري في الدنيا، متى ينزل المطر، متى تحدث الزلازل، و... ولا ريب أن للظواهر الواقعة مستقبلا إرهاصاتها ودلالاتها، ولعل الحاسة السادسة، والنظر المغناطيسي، والانتقال التلقائي، والتنبؤات الصحيحة، والأحلام، وحتى بعض أبعاد السحر والكهانة والعرافة و.. و.. تدل على وجود مبشرات ومنذرات قبل وقوع الحوادث. أما الذين يزعمون بأنهم يتبعون الجن والشياطين فإنهم مخطئون، لأن الجن أساسا لا يملكون من علم الغيب شيئا، حيث يمنعهم حرس السماء من ذلك.

[11] وبعد هذه المقدمة البليغة التي حطمت أسطورة الشرك بالجن، والتصور بأنها آلهة من دون الله، يخلص السياق إلى تساؤل من شأنه أن يهز نفوس الكفار والمشركين وعقائدهم من الأعماق، ويبعثهم على التسليم للرسالة وعقائدها الصائبة لو أرادوا ذلك.

(1) بحار الأنوار: ج٩٦، ص٣٧٦، تفسير القمي: ج٢ ص٢٢١.

يقول تعالى: ﴿ فَأَسْتَفْئِمٍهُ ﴾ أيها الرسول واسألهم. والإستفتاء هو استطلاع الرأي.. ﴿أَهُمْ ﴾ يعني الكفار والمشركين.. ﴿أَشَدُّ خَلَقًا أَم مَّنْ خَلَقْنَا إِنَّا خَلَقْنَاهُم مِّن طِينٍ لَازِبٍ ﴾ ولتفسير هذه الآية ثلاثة أوجه:

الأول: أن المعني بالتساؤل هم الملائكة، ولا يملك الإنسان إجابة سوى الاعتراف بتفوقها الذاتي عليه من حيث القوة، فهي أقوى حتى من الجنة، التي يتصورها الإنسان لضعفه أنها آلهة، فهي من جهة القياس أولى بادعاء الألوهية والتمرد على الله، لكننا نجدها خاضعة له مسلمة لأمره، فلهاذا إذن هذه النزعة نحو الربوبية في بعض بني البشر أو التكبر، وهم ضعفاء في الخلقة حيث عنصرهم الطين اللازب؟!

الثاني: أن المقصود بالخلقة الشديدة هم الجن، وما داموا أضعف من مقاومة قدرة الله وعذابه فلماذا يشرك البعض بهم، وهذا الأمر يستوجب العذاب الأليم الذي لا تحتمله أبدانهم الطينية الضعيفة؟!

الثالث: أن الآية تشير إلى سائر خلق الله في الكون، كالسهاوات والأرض والكواكب حيث تتجلى آثار قدرة الله، التي دفع التشكيك فيها بالإنسان إلى الكفر بالبعث، فإذا ما تفكر الإنسان في خلقها وثق بقدرة ربه، وبالتالي آمن بيوم البعث، وهذا أظهر الوجوه فيها يبدو لي.

[١٢] ومشكلة الإنسان تجاه الحقائق الكبيرة أنه لا يستوعبها إلا إذا اتصف بسعة الأفق والتعقل، وكلما كان العقل كبيرا كان صاحبه أقدر على اكتساب المعرفة، وعقل الحقائق، والإمام على عَلَيْظَلا يقول: «يَا كُمَيْلَ بْنَ زِيَادٍ إِنَّ هَذِهِ القُلُوبَ أَوْعِيَةٌ فَخَبْرُهَا أَوْعَاهَا»<sup>(1)</sup>.

والعاقل حينها يصغي للحقائق أو يشاهدها يتعجب منها ولكنه يصدقها، فلا يكذبك لو قلت له بأن الدلفين يستخدم الآن في عمليات التجسس أو أن العلم الحديث اخترع جهازا فلق به رأس البعوضة. أما الجاهل فهو لا يكذب الحقائق وحسب، بل ويستهزئ بصاحبها، ويسخر منه، وقد يوصمه بالجهل والجنون، وفي الوقت الذي يدل موقف الإعجاب على نمو العقل، وسعة الصدر، واستيعاب الحقيقة، فإن موقف السخرية دليل على ضيق الأفق، وجود الفكر، والقرآن يصف الرسول بالإعجاب، بينها يصف الكفار والمشركين بالسخرية فر بكل عَجِبَتَ وَيَسْخَرُونَ في.

 يدل على أن عقل الإنسان يحتوي على حقائق كثيرة لو استثاره صاحبه.

[١٤] وهؤلاء ليس فقط لا يعودون إلى ذاكرتهم إذا استثيرت، إنها يرفضون الانصياع للحق مع ظهور الآيات والشواهد عليه، وأعظم من ذلك جرأة على الله أنهم يستثيرون الناس للسخرية على الحق ﴿ وَإِذَارَأَوْأَعَايَةُ يَسَتَسْخِرُونَ ﴾.

وقد تكون في الآيات إشارة إلى ثلاث مراحل يمر بها هؤلاء في رفضهم للحق: ا**لأولى** السخرية بالحق لمجرد رؤيته.

**الثانية: ق**سوة القلب، وهي نتيجة للسخرية حيث تتراكم عليه الحجب، فلا يعود صاحبه قادرا على التفاعل مع التذكرة، ومطابقة الحق الخارجي مع الفطرة البشرية والعقل.

الثالثة: محاربة الحق ومحاولة صد الناس عنه.

[١٥] ومن أجل أن يبرر هؤلاء كفرهم بالحقيقة، ويضلون الناس عنها يلجؤون إلى إثارة الشبهات حول الحقائق:

الشبهة الأولى: حاولوا من خلالها تشكيك الناس في أصل الرسالة ﴿ وَقَالُوا إِنَّ هَنَدَآ إِلَّا سِحَرَّمُبِيُ ﴾ واختاروا تشبيهها بالسحر، لأنه أقرب الأمور وأشبهها للحق ظاهريا، ومن قصة النبي موسى ظَلِيَّلاً يتضح لنا أن حبال السحرة نُحيِّلت للناس أنها تسعى، إلا أن الفرق بين السحر والحق أن السحر لا واقع له، بينها الحق واقع قائم.

[١٦] الشبهة الثانية: قالوا: كيف يُبعثُ الإنسان بعد أن يصير ترابا وأعضاء ممزقة؟! لأنهم يريدون حياة لا مسؤولية فيها، وهذا الاعتقاد يلتقي مع عبادتهم للجن وسائر الشركاء الذين يعبدونهم ليرفعوا عنهم المسؤولية بالشفاعة ﴿ أَوِذَا مِنْنَا وَكُنَّا لُوَابَا وَعِظَامًا أَوِنَا لَمَبْعُوثُونَ ﴾.

[١٧] ثم يضيفون استهزاءاً وسخرية: ﴿ أَوَمَابَآَؤُنَا ٱلْأَوَّلُونَ ﴾ الذين تلاشوا في التراب؟!

[١٨] فيجيبهم الله على لسان نبيه ﷺ إذ يترفع عن مخاطبتهم تحقيرا لهم وإصغارا، وهكذا لا نجد في القرآن و لا آية واحدة، تشتمل على خطاب مباشر من الله للمشركين والكفار على صعيد الدنيا: ﴿ قُلْ نَعَمَ وَأَنتُمْ دَخِرُونَ ﴾ أي ساجدين مستسلمين للإرادة الإلهية، حيث تنتهي الحياة الدنيا وحرية الإنسان تباعا لها، و لا يبقى هناك إلا العمل والحساب، حيث تتجلى المسؤولية التي لا محيص منها تجليا تاما. وقفوهم إنهم مسؤولون

﴿ فَإِنَّمَا هِى زَجْرَةُ وَحِدَةُ فَإِذَا هُمْ يَنْظُرُونَ () وَقَالُوا يَوَيْلَنَا هَذَا يَوْمُ اللَّذِي كُمْتُم بِهِ تُكَذِبُونَ () مَنْ دُونِ اللّهِ فَاهْدُوهُمْ إِلَى اللَّذِينَ ظَلَمُوا وَأَزْوَجَعُهُمْ وَمَا كَانُوا يَعْبُدُونَ () مِن دُونِ اللّهِ فَاهْدُوهُمْ إِلَى مِن طَلَمُوا وَأَزْوَجَعُهُمْ وَمَا كَانُوا يَعْبُدُونَ () مِن دُونِ اللّهِ فَاهْدُوهُمْ إِلَى مِرَطِ الْحَجِيمِ () وَقِفُوهُمْ إِنَهُ مَسْعُولُونَ () مَا لَكُو لا نَنَاصَرُونَ () بَلْ مِن دُونِ اللهِ فَاهْدُوهُمْ إِلَى مِرَطِ الْحَجِيمِ () وَقِفُوهُمْ إَنَهُمْ مَسْعُولُونَ () مَا لَكُو لا نَنَاصَرُونَ () بَلْ مُرْالَيْوَمُ مُسْتَنْلِعُونَ () وَقَفُوهُمْ إِنَهُمْ مَا يَعْمُونُونَ () مَا لَكُو لا نَنَاصَرُونَ () مَا تَتُو مُرْالَيْوَمُ مُسْتَنْعُونَ () وَقَالُوا بَلْ لَرْ تَكُونُوا مُؤْمِنِينَ () وَمَا كَانَ لَنَا عَلَيْكُمْ كُمُ مَا تَنْوَنَا عَنِينَ اللّهُ وَمَا عَلَى مَا لَكُو لا يَنَامَدُونَ () مَا عَلَيْكُمْ كُمْ مُنْتَى مَا لَكُونَ اللّهُ مَا لَكُونَ اللّهُ مَالْتُونَ مَا مَا لَكُونَ () وَمَا كَانَ لَنَا عَلَيْكُمْ كُمْ مَا يَعْنَونَ () وَمَا كَانَ لَنَا عَلَيْكُمْ كُمْ مَا يَعْذَلَ الْهُذَا إِنَّكُمْ كُمْ مَنْتَنَاعَنِ الْنِيمِينَ () وَمَا كَانَ عَلَيْكُمْ كُمْ مَا لَنُونَنَا عَنِ الْنَعْنَ إِنَوْنَ عَلَى أَنَا عَلَيْكُمْ يَعْذَى () وَمَا كَانَا عَلَيْكُمْ لَكُمْ كُمْ مَالْكُونَ أَنْ وَمَا عَنْ يَعْنَى أَنْ يَعْذَى الْعَدَانَ مَنْ يَعْمَى إِنَا لَكُونَ أَنْ لَنَا عَلَيْكُمُ مَعْتَى فَوْلُ رَيْنَا يَعْذَى الْعَذَى أَنْ مَا عَذَي أَنَا عَلَيْكُونَ مَنْ أَعْوَى أَعْوَنَ الْعَدَانِ مُنْعَالَكُمُ لَكُمُ مِنْ يَعْتَعْنَى وَيْ عَلَى مَالْعُونَ الْنَا عَائَكُونَ مَنْ مَعْتَى فَعْنَا مُونَ عَنْ مَا عُنْتَنَا فَنَا يَعْتَنَا وَلَا يَعْمَالُونَ مَا عَنْ مَنْ مَا لَكُونَ مَنْ مَا عَنَا مَنْ مَا عُنْ مَا كُونَ مَا عَنَا مُ عَنْ عَنْ مَا لَعْذَا مَنْ عَلَى وَنَا مَنْ يَعْنَ كَانَا عَا عَنَا مَنْ مَنْ مَنْ عَمْ مَا عُ مَنْ مُولُونَ مَنْ مَا عَانَ مَا يَعْتَ مَ مَا عُنْ عَنْ مَا عُنْ مَا عُنْ مَنْ مَا عُمْ مَا عَنْ مَا عُنْ مَا يُ مَا عَنْ مَنْ مَا عُنْ مَا عُنْ مَا عُنْ مَا عَا عَنَا مَا عَنَا مَ عَنَا مَ مَا عَانَ مَنْ عَا عَا مَا عُولُونَ مَنْ ع

هدى من الآيات:

يحدثنا السياق في هذه المجموعة من الآيات عن جوانب من اليوم الآخر، حيث الصيحة العظيمة فإذا بالظالمين قيام ينظرون وينتظرون عذاب الله. وهناك تتجلى المسؤولية، التي طالما تهربوا منها في الدنيا، فتسقط تبريراتهم التي زعموا بأنهم قادرون على جعلها وسيلة للتخلص من جزاء أعمالهم.

والتي من بينها إلقاء المسؤولية واللوم على الآخرين، إذ يدعي البعض بأنه كان مكرها

۱٩

ومجبورا من قبل السلطات أو القوى الاجتهاعية.

ومن أبرز أدلة المسؤولية في الدنيا وجود الجزاء، وهكذا لو كنا في مجتمع يحكمه الظالم ثم سكتنا عنه فشملنا الذل والبلاء، فإن ذلك دليل مسؤوليتنا عن الوضع، حتى لو بررنا بثقافة الجبر أو فلسفة الانتظار.

ولكي يعمق القرآن شعورنا بالمسؤولية، ولايدع التبريرات تحجبنا عن هذا الأمر الخطير، والأساسي في حياة البشر، يصور لنا مشاهد من يوم القيامة، ويثير فيها جانبا من التبريرات، التي يتشبث بها الظالمون آنذاك، مع ردها ردا قاطعا، وكل ذلك في صورة حوار بينهم وبين الله والملائكة، وإنها يرينا السياق هذه المشاهد من الآخرة لكي تنعكس على حياتنا الدنيوية في صورة إحساس نفسي وعملي عميق بالمسؤولية.

### بينات من الآيات:

[١٩] ﴿ فَإِنَّمَا هِيَ زَجَرَةٌ وَنَحِدَةٌ فَإِذَاهُمْ يَنْظُرُونَ ﴾ الزجرة تعبير آخر عن النفخة، وهي صوت يصدره أحد الملائكة بإذن الله فيميت الناس أو يبعثهم للحياة، كيفها أراد تعالى، وقد يفهم من ذلك أن انبعاث الحياة في الأرواح والعظام الميتة بحاجة إلى تفاعلات سريعة جدا، وهذا ما توفره الزجرة، التي تبعث الناس أحياءً وفي كامل وعيهم للحساب، وإذا كان الإنسان في الدنيا يخلق جاهلا ثم يتدرج في المعرفة ليصل إلى حد من الكمال، فإنه يوم البعث وبعد الزجرة ينهض بقوة كاملة، ووعي تام.

[٢٠] وأول نظرة يلقيها الظالمون إلى ما حولهم، تكفيهم علما بمصيرهم، حيث الويل والثبور، وقد كانوا محجوبين عن هذه الحقيقة في الدنيا، بسبب ذنوبهم وتكذيبهم بالرسالة الإلهية. ومن طبيعة البشر أنه لا يعترف بوقوعه في الخطأ والهلكة إلا قليلا، وفي اللحظات التي ييأس ويفقد فيها أدنى أمل بإمكانية التبرير. فالظالمون إذن يحاولون أن لا يعترفوا بخطئهم أو ييأس ويفقد فيها أدنى أمل بإمكانية التبرير. فالظالمون إذن يحاولون أن لا يعترفوا بخطئهم أو محموليات وفي الديابة والملكة إلا قليلا، وفي اللحظات التي ييأس ويفقد فيها أدنى أمل بإمكانية التبرير. فالظالمون إذن يحاولون أن لا يعترفوا بخطئهم أو محموليات التي ييأس ويفقد فيها أدنى أمل بإمكانية التبرير. فالظالمون إذن يحاولون أن لا يعترفوا بخطئهم أو محمولهم، وهلكتهم في الدنيا.و لكنهم يومئذ لا يملكون سوى الاعتراف، ونبذ التبريرات التي منعفهم، وهلكتهم في الدنيا.ولابذ التبريرات التي التي معنوا بها في الدنيا أو الملكة إلى المرابي المالي المالي النيا الن النيا أو المليمة أو الخطأ والملكة إلى أو المليمة أو الخطئمات التي التي التبريرات التي التبريرات التي المعترف بوقوا بخطئهم أو الحلفهم أو الملينيا الدنيا.ولمالي المالي إذن يحاولون أن الا يعترفوا بخطئهم أو المعفهم، وهلكتهم في الدنيا.ولكنهم يومئذ لا يملكون سوى الاعتراف، ونبذ التبريرات التي المعفهم، ولمالي اللفرار من المسؤولية.

وَقَالُواْ يَوَيَّلُنَا هَذَا يَوْمُ ٱلَّذِينِ ﴾ الدين هو مجموع الفروض والواجبات التي فرضها الله على الناس، كإقامة الصلاة والعدل و.. و.. و بالتالي فإن الدين هو المسؤولية، وقد تهرب هؤلاء منها ولم يتحملوها، لكنهم وجدوها يوم البعث هي الحاكمة، فعلموا بأنهم هالكون وخاسرون، معنى الدين هنا خصوص الجزاء بقرينة الإضافة لليوم وقرينة مقام المقال. [٢١] ويؤكد لهم المنادي من قبل الله -وهو أحد الملائكة- هذه الحقيقة، وأن هذا اليوم ليس للجزاء و حسب، إنها هو يوم الجزاء العادل، الذي يفصل فيه بين أصحاب الجنة وأصحاب النار ﴿ هَنَا يَوْمُ الْفَصْلِ ٱلَّذِي كُمتُم بِهِ تُكَذِّبُوُكَ ﴾ وفي الآية إشارة صريحة بأن التكذيب هو النار ﴿ هَنَا يَوْمُ الْفَصْلِ ٱلَّذِي كُمتُم بِهِ تُكَذِّبُوكَ ﴾ وفي الآية إشارة صريحة بأن التكذيب هو الذي دفع بهؤلاء إلى عدم تحمل المسؤولية، بل إلى الظلم والجور، فمن الطبيعي أن الإنسان الذي يشعر بالذي يفعل فيه بين أصحاب الجنة وأصحاب النار ﴿ هَنَا يَوْمُ الْفَصْلِ ٱلَّذِي كُمتُم بِهِ تُكَذِّبُوكَ ﴾ وفي الآية إشارة صريحة بأن التكذيب هو الذي دفع بهؤلاء إلى عدم تحمل المسؤولية، بل إلى الظلم والجور، فمن الطبيعي أن الإنسان الذي يشعر بأنه لا يجازى على أعهاله السيئة سوف يتهادى فيها، ومن هذا المنطلق يكون الإيهان الذي يشعر بأنه لا يجازى على أعهاله السيئة سوف يتهادى فيها، ومن هذا المنطلق يكون الإيهان الذي يشعر بأنه لا يجازى على أعهاله السيئة سوف يتهادى فيها، ومن هذا المنطلق يكون الإيهان الذي يشعر بأنه لا يجازى على أعهاله السيئة سوف يتهادى فيها، ومن هذا المنطلق يكون الإيهان الذي يشعر بأنه لا يجازى على أعهاله السيئة سوف يتهادى فيها، ومن هذا المنطلة يكون الإيهان الذي يشعر بأنه لا يجازى الذي فكر وسلوك الإنسان.

[٢٢-٢٢] ثم يأمر الله بجمع العاصين إلى بعضهم، وإدخالهم النار، وهم ثلاثة أنواع: ١- الظالمون، وهم الذين يظلمون أنفسهم ويظلمون الآخرين.

٢ – الآلهة المزيفة التي يعبدها الظالمون من دون الله، كالأصنام الجامدة، والأخرى المتحركة، أمثال الطغاة، وأصحاب المال، وعلماء السوء.

٣- الأزواج، وقد قال بعض المفسرين: إن المقصود بالكلمة ظاهرها وهي الزوجة، وهذا يعني أن الزوجة لا يمكنها أن تبرر عدم تحمل المسؤولية بأن زوجها لا يقبل أو لا يسمح لها بذلك، وإلا فإنها سوف تلقى العذاب وتدخل معه إلى النار.

وثمة تفسير آخر للكلمة وهو : إن المقصود بالأزواج هم الأشباه والنظائر، ويعني ذلك أن كل جماعة تتجانس مع جماعة أخرى في عملها فإنها تحشر معها، كالخمارين والنمامين فإنهم يحشرون مع أمثالهم.

ويبدو أن الأزواج هم النظائر المكملة لبعضها، ويقال لمثنى الحذاء والنعل زوج، لأنهما يتكاملان و يؤلفان شيئا واحدا، ومن هنا فإن كلمة الأزواج تشمل أولئك الذين يسكتون عن الظلم ويرضون بأفعالهم، لأن الظلم زائدا السكوت عنه والرضى به يتكاملان ويلدان واقع الظلم والتخلف والإرهاب، وإذا صح هذا التفسير فإن القرآن يقسم الناس إلى ثلاث فئات:

الأولى: أتمة الظلم والجور وما يرمز لهم من الأصنام الجامدة.

الثانية: أتباع أئمة الظلم، وأشياعهم الذين ينفذون الظلم مباشرة، كالجند وأجهزة الاستخبارات والإعلام و…

الثالثة: الساكتين عن الطواغيت وأعوانهم من سائر الناس، وهؤلاء جميعا يجمعون ويساقون إلى النار بأمر الله إذ يقول يوم القيامة: ﴿ أَحْشُرُواْ الَّذِينَ ظَلَمُواْ وَأَزْوَنِجَهُمْ وَمَاكَانُواْ يَعْبُدُونَ (٣) مِن دُونِ اللهِ ﴾ ونستلهم من هذه الآية -كما من آيات عديدة أخرى- أن أعظم ما يسأل عنه الناس يوم القيامة الولاية، فهم مسؤولون عن القيادة التي كانوا يتبعونها، والآلهة التي كانوا يعبدونها من دون الله، كالطاغوت السياسي والثقافي والاقتصادي، وبالتالي النظام الاجتماعي الذي كانوا نخضعون له.

﴿فَاَهْدُوهُمْ إِلَىٰ صِرَطِ ٱلْجَحِيمِ ﴾ ولعلنا نفهم من قوله تعالى: ﴿فَاَهْدُوهُمْ ﴾ أن الذين تقدم ذكرهم يحشرون إلى جهنم عميانا عمى ماديا، تجسيدا للعمى المعنوي الذي اختاروه لأنفسهم في الدنيا، وفي ذلك قوله تعالى: ﴿ وَمَن كَانَ فِي هَٰذِهِ أَعَمَىٰ فَهُوَ فِ ٱلْأَخِرَةِ أَعْمَىٰ وَأَضَلُّ سَبِيلًا ﴾ [الإسراء: ٧٢]. فهم بحاجة إذن إلى من يدلهم على صراط النار، ويهديهم إلى حيث يستقر بهم المصير.

[٢٤] ولكن هل ينتهي كل شيء؟ كلا.. إنها يوقف هؤلاء للحساب، والحساب أبرز تجليات العدالة الإلهية والمسؤولية البشرية، فمن جانب يدخل العصاة الجحيم وهم قانعون بعدالة الله، وأن هذا المصير جاء نتيجة لعملهم لا نتيجة لظلم، ومن جانب آخر يصلون إلى اليقين بالمسؤولية التي أنكروها في الدنيا ﴿ وَقِفُوُهُمَ أَيْنَهُم مَسْئُولُونَ ﴾ عن أفكارهم، وأقوالهم، وأعمالهم، وقبل كل ذلك عن إمامهم وخطهم الديني والسياسي العام.

[٢٥] وأول الأسئلة التي توجه إليهم: ﴿مَالَكُمْ لَا نَنَاصَرُونَ ﴾ فمن عادة الإنسان في الدنيا أنه يقدم على الظلم وعموم الخطيئة اعتهادا على الآخرين، فالشرطي الذي يعتقل المجاهدين يعتمد على مسؤول فرقته، وهذا الآخر بدوره يعتمد على مدير الشرطة، وهكذا دواليك، ويشكل الجميع شيئا واحدا هو جهاز ما يسمى بالأمن أو الحزب الحاكم الذي يعتمد أفراده في الظلم على بعضهم. وهؤلاء تتقطع بهم الأسباب والروابط يوم القيامة، كما تقدمت بذلك الآية الكريمة، وهذه الفكرة لا تنفعنا على صعيد ذلك اليوم وحسب حيث نطلع على مشهد منه، بل

[٢٦] إن من نعتمد عليهم في ظلمنا لن ينفعونا بشيء في الآخرة، بل لن ينفعوا أنفسهم، إذ سيستسلمون أمام الإرادة الربانية، التي طالما تمردوا عليها بجهلهم في الدنيا، وهذه إشارة إلى حاكمية الرب المباشرة في ذلك اليوم ﴿بَلْحُرُٱلْتِوْمَ مُسْتَمَتِلِمُونَ﴾ ومن لا يستسلم لإرادة الله باختياره فإنه يخضع لها بالرغم منه.

[٢٧] ولأن الظلمة وأعوانهم اعتادوا على حياة التبرير، ولعلها أنقذتهم من الجزاء في بعض المواضع من الحياة الدنيا، فإنهم يحاولون التشبث بها في الآخرة أيضا، طمعا في التنصل من المسؤولية، ومن ثم الهرب من الجزاء والعدالة الإلهية، وأنى لهم ذلك؟

والقرآن يصور تجليا للتلاوم، ومحاولة التبرير، من خلال عرضه الرائع لحوار يدور بين

المستضعفين والمستكبرين، التابعين والمتبوعين ﴿وَأَقْبَلَبَعْضُهُمْ ﴾ وهم التابعون.. ﴿عَلَىٰبَعْضِ» وهم المُتَبَعَّوُن وأئمة الظلم -حسبها يبدو-.. ﴿يَتَسَآءَلُونَ ﴾ من أجل معرفة المسؤول عن الظُلم، وبالتالي عن المصير السيئ الذي صار إليه الجميع.

[٢٨] أما المستضعفون الظالمين لأنفسهم فقد خاطبوا المستكبرين: ﴿ فَالُواْ إِنَّكُمْ كُنْهُمْ تَأْتُونَنَا عَنِ ٱلْيَمِينِ ﴾ هنا يحاول التابعون رفع المسؤولية عن كاهلهم بعذرين:

ا**لأول**: قالوا إننا لم نكن نبحث عن الكفر والظلم، ولا نسعى إليهما إنها أنتم الذين حملتم الوزر إلينا، فكنتم تأتوننا ولم نكن نأتيكم.

الثاني: ثم ادعى هؤلاء بقولهم: ﴿عَنِ ٱلْمَعِينِ ﴾أنهم كانوا مجبرين على اتباع الظلمة، ولعل اليمين تشير إلى القوة لا إلى الجهة اليمنى التي تخالف الشهال، وقد استخدم القرآن هذه الكلمة تعبيرا عن القوة، قال تعالى: ﴿لَأَخَذَنَامِنَهُ بِٱلْيَعِينِ﴾[الحاقة: ٤٥]. يعني القوة، وإنها استخدمت اليمين للتعبير عن القوة لأن قوة الإنسان تتجلى عادة في يمينه.

[٢٩–٣٠] وأمام هذا الموقف من المستضعفين ضد المستكبرين يدافع الآخرون عن أنفسهم، وفي دفاعهم بيان للواقع كما هو، كما كان في اتهام أولئك إشارة لأسلوب الطغاة في تضليل الناس. فأئمة الكفر والظلم يرفعون التهمة عن أنفسهم بثلاثة أمور تنطوي على الإشارة لقابلية الانحراف عند الإنسان:

الأول: ﴿قَالُواْ بَل لَمَرْتَكُونُواْ مُؤْمِنِينَ ﴾ وحينها لا يكون الإنسان مؤمنا بعقيدة ما، ولا ملتزما بمبدأ ما، إنها يعيش خور العزيمة وضعف الإرادة والفراغ الثقافي والقيادي في ذاته، يكون عرضة للانحراف.

ألف: لأن الطغاة يستخدمون شتى ألوان الضغط عليه حتى يخضعوه لأهوائهم، يرغَّبونه ويمنَّونه ثم يهدَّدونه ويتوعَّدونه ثم يضلوِّنه ويغوونه، فكيف يصمد –من دون الإيهان بالله والثقة بنصره– أمام كل هذا الضغط؟.

باء: يستحيل على البشر بطبيعته أن يعيش الفراغ، فهو إن لم يعتقد بالإسلام مثلا ويصرف ماله وطاقاته من أجله، فإنه سوف يعتقد بمبدأ آخر وسيصرف طاقاته في سبيله، وفي الحديث قال الإمام الباقر عَلَيْظَةِ: "ومَا مِنْ عَبْدٍ يَبْخَلُ بِنَفَقَةٍ يُنْفِقُهَا فِيهَا يُرْضِي اللهَ إِلَّا ابْتِلِيَ أَنْ يُنْفِقَ أَضْعَافاً فِيهَا يُسْخِطُ اللهَ"<sup>(()</sup>. أما المؤمن فهو يتحدى الاعتقادات الباطلة بإيهانه، ويقاوم الأفكار التبريرية والثقافية السلبية بثقافته الرسالية، ويرفض الانتهاء لحزب الشيطان وقيادة الطاغوت بانتهائه لحزب الله والقيادة الرسالية، فيجد قوة مادية - إلى جانب قوته المعنوية - لمواجهة ضغوط المستكبرين.

الثاني: نفى المستكبرون أن تكون لهم سلطة لا تقهر على المستضعفين من أتباعهم ﴿وَمَا كَانَ لَنَاعَلَيَكُم فِن سُلْطَنَ ﴾ إن ما يكمل مسيرة الطغاة هو قابلية الاستغلال الموجودة عند الناس، فالطاغوت هو عامل خارجي للظلم والانحراف، أما العامل الأساسي فيكمن في الواقع السلبي السائد في المجتمع، كالخوف، والجهل، و التفرق، والظلم الاجتهاعي، أما الله فإنه لم يفرض سيطرة أحد من الناس بصورة تكوينية أبدا.

الثالث: المجتمع الذي يظلم بعضه بعضا، فيأكل قويه حقوق ضعيفه، ويستغل الغني الفقير، ويبتز تجاره المستهلكين فيه، يكون تربة مناسبة لنمو الأنظمة الجائرة فيه، لأن المجتمع الذي يقوم أساسا على الظلم لا يسلم فيه أحد منه، بل سوف يتصاعد الظلم فيه حتى يبلغ قمته المتمثلة في النظام السياسي فيُولَى أعتى الظلمة أموره، ويكون مصداقا للآية الكريمة: ﴿وَكَذَلِكَ نُوَلَى بَعْضَ ٱلظَّلِلِمِينَ بَعْضَا بِمَاكَانُوا يَكْسِبُونَ ﴾[الأنعام: ١٢٩].

إن النظام السياسي هو الجانب البارز من العملة بينها جانبها الآخر هو الفكر والسلوك، والعادات والأعراف الاجتهاعية. والطاغوت يشعر -بدوره- أنه قائم بسلبية مجتمعه، ولهذا يقوم بتعميقها ونشرها. ﴿بَلَكُنُهُمْ قَوْمًا طَنْغِينَ﴾ وتفسر هذه الآية تفسيرا عميقا الحكمة المعروفة «كها تكونون يولى عليكم»، وربها لذلك حذر أمير المؤمنين غليتكلاً في وصيته المعروفة قائلا: «لَا تَتْرُكُوا الأَمْرَ بِالمَعْرُوفِ والنَّهْيَ عَنِ المُنْكَرِ فَيُوَلَّى عَلَيْكُمْ شِرَارُكُمْ ثُمَّ تَدْعُونَ فَلَا يُسْتَجَابُ لَكُمْ»<sup>(1)</sup>.

[٣1] وهنالك لا يجد الظالمون بدا من الاعتراف باستحقاق العذاب، وهذا هو معنى المسؤولية في قول الله: ﴿ وَقِفُوهُمْ إِنَّهُم مَّسْتُولُونَ ﴾ فالتبرير في الدنيا لا ينفع الإنسان في الآخرة إنها يورده النار. ﴿فَحَقَّ عَلَيْنَاقَوْلُ رَبِّنَاً إِنَّا لَذَاَبِقُونَ ﴾ لقد سبقت كلمة ربنا على المستكبرين بالغواية والضلالة، والعذاب بالنار، ولا يمكن لمن يتحدى رسالات ربه الاهتداء إلى الحق، لأن المصدر الوحيد لنور الهداية فضل الله، ومن لم يجعل الله له نورا فها له من نور.

[٣٢] ثم بيَّن المستكبرون أنهم بدورهم كانوا غاوين، وأن اتباع المستضعفين لهم كان يؤدي بهم للمزيد من الغواية. وهكذا يتحمل المستضعفون كامل المسؤولية عن ضلالتهم لأنهم

(١) نهج البلاغة: وصية: ٤٧.

اتبعوا رجالا ضالين. وهل ينتظر لمن اتبع ضالا أن يهتدي السبيل؟

فَأَغُوَيْنَكُمْ إِنَّاكُنَّا غَنوِينَ ﴾ إن أبسط أحكام العقل وأوضحها هو ضرورة اتباع الهداة المهديين، وهؤلاء الذين يقلدون أو يتبعون الضالين يحتج عليهم ربهم بهذا الحكم الذي هداهم إليه العقل بوضوح شديد.

[٣٣] وردا على تبريرات هؤلاء وأولنك يؤكد القرآن بأن الظلم المشترك بين المستكبرين بجورهم، والمجتمع بسكوته وسلبيته، سوف يؤدي إلى المصير الواحد، والجزاء الجامع، وهذا بالضبط معنى المسؤولية. ﴿ فَإِنَّهُمْ يَوْمَبِذِفِي ٱلْعَذَابِ مُسْتَرَكُونَ ﴾ ولعل الآية الكريمة تشير إلى فكرة هامة، من شأنها -لو فهمها الإنسان، وتعمق فيها، وعمل بها- أن تزكي نفسه وتربيها على الإيهان، وهي أن يحمل كل فرد نفسه المسؤولية ويتهمها باستمرار، أنى كان دور الآخرين، وهذه من صفات المتقين الذين وصفهم إمامهم علي عَلَيَكَلاً بقوله: «وَلَقَدْ خَالَطَهُمْ أَمْرٌ عَظِيمٌ لَا يَرْضَوْنَ مِنْ أَعْبَافِمُ القَلِيلَ ولا يَسْتَكْثِرُونَ الكَثِيرَ فَهُمْ لِأَنْفُسِهِمْ مُتَّهِمُونَ ومِنْ أَعْبَافِمْ مُشْفِقُونَ إذا زُكِي أَحَدٌ مِنْهُمْ حَافَ مِمَا يُقَالُ لَهُ فَيَقُولُ آنَا أَعْلَمُ بِنَفْسِهِمْ مُتَّهِمُونَ ومِنْ أَعْبَافِمْ مِنْ عَنْهِ يَفْسَهِ إذا زُكِي أَحَدٌ مِنْهُمْ حَافَ مِمَا لَقْنَ وصفهم إمامهم علي عَلاَتَكُونَ بقوله: "ولقَدْ خَالطَهُمْ أَمْرٌ عَظِيمٌ لَا يَرْضَوْنَ مِنْ أَعْبَافِمُ القَلِيلَ ولا يَسْتَكْثِرُونَ الكَثِيرَ فَهُمْ لِأَنْفُسِهِمْ مُتَهِمُونَ ومِنْ أَعْبَافِمْ مُسْفِقُونَ إذَا زُكِي أَحَدٌ مِنْهُمْ حَافَ مِمَا يُعَافِمُ إذَا أَعْلَمُ بِنَفْسِي مِنْ غَبْرِي ورَبَي أَعْرَافِمْ مُشْفِقُونَ إذَا لَقُلْ أَعْبَافِمُ مُشَعَلُونُ واخْفَعُونَ إذَا أَعْلَمُ بِنَفْسِي مِنْ غَبْرِي ورَبَي أَعْمَافِهُ مُنْفَقُونَ اللَّهُمَّ لَا تُوَاخِذُنِ بِبَا يَقُولُونَ واجْعَانِي أَفْضَلَ مِنَا يَعْلَمُونَ واغْفِرْ فِي مَا لا يَعْلَمُونَ ال

ونعرف دور هذه النظرة من المؤمن تجاه نفسه إذا عرفنا طبيعة النفس البشرية التي تعيش التبرير والأعذار وتسعى للفرار من ثقل المسؤولية، وبكلمة: لا بد أن نعرف بأن ذهاب الظالمين إلى النار، وتحملهم العذاب الأليم، لا يعني براءتنا، بل قد يكون دليلا على العاقبة الواحدة لهم ولنا، إن كنا ساكتين عنهم، راضين عن فعالهم.

[٣٤] وحتى لا يتصور الإنسان بأن هذا الحديث ينصرف إلى جماعة كانت في التأريخ الغابر بالذات، وأن الإشارة إليهم كانت بالضمير الغائب﴿ فَإِنَّهُمْ ﴾ يلحق القرآن حديثه عنهم بتأكيد مستقل على أن هذا المصير يشمل كل مجرم، فعاقبة المجرم الذي يخالف سنن الله، ويتبع هوى النفس، و يعبد ذاته، ويلحق الأذى بغيره، العذاب الأليم ﴿ إِنَّا كَذَلِكَ نَفْعَلُ بِٱلْمُجْرِمِينَ ﴾.

[٣٥] من هم هؤلاء المجرمون؟ وما هي صفاتهم؟ وكيف نتقي مصيرهم الأليم؟

ينساب السياق في بيان ذلك تمهيدا لبيان من يخالفهم وهم المتقون، لتكتمل الصورة لمن أراد النجاة، ويحق القول على الجاحدين. وأعظم ميزات المتقين التوحيد، كما أن الشرك بالله أخطر ذنوب المجرمين، الذين يرفضون التسليم للإله الواحد، ويتخذون الأنداد من دون الله. إن رفض السلطات الفاسدة، والأنظمة المنحرفة، والتقليد الأعمى لرجال ضالين، الشرط

(١) نهج البلاغة: خطبة: ١٩٣.

الأول لرسالات الله. ﴿ إِنَّهُمْ كَانُوا إِذَا قِيلَ لَهُمْ لَآ إِلَهُ إِلَّا ٱللَّهُ يَسَتَكْبُرُونَ ﴾ فهم ليسوا على الخط وحسب، إنها ويتصورون أنفسهم على الحق، ولو جاءهم من يُبيَّن خطأهم رفضوه، وأخذتهم العزة بالإثم، وهذه من العقد النفسية الخطيرة التي ينبغي للإنسان اجتنابها، ذلك أن المقياس في الإيهان بالله هو التسليم للحق في كل الأحوال متى تبيَّن، ولو خالف العرف الاجتماعي أو اعتقادات الفرد وسيرته السابقة. ولا شك أن اعتراف الإنسان الفرد أو الأمة بخطئه الذي قد يستتبع التغيير الجذري في الحياة أمر صعب جدا، ولكنه يأخذ به إلى العاقبة الحسنة في الدنيا والآخرة، ومن أمثلة هذه الحقيقة على صعيد الأمم قوم يونس عَلَيَكَ الذين قال الله عنهم: ﴿ فَلَوَلَا كَانَتْ قَرَيَةٌ مَامَنَتَ فَنَفَعَهَا إِيمَنُهُمَ إِلَى العام.

ومن أمثلتها على صعيد الأشخاص التي تبين صعوبة الأمر نذكر هذه القصة المؤثرة من التاريخ، ففي بحار الأنوار: \*عَنْ عَلَيَّ بْنِ أَنِ حَمَّزَةَ قَالَ كَانَ لِي صَدِيقٌ مِنْ كُتَّاب بَنِي أُمَيَّة فَقَالَ لِي: اسْتَأْذِن عِنْدَ أَنِ عَبْدِ اللهِ عَلِيَّلاً فَاسْتَأْذَنْتُ لَهُ عَلَيْهِ فَأَذِنَ لَهُ فَلَمَّا أَنْ دَخَلَ سَلَّمَ وَجَلَسَ ثُمَّ قَالَ لِي: اسْتَأْذِن عِنْدَ أَنِ عَبْدِ اللهِ عَلِيَّلاً فَاسْتَأْذَنْتُ لَهُ عَلَيْهِ فَأَذِنَ لَهُ فَلَمَا أَنْ دَخَلَ سَلَّمَ وَجَلَسَ ثُمَّ قَالَ لِي: اسْتَأْذِن عِنْدَ أَنِ عُبْدِ اللهِ عَلِيَّلاً فَاسْتَأْذَنْتُ لَهُ عَلَيْهِ فَأَذِنَ لَهُ فَلَمَا أَنْ دَخَلَ سَلَّمَ وَجَلَسَ ثُمَّ قَالَ جُعِلْتُ فِدَاكَ إِنِي كُنْتُ فِي دِيوَانِ هَؤُلَاءِ القَوْمِ فَأَصَبْتُ مِنْ دُنْيَاهُمْ مَالا كَثِيراً، وأَغْمَضْتُ فِي مَطَالِهِ. فَقَالَ أَبُو عَبْدِ اللهِ عَلَيْتَلا: لَوْ لَا أَنَّ بَنِي أُمَيَّةَ وَجَدُوا مَنْ يَكْتُبُ لَهُمْ ويَجْبِي لَهُمُ الفَيْءَ وَيُقَاقِلُ عَنْهُمُ ويَشْهَدُ جَمَاعَتَهُمْ لَمَ سَلَبُونَا حَقَّنَا وَلَوْ تَرَكَعُهُمُ النَّاسُ ومَا فِي أَيْدِيهِمْ مَا وَجَدُوا شَيْئاً وَيُقَاقِلُ عَنْهُمُ ويَشْهَدُ جَمَاعَتَهُمْ لَمَ سَلَبُونَا حَقَّنَا وَلُو تَرَكَعُهُمُ النَّاسُ ومَا فِي أَيْدِيهِمْ وَيُقَاقِلُ عَنْهُمُ وَقَعَانَ أَنَ عَنْ الْسَنَا وَنَ عَذَى اللهُ عَنْ اللَهُ عَلَيْ عَنْ مَا قَذَنْ عَنْهُ مُ النَّاسُ ومَا فِي أَيْدِيهمْ وَيُقَاقِلُ عَنْتَ مَ عَنْهُمُ وَقَعَاقَ الْعَتَى: جُعِعْنَ عَذَى عَنْ عَنْ عَنْهُ إِنْ عَنْ عَلْ عَالَ عَلْتُ مُ عَنْ عَنْ عَاقَ عَلَيْ وَيُقَاقُلُ كَتَسَبْتُ فَالَ اللَّهُ مَنْ عَنْ عَلْ عَنْ عَالَ عَلَيْتَ اللْ عَنْ عَالَهُ عَنْ عَالَا الْعَتَى

قَالَ فَأَطْرَقَ الفَنَى رَأْسَهُ طَوِيلًا ثُمَّ قَالَ: قَدْ فَعَلْتُ جُعِلْتُ فِدَاكَ!. قَالَ ابْنُ أَبِي حَمْزَةَ: فَرَجَعَ الفَتَى مَعَنَا إِلَى الكُوفَةِ فَمَا تَرَكَ شَيْثاً عَلَى وَجْهِ الأَرْضِ إِلَّا خَرَجَ مِنْهُ حَتَّى ثِيَابِهِ الَّتِي كَانَتْ عَلَى بَدَنِهِ قَالَ فَقَسَمْتُ لَهُ فِسْمَةً واشْتَرَيْنَا لَهُ ثِيَاباً وبَعَثْنَا إِلَيْهِ بِنَفَقَةٍ»<sup>(1)</sup>

[٣٦] ولأن العمل بمضامين التوحيد صعب هكذا، نجد الكثير من الناس يستكبرون ولا يستمعون للموعظة، وتأخذهم العزة بالإثم، بل يتهمون صاحب الرسالة بأرخص التهم، كما قالوا للأنبياء أنهم شعراء (ونفوا بذلك منهم الحكمة والاهتداء) ثم قالوا إنهم مجانين، كما إنهم اتهموا الرسل بحب الرئاسة، وإن دعوتهم إلى الله ليست سوى وسيلة للتآمر عليهم. ﴿ وَيَقُولُونَ أَيِنَا لَتَارِكُوا َ اللهِ يَنَالِشَاعِرِ بَحَنُونٍ ﴾. وهكذا يجب أن يعرف الرساليون صعوبة الإصلاح الحقيقي المتمثل في التوحيد، ويتفهموا العقبات التي تعترضهم في الوصول إليه، حتى لا يصيبهم

(1) بحارالأنوار: ج۷۲، ص۳۷۵.

الإحباط أو اليأس حينها يصطدمون بالرفض في بادئ الأمر . فالأنظمة الطاغوتية وحتى بعض الناس سوف لا يكتفون برفض دعوتهم، بل سوف يثيرون الشبهات حول أشخاصهم.

[77] ويجب على الرساليين أن يقيموا مسيرتهم على مقياس الحق، وهو القرآن وسنة الرسول عنه وأهل بيته عنه ، ليزدادوا ثقة برسالتهم، وليعرفوا أخطاءهم حتى لا يعتبروا موقف الناس والأنظمة مقياسا لمعرفة الحق، لأن الناس بجهلهم وسلبيتهم النفسية، والأنظمة بعدائها، سوف يثيرون زوابع من الشتائم والدعايات المغرضة ضدهم. ﴿ بَلَجَآءَ بِالحَقّ ﴾ والحق يدل بذاته على ذاته، فإن لكل حق حقيقة، وعلى كل صواب نورا. وفرق واضح بين الحق الذي يدعو إليه النبي والشعر الذي لا يدعو إلى شيء، وليس سوى إثارة الخيال، وترديد الأفكار الشائعة، وتمجيد العادات الجاهلية. ولأن مقياس الجاهليين لم يكن الحق إنها والواقع وعادة يدعي أصحاب الباطل أنهم ينتمون إلى الرسالات الأولى، وإنها ينتمون إلى أهوائهم، والقرآن يردهم بأن النبي يصدق المرسلين، فرسالته ليست سوى تجديد لتلك الرسالات، ولو وعادة يدعي أصحاب الباطل أنهم ينتمون إلى الرسالات الأولى، وإنها ينتمون إلى أهوائهم، والقرآن يردهم بأن النبي يصدق المرسلين، فرسالته ليست سوى تجديد لتلك الرسالات، ولو

وبالتدبر في الآيتين (٣٥-٣٦) يمكننا القول بأن هناك سببين رئيسيين وراء كفر هؤلاء بالرسالة، هما الاستكبار على الحق، والمقاييس الخاطئة لمعرفته.

[٣٨] وفي نهاية الدرس يؤكد الله للكفار والمشركين (المجرمين) أنهم سوف يذوقون العذاب. ﴿ إِنَّكُوْ لَذَآبِقُوا ٱلْعَذَابِ ٱلْأَلِيمِ ﴾ والآية تشير إلى أن الله يحشر المجرمين في تمام وعيهم وإحساسهم المادي والمعنوي، من أجل تذوق العذاب بأعمق ما يمكن للإنسان.

[٣٩] وإلى جانب هذا التأكيد على العذاب، نجد تأكيدا آخر على العدالة الإلهية، وأن الجزاء بقدر أعمال البشر بل هو ذات أعمالهم. ﴿ وَمَا تَجْزَوْنَ إِلَّا مَا كُنُمْ تَعْمَلُونَ ﴾ والآية تعمق وتؤكد في نفس الإنسان مسؤوليته التامة عن كل ما يصدر عنه، من قول وعمل وسلوك. قال الرسول ﷺ: «لمَّا أُسْرِيَ بِي إلَى السَّمَاءِ دَخَلْتُ الجَنَّةَ فَرَأَيْتُ فِيهَا قِيعَاناً ورَأَيْتُ فِيهَا مَلَائِكَة يَبْنُونَ لَبِنَةً مِنْ ذَهَب ولَبَنَةً مِنْ فِضَّةٍ ورُبَّيَا أَسْسَكُوا فَقُلْتُ لَهُمْ مَا لَكُمْ قَدْ أَسْسَكْتُمْ قَالُوا حَتَّى تَجِيئَنَا النَّفَقَةُ فَقُلْتُ ومَا نَفَقَتْكُمْ قَالُوا حَتَّى يَعْيَنَا النَّفَقَةُ فَقُلْتُ ومَا نَفَقَتْكُمْ قَالُوا قَوْلُ المُؤْمِنِ سُبْحَانَ اللهِ والحَمْدُ للهَ ولا إِلَهَ إِلَا اللهُ واللهُ أَكْبَرُ فَإِذَا النَّفَقَةُ فَقُلْتُ ومَا نَفَقَتْكُمْ قَالُوا قَوْلُ المُؤْمِنِ سُبْحَانَ اللهِ والحَمْدُ للهُ ولا إِلَهَ إِلَا اللهُ واللهُ أَكْبَرُ فَإِذَا قَالَ بَنَيْنَا وإِذَا سَكَتَ أَسْسَكُنَا»<sup>(١)</sup> والذي يشعر بهذه الحقيقة –أن مستقبله رهين عمله – سوفُ قَالَ بَنَيْنَا وإِذَا سَكَتَ أَسْسَكُنَا»

(١) وسائل الشيعة: ج٧ ص١٨٨.

# إلا عباد الله المخلصين

إِلَّا عِبَاد اللَّو الْمُخْلَمِينَ () أُوَلَتَهِ لَمُ مِرْقٌ مَعْلُومٌ () فَوَكَمٌ وَهُم مُتَكْرَمُونَ () في جَنَبَ النَّعِبِ () عَلَ سُرُر مُنَقَبِلِينَ () يُعْلَافُ عَلَيْهِم وَهُم مُتَكْرَمُونَ () في جَنَبَ النَّعِبِ () عَلَ سُرُر مُنَقَبِلِينَ () يُعْلَافُ عَلَيْهِم بَكَانُ مَعْنِ مَعْنِ () مَن مَعِينِ () مَن مَعْنِ النَّعْرِينِ () مَن مَا مَعْنَ اللَّهُ مَعْنَ اللَّهُ وَعِندُهُم قَنْصِرَتُ الطَّرْفِ عِينٌ () كَانَبُنَ يَعْنُ عَلَى مَنْ عَنْهُمْ اللَّ مَعْنَى بَعْضَ مَعْنَى اللَّعْرَفِ عِينٌ () عَانَ مَعْنَى بَعْضُ عَنْ مَعْنِ الطَّرْفِ عِينٌ () كَانَبُنَ بَعْضُ مَعْنَ مَعْنَ مَعْنَ الطَّرْفِ عِينٌ () كَانَبُنَ بَعْضُ مَعْنَ مَعْنِ بَعْضَ مَتَسَاء أَلُونَ () قَالَ قَابَلُ مِنْهُمْ إِنِ مَكْنَ لَعْمَ مَعْنَ بَعْضِ يَتَسَاء أُلُونَ () قَالَ قَابَلُ مِنْهُمْ إِنَ مَكْنَ لَعْنَ الْمُصَدِينِينَ () قَالَ قَابَلُ مِنْهُمْ إِنَ مَعْنَ الْمُصَدِينِينَ () مَعْنَا وَكُنَا تُزَابًا مَنَا وَكُنَا تُولَكُ مَا عَنْ بَعْضُ مَتَسَدِينِينَ () وَعَنْدَ مَا قَابَلُ مِنْهُمْ إِنَ وَعَظْلاً المَا عَوْنَ اللَّالَة وَلَنَا وَكُنَا تُزَابًا مَنَا مَعْنَ فَيْعَمُونَ () وَعَظْلام فَرَاء فَى كَانَ لِ قَرِينَ () قَالَتَهُمُ عَلَى بَعْضُ مَعْنَ الْمُصَدِينِينَ () وَعَانَ قَابَ مُوا مَعْنَ مُونَ الْعَنْ وَيَعْنَا وَيَ عَنْ مَعْنَ الْمُعْتَقَا فَوْنَ الْعَنْ وَيُنَا وَيُنَا وَيَعْنَ مَعْنَ الْمُعْمَعُونَ () وَعَانَ وَيُنَا وَيُنَا وَيُنَا وَيُنَا وَيَ مَعْنَ الْمُعْمَ مُونَ الْنَا وَيَعْنَ مُنْ الْمُعْنِينَ () اللَّهُ مَنْ عَنْ مَعْنَ وَيَ الْعُنْ عَنْ عَنْ مَعْنَ وَيَ عَنْ مَا مَنَ وَيَ عَنْ مُونَ الْعَانَ وَيَ مَعْنَ وَيُنَا وَيَ عَنْ عُونَ الْعَنْ وَيَنَ مَعْنَ وَيَ عَنْ مُونَ وَكُنَا وَلَكُنَ فَي فَيَ مَا مَنْ مَعْنَ مَعْنَ عَنْ عَنْ مُونَ مَنْ مَالْعَنْ وَيَ مَانَ عَنْ مَعْنَ مَنْ مَنْ مَعْنَ مَعْنَ مُونُ الْعَنْ وَيَ مَانُ مَنْ مَا مَنْ مَا عَنْ مَا مَنْ مَعْنَ مَنْ مَعْنَ مُعْنَ مَنْ مَنْ مَعْنَ وَ عَنْ مَا مَنْ مَنْ مَعْنَ مُونَ مَا عَنْ الْعُنْ مَا مَنْ مَنْ مَعْنَ مَنْ مَنْ مَعْنَ مَنْ مَالْعَ مَنْ مَا مَنْ مَنْ مَعْنَ مَنْ مَا مَنْ مَا مَنْ مَا مَنْ مَا مَنْ مَنْ مَعْمَ مَنْ مَا مَنْ مَنْ مَنْ مَا مَا مَنَ مَنْ مَنْ مَا مَ

(1) معين: المعين الماء الجاري النابع من العين.

- (٢) يتزفون: أي يسكرون فليس في خمر الجنة سكر، من نزف إذا ذهب عقله، أو بمعنى يطردون من نزف بمعنى طرد فالشرب لهم دائم لا ينقطع مهما أرادوا.
  - (٣) لمدينون: أي مجزيون بأعمالنا، من دانه بمعنى حاسبه وجازاه.
- (٤) شجرة الزقوم: هي شجرة صغيرة الورق مُرّة تكون بتهامة، شبهت بها الشجرة التي تنبت في النار لتكون ثمرتها قوتاً لأهل النار.

عَلَيْهَا لَسَوْبًا (" مِنْ حَيدٍ ( ) ثُمَّ إِنَّ مَرْجِعَهُم لَإِلَى ٱلْجَحِيم ( ) إِنَّهُمَ أَلْفَوْ ا المَا يَا يَعَدَ اللَّذِي اللَّ فَهُمْ عَلَى مَا تَزِيمْ يُهْرَعُونَ ( ) ( ) > >

هدى من الآيات:

بعد تكريس المسؤولية المتجلية في الجزاء يوم القيامة، وقطع الأعذار الواهية التي يتشبث بها المستضعفون، يبيَّن القرآن حال عباد الله المخلصين، الذين أخلصوا ولاءهم لقيادتهم الشرعية، وأخلصهم الله من شوائب الشرك وآثار الضغوط التي تنقسم إلى نوعين:

> الأول: ضغط المجتمع المتجلي في قرين السوء. الثاني: الضغط التاريخي المتمثل في الآباء.

لهؤلاء عباد الله المخلصين رزق معلوم (غير منقطع وهو جزاء أعمالهم المعلومة عند ربهم) فواكه (كرزق مادي) وهم مكرمون (كرزق معنوي) وهم في جنات النعيم يجلسون على سرر متقابلين يتجاذبون أطراف الحديث لفراغ بالهم ومشغولون بالتالي بلذَّة المؤانسة يطاف عليهم بكأس من معين بيضاء لذة للشاربين لا فيها هلاك ومرض، وإلى جنبهم الحور كأنهم بيض مكنون تتلألاً بشرتهن إشراقا.

وتكتمل النعم عندهم حين يطلعون على قرناء السوء الذين حاولوا عبثا إغواءهم، وبعد أن يبيَّن السياق هلاك أولئك من كفرهم بالجنة، ينقل خطاب المخلصين لهم بأنه لولا نعمة الله لكانوا من المهلكين، ثم يسدل الستار على هذا المشهد بعد أن يقرروهم أفها نحن بمعذبين؟ ويذكرنا القرآن بأن ذلك هو الفوز العظيم الذي لمثله فليعمل العاملون.

ويكشف عن مشهد آخر حيث شجرة الزقوم، التي هي حسب الظاهر ذنوب أهل النار تصبح طعاما لهم هناك وهي فتنة في الدنيا للظالمين وهي تنبت في أصل الجحيم، ولكن فروعها في بيوتهم، أما طلعها فكأنه رؤوس الشياطين (الذين خدعوهم بها في الدنيا). إنهم يأكلون منها حتى يملؤوا بطونهم كما أكلوا المال الحرام. ثم يشربون عليها ماء حميما يقطع أمعاءهم، كما شربوا الشراب الحرام في الدنيا، ثم يعودون جميعا إلى الجحيم. كل ذلك لأنهم اتبعوا آباءهم وهرعوا إلى آثارهم يقلدونهم فيها على غير هدى.

(١) لشوياً: الشوب هو خلط الشيء بما ليس منه وهو شرُّ منه، والمعنى شراباً مشوباً ليس بصافٍ. (٢) يهرعون: أي يسرعون في تقليدهم.

#### بينات من الآيات:

[3] بعد حديثه عن مصير المجرمين، يذكرنا القرآن بمشهد مشرق من الآخرة حيث عباد الله المخلصون، في جنة ملؤها النعيم والرحة والتي لا تعطى عبثا إنها بثمن، وأول وأهم ثمن يشتري به العبد الجنة هو الإخلاص، وإذا كان العمل بذاته صعباً، فالإخلاص فيه أصعب، ثمن يشتري به العبد الجنة هو الإخلاص، وإذا كان العمل بذاته صعباً، فالإخلاص فيه أصعب، لأنه يعني الانقطاع نفسيًّا واجتهاعيًّا واقتصاديًّا وسياسيًّا و... عما سوى الله، حفاظا على حقيقة التوحيد. فقد يصلي الإنسان لأن الصلاة تدرُّ عليه الربح، وترفعه درجة في الناس، وتعطيه قوة التوحيد. فقد يصلي الإنسان لأن الصلاة تدرُّ عليه الربح، وترفعه درجة في الناس، وتعطيه قوة في التوحيد. فقد يصلي الإنسان لأن الصلاة تدرُّ عليه الربح، وترفعه درجة في الناس، وتعطيه قوة في الحسم وما أشبه، فهو يصلي نتيجة لتفاعل عدة عوامل دفعته بذا الاتجاه، فإذا انعدمت هذه العوامل، أو وجدت أخرى تعاكس مسيرة الصلاة كما لو وجد نفسه في بلد أجنبي لا يصلي أهلها، أو وجدت أخرى تعاكس مسيرة الصلاة كما لو وجد نفسه في بلد أجنبي لا يصلي أهلها، أو وجدت أخرى تعاكس مسيرة الصلاة كما لو حر فإنه يتركها وربما يحاربها، لأن الذي العمل ألهلها، أو معبت عليه الماس، وتعليم على الموامل، أو وجدت أخرى تعاكس مسيرة الصلاة كما لو وجد نفسه في بلد أجنبي لا يصلي أهلها، أو صعبت عليه الصلاة لنعاس شديد أو برد أو حر فإنه يتركها وربما يحاربها، لأن الذي يصلي لإرضاء الناس، سوف يشرب الخمر حين يكون فيه رضا الناس، ومن هذا المنطلق صار أهلها، أو صعبت عليه الصلاة لنعاس شديد أو بر أو حر فإنه يتركها وربما يحابي الأن الذي وقال الإخلاص أهم من العمل وكميته. قال الإمام علي عليكلات القصل أهلهما أو معن الناس، سوف يشرب الخمر حين يكون فيه رضا الناس، ومن هذا المنطلق صار وقال عليكلات العمل وكمية ألعمل أمل أن الذي وقال عليه الوراء الناس، سوف يشرب الخمر حين يكون فيه رضا الناس، ومن هذا المنطل وال ورضا والخلول ورفي ومن الناسي ومن المام علي عليكلات ومن العمل خيرة على المولي في ومن الناس، ومن العمل وكمية. ون العمل وكم وتفيعة ألحمل ومن المام وله ورفي ومن النامي مي ول الخلول أبولي أبول الجهاو»".

والإخلاص هو أن تعمل في كل الظروف بنية صافية بعيدا عن التأثر بالعوامل المضادة للعمل، وهذا ما لا يدركه أحد إلا حينها تكون شخصيته (ثقافة وسلوكا) مصوغة بالقيم الرسالية الصحيحة، وليس بالظروف والضغوط أو ردود الفعل والمصلحة.

وربما لذلك قال القرآن ﴿ الْمُخْلَصِينَ ﴾ بفتح اللام، وليس المخلصين بكسرها. والمخلَص هو الذي أخلصه الله وصفيّ نفسه وحياته من الشوائب والمؤثرات، حتى أصبحت أعماله كلها لوجه الله وحده لا شريك له. ولعل الآية الكريمة: ﴿ إِنَّمَا يَتَقَبَّلُ اللَّهُ مِنَ ٱلْمُنَقِينَ ﴾ [المائدة: ٧٢]. تهدينا إلى ذات المفهوم.

والشيء الذي يبني عليه الإسلام أساس الإخلاص هو الاستمرار فيه. وإلا فإن الإنسان، كل إنسان قد يعيش لحظة يخلص فيها لله عمله ودعاءه، فالعمل الواحد لا يقبل منفردا، إنها يضم إلى عموم مسيرة الإنسان. والذي لا شك فيه أن الواحد لا ينعت بخلق ما إلا إذا صار عادة له وسلوكا. فالذي يصوم شهر رمضان المبارك، وفي الأثناء، أو بعده وقبله يغتاب الناس ويأكل المال الحرام، أو يترك جانبا من الدين كالجهاد لا يكون متقيا. فصومه لا يقبل ولا يكون

- (١) بحار الأنوار: ج ٢٥، ص ٩٠.
  - (٢) الكافي: ج٨، ص٢٢.

مخلصا من هذه صفته، لأن تأثره بدوافع الغيبة يشير إلى أن شخصيته لم تزل مزيجا من الإيهان والكفر، فبينها ينطلق صومه من قاعدة الإيهان في نفسه، تنطلق الغيبة من دوافع الكفر.

وإنها يدخل الله الجنة الذين اخلصوا إيهانهم وعملهم بالمعنى المتقدم بغير حساب، ومن سواهم يدخلهم بعد الحساب والتطهير، وعلى هذا جاء في الأخبار: أن من المؤمنين من يلبث في النار مئات، وبعضهم عشرات السنين، كل بنسبة انحرافه، ورواسب الكفر التي يجب أن تطهر قبل الدخول في الجنة. وفي الرواية قيل للإمام موسى بن جعفر علي يتياب يَبيعُها مَنْ يَزِيدُ الشُّوقِ وَهُوَ يُنَادِي أَنَا مِنْ شِيعَةِ مُحَمَّدٍ وَآلِ مُحَمَّدٍ الخُلَّصِ وَهُوَ يُنَادِي عَلَى ثِيَاب يَبيعُها مَنْ يَزِيدُ فَقَالَ مُوسَى عليَّلاً: مَا جَهِلَ وَلَا ضَاعَ المُرُوُّ عَرَفَ قَدْرَ نَفْسِهِ. أَنَدُرُونَ مَا مَثَلُ هَذَا شَخْصٌ ؟ فَقَالَ مُوسَى عليَّلاً: مَا جَهِلَ وَلَا ضَاعَ المُرُوُّ عَرَفَ قَدْرَ نَفْسِهِ. أَنَدُرُونَ مَا مَثَلُ هَذَا شَخْصٌ ؟ فَقَالَ مُوسَى عليَّلاً: عَاجَهِلَ وَلَا ضَاعَ المُرُوُّ عَرَفَ قَدْرَ نَفْسِهِ. أَنْدُرُونَ مَا مَثَلُ هَذَا شَخْصٌ ؟ فَقَالَ اللهُ وَعَلَى سَلْيَانَ وَأَبِي ذَرٌ وَالِقُدَادِ وَعَتَارٍ وَهُوَ مَعَ ذَلِكَ يُبَاخِسُ في بَيْعِهِ وَيُذَلُسُ عُيُوبَ المَبع

أَيَكُونُ هَذَا كَسَلْمَانَ وَأَبِي ذَرَّ وَالمِقْدَادِ وَعَمَّارٍ حَاضَ لله أَنْ يَكُونَ هَذَا كَهُمْ وَلَكِنْ مَا يَمْنَعُهُ مِنْ أَنْ يَقُولَ: إِنِّي مِنْ مُحِبِّي مُحَمَّدٍ وَآلِ مُحَمَّدٍ وَمَنْ يُوَالِي أَوْلِيَاءَهُمْ وَيُعَادِي أَغدَاءَهُم»<sup>(()</sup> ﴿ إِلَاعِبَادَ اللَّهِ الْمُخْلَصِينَ ﴾.

[3] والقرآن يحدثنا عن جانب من الرزق، الذي يصير إليه المخلصون لا حصرا إنها إشارة، وإلا ففي الجنة مالا عين رأت ولا أذن سمعت ولا خطر على بال بشر. ﴿ أُوَلَتَهِكَ لَمُمْ رِزْقٌ مَعْلُومٌ ﴾ والمعلوم هو الشيء المعروف المحدد بالمعرفة، ويبدو أن رزق المخلصين يكون معلوما بالجنة فلا ينقطع حينا ويتصل حينا، ويكون معلوما لأنه جزاء أفعالهم وهي معلومة عند ربهم، وقالوا إن معنى ذلك أن رزق المخلصين يأتيهم كاملا كما يريدون ويتصورون بعلمهم، وهذه الإرادة والميول تنتقل بإرادة الله إلى أذهان الخدم، فيأتونهم بها يريدون قبل أن يطلبوه، قال رسول الله يُشَكَّر في: «﴿ أُولَتَهِكَ لَهُمْ رِزَقٌ مَعْلُومٌ ﴾ يَعْلَمُهُ الْحَدَّامُ فَيَأْتُونَ بِهِ أَوْلِيَاءَ اللهِ قَبْلَ أَنْ يَسْأَلُوهُمْ إِيَّاهُ»".

[٤٢] ويفصِّل القرآن في ذكر الرزق، تشويقا لنا للإخلاص، وللمخلصين على الاستقامة. ﴿فَوَكِهُ ﴾ يشبعون بها حاجاتهم الكمالية، أما حاجاتهم الضرورية فقد قال البعض أن أجسامهم خلقت للبقاء فلا تحتاج إلى طعام حاجة ضرورية، ويحتمل أن يكون توفر الفواكه لديهم يغنيهم عن الطعام الضروري، أو ليس أكل الجنة دائها وظلها؟

(١) بحار الأنوار: ج ٦٥ ص ١٥٧.

(٢) الكافي: ج٨ ص٩٩.

وتنضم إلى هذه اللذات أعظم نعمة يشعر بها المؤمنون المخلصون، وهي الكرامة من عند الله، فهم بأكلون الفواكه وشعورهم عميق برضى الله عنهم. ﴿وَهُم مُكَرَّمُونَ ﴾ ولعلنا نستوحي من كلمة ﴿مُكَرَّمُونَ ﴾ أن المخلصين يفدون إلى الجنة على رزق معلوم ومحدد، لكن الله يكرمهم كل حين ليزدادوا فضلا من عنده. وفي الحديث: «فَإِنَّهُمْ لَا يَشْتَهُونَ شَيْتاً فِي الجُنَّةِ إِلَّا أُكْرِمُوا

[٤٣] ﴿فِيجَنَّنتِ ٱلنَّعِيمِ ﴾ والجئة هي البساتين الكثيرة الزرع والشجر، بحيث تلتقي فيها الأغصان والأوراق فتعختفي أرضها، تحت ظلال الأوراق والكلمة تفيد التنوع، لأن الجنة لا تطلق على النوع الواحد من الزرع، أما كلمة النعيم فهي مبالغة في النعمة للكثرة والجودة.

[23] ولأن المؤنس من الحاجات النفسية للبشر، فقد جعل الله المؤمنين يأنسون ببعضهم في الجنة فإذا بهم كما يصفهم القرآن: ﴿ عَلَى مُرُرِمُنَقَبِلِينَ ﴾.

[٤٥] وفي الأثناء، حيث يدور الكلام بين عباد الله ﴿ يُطَافُ عَلَيْهِم بِكَأْسِ مِن مَعِينٍ ﴾ وهو ألذ الشراب، خمرا كان أو ماء أو غيرهما، كما إنه المعين الذي لا ينضب، فتارة يكون الشيء لذيذا لكنه ينتهي بسرعة، وتارة يكون لذيذا ولا ينتهي.

[73] ويجتمع إلى لذة الشراب جماله وجمال كأسه تأكيدا لها، فالكأس من الفضة اللامعة. ﴿ بَيْضَاّءَ لَذَقِ لِلشَّربِينَ﴾ وقد يكون البياض وصفا للمعين، قال الحسن البصري: "خَرُّ اَلجَنَّةُ أَشَدَّ بَيَاضاً مِنَ اللَّبَنِ"".

[27] وهذا الشراب خال من العيوب فلا يمله المؤمنون أو يرفضونه. ﴿ لَا فِيهَا غَوَلٌ ﴾ وهو السكر أو الإرهاق الذي يلحق بالشارب فيغتال عقله وقواه، أو المرض الذي ينتهي به إلى الموت، و منه الاغتيال وهو القتل سرا، هذا من جانب، ومن جانب آخر لا يبعد المؤمنون عن شراب الجنة بنضوبه، أو بإرادة أخرى تفرض عليهم. ﴿وَلَاهُمْ عَنّهَا يُنزَفُونَ ﴾ ويقال نزف الماء إذا أبعد وأزيح عن العين.

[٤٨] ومن نعيم المخلصين، الأزواج المطهرة في القصور. ﴿ وَعِندَهُمْ قَاصِرَتُ ٱلطَّرْفِ عِينٌ ﴾ وللقصر ثلاثة تفاسير:

**الأول**: أن القاصرات هن النساء اللاتي ينحصر نظرهن إلى أزواجهن، وبالتالي نحد

- (1) الكافي: ج٨ ص٩٩.
- (۲) مجمع البيان: ج۸، ص٦٩٢.

شهوتهن في أزواجهن، فأنظارهن قاصرة عن غيرهم.

**الثاني**: القاصرة الطرف هي قليلة الشعر في حاجبيها، وهذا من جمال المرأة.

الثالث: وقال المفسرون قاصرات الطرف اللواتي أرسلن نظرهن إلى الأرض تواضعا وحياء، وهذه من الصفات الحسنة في المرأة.

أما العِيْن فهي جمع عيناء، والعيناء واسعة العين شديدة وكبيرة السواد فيها، وناصعة البياض، وهذه هي الأخرى من الصفات الجمالية الحسنة في المرأة. ولعله لذلك كان شعراء العرب قديما، يُشبِّهون في غزلهم عيون النساء بعيون البقر الوحشي (المها) التي تشتمل على نسبة من هذه الصفات.

[٤٩] ﴿كَأَنَّهُنَّ بَيْضٌ مَكْنُونٌ﴾ والمكنون هو المحفوظ، فهن محفوظات لم يمسهن أحد قبلهم، ومن صفات البيض عندما يجمع إلى بعضه، أنه ينصع بالبياض، حتى ليكاد يضيء، وفي ذلك إشارة لجمال بشرتهن.

والملاحظ أن الآيات الكريمة تعرضت بالذكر لمجموعة غرائز في الإنسان بينها غريزة الأكل والشرب والجنس، التي يجد الإنسان حوافز ودوافع داخلية وخارجية على إشباعها، وربيا أشبعها بالحرام، وذلك تطميعا لنا في ما عند الله، حتى نترفع عن الأكل الحرام المشوب بالذلة بذكر رزق الجنة وكرامته، وعن الشرب الحرام بالرغبة في شرابها، وعن اللذة المحرمة بذكر حورها الحسان. جاء في بيان دعائم الإيهان على لسان الإمام على عَلِيَظَيَّلاً ما يدل على ذلك إذ قال: «فَمَنِ اشْتَاقَ إِلَى الجَنَّةِ سَلَا عَنِ الشَّهِوَاتِ».

[ • • ] ويعرَّج القرآن من الجانب الآخر ليطلعنا على حال المكذبين بالرسالات، العاصين لله، ليشجعنا ذلك الرجاء على الطاعة، وليمنعنا هذا الخوف عن المعصية، ويدخل السياق إلى هذا الموضوع، من خلال عرضه لجانب من حديث المخلصين الذين جلسوا على سررهم يستريحون لبعضهم البعض، بالحديث عن النعيم الحاضر وعن الحياة السابقة. ﴿ فَأَقْبَلَ بَعْضُهُمْ عَلَى بَعَضِ يَتَسَاءَ لُونَ ﴾ والإقبال هنا دلالة على الاشتياق لبعضهم، وللحديث الذي يدور بينهم.

[٥١] ﴿ قَالَ قَآَبِكُ مِنْهُمْ إِنِّي كَانَ لِي قَرِبِينٌ ﴾ يعني الرفيق.

[٥٣-٥٣] ولم يكن صالحا، بل كان يدعو إلى النار، وليس شرطا أن الصديق الذي يعنيه القرآن بهذه الآيات هو الذي يصرح بكفره وضلاله فيدعو لنبذ الدين واقتراف المعصية، بل

### الآيات ٤٠ - ٧٠

يشمل المعنى كل قرين توحي رفقته وسلوكياته أو أقواله إلى الكفر. ﴿يَقُولُ أَءِنَّكَ لَمِنَ ٱلْمُصَدِّقِينَ ٣ أَءِذَا مِنْنَا وَكُنَّا تُرَابَا وَعِظَمًا أَءِنَّالَمَدِينُونَ ﴾ أي مسؤولون ومجازون، وهذا الاعتقاد هو الذي يسوق البشر للظلم والانحراف، لأنه لا يعتقد بمسؤولية تجاه أقواله وأعماله.

[30] ومن كمال النعم وتمام السرور معرفة الإنسان بأنه قد نُجَّيَ من شر عظيم ومهلكة لم ينج منها الآخرون، فما أعظم لذة من تحطمت به السفينة في عرض البحر وابتلعت أمواجه الهادرة كل من فيها سواه حيث تعلق بخشبة وقاوم الأمواج، واستبسل في السباحة حتى نجَّاه الله في اللحظة الأخيرة. إنه سوف يزداد إحساسا بالراحة كلما تذكر الحادثة، واستحضر صورة الأمواج التي كانت تتلاحق على خشبته، وكان ينادي أصحابه إليها فلم يستجيبوا له بغياً منهم وجهلاً، وشهد مهلكهم بغيهم. أليس كذلك؟ هكذا يتم الله نعمته على المؤمن وهو يتذكر قرناء السوء الذين قاوم تضليلهم وضغوطهم فذهبوا إلى النار، ونُجَّيَ هو منها. وهاهو يراهم يتقلبون فيها يانسين وهو في الجنة من المكرمين. ﴿ قَالَ ﴾ لرفاقه المخلصين. ﴿هَلَ أَنتُومُقَلِعُونَ ﴾ أي هل أنتم تتكلفون الاستطلاع حتى نعرف مصيره؟

[٥٥] ولكنه لفرط شوقه أخذ يبحث عنه شخصيا دون انتظارهم. ﴿ فَأَطَّلُعَ فَرَءَاهُ فِي سَوَآَهِ ٱلجُمَحِيمِ ﴾ يعني وسطها، حيث يتركز العذاب والحريق وتحوطه النار من كل جانب كما كان في الدنيا محاطا بالذنوب والمعصية، ولعل التطلع هناك هو تكلف الذهاب إلى ناحية وإلا فأهل الجنة لا يسمعون حسيس النار.

[٥٦] وهناك يكتشف المؤمن مدى خطورة الصديق السيئ. ﴿ قَالَ تَأْلَلُهِ إِن كِدتَّ لَتُرْدِينِ ﴾ والتردي هو السقوط من شاهق، وفي هذا إشارة إلى أن المخاطب في واد سحيق من النار.

[٧٥] ﴿ وَلَوْلَا نِعْمَةُ رَبِّي لَكُنْتُ مِنَ ٱلْمُحْضَرِينَ ﴾ في العذاب، وتتمثل النعمة الإلهية هذه في الأسباب التي تؤدي بالإنسان إلى النجاة من الانحراف، ومن ثم من عواقبه، كالعقل والرسالة والمرشدين للحق، ولا شك أن أعظم نعم الله على البشر هي نعمة الهداية.

[٥٩-٥٩] ويشير القرآن على لسان المؤمنين إلى أخطر فكرة يحاول المنحرفون من خلالها إضلال الناس، والتأثير على المؤمنين، وهي فكرة الكفر بالآخرة حيث الجزاء الأوفى. ﴿أَفَمَا نَحْنُ بِمَيّتِينَ ٢٠٠٠ إِلَا مَوْنَنَنَا الأُولَى وَمَاغَنُ بِمُعَذَّبِينَ ﴾ على الأخطاء والذنوب؟!

[٦٠] ولعل الله هو الذي يلقي في قلوب أوليائه من أهل الجنة، أن يشرفوا على النار للاطلاع على أهلها، لكي يشعروا عميقا بلذة الهداية والطاعة والنعيم، ذلك أن من طبيعة الإنسان إحساسه بالحقائق عن طريق معرفة نقائصها، لهذا نجد المؤمن وقد اطلع على قرين السوء في العذاب، بينها يتعمق وعيه بعظمة نعم الله عليه يقول: ﴿ إِنَّ هَـٰذَا لَهُوَ ٱلْفَوَزُ ٱلْعَظِيمُ ﴾ نعم إن طريق الحق مليء بالعقبات والمصاعب، ولكنه الأفضل مادام ينتهي إلى الجنة ورضي الله.

[٦1] وكخلاصة لكل ما تقدم من ذكر الجنة والنار، يؤكد القرآن بأن الهدف الصحيح، الذي يجب على الإنسان العمل له، هو الوصول إلى الجنة، لأنها الهدف الأعظم الذي إذا حققه الفرد فقد فاز، وإلا فهو لم يحقق شيئا، قال الإمام علي عَلَيْتَلَا: «مَا خَبْرٌ بِخَبْرِ بَعْدَهُ النَّارُ وكُلُّ نَعِيم دُونَ الجَنَّةِ تَحْقُورٌ وكُلُّ بَلَاءٍ دُونَ النَّارِ عَافِيَةٌ "''. ويقول تعالى: ﴿لِمِثْلِ هَٰذَاً فَلْيَعْمَلِ الْعَامِلُونَ ﴾.

وقد نستوحي من التدبر في الآيات الكريمة: أن الإنسان يواجه في حياته نوعين من الضغوط:

الأول: الضغط القادم من المجتمع المعاصر، الذي يتجلى بصورة واضحة في قرين السوء، فمثلا إذا عاش المؤمن في مجتمع يستخف بالصلاة فلا بد أن يتعرض لضغط هذا المجتمع باتجاه ترك الصلاة ذلك أن للمجتمع -أي مجتمع- قوة هائلة باتجاه التجانس معه، وفرض قيمه الخاصة على أفراده بالتربية والتثقيف أو الترغيب والترهيب، ولكن ما هو رأس الحربة في ضغط المجتمع على الفرد؟ إنه الصديق، إذ يكون حلقة الوصل بينه وبين سائر أبناء المجتمع. وهكذا ينبغي أن يصمد الإنسان أمام ضغوط أصدقائه وقرنائه ولو كان على حساب صداقتهم، فهذا أبو ذر هيئية يقول بالزَّبذة: "مَا تَرَكَ الحَقُّ فِي صَدِيقاً»<sup>(1)</sup>.

[٦٢] الثاني: الضغط القادم من الأجيال السابقة، ويتجلى هذا الضغط بصورة مركزة في الأب، ذلك أن الإنسان لا يرى الأجيال السابقة ولا التاريخ الماضي، ولكن ذلك يصله عبر أبيه.

ويبدو أن القرآن -حتى الآية السابقة- حدثنا عن الضغط الأول، أما بقية الآيات من هذا الدرس فهي إشارة إلى الضغط الآخر، يقول تعالى: ﴿ أَذَلِكَ خَيْرُنُزُلًا ﴾ أي الجنة التي هي عاقبة المؤمنين المخلصين. ﴿أَمْ شَجَرَةُ الزَقُومِ ﴾ التي هي عاقبة المكذبين؟! وكأن القرآن بهذا التساؤل الذي جاء بعد عرض العاقبتين، يخيِّرنا بين الجنة والنار، بإثارة تفكيرنا نحو الإجابة عن هذا التساؤل، أما عن معنى شجرة الزقوم ففيه تفسيران:

**الأول**: أن قريشا لما سمعت هذه الآية، قالت قريش: ما نعرف هذه الشجرة، فقال أبو جهل لجاريته: يا جارية! زقمينا. فأتته الجارية بتمر وزبد، فقال لأصحابه تزقموا

- (1) الكافي: ج٨، ص٢٢.
- (٢) بحار الأنوار: ج٣١، ص١٧٩.

بهذا الذي يخوفكم به محمد، فيزعم أن النار تنبت الشجرة، والنار تحرق الشجرة فأنزل الله سبحانه: ﴿ إِنَّاجَعَلْنَكُهَافِتْنَةً لِلظَّلِمِينَ ﴾ ().

الثاني: وهو الأقرب، أن الإنسان يأكل في الدنيا من هذه الشجرة، ولكنه لا يشعر أنه يأكل منها إلا في الآخرة حيث يكشف الله عن بصره، ويرى الحقائق بواقعها، فالكذب، وأكل أموال الناس، وشرب الخمر،.. كل ذلك ورق في شجرة الزقوم التي يطعم منها أهل النار.

وفي سورة الواقعة التي تعالج جانبا من موضوع هذه السورة إشارة واضحة لهذا المعنى إذ يقول تعالى: (ثُمَّ إِنَّكُمْ أَيَّهَا ٱلضَّالُونَ ٱلْمُكَذِّبُونَ ۞ لَأَكِلُونَ مِن شَجَرِمِن زَقُومِ ۞ فَالِتُونَ مِنْهَا ٱلْبُطُونَ ۞ فَشَرِبُونَ عَلَيْهِ مِنَ ٱلْحَمِيمِ ۞ فَشَرِبُونَ شُرْبَ ٱلْجِيمِ ﴾ [الواقعة: ٥ - ٥ ٥]. ثم يؤكد هذا المعنى في آخر السورة إذ يقول عز وجل مخاطبا المكذبين بالقرآن والضالين: ﴿ وَتَجْعَلُونَ رِزْقَكُمْ أَنَّكُمْ تُكَذِّبُونَ ﴾ [الواقعة: ٨٢].

[٦٣] ولاريب أن الكذب وأكل أموال الناس وسائر الشهوات التي يواجهها الإنسان، تجعله على مفترق الطريق، بين الحق والباطل، والجنة والنار، وبالتالي فهو مبتلى وممتحن أمامها، ولا شك أيضا أن هذه الأمور بشعة كبشاعة شجرة الزقوم التي هي التجلي الحقيقي لهذه المعاصي، ولكن الإنسان يتجاهل ذلك، أو يغفل عنه فينجرف مع شهواته، ليزرع بذنوبه أشجار الزقوم فتكون طعامه في الآخرة. ﴿ إِنَّاجَعَلْنَهَافِتْنَةً لِلظَّالِمِينَ ﴾ أما المؤمن فهو لا يفتتن بها، إنها يرتفع بإيهانه عن حضيض المعصية ليزرع لنفسه بعمل الصالحات الجنان الواسعة.

[18] وبعد الإشارة إلى شجرة الزقوم وطبيعتها الفاتنة في الدنيا، يصوِّرها لنا القرآن بواقعها في الآخرة، حيث الجزاء المتجانس وعمل الإنسان. ﴿ إِنَّهَا شَجَرَةٌ تُخَرُّحُ فِي أَصَّلِ الْجَحِيمِ ﴾ وقد روي: «أن الله تعالى يجوعهم -يعني أهل النار- حتى ينسوا عذاب النار من شدة الجوع فيصر خون إلى مالك فيحملهم إلى تلك الشجرة وفيهم أبو جهل فيأكلون منها فتغلي بطونهم كغلي الحميم"". وفي رواية: «إنها شجرة عظيمة لأهل النار عامة، ولها في كل منزلة من الجحيم غصن يأكل منه الذين يعذبون فيها".

[٦٥] ﴿ طَلْعُهَا كَأَنَّهُ, رُمُوسُ ٱلشَّيَطِينِ﴾ والطلع حمل النخلة في بدايته، يخرج من بين الليف والخضر، وهو يشبه غمد الخنجر في أوله وأقربة السيوف قبل أن يتشقق عن شهاريخ البسر

- (۱) مجمع البيان: ج۸، ص ٥٧٤.
- (٢) بحار الأنوار: ج٨، ص٢٥٧.

۳۷

والرطب، وربيا سمي طلعها لطلوعه بما يشبه طلوع الهلال، أو لأنه أول ما يطلع من الثمر.

[٦٦] ولأن أصحاب النار يشعرون بضراوة الجوع ولا يجدون ما يأكلون، فإنهم يأكلون طلع الزقوم وثمرها. ﴿ فَإِنَّهُمْ لَأَكِلُونَ مِنْهَا فَمَالِئُونَ مِنْهَا ٱلْبُطُونَ ﴾ كما ملؤوا بطونهم بالحرام في الدنيا.

[٦٧] وبعد الأكل من الزقوم يحتُّون بأشد العطش، فيطلبون الماء فيشربون السوائل الحارة ليطفئوا حرارة النيران التي أكلوها، وإذا بها تزيدهم عذابا إلى عذابهم ﴿ ثُمَّ إِنَّ لَهُمْ عَلَيْهَا لَشَوَيَّامِنْ حَمِيمٍ ﴾ وفي الرواية: «... فيستسقون فيسقون شربة من الماء الحار الذي بلغ نهايته في الحرارة فإذا قربوها من وجوههم شوت وجوههم فذلك قوله: ﴿يَشْوِى ٱلْوُجُوهُ ﴾ فإذا وصل إلى بطونهم صهر ما في بطونهم»<sup>(١)</sup>.

[٦٨] إنهم يتصورون الماء الذي يطلبونه سوف يخرجهم من هذا العذاب والاحتراق ولكنه ينتهي بهم إلى ذات العذاب. ﴿ ثُمَّ إِنَّ مَرْحِمَهُمْ لَإِلَى الْجُحَمِ ﴾ ولعل هذه الحالة من النهم إلى الزقوم والحميم في النار تجسيد لنهمهم في الدنيا بأكل أموال الحرام، ومداومة الشراب الحرام، أعوذ بالله منهما.

[٦٩-٧٩] وفي النهاية يُصرِّح السِّياق بالضغط التاريخي، الذي يتسبب في إضلال الكثير من الناس. ﴿إِنَّهُمَ أَلْفَوَا مَابَآهَ مُرْضَا لَيْنَ ﴾ وكان يفترض فيهم أن لا يتبعوهم بل يبحثوا عن الحق، وتوجهنا الآية إلى ضرورة المسيرة الواعية في حياة الإنسان، حيث ينبغي له أن ينظر ويفكر فيها، فيلتزم الحق عن وعي لا عن وراثة وعادة، ثم ما يدري الفرد أو المجتمع أن مسيرته خاطئة، والله يقول: ﴿فَلَيْنَظُرِ ٱلإِنسَنُ إِنَ طَمَامِهِ ﴾ [عبس: ٢٤]. أي إلى غذائه الجسمي والروحي ليتأكد من سلامته، ولكن هؤلاء لم يتعبوا أنفسهم في البحث عن الحق، إنها اتبعوا الآباء وتأثروا بهم. ﴿فَهُمْ عَلَى مَاتَذِهِمْ مُهَرَعُونَ ﴾ ولم يقل القرآن يهرعون (بالفتح)، لأن حركة الإنسان باتجاه التقليد ليست حركة إرادية بصورة كاملة، إنها هي مجموع دوافع ذاتية، وضغوط خارجية من الآخرين، والآية تُبيَّن الضغط الذي يهارسه الآباء على أبنائهم لكي يتبعوهم .

فعلى الإنسان إذن أن يقطع السبب المباشر، فهو إذا لم يتأثر بذروة الضغط التأريخي المتمثلة في الآباء فلن يتأثر بالجيل السابق، وإذا لم يتأثر بذروة الضغط الاجتهاعي المتمثل في الأقران فلن يتأثر بالمجتمع المعاصر، والترفع عن هذه الضغوط، هو الذي يسمو بالإنسان إلى الخلوص التوحيدي.

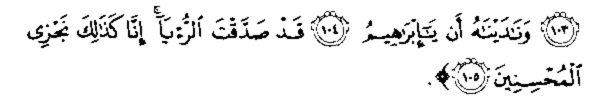
(١) بحار الأنوار: ج٨، ص٢٥٧.

#### ۳۸

# إنا كذلك نجزي المحسنين

﴿وَلَقَدْ ضَلٍّ فَبُلَهُمْ أَحْثَرُ ٱلْأَوَّلِينَ ۞ وَلَقَدْ أَرْسَكْنَا فِيهِم مُنذِبِنَ ٣٠ فَأَنظر حَيْفَ كَانَ عَنِقِبَةُ ٱلْمُنذَدِينَ ٣٠ إِلَّا عِبَادَ ٱللَّهِ ٱلْمُخْلَصِينَ ٢٠ وَلَقَدْ نَادَنْنَا نُوحٌ فَلَنِعْمَ ٱلْمُجِيبُونَ ٢٠ وَيَجَنَّنْنُهُ وَأَهْلَهُ, مِنَ ٱلْكُرْبِ ٱلْعَظِيمِ ٢ وَجَعَلْنَا ذُرِّيَّتَهُ, هُرُ ٱلْبَاقِينَ ٢ وَتَرَكَّنَا عَلَيْهِ فِي ٱلْآخِرِينَ ٢٠ سَلَارُ عَلَى نُوجٍ فِ ٱلْعَالَمِينَ ٢٠ إِنَّا كَذَلِكَ جَزِي الْمُخْسِنِينَ ۞ إِنَّهُ, مِنْ عِبَادِنَا ٱلْمُؤْمِنِينَ ۞ ثُمَّ أَغْرَقْنَا ٱلْآخَرِينَ ۞ وَإِنَّ مِن شِيعَنِهِ، لَإِبْرَهِيمَر (٢) إِذْ جَآءَ رَبَّهُ، بِقَلْبِ سَلِيم (٢) إِذْ قَالَ لِأَبِيهِ وَقَوْمِهِ، مَاذَا تَعْبُدُونَ ٢٠ أَبِفَكًا ءَالِهَةَ دُونَ ٱللَّهِ تُرِيدُونَ ٢٠ فَمَا ظَنُّكُم بِرَبِّ ٱلْعَلَمِينَ ٧٠٠ فَنَظَرَ نَظْرَةُ فِ ٱلنُّجُومِ ٧٠٠ فَقَالَ إِنِّي سَقِيمٌ ٥ فَنُوَلُّوا عَنْهُ مُدْبِرِينَ ٢٠ فَرَاعَ إِلَى مَالِهَ بِهِمْ فَقَالَ أَلَا تَأْكُلُونَ ٢٠ مَا لَكُمْ لَا نُنطِقُونَ ٢٠ فَرَاغَ عَلَيْهِمْ صَرْبَا بِٱلْيَعِينِ ٢٠ فَأَقْبَلُوا إِلَيْهِ يَرْفُونَ ٢٠ ٢ فَالَ أَتَعْبُدُونَ مَا نَنْجِـنُونَ ۞ وَٱللَّهُ خَلَقَكُمْ وَمَا تَعْمَلُونَ ﴾ قَالُوا أَبْنُوا لَهُ, بُلَيَّنَا فَأَلْقُوهُ فِي ٱلْجَحِيمِ ۞ فَأَرَادُوا بِهِۦ كَيْدًا فَجَعَلْنَهُمُ ٱلْأَسْفَلِينَ ٢٠ وَقَالَ إِنِّي ذَاهِبُ إِلَى رَبِّي سَيَهْدِينِ ٢٠ رَبِّ هَبْ لِي مِنَ ٱلصَّلِحِينَ ٢٠ فَبَشِّرْنَهُ بِعُلَامٍ حَلِيمٍ ٢٠ فَلَمَّا بَلَغَ مَعَهُ ٱلسَّعْيَ قَكَالَ يَبْنَى إِنِّ أَرَىٰ فِي ٱلْمَنَامِ أَنِي أَذْبَحُكَ فَأَنظُرْ مَاذَا تَرَحِبُ قَالَ بَتَأَبَتِ أَفْعَلْ مَا تُؤْمَرُ سَنَجِدُنِيَ إِن شَآءَ ٱللَّهُ مِنَ ٱلصَّابِرِينَ ٢٠٠٠ فَلَمَّا أَسْلَمَا وَتَلَهُ, لِلْجَبِين

<sup>(1)</sup> يزفون: يسرعون في المشيء، فإن زفَّ بمعنى الإسراع في المشيء لنيل مطلوب أو الانتقام من عدقٌ وما أشبه.



#### هدى من الآيات:

حينها يبين لنا القرآن حقيقة أو حكما، لا يلبث أن يضرب لذلك أمثلة عديدة ليس للإيضاح وحسب، إنها لبيان الأبعاد والحدود أيضا، ذلك لأن النفس البشرية قادرة على تحوير الألفاظ وتفريغها عن معانيها الحقيقية، وتحويلها إلى ألفاظ قشرية غير مؤثرة، بل وقد تعطي معاني غريبة عن المعنى الحقيقي.

فلكي لا يأتي بعض المفسرين القشريين، أو بعض من تسوِّل لهم أنفسهم تبرير الأفعال والانحرافات للناس، ويفسر وا القرآن على أهوائهم وآرائهم، لم يترك ربنا كلمة في القرآن الحكيم إلا وأوضحها بالأمثلة التاريخية التي لا يمكن نكرانها، أو تبديلها وتأويلها إلى غير مضامينها.

وإذ ذكرنا الله في الدروس الماضية بعباده المخلصين، الذين يدخلون الجنة بغير حساب، كنا بحاجة إلى الأمثلة التاريخية التي من شأنها إحاطتنا بصفاتهم وخطهم والطريق إلى هذه القمة السامقة، فربها زعمنا أننا من المخلصين، أو مَنيَّنا أنفسنا بذلك، ولكن القرآن يقطع طريق التمني، حينها يضرب لنا أمثلة من حياة أنبياء عظام كنوح وإبراهيم وإسحاق ويعقوب عَلَيَتَنَكْرُ، ويبين لنا مواقفهم الربانية في تحدَّي الجبت والطاغوت، ليقول لنا: بأن من لا يتحدًى الجبت الداخلي، فيصرع هوى نفسه، لا يستطيع أن يتحدَّى الطواغيت ويصرعهم.

ولأن هذه السورة تعالج في جانب منها مرض الاستكبار، الذي يتعالى المبتلى به على الحق كذبا وزورا، وتوضح كيف أنه سينتهي بالإنسان إلى جهنم إنها توضح -في مقابل الاستكبار-صفة الإحسان، فبينها تعني الأولى المبالغة في حب الذات والتمحور حولها، تعني الأخرى التنازل عنها وعما يملك الإنسان من الطاقات والقدرات في سبيل الحق والناس. إن الإحسان هو خروج الفرد عن ذاته، ودخوله في رحاب المجتمع، و كما يدخل الاستكبار الإنسان النار، ويجعله لعنة الأجيال، فإن الإحسان يدخل صاحبه الجنة، ويخلد ذكره الحسن ومديحه على ألسن الناس في كل أفق وزمان.

والقرآن في هذا الدرس، يؤكد بأن المحسن ليس يجازى من قبل الله في الدنيا والآخرة وحسب، وإنها بمشي ثناؤه كالطيب بين الناس، وقد أكد ربنا هذه الحقيقة في أكثر من آيتين لنبيَّه إبراهيم عَلِيَظَةِ، مما يدل على أهمية دور الإحسان في رسالة الأنبياء ونبوتهم عَلَيَظَةٍ.

#### بينات من الآيات:

[٧١] بعد أن يُبيَّن القرآن في الآيتين الأخيرتين من الدرس السابق دور الضغط من قبل الآباء في حياة الأجيال، يبين لنا هنا أن هذه مشكلة البشر منذ القديم. ﴿وَلِقَدْضَلَ قَبْلَهُمْ أَحَــَـَرُ الْأَوَّلِينَ ﴾ بذات العامل، وهو الاتباع الخاطئ للآباء.

[٧٢] ولكن الله بعث لهم الأنبياء والمرسلين، يحذرهم من عاقبة الضلال بإنذار، لعلهم يهتدون للحق. ﴿ وَلِقَدْ أَرْسَكْنَا فِيهِم مُنذِرِينَ ﴾.

[٧٣] لكنهم كذبوا النذر، وحاربوا الأنبياء، فدموهم الله، وأبقى آثارهم وأخبارهم ليكونوا عبرة لمن بعدهم. ﴿ فَأَنظُرْكَيْفَكَانَ عَنقِبَةُ ٱلْمُنذَرِينَ ﴾ وهذه مسؤولية الإنسان في إقبال التأريخ، أن يستفيد منه لحياته ومستقبله، وحين يدعو الله نبيه للنظر فيه، فإن وعي التأريخ يعطي الرساليين ثقة بأنفسهم وخطهم، وبصيرة في التحرك. وبالتدبر في هذه الآيات والآية التي تليها يمكننا القول بأن القرآن يختصر الدورات الحضارية في هذا المقطع.

[٧٤] إن الله ليس يهب الجنة للمخلصين وحسب، بل وينصرهم في الدنيا وينجيهم من الهلكات. ﴿ لَا عِبَادَ اللَّهِ ٱلْمُخْلَصِينَ ﴾ ونستوحي من الآية: أن الذين ينجون من أنواع العذاب الإلهي والنقهات، هم المخلصون وحسب، حتى جاء في الأحاديث أن الصواعق لا تصيب المؤمنين الذاكرين، ومعنى ذلك أننا لو قسمنا الناس إلى ثلاثة: الكفار، والمخلصين، وآخرين بينهم، فإن المخلصين وحدهم الناجون، أما الكفار فيخلدون في النار، و الذين خلطوا عملا صالحا وآخر سينا يعذبون كل حسب عمله.

[٧٥] وكمثال على نجاة المخلصين يذكرنا الله بنبيه نوح عَلَيْتَلا، والذي آمنوا معه، فقد دعا نوح ربه على قومه فأرسل عليهم الطوفان، فما نجا منه غير نوح ومن آمن معه وركب السفينة، ممن أدخلهم القرآن مع أهله في مقابل إخراجه كنعان منهم، ليهدينا إلى أن النسب الحقيقي بين الإنسان والآخرين هو تجانس القيم والعمل في الحياة بينه وبينهم، أما الاعتبارات الأخرى فهي غير سليمة. قال أبو عبد الله عَلَيْتَلاً: "إنَّ اللهَ قَالَ لِنُوحٍ: ﴿ إِنَّهُ لَيْسَ مِنْ أَهْلِكُ ﴾ [هود: ٤٦]. المؤرخون الأب الثاني للبشرية بعد آدم عليه مِنْ أَهْلِهِ". و يبدأ القرآن بذكر نوح عَلَيْتَلاً لانه كا يسميه المؤرخون الأب الثاني للبشرية بعد آدم عَلَيْتَلاً:

﴿ وَلِقَدْ نَادَنْنَا نُوحٌ فَلَنِعْمَ ٱلْمُجِيبُونَ ﴾ ولكن ماذا أراد نوح عَلِيَتَلاً من ربه عز وجل حين

(1) تفسير العياشي: ج٢ ص١٥١.

ناداه؟

قال بعض المفسرين: أنه أراد هلاك قومه حينها عصوه، واستدلوا بقوله تعالى عن لسانه عَلِيَنَلا: ﴿رَبِّكَانَدُرْعَلَى ٱلأَرْضِ مِنَ ٱلْكَفِرِينَ دَيَّارًا﴾ [نوح: ٢٦]. وقال آخرون: أنه أراد من الله أن ينقذه من الكفار بعد سنين من الدعوة والأذى الذي يلحقه بسببها. وربها تفسر الآية بأنه عَلِيَلا أراد من ربه الهداية وتشريفه بالرسالة لإنقاذ الناس، فربها كان الأنبياء عَلَيْها يعرفون بأنهم سوف يبعثون، ولكن لا يتنافى ذلك مع عدم معرفتهم متى سيكون بعثهم، وهذا نجدهم في البدء يتعجبون أو يخافون، فلم يكن النداء الذي انبعث من جانب الطور الأيمن أمرا عاديا بالنسبة لموسى عَلَيْهَا.

وحينها يدعو الأنبياء ربهم بالهداية والبعثة، يستجيب لهم وقد هيؤوا أنفسهم لتحمل مسؤوليات هذا العمل العظيم، والله سبحانه أعطى نوحا عَلَيْتَلَا أكثر مما كان يتوقعه وربها هذا معنى قوله: ﴿فَلَنِعْمَ ٱلْمُجِيبُونَ ﴾.

[٧٦] وبعد أن استجاب الله لنوح بالرسالة وأيَّده على قومه المنكرين بالطوفان الذي علا الأرض حتى غمر الجبال العالية، أنجى نوحا والذين آمنوا معه. ﴿ وَبَجَيَّنَنَهُ وَأَهْلَهُ مِنَ ٱلْكَرَبِ ٱلْعَظِيمِ﴾.

[٧٧] وربيا أسمى الله الغرق بالكرب العظيم لأنه من أفظع صور الموت للإنسان فكيف وهو مقدمة لعذاب النار الخالد؟، وتركيز القرآن على أهل نوح عَلَيْتَلَاً عند التعرض لقصصه، لأن الله حفظ بهم النوع البشري عن الانقراض، وأهم من ذلك جعل فيهم النبوة، والكتاب وهما الحبل الممتد بين الناس وربهم. ﴿وَجَعَلْنَا ذُرِيَّتَهُمُ هُرُ الْبَاقِينَ﴾.

قال الإمام الباقر عليمًا في تفسيرها: «الحَقُّ وَالنَّبُوَّةُ وَالكِتَابُ وَالإِيمَانُ فِي عَقِبِهِ وَلَيْسَ كُلُّ مَنْ فِي الأَرْضِ مِنْ بَنِي آدَمَ مِنْ وُلْدِ نُوح، قَالَ اللهُ فِي كِتَابِهِ: ﴿ آَحِمْلَ فِيهَا مِن كُلٌ أَنْنَيْنِ وَأَهْلَكَ إِلَا مَن سَبَقَ عَلَيْهِ ٱلْقَوْلُ وَمَنْ مَامَنَ وَمَا مَامَنَ مَعَهُ إِلَا قَلِيلٌ ﴾ [هود: ٤٠]. وَقَالَ أَيْضاً: ﴿ ذُرِيَةَ مَنْ حَمَلْنَا مَعَ نُوحٍ ﴾ [الإسراء: ٣] \* ( ومضى نوح وبقي ذكره الطيب تتوالى الأجيال بالسلام عليه.

[٧٩-٧٨] ﴿ وَتَرَكْنَاعَلَيْهِ فِي ٱلْآخِرِينَ ٢٠ سَلَئَمُ عَلَىٰ فُوجٍ فِي ٱلْعَالَمِينَ ﴾ وكان من الممكن أن تجعل صيغة الكلمة: وتركنا عليه سلاماً. إلا إن الصيغة طورت لتكون كلمة السلام تامة حتى يجري على لسان كل قارئ للقرآن سلام خاص لنوح غليَتَلاً. (١) بحار الأنوار: ج١١، ص٣١٠. [٨٠] لقد استجاب الرَّب لنوح لأنه كان محسنا. ﴿ إِنَّا كَذَلِكَ نَجْزِى ٱلْمُحْسِنِينَ ﴾ وهذا الجزاء سنة إلهية ذلك أن من يحسن للناس يذكره الناس بالمدح والخير، فكيف وقد أخذ الله على نفسه أن يجزي المحسنين بذلك؟

والملاحظ أن الله وبعد ذكر هباته لنوح عَلَيَكَلا الذي جعله مثلا للعبد المخلص وهي، استجابة دعائه، و نجاته وأهله والمؤمنين معه، وجعل البشرية من ولده والنبوة فيهم، وإخلاده بالذكر الحسن على ألسن الناس، ذكرنا بصفة الإحسان فيه، وذلك ليطلعنا على التفسير الحقيقي للإخلاص بأنه المنطلقات التوحيدية الخالصة، التي تتحول إلى سعي وعمل يتجاوز القيام بالواجب إلى الزيادة والإحسان.

[٨١] والإيهان بالله هو أعظم دافع للإنسان نحو الإحسان، وهكذا نعت ربنا نوحا علي المؤمنية فقال: ﴿ إِنَّهُ مِنْ عِبَادِنَا ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾ علي المؤمن لا يتخوف من البذل والإنفاق للآخرين في سبيل ربه، لأنه يعلم بأن كل ما ينفقه سوف يعود عليه أضعافا مضاعفة ويز داد إحسانا كلما تعمق إيهانه بأن مستقبله في الدنيا والآخرة رهين عمله وتضحياته. إن السبيل إلى الإحسان، الذي هو المؤمن لم يتما من البذل والإنفاق للآخرين في سبيل ربه، لأنه يعلم بأن كل ما ينفقه سوف يعود عليه أضعافا مضاعفة ويز داد إحسانا كلما تعمق إيهانه بأن مستقبله في الذي علم بأن كل ما ينفقه سوف يعود عليه أضعافا مضاعفة ويز داد إحسانا كلما تعمق إيهانه بأن مستقبله في الدنيا والآخرة رهين عمله وتضحياته. إن السبيل إلى الإحسان، الذي هو الطريق إلى المكاسب الجسيمة، كالتي ظفر بها نوح عليه أن حياته مو الإيهان بالله عز وجل وبجزائه الأوق.

[٨٢] ثم إن المنجي الحقيقي لنوح ومن آمن معه لم تكن السفينة التي صنعوها، فلو أن الكافرين ركبوا سفنا أكبر وأفضل منها، لم تكن لتنقذهم من الغرق في موج كالجبال، وماء منهمر كالأنهر من السهاء، إنها نجوا بإيهانهم الذي تميزوا به عن غيرهم، وإنها أمر الرَّب نبيه والمؤمنين بصنع الفلك، إثباتا لمسؤولية الإنسان في الحياة وتأكيدا لها، وإلا فإنه قادر على إنقاذهم بكلمة من عنده. ﴿ ثُمَّ أَغْرَقْنَا ٱلْآخَرِينَ ﴾ وهم الكفار.

[٨٣] ثم يأتي لنا القرآن بمثل من الآخرين، الذين ترك فيهم سلاما على نبيه نوح عَلَيْكُ، وهم الذين جسدوا امتدادا لرسالته في البشرية عبر التأريخ، من الأنبياء والرسل، والصالحين. في وَإِنَ مِنشِيعَنِهِ لَإِبْرَهِيمَ ﴾ والشيعة هم الذين يتبعون شخصا أو خطا ما، فيقال لهم شيعة فلان. وقال المفسرون: إن الضمير في شيعته يعود إلى نوح عَليَّك، فيكون المعنى أن ممن سار على دربه كان إبراهيم عَليَّكَ، وقال آخرون: إنه يعود إلى النبي محمد عَلَيَّكَ، والواقع أن التشيع للحق ومتابعة رسل الله واحد، فسواء نسب إلى نوح عَليَّكَ أو إلى محمد أو صيائه الطاهرين فإنه نهج واحد وصراط مستقيم، إذ الكل ينطق عن الله تعالى.

[٨٤] والقرآن يبين المعنى الحقيقي للتشيع، الذي هو رفض الجبت الداخلي بالتوحيد

الخالص، ورفض الطاغوت الخارجي بمقاومة الانحراف الاجتهاعي والسياسي والثقافي و.... في الواقع القائم الذي هو صورة ظاهرية للجبت الداخلي، ثم التسليم لله والتضحية والاستقامة في سبيله. بلي؛ إن إبراهيم غليَظًلا من شيعة نوح غليَظًلا أو شيعة الرسولﷺ. ولكن كيف وصل إلى هذا المقام الرفيع؟.

يجيبنا القرآن عن ذلك بـ: ﴿ إِذْ جَآءَ رَبَّهُ بِقَلْ سَلِيمٍ ﴾ وهو الذي سلم من كل الأمراض، كالحسد والحقد والجبن والخوف، التي يسميها القرآن بالأغلال، إذ يحدثنا عن أهداف بعثة الرسول محمد يشتن فيقول: ﴿وَيُحَرِّمُ عَلَيَهِمُ ٱلْخَبَبَيْنَ وَيَضَعُ عَنْهُم إِصْرَهُم وَٱلأَغْلَالَ التَّي كَانَتَ عَلَيْهِمٌ ﴾ [الأعراف: ١٥٧]. وهذه الأمراض والأغلال إنها تتفرع من شجرة الشرك بالله، وإنها سهاها القرآن بالأغلال والأسر تارة وبالمرض تارة أخرى، لأن الأغلال والأسر كما المرض، كلها تقعد الإنسان وتكبل عقله وطاقاته الخيرة. وقال على بن إبراهيم في قوله: ﴿ إِذْ جَآءَ رَبَّهُ بِقَلْ سَلِيمٍ ﴾ قال: "القَلْبُ السَّلِيمُ مِنَ الشَّكَ»". وهذا الأمراض عَلَيَكَلا: "وَكُلُ قَلْبٍ فِيهِ شِرْكَ أَوْ شَكَّ فَهُوَ سَاقِطٌ وَإِنَّهَا أَرَادُوا الزُّهْدَ فِي الدَّابَ العَامِ المادق لِلاَحِرَةِ". وهذا التفسير يتناسب مع سياق الآيات الذي يحدثنا عن العاد المادي المادي الما الما الما المادق

[٨٥] ولن يصبح القلب إبراهيميّاً خالصا من الشرك، إلا إذا تعالى على العوامل الأساسية التي تؤثر سلبيّاً عليه، بل وقاومه، إذ لا بد للإخلاص من حقيقة خارجية، وهي محاربة الشرك، وهكذا كان إبراهيم غليَّتَلاً، حيث حارب الانحراف الاجتهاعي المتمثل في الخط الشركي لأبيه وقومه، والانحراف السياسي الذي جسده الطاغية نمرود. ﴿ إِذْ قَالَ لِأَبِيهِ وَقَوْمِهِ، مَاذَا تَعْبُدُونَ ﴾ ولم يكن سؤاله استفساريا، إنها كان يستنكر الانحراف الاجتهاعي القائم، وهذا ما يجب على الإنسان تجاه أبيه ومجتمعه، فليس من السليم أن يستقبل منهها كل شيء، ويفقد استقلاله أمامهها، إنها يتقبل الجيد ويعترض على ما هو سلبي بالأسلوب المناسب.

والنبي إبراهيم عَلَيْظَلَا مثل للثائر الرافض للخطأ الاجتهاعي، ولخطأ الآباء، والله يأتي به حجة على الذين أشركوا بهما فحكى عنهم القرآن: ﴿إِنَّهُمْ أَلْفَوْا ءَابَآءَ هُمْضَآلِينَ ۞ فَهُمْ عَلَىٰ مَاتَرِهِمْ يُهْرَعُونَ ﴾ [الصافات: ٦٩–٧٠]. فإبراهيم عَلِيَظَلا –على خلاف هؤلاء– تحمل مسؤوليته، وأعمل عقله ولم يقدس الأشخاص ولا التراث على حساب القيم.

[٨٦] واهتدى للَيُتَلَاذ إلى زيف الشركاء، وضلال الثقافة التي انتهت بالمجتمع إلى هذه النهاية الموغلة في الانحراف. ﴿أَبِقْكًا ءَالِهَةُ دُونَ ٱللَّهِ تُرِيدُونَ﴾ والإفك هو الكذب المبالغ فيه.

- تفسير القمي: ج٢ ص٢٢٣، بحار الأنوار: ج٢٢ ص٢٤.
  - (٢) الكافي: ج٢ ص١٦.

# الآيات ٧١ – ١٠٥

قال المفسرون: إنها قدَّم كلمة ﴿أَبِفُكًا ﴾ وهي مفعول مطلق، للعناية الخاصة بها ولبيان أن كل تبريراتهم لعبادة الآلهة خاطئة فليسوا هم إلا كاذبين. وهذا يمثل قمة التحدي، من إبراهيم عَلِيَنَلاَ لذلك الضلال المنتشر بين قومه.

[٨٧] ثم سأل قومه بعد بيان خطأ الشرك، وهو يبين لهم الإله الحق: ﴿فَمَا ظَنْكُمْ بِرَبِّ ٱلْعَالَمِينَ ﴾ وهكذا تكون حركة الرساليين قائمة على هدم الفكر والواقع الباطل، وبناء الفكر والواقع الحق بدلها. ويبدو أن إبراهيم عليَّلاً وجههم -بهذه الكلمة- إلى المنهج السليم للتخلص من ضغوط الشرك، والتوجه إلى الله. فمن تصور آيات الله وتذكر أسهاءه وصفاته علم بأنه لا يرضى لعباده الكفر والشرك، وأنه يعاقب عليه أشد العقاب، وأنه ينتصر للذين يقاومون المشركين. وكذلك نظن أن كلهات المفسرين هنا في أبعاد الظن قد تكون جميعا من أبعاد الآية بالرغم من أن كل واحد منهم ذهب إلى بعد منها وظنه المراد الوحيد منها.

[٨٩-٨٩] ولأن نبي الله إبراهيم عَلَيْتَلاَ جوبه بالرد، والأذى خطط لعمل واقعي يبلغ من خلاله الرسالة بشكل أعمق أثرا، وما دام يعرف بأن الأصنام باطل فما يضره أن يبادر هو بنفسه لتحطيمها، ولو لم يكن المجتمع قد اقتنع بذلك.

فَنَظَرَنَظْرَ فَظَرَ فَوَالنَّجُومِ (٢) فَقَالَ إِنِي سَقِيمٌ ﴾ وكان قد اختار يوم عيدهم فرصة سانحة للقيام بمهمته، وخادعهم إذ أظهر لهم معرفته بالنجوم وذلك اتباعا لمنهج التقاة والعمل السري وتغطية على ما سيقوم به في المستقبل، وقد استفاد عَلِيَكَلا في ثورته من العادة الاجتهاعية القاضية بالاعتقاد بالنجوم، حيث كان قومه يتشاءمون أو يتفاءلون من خلال نظرهم إليها. وقد نهى الإسلام عن الاعتقاد بها يقوله المنجمون إلا ما كان يستند على دليل منطقي. وغاية معقولة. قال الإمام على عَلِيكَلا: «أَيَّبًا النَّاسُ إِيَّاكُمْ وتَعَلَّمُ النَّجُومِ إِلَّا مَا يُبْتَدى بِهِ في بَرَّ أَوْ بَحْرٍ فَإِنَّمَا تَدْعُو إِلَى الكَمَانَةِ والمُنجَمُ كَالكَاهِنِ والكَاهِنُ كَالسَّاحِرِ والسَّاحِرُ كَالكَافِرِ والكَافِرُ في النَّارِ».

ويبدو أن علم النجوم بذاته غير محرم إلا أن جعل خرافات المنجمين في مقام رسالات الله والعمل بالنجوم من دونها هو المحرم، فقد جاء في الحديث عن عبد الملك بن أعين: «قُلْتُ لِأَبِي عَبْدِ اللهِ عَلَيَـتَلاَ: إِنِّي قَدِ ابْتَلِيتُ بِهَذَا العِلْمِ فَأُرِيدُ الحَاجَةَ فَإِذَا نَظَرْتُ إِلَى الطَّالِعِ ورَأَيْتُ الطَّالِعَ الشَّرَّ جَلَسْتُ ولَمُ أَذْهَبْ فِيهَا وإِذَا رَأَيْتُ الطَّالِعَ الحَيْرِ ذَهَبْتُ فِي الحَديث. تَقْضِي<sup>ِهِ(1)</sup>.

- (۱) وسائل الشيعة: ج۱۱ ص۳۷۳.
- (٢) أي تقضي وتحكم بقبول ما آمرك.

قُلْتُ: نَعَمْ. قَالَ عَلِيَمَّلاَ: أُحْرِقْ كُتُبَكَ»<sup>(1)</sup>.وجاء حديث آخر مأثور عنه عَلِيَمَّلاَ أنه قال بعد أن سنل عن النجوم: «هُوَ عِلْمٌ قَلَتْ مَنَافِعُهُ وكَثُرَتْ مَضَارُهُ لَا يُدْفَعُ بِهِ المَقْدُورُ ولَا يُتَقَى بِهِ المَحْذُورُ إِنْ خَبَّرَ الْمُنجِّمُ بِالبَلَاءِ لَمْ يُنْجِهِ التَّحَرُّزُ مِنَ القَضَاءِ»<sup>(1)</sup>. وقال الإمام الصادق عَلَيَّلاً: «مَا كَانَ إِبْرَاهِيمُ سَقِيماً وَمَا كَذَبَ إِنَّهَا عَنَى سَقِيماً فِي دِينِهِ مُرْتَاداً،<sup>(1)</sup>.

وحينها نقرأ الأحاديث الواردة في تفسير هذه الآية الكريمة، نجدها تؤكد على رفع الشبهة القائلة بأن التقبة حرام لأنها تضطر العاملين للكذب، بل إنها من دين الله ويستدل الأئمة على ذلك بالقرآن الحكيم. «عَنْ أَبِي بَصِيرٍ قَالَ قَالَ أَبُو عَبْدِ اللهِ عَلَيْتَلاَ: التَّقِيَّةُ مِنْ دِينِ الله. قُلْتُ: مِنْ دِينِ الله؟!. قَالَ عَلِيَتَلاَ: إِي واللهِ مِنْ دِينِ الله وَلَقَدْ قَالَ بُوسُفُ عَلِيَتَلاَ: (أَيَّتَهُمَا أَلُو يَ واللهِ مَا كَانُوا سَرَقُوا شَيْئاً. ولَقَدْ قَالَ إِبْرَاهِيمُ عَلِيَتَلاَ: ﴿ إِنِي سَقِيمٌ ﴾ واللهِ مَا كَان

ولعل نظر إبراهيم عليم الله النجوم في ذلك المجتمع الزراعي الذي اعتقد بأنها ذات تأثير حاسم في حياته كان للإيحاء إليهم بأنه يؤمن بها كما يؤمنون، فيبعد عن نفسه شبهة الكيد بأصنامهم فلا يأخذوه إلى عيدهم عنوة ويفشلوا خطته. وقال: ﴿سَقِيمٌ ﴾ تورية إذ إنه من دون تحطيم الأصنام كان سقيها، أو ليست الأصنام كانت تعبد من دون الله جهارا، فكيف لا يكون مريض القلب مهموم الفؤاد، دائم الكآبة وهو لما يقض على الأصنام بينها يفهم القوم المرض فيكون عذراً للغياب عن عيدهم.

وهكذا شأن الأنبياء المحضومين المتحمي التقية يستخدمون التورية وليس الكذب وإن أباحته الضرورة المسوغة للتقية.

ولعل هذا هو مراد الإمام الصادق ظَلِيَـَلاَ أنه كان سقيها في دينه، إذ لا ريب أن إبراهيم غَلِيَـَلاَ كان مخلصا طاهرا حنيفا وهو الذي قال عنه الرب: ﴿ إِذْ جَآءَ رَبَّهُ, بِقَلْبِ سَلِيمٍ ﴾.

[٩٠] وبالفعل نجح نبي الله في مهمته، حيث اطمأن القوم إلى كلامه وذهبوا جميعا إلى عيدهم. ﴿ فَنُوَلُوْ أَعَنْهُ مُدْبِرِينَ ﴾ وفي هذا التعبير إفصاح عن مدى الاطمئنان من قبل القوم، حيث وصفهم القرآن بالإدبار، ولولم يكونوا كذلك لكانوا يلتفتون إلى ورائهم فلا يصبح وصفهم به. والحركة الناجحة هي التي يتمكن أفرادها من التغطية على تحركهم بحيث والحركة الناجحة هي التي يتمكن أفرادها من التغطية على تحركهم بحيث والخرى أن العربي التي يتمكن أفرادها من التعبير إفصاح عن مدى الاطمئنان من قبل القوم، حيث وصفهم القرآن بالإدبار، ولولم يكونوا كذلك لكانوا يلتفتون إلى ورائهم فلا يصبح وصفهم به. والحركة الناجحة هي التي يتمكن أفرادها من التغطية على تحركهم بحيث يسلبون النباهة والحذر من العدو ليفاجئوه بالضربة القاضية، وفي الوقت نفسه لا يتركون أثرا يدل على خطتهم.

(١) من لا يحضره الفقيه: ج٢ ص٢٦٧. (٢) وسائل الشيعة: ج١٧ ص١٤٣. (٣) بحار الأنوار: ج١١ ص٧٦. (٤) الكافي: ج٢ ص٢١٧، تفسير العياشي: ج٢ ص١٨٤. [٩٢-٩١] وقد عمد إبراهيم عَلَيَّة بعد أن اختار الوقت المناسب، والأسلوب الناجح، لتوجيه ضربته للواقع الفاسد، فتسلل إلى موطن الأصنام سرا وهدمها. ﴿ فَرَاغَ إِلَى اَلِهَئِمِمْ فَقَالَ أَلَا تَأْكُلُونَ (\*\*) مَالكُرُ لَانَظِقُونَ إِنِ الذي لا تتوفر فيه إرادة الأكل والنطق كيف يكون بمستوى الربوبية التي تستدعي القدرة على الخلق؟!

وفي مطلع الآية نجد كلمة ﴿ فَرَاغَ ﴾ التي عبر بها الله عن وثوب إبراهيم عَلَيْتَكَ على الأصنام، وهي من البلاغة بمكان رفيع، إذ تفيد معنيين، هما المكر والشدة، وهكذا كان إبراهيم عَلَيْتَكَد. وراغ مستأسدا في الله يحطم رموز الباطل، ومما يتضح من نصوص التأريخ أن آزر - أبا إبراهيم بالتربية - كان سادنا للأصنام وبيده مفاتيح بيتها، فلما ذهب مع القوم للعيد سلم المفاتيح بيد إبراهيم فكانت كل الظروف مواتية لتنفيذ خطته، ومن نافلة القول أنه يتبيَّن من تاريخ البابليين بأن القوى الحاكمة للجهاهير في زمنهم هما طائفتان، طائفة السدنة والكهنة التي تمثل القوة الدينية، وطائفة السلاطين التي تمثل القوة السياسية، وكانتا تتعاونان على استغلال

[٩٣] ﴿ فَرَاغَ عَلَيْهِمْ ضَرْبَأُ بِٱلْيَعِينِ ﴾ وقد أراد إبراهيم عَلَيْتَلاً من تحطيمهم أن يوجه ضربة للقوتين، وللثقافة المتخلفة التي تحكم المجتمع و تسهل لهما السيطرة عليه، ولعل التعبير باليمين للدلالة على شدة الضرب بلا تردد أو خشية.

[98] وهذا بلا شك يعتبر تحديا عنيفا للمجتمع، جعل إبراهيم عَلَيْظَلام يقف أمة لوحده بها يختص به من اعتقاد وثقافة وسلوك، في مقابل مئات الآلاف من الناس، ولا غرابة فإن رسالة الله والتوكل عليه تحملان الفرد الواحد على التحدي ولو لأمة بأجعها دون أن يضعف أو يستوحش، لأن إرادة المؤمن أقوى من الجبل، لأن الجبل تحطمه الفؤوس بينها لا تنال من إرادة المؤمن شيئا، وما دام المؤمن على الحق يجب أن لا يخشى الباطل ولو اتبعه الناس جيعا. ﴿ فَأَقْبَلُواً إِلَيْهِ يَزِفُونَ ﴾ لأنه الوحيد الذي بقي في المدينة، ولأن بيده كانت مفاتيح بيت الأصنام. والزَّف تعبير عن مشية، معينة، تشبه انطلاقة مشية النعامة، ولعلها توحي بضرب الأرجل على الأرض، مع سرعة واهتهام.

[٩٥-٩٦] ولكنه بقي رابط الجأش، وعازما على المواجهة. ﴿ قَالَ أَتَعَبَّدُونَ مَا نَنْحِنُونَ () وَاللَّهُ خَلَقَكُمُ وَمَا تَعَمَلُونَ ﴾ والخالق هو المعبود الحقيقي الذي يجب على الإنسان التسليم والانقياد له. في البدء أخلص إبراهيم عَلَيَتَلا نفسه فأخلصه الله من تأثير الأجيال السابقة المتمثلة في عمه آزر، ثم أخلصه من الخوف والتسليم للطاغوت بل للمجتمع، فهو عَلَيَتَلا بدأ من الصفر حيث لا ناصر له إلا ربه، فضرب مثلا على الإخلاص، بانطلاقه في حركته من الإيمان بالله، والعمل بوحيه، بعيدا عن أي دافع آخر. [97] ولأن إبراهيم عَلَيَمَ تَعَدى الانحراف بهذا المستوى، والأسلوب الخطير، عزموا على قتله بأبشع صورة ممكنة في نظرهم، لكي لا يفكر الآخرون في السير على نهجه، وهذا هو ديدن الطغاة إلى اليوم. ﴿ قَلُواْ أَبْنُواْ لَهُ, بُنَيْنَا فَالْقُوهُ فِي الْجَحِيمِ ﴾ وكان نمرود وسائر القوى التي تهددها حركة إبراهيم عَلَيَكَلا قد اتفقوا على إشعال نار عظيمة ثم يلقونه فيها بالمنجنيق، علما بأن نارا أقل من التي أشعلوها بكثير، كانت كافية لتحويله -في الظروف العادية- إلى رماد، ولكنهم أرادوا أن يورِّطوا جميع الناس في مواجهة النبي عَلَيَكَلا بجمعهم الحطب لها. ونحن نجد حالة التعبئة العامة التي يعلنها الطغاة عندما تواجه سلطاتهم أخطارا حقيقية، ويعملون المستحيل لإشراك الناس فيها بغية أمرين:

ا**لأو**ل: إلهاء الناس عن حقيقة ما يجري.

الثاني: توريط الناس في الجريمة حتى لا يميلوا ناحية المصلحين.

ففرعون دعا الناس إلى الاجتماع في يوم الزينة ليشهدوا غلبة السحرة في ظنه، وأصحاب الأخدود جلسوا على حافتيه يشهدون ما يفعلون بالمؤمنين.

[٩٨] ولكن يد الله فوق أيديهم، وإرادته غالبة ينصر بها عباده المؤمنين، فقد أحبط الله عملهم، و أفشل مخططاتهم. ﴿فَأَرَادُوا بِهِ كَيْداً فَجَعَلْنَنْهُمُ ٱلْأَسْفَلِينَ ﴾ لقد كانوا يهدفون من وراء القضاء على إبراهيم أن تتم لهم السلطة والسيطرة، بإثبات قوتهم القمعية وصحة أفكارهم، ولكن الله أوصلهم إلى نقيض تطلعاتهم. وكلما كان كيد الكفار والطغاة أشد، كانوا أعمق فشلا وخزيا.

[99] أما إبراهيم عليم لل فقد مضى في طريق الجهاد قُدُماً حيث هاجر في سبيل الله، ولعله كان قادرا على البقاء في تلك المدينة لأنه تحدى طواغيتها وانتصر عليهم، لكنه لم يَرَ أن يعاشر الكفار، بل أراد أن يبني مجتمع الإيهان بعيدا عن البيئة المنحرفة. ﴿وَقَالَ إِنِّى ذَاهِبُ إِلَى رَبِّى سَيَهَدِينِ ﴾ يعني مهاجر في سبيل الله، ومن الطبيعي أن من يهاجر مجاهدا سوف يهديه ربه إلى الحق والخير، وربها هذا هو تفسير هذه الآية الكريمة: ﴿ وَٱلَّذِينَ جَهَدُوا فِينَا لَنَهَدِيَنَهُمُ سُبُلَنَا وَإِنَّ ٱللَّهُ لَمَعَ ٱلْمُحْسِنِينَ ﴾ [العنكبوت: 19].

[١٠٠] وكان همَّ إبراهيم وتطلُّعه الآخر أن يلتحق به في الدرب آخرون يؤمنون به ويحملون رسالته فقال: ﴿ رَبِّ هَبْ لِي مِنَ ٱلصَّلْحِينَ ﴾ وقد حدد لنا نبي الله بهذه الكلمة، نوعية الطموح الذي ينبغي للإنسان أن يتطلع إليه، وهو يبحث عن أولاد أو عن أنصار وأتباع للرسالة، وذلك بأن يبحث عن النوع لا عن الكم وحسب.

[١٠١] ومما لا شك فيه أن للدعاء أثرا حاسما في النتائج التي يصل إليها الإنسان، فالذي يخلص نيته ويحسن عمله ويدعو الله سوف يعطيه ما تقرُّ به عينه، و هكذا فعل ربنا مع نبيه ﷺ. ﴿ فَبَشَرْنَكُه بِغُلَامٍ حَلِيمٍ ﴾ أي عالم عاقل حكيم لا تهزّه النوائب.

[١٠٢] وهنا أراد الله أن يبلو خليله إبراهيم، ومدى تسليمه له. ﴿ فَلَمَّا بَلَغَ مَعَهُ ٱلسَّعْى ﴾ والبلوغ بمعنى الوصول للسعي أو التمكن منه. ﴿قَالَ يَنْبُنَى إِنِّ أَرَى فِي ٱلْمَنَامِ أَنِي أَذَبُكُ فَأَنْظُرُ مَاذَا تَرَكِبُ ﴾ ووضع ولده أمام القرار الحاسم والصعب، وكان بإمكانه عَلَيتَلاً حسائر الناس الذين يلتفون على أحكام الله للتهرب من مسؤوليتها- أن يتهرب هو أيضا، بحجة أن الأمر كان مجرد حلم رآه في المنام، ولكنه يعلم أن الرؤيا لون من ألوان الوحي عند الأنبياء، ويجب عليه العمل وفقه. والذي لا ريب فيه أن إسماعيل عَلَيتَلاً كان أعز ما يملكه إبراهيم عَلَيَتَلاً في حياته بعد الإيهان بالله، فأراد ربنا أن يمتحن مستوى تضميته في سبيله، فوجده مسلما وهكذا كان ولده عينا (قالذي لا ريب فيه أن إسماعيل عَلَيتَلاً كان أعز ما يملكه إبراهيم وهكذا كان ولده عينا (قالذي لا يتأبي أفعل مَا تُؤْمَرُ سَتَجِدُفِنَ إن شاءَ اللهُ مِن القرار الم ومكذا كان ولده عينا (قالنياء الله فاراد ربنا أن يمتحن مستوى تضميته في سبيله، فوجده مسلما وهكذا كان ولده عينا (قالنياء لا يتجاوزون الامتحانات الإلهية بالإعجاز إنها يتذوقون مرارتها لنا من هذه الآية أن الأنبياء لا يتجاوزون الامتحانات الإلهية بالإعجاز إنها يتذوقون مرارتها الصبر حتى يقاوم صعوبات الامتحان.

[١٠٣] ﴿فَلَمَّا أَسْلَمًا ﴾ لله تعالى، فصدَّق الأب الرؤيا، واستجاب الابن إلى والده. ﴿وَتَلَهُ لِلْجَبِينِ ﴾يعني أضجعه على الأرض، وفي الخبر "فَلَمَّا عَزَمَ –إبراهيم عَلَيَّلَاً – عَلَى الذَّبْحِ قَالَ: يَا أَبُتِ خُمَّرْ وَجْهِي وشُدًّ وَثَاقِي<sup>»(1)</sup>. وكان هدف إسهاعيل عَلِيَّلاً من ذلك أن يمضي أبوه في تنفيذ أمر الله، فلا تثنيه عاطفة الأبوة لو لاح له وجهه.

[3-١-٥-١] وفي تلك اللحظة جاءه النداء الإلهي: ﴿ وَنَدَيْنَهُ أَن يَتَإِبْرَهِيمُ ﴾ قَدْ صَدَقْتَ ٱلرُّءَيَأَ ﴾ وتجاوزت الامتحان فكانت العاقبة في صالحه فهو لم يخسر دنياه، إذ فدى الله ولده بالكبش، وعمَّر آخرته حيث أطاع الله، وهو عز وجل يؤكد بأن هذه عاقبة كل المحسنين المطيعين لأوامره سبحانه. ﴿ إِنَّاكَذَلِكَ بَحْزِي ٱلْمُحْسِنِينَ ﴾ الذين يخرجون من قيود الذات والهوى، والعلاقات السلبية ويتوجهون بكلهم إلى ربهم عز وجل. وفي تفسير هذه الآية قال الإمام الصادق عَلِيَنَكِ: «مَا بَدَا للهُ بَدَاءٌ كَتَا بَدَا لَهُ فِي إِسْبَاعِيلَ أَبِي إِذْ أَمَرَ أَبَاهُ بِذَبْحِهِ ثُمَّ فَدَاهُ بِذَبْعِ عَظِيمِ» (\*).

- (١) الكافي: ج٤ ص٢٠٧. تفسير القمي: ج٢ ص٢٢٤.
  - (٢) بحار الأنوار: ج٤ ص١٠٩.

إن هذا لهو البلاء المبين

﴿ إِنَّ هَٰذَا لَهُوَ ٱلْبَلَتُؤَا ٱلْمُبِينُ ۞ وَفَدَيْنَهُ بِدِبْعٍ عَظِيمٍ ۞ وَتَرَكْنَا عَلَيْهِ فِي ٱلْآخِرِينَ ٢٠٠٠ سَلَمٌ عَلَى إِبْرَهِيمَ أَنْ كَذَلِكَ نَجْزِي ٱلْمُحْسِنِينَ ٢٠ إِنَّهُ مِنْ عِبَادِنَا ٱلْمُؤْمِنِينَ ٢٠ وَيَشْتَرْنَكُ بِإِسْحَاقَ نَبِيًّا مِنَ ٱلصَّـٰلِحِينَ ٣٠ وَبَنْرَكْنَا عَلَيْهِ وَعَلَىٰ إِسْحَاقَ وَمِن ذُرَّيَّتِهِمَا مُحْسِنٌ وَطَالِمٌ لِنَفْسِهِ، مُبِينٌ ٢٠ وَلَقَدْ مَنْكَنَّا عَلَىٰ مُوسَىٰ وَهَكُرُونَ ٢٠ وَبَجَيْنَكُهُمَا وَقَوْمَهُمَا مِنَ ٱلْكَرْبِ ٱلْعَظِيمِ ٢٠ وَنَصَرْنَكُمْ فَكَانُوا هُمُ ٱلْنَسْلِينَ ٢ وَءَاتَيْنَهُمَا ٱلْكِتَبَ ٱلْمُسْتَبِينَ ٢ وَحَدَيْنَهُمَا ٱلْصِرَطِ ٱلْمُسْتَقِيمَ ٢٠ وَتَرْكُنَاعَلَيْهِ مَا فِي ٱلْآخِرِينِ ٢٠ ٢٠ سَلَكُمْ عَلَى مُوسَى وَهَدَرُونَ ٢٠ إِنَّا كَذَلِكَ بَخَرَى ٱلْمُحْسِنِينَ ٣٠ إِنَّهُمَا مِنْ عِبَادِنَا ٱلْمُؤْمِنِينَ ٢٠٠٠ وَإِنَّ إِلْيَاسَ لَمِنَ ٱلْمُرْسَلِينَ ٢٠٠٠ إِذْ قَالَ لِقَوْمِهِ أَلَا نَنَّقُونَ ٢٠٠ أَنَدْعُونَ بَعْلَا وَتَذَرُونَ أَحْسَنَ ٱلْخَلِقِينَ ٢٠٠ ٱللَّهَ رَبِّكُرُ وَرَبَّ ءَابَآبٍكُمُ ٱلأَوَّلِينَ ٢٠ اللَّهُ فَكَذَّبُوهُ فَإِنَّهُمْ لَمُحْضَرُونَ ١٠ إِلَّا عِبَادَ ٱللَّهِ ٱلْمُخْلَصِينَ ٢٠ وَتَرَكْنَا عَلَيْهِ فِي ٱلْآخِرِينَ ٢٠ سَلَمُ عَلَىٰٓ إِلَى يَاسِينَ ٢٠٠٠ إِنَّا كَذَلِكَ بَجْرِي ٱلْمُحْسِنِينَ ٢٠٠٠ إِنَّهُ, مِنْ عِبَادِنَا الْمُؤْمِنِينَ ٢٠ وَإِنَّ لُوطَالَمِنَ ٱلْمُرْسَلِينَ ٣٠ إِذْ بَجَّيْنَهُ وَأَهْلَهُ. أَجْمَعِينَ إِلَّا عَجُوزًا فِي ٱلْغَابِرِينَ "" ثُمَّ دَمَّرَنَا ٱلْآخَرِينَ " وَإِنَّكُرُ لَنُمُرُونَ عَلَيْهِم مُصْبِحِينَ ٢ وَبِالَيْلُ أَفَلَا تَعْقِلُونَ ٢

<sup>(</sup>١) الغابرين: الباقين الذين أُهلكوا، وأغابر الباقي قليلًا بعد ما مضى، ومنه الغبار لأنه يبقى بعد ذهاب التراب قليلاً.

#### هدى من الآيات:

في هذه المجموعة من الآيات يذكَّرنا الله عز وجل بالمعنى الحقيقي للإخلاص، وهو أن يكون الإنسان بعيدا عن العوامل والضغوط المضادة للحق، ويضرب لنا على هذه الفكرة أمثلة في حياة الأنبياء، كإبراهيم وولده إسهاعيل، وكإسحاق، وموسى، وهارون عَلَيَهَ وهكذا من حياة الأنبياء الآخرين، من بني إسرائيل الذين انتخبهم الله بعد أن عرَّضهم لأصعب الامتحانات والفتن، فوجدهم صالحين صادقين مخلصين.

وبالرغم من أن كل نبي تعرض لفتنة خاصة، إلا إنهم يشتركون في بلاء عام واجهوه جميعا بصلابة الإيهان والمعرفة بالله، وتحدي الأوضاع الاجتهاعية والسياسية المنحرفة في مجتمعاتهم، فضغط الاجتماع على الإنسان وشعوره الداخلي الذي يسوقه نحو التكيف مع الآخرين، من أهم وأخطر الضغوط التي يواجهها في الحياة، وهذا ما جعل بعض العلماء يدعون لعبادة المجتمع، أو ما يسمى بالحتمية الاجتهاعية، وحتى الذين يقولون بالحتمية الطبقية، أو الاقتصادية، أو ما أشبه فإنهم ليسوا بعيدين عن القول بهذه الحتمية، والفارق أن هؤلاء يركزون في نظرياتهم على جانب منها، بينها يؤكد بعض علماء الاجتماع على كافة أبعادها، ونحن لا نسميها حتمية، بمقدار ما نسميها عصرا وضغطا من قبل المجتمع على كافة أبعادها، ونحن لا نسميها حتمية،

فالمجتمع في بعض الأحيان يعصرك، ويضغط عليك باتجاه يتناقض مع طاعة الله، والأهداف التي نتطلع إليها، وواجبك تحدَّيه بالإيهان والتوكل، وأن تعرف بأن عنوان نبوة الأنبياء والمرسلين، وأبرز أعمالهم هو تحديهم للواقع الاجتماعي الفاسد، وأن نجاحهم في هذا التحدي هو سبب ارتقائهم، ولهذا أيضا نجد القرآن الحكيم يؤكد على هذه الحقيقة في كثير من سوره وآياته.

## بينات من الآيات:

[١٠٦] النبي إبراهيم عَلِيَنَّلاَ جاء لكي ينسف عادة جاهلية كانت شائعة ذلك اليوم وهي ذبح الأبناء أمام الأصنام تقربا لها، وما كانت هذه العادة مقتصرة على فلسطين وحدها، ففي مصر أيضا كانوا ينتخبون ملكة الجهال من بين بناتهم ليلقوا بها مع بداية الربيع في النهر الذي كانوا يقدسونه لتذهب ضحية عقيدة جاهلية. تقول: بأن إله البحار يريد أن يتزوج، فلا بد أن نختار له أجمل بناتنا لكي تهدأ المياه ولا يحدث فيضانا يخرب بيوتنا ويهلك مزارعنا.

وهذه العادات ليست بعيدة عن واقعنا المعاصر، لأنها مهما اختلفت في ظاهرها تلتقي في

نقطة مركزية واحدة هي التضحية بالأبناء من أجل الأهداف التافهة.

إن الله أمر إبراهيم عَلَيْتَلاَ بذبح ابنه ثم عوضه بالذبح العظيم ليقضي على هذه العادة الجاهلية، ويبدَّل بها سنة إلهية حسنة، جرت لدى البشرية إلى هذا اليوم، وهي ذبح الأنعام في منى عند الحج وفي غيرها، و حينها بدا لله أن يفدي نبيه بالكبش جعل الحادث يمر بوقائع إعجازية عجيبة، فقد كانت السكين تلتوي كلها أدناها إبراهيم من رقبة ولده التحالة وكانت تفت الصخرة لو ضربها، ولكنها تعجز عن التأثير في جلد رقبة إسهاعيل الرقيق بحدًّها. ولهذه القصة عبرتان أساسيتان:

الأولى: أن على الإنسان التضحية بابنه وبأفضل علاقاته من أجل الدين وفي سبيل الله.

الثانية: وأن يرفض من جهة أخرى التضحية بأولاده من أجل الآلهة المزيفة، حجرا كانت أو بشرا ممن يريدون بلوغ مآربهم وشهواتهم الرخيصة على جسر من دماء شباب الأمة وأفلاذ أكبادها.

إن مقاومة إبراهيم عَلَيْتَلَة للانحراف الاجتهاعي كان أمرا صعبا، وصار أعظم صعوبة حينها جعل الله الطريقة لمقاومته هو ذبح أعز الناس عليه وهو ابنه عَلَيْتَلَة، وقد وصف الله هذا الامتحان بقوله: ﴿ إِنَّ هَٰذَا لَمُوَ ٱلْبَلَتَوُا ٱلْمُبِينُ ﴾ وإنها سمي مبينا لأنه يكشف مستوى الإيهان، ويبيِّن حقيقة الإنسان.

[١٠٧] وبالفعل كشف لنا هذا الامتحان مدى إخلاص النبي إبراهيم عَلَيْتَلَا وتسليمه لله. هو وولده الذي فداهما الرَّب بذبح من عنده تنزَّل به جبريل الأمين. ﴿ وَفَدَيْنَهُ بِذِبْج عَظِيمٍ ﴾ وبهذا الذبح سنَّ عَلَيْتَلاً سنة سار عليها المؤمنون إلى اليوم، فهم يذبحون الهدي بمنى وفي كافة أنحاء العالم اقتداء به، ولعله لذلك سمي عظيما. بل لعله -كما هو مروي<sup>(۱)</sup> في بيان الذبح العظيم وجهة عظمته- السبط الشهيد الإمام الحسين بن علي عَلَيْتَلاً الذي ذبح على النهر عطشانا بكربلاء فداء لدين الله، ومقاومة للعادات الجاهلية الأموية.

[١٠٩-١٠٨] وكرامة لإبراهيم الخليل في الدنيا قبل الآخرة، جعل الله له ذكرا حسنا عند البشرية باختلاف مذاهبها وعقائدها، ولخصَّ ربنا هذه الكرامة في كلمة واحدة هي: السلام على إبراهيم. ﴿ وَتَرَكَّنَاعَلَيْهِ فِي ٱلْآخِرِينَ ۞ سَلَكُمُ عَلَىٰ إِبْرَهِيمَ ﴾ ومما تجدر الإشارة إليه أن الاستحباب الشرعي في السلام على الأنبياء والصالحين يقتضي تقديم الصلاة على محمد وآله ﷺ ثم يذكر الطرف المراد ذكره. فيقول الذي يريد الصلاة على عيسى: على نبينا وآله ﷺ

(١) نور الثقلين: ج٤ ص٤٢٩.

إلا نبي الله إبراهيم فإن المستحب ذكره أولاً ثم الثناء على نبينا وآله، فتكون جملة القول: (على إبراهيم وعلى نبينا وآله الصلاة والسلام).

[١١٠] ولكن هذا الجزاء الذي يحصل عليه الأنبياء ليس بسنة خاصة بهم، إنها ضمن العدالة الإلهية التي تشمل البشرية كلها، فلأن إبراهيم كان محسنا استحق هذه الكرامة. ﴿ كَذَلِكَ بَحَرِى ٱلْمُحَسِنِينَ ﴾ ونستوحي من هذه الآية فكرتين:

الأولى: أن الجزاء الحسن ليس قصرا على الأنبياء وحدهم، إنها يلقاه كل محسن في كل زمان ومكان، و أن الكرامة الحقيقية لا ينالها الإنسان إلا بالكفاءة والسعي (والإحسان) وأن جهود المؤمن لن تضيع، فربنا يحفظ لكل عمله ويجازيه عليه إنَّ في حياته أو بعد الوفاة، وما هذا الجزاء الدنيوي إلا دليلا على الجزاء الأعظم في الآخرة.

الثانية: أن الإحسان إلى الناس يجازيه الرَّب بالولاية عليهم، فأحق الناس بالناس أحبهم لهم وأكثرهم إحسانا إليهم.

[١١١] وربنا عز وجل يجازي من كان محسنا على إحسانه ويقدِّره، حتى ولو لم يكن مؤمنا، لأن الإحسان بذاته محمود عنده، وقد قال سبحانه: ﴿ هَـلَ جَـزَاءُ ٱلإحسَنِي إلَّا الإحْسَنُ ﴾ [الرحمن: ٦٠]. فكيف إذا كان المحسن مؤمنا؟ بالطبع سوف يجازى أكثر في الدنيا والآخرة، لأن إحسانه للناس ليس من أجل سمعة طيبة أو جزاء مادي عاجل، بل يزيد في رصيده الأخروي، فهذا إبراهيم عَلَيْتَلَا وقد سنَّ الأضحية لله فتنامى ثوابه بقدر ما افتدى به الآخرون، إذن فالمؤمن يحصل على الجزاء بمقتضى سنتين، سنة الإحسان، وسنة الإيهان، لهذا يؤكد الله على إحسان نبيه إبراهيم عَلَيْتَلاَ ثم يعود للتأكيد على إبيانه فيقول: ﴿ إِنَّهُ مِنْ عِبَادِنَا الْمُؤْمِنِينَ ﴾ فجزاؤه مضاعف إذن.

[١١٢] يزعم البعض أن الذي يخالف المجتمع الجاهلي، سوف يعزل ويتجاوزه التيار ثم يكون أبتر ولا يبقى له أثر، ولكن العكس تماما نجده في تأريخ الأنبياء، فبالرغم من مخالفتهم جموع الكافرين فإن الله سبحانه أهلك أعداءهم، وبارك في ذريتهم، ونشر ثناءهم على كل لسان وفي كل زمن. فهذا إبراهيم عَلَيْتَلَا يحنف عن قومه لوحده حتى يكون لوحده أمة قانتا لله، ولكن انظر إلى العاقبة فأين أولئك الذين خالفوه؟ أما هو فهذا امتداده المبارك في ذريته وتابعيه. منها، عبر طائفة من السن الإلهية كالوراثة، والتربية، وتأييدات ربانية.

[١١٣] ثم بارك الله لإبراهيم ولإسحاق. ﴿ وَبَنَرَكْنَا عَلَيْهِ وَعَلَى إِسْخَلَقَ ﴾ فقسم من العرب

وربها نصفهم من إبراهيم وهم أولاد إسهاعيل، وبنو إسرائيل من ولده إسحاق. فهو عَلَيْتَلَةُ ليس أبا الأنبياء وحسب إنها هو أب لشعبين عظيمين أيضا، ثم يؤكد ربنا إلى جانب ذكره البركة التي أسبغها على إبراهيم وولده إسحاق أن ذلك ليس مبررا لمن أراد من ولدهما أن يضفي على نفسه صبغة القداسة، فيدَّعي الأفضلية لا لشيء إلا أنه ينسل منهها، لأن قيمة الإنسان الحقيقية تنبعث من عمله هو لا من حسبه ونسبه. ﴿وَمِن ذُرِيَّتِهِمَا مُحَسِنٌ ﴾ لأنه أحسن. وليس لأنه ينتمي للمحسنين، كما يوجد من بينهم المنحرفون الظالمون. ﴿وَظَالِمٌ لِنَفْسِهِ، مُعِيْكَ أُ

[١١٤–١١٥] ويضرب لنا القرآن مثلا من واقع المحسنين من هذه الذرية المباركة، فيقول: ﴿ وَلَقَدْ مَنَكَنَّا عَلَىٰ مُوسَىٰ وَهَكُرُونَ ﴾ بالنبوة وهما من ذرية إسحاق. ﴿ وَنَجَّيَّنَهُمَا وَقَوْمَهُمَا مِنَ ٱلْكَرْبِ ٱلْعَظِيمِ ﴾ وإذا كان الغرق صورة من الكرب لأنه من غضب الله، فإن ظلم فرعون وجنوده صورة أخرى لا تقل فظاعة عنها. ﴿ وَنَصَرْنَنَهُمْ ﴾.

[١١٦] إضافة إلى النجاة من الكرب على فرعون وجنوده. ﴿فَكَانُواْ هُمُ ٱلْغَنْلِينَ﴾ بلى؛ قد يتسلط الطغاة على البلاد، ويفشل المؤمنون في كثير من المحاولات للإطاحة بهم، ويقدمون التضحيات، ولكن العاقبة تكون لهم، وإذا كانت للباطل جولة فإن للحق دولة. ومهما تكن الظروف معاكسة، والظاهر يوحي بغلبة الباطل إلا إن الحق أهله هم المنصورون.

[11٧] ولكي يحافظ موسى وهارون على مكتسبات النصر، ويديروا شؤون بني إسرائيل أنزل الله عليهما التوراة منهجا للحياة. ﴿ وَءَانَيْنَهُمَا الْكِنَبَ ٱلْمُسْتَبِينَ ﴾ ومن صفات الرسالات الإلهية أنها واضحة، كالقرآن الذي يصفه الله بقوله: ﴿ وَلَقَدٌ يَسَرَّنَا ٱلْقُرَمَانَ لِلذِكْرِ فَهَلَ مِن مُُدَّكِرٍ ﴾ [القمر: ١٧]. وهذه الفكرة تنسف أساس فكرتين:

الأولى: الذين اتخذوا منهج التكلف لآيات الله، بتفسيرها تفسيرات معقدة. واشترطوا في فهمه ما لم يُرشد له وحي أو سنة، ليجعلوا القرآن ممتنعاً عن الفهم من قبل الناس، كأن الرَّب تعالى لم يجعله ميسراً للفهم.

الثانية: الذين نسبوا النقص إلى القرآن الحكيم، فجعلوا فهمه محتاجاً لمناهج دخيلة عليه وعلى دين الله تعالى، بأن اشترط بعضهم قديماً ثقافة الاغريق، واشترط بعضهم حديثاً الثقافات البشرية المعاصرة.

والحق أن الرَّب تعالى يسّرهُ لفهم الناس، ولا يحتاجون إلا لعقولهم الفطرية ومعرفة بلغة القرآن. نعم الفهم العميق كما في سائر العلوم موكول للعلماء، وفي القرآن هم العلماء ذوو الدراية بمعارف أهل بيت النبوة عَلَيْتَلَالِ. فإذن الوسائط في معرفة القرآن أولاً في المعرفة العميقة التخصصية، وثانياً ليست هي الثقافة البشرية، وإنها المعارف الإلهية بتعليم محمد ﷺ وآل محمد ﷺ.

[١١٨] هنا نعمتان متدرجتان تتواليان على المؤمنين إحداهما توفير فرصة الهداية بإنزال الوحي، والأخرى هداية الله لهم بعد تقبلهم للوحي والتزامهم بشرائعه. وإذا كانت النعمة العامة تعم الناس جميعا إذ إن ربنا يبعث إلى كل قرية نذيرا فإن النعمة الأخرى تخص المؤمنين فقط، ولذلك خص ربنا موسى وهارون بالهداية قائلا: ﴿ وَهَدَيْنَهُمَا ٱلصِّرَطَ ٱلْمُسْتَقِيمَ ﴾.

[114-114] ويوصل الله سياق الحديث عن موسى وهارون بالسياق العام للسورة، الذي يحدثنا عن جزاء عباد الله المخلصين والمحسنين، وذلك من خلال الإشارة إلى جزائهما وَتَرَكَّنَاعَلَيَهِ مَافِي ٱلأَخْرِينَ (٢) سَلَنَمُ عَلَى مُوسَوَ وَهَنَرُونَ ﴾ ولا يمكن لأحد أن ينكر دور الإرادة الإلهية في تخليد ذكر هؤلاء الأنبياء الذين مر على وفاتهم آلاف السنين، فلو لا ذكرهم الذي تضمنته رسالات الله، هل كان أحد في هذا العصر يعرف هذه التفاصيل عن حياتهم؟ و أكبر دليل أننا لا نعرف عن حياة الأنبياء الآخرين الذين لم تتعرض لذكرهم الرسالات شيئا مع أن عددهم (١٢٤٠٠) نبي ورسول، ويؤكد القرآن في سورة هود ذلك بعد أن يذكر قصة نبي الله نوح علي أن الانحرف عن حياة الأنبياء الآخرين الذين لم تتعرض لذكرهم الرسالات شيئا مع مُذَاً فَاصَبِرٌ إِنَّ ٱلْعَنِي وَيقول: ﴿ يَعْلَى مَنْ أَنَا وَاللَّهُ مَا يَعْتَ مَعْلَيْهُ عَلَيْكُمُ عَلَيْ

إن أحداث التاريخ كانت تتلاشى من ذاكرة البشر وكل جيل يأتي ينسى جزءا منها حتى تنتهي تماما. إن البشرية لفترة ليست بالبعيدة لم تكن قد وصلت إلى التقدم العلمي الذي يمكنها من المحافظة على كل ذلك، بالإضافة إلى أن كثيرا من الأقوام كانوا يتعرضون للانقراض والهلاك الجهاعي فيموت معهم تاريخهم، إن علم الآثار القائم اليوم يطلع علينا كل حين بمعلومات عن أقوام لم تكن البشرية تعرف عنهم شيئا، ولكن الله يخلد ذكرى الأنبياء العظام بفضله ويترك

**أولاً**: إن الله حافظ على رسالتهما في الحياة، إذ أبقى مشعل الهداية الذي تحمَّلا الجهاد به والدعوة إليه، يتلقفه الصالحون من ورثتهما على طول التأريخ دون أن يسقط يوما.

ثانياً: جعل ذكرهما الحسن يطبق الخافقين ولا يزال إلى الأبد.

[١٢٢-١٢٢] ولأن الله ذكر هذه القصص توضيحا وتأكيدا للحقيقة المحورية في هذه السورة عاد ليؤكدها، وتلك الحقيقة هي أن العاقبة للمحسنين. ﴿ إِنَّا كَنَالِكَ نَجْزِى ٱلْمُحْسِنِينَ ٣ إِنَّهُمَامِنْعِبَادِنَاٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾ ولا بد أن نلاحظ بأن هذه الآية تأتي بعد ذكر مجموعة حقائق من حياة كل نبي فمن حياة نوح عَلِيَّلا ذكر النجاة، ومن حياة إبراهيم عَلِيَّلاً ذكر الذرية الصالحة، ومن حياة موسى عَلِيَّلاً ذكر النصر والهداية، وأشركهم في الذكر الحسن الذي لخصه في السلام عليهم، ومعنى ذلك أن جزاء المحسنين لا ينحصر في الذكر الحسن، بل يشمل كل هذه الأمور وما سيأتي ذكره في القصص الأخرى. وقد يكون تلخيص القرآن لحياة هؤلاء ليس من باب الحصر إنها أراد أن يشير لنا في هذه السورة إشارات مختصرة، أما التفاصيل فيمكننا التعرف إليها من خلال مراجعتنا للسور الأخرى.

[١٢٣] ﴿ وَإِنَّ إِلَيَاسَ لَمِنَ ٱلْمُرْسَلِينَ ﴾ ويبدو أنه من أنبياء بني إسرائيل، قيل أنه عاش في منطقة بعلبك بلبنان، وإنها سميت بذلك لأن أهلها في ذلك الزمان كانوا يعبدون إلها لهم يسمى بعلا. يقول صاحب المنجد: «بعل: اسم أطلق على عدة آلهة سامية أشهرها معبود فينيقي، هو إله الخصب والتناسل) وبعلبك محافظة البقاع يدل اسمها الحالي على اسمها الفينيقي: بعل البقاع»(۰).

[١٢٤] ويلخص القرآن رسالة إلياس في ثلاثة أمور هي:

الأول: الدعوة إلى تقوى الله عز وجل. ﴿إِذْقَالَ لِقَوْمِهِءَ أَلَا نَنْقُونَ ﴾ وهذه دعوة جميع الأنبياء لأقوامهم، لأن مشكلة الإنسان الحقيقية هي ابتعاده عن ربه وضعف إيهانه به، ولا سبيل للبشرية إلى معالجة انحرافاتها ومشاكلها إلا بالإيهان والتقوى.

[١٢٥] الثاني: ولكي يتصل الإنسان بربه ويكون متقيا، يجب أن يتغلب على مشكلة الشرك لهذا نجد إلياس في الوقت الذي يدعو قومه لتقوى الله يأمرهم بنبذ الآلهة المزيفة. ﴿ أَنَدْعُونَ بَعَلَا وَتَذَرُونَ أَحْسَنَ الْخَيَلِقِينَ ﴾ والخلق هنا ليس بمعنى الإنشاء من لا شيء، إنها يعني الصناعة والتغيير التي يستطيع الإنسان على شيء منها، ولكن الله أفضل الخالقين، فهو الأولى بالعبادة ويبدو أن ذكر صفة أحسن الخالقين هنا لأن القوم كانوا ينسبون النسل لإلهم بعل، فأمرهم النبي إلياس بتقوى الله من ذلك ورفض هذه الخرافات التي تقف دون تقدمهم وتكاملهم.

[١٢٦] **الثالث**: محاربة الاتباع الخاطئ للآباء.. ويبدو أن التقاليد كانت عميقة الجذور في مجتمع إلياس كليَّكَلاَ والسبب أن الله إذ لخص دعوته أشار إلى الآباء مما يدل على نوع المعاناة التي كان يعيشها. ﴿ اللَّهَ رَبَّكُرُ وَرَبَّ ءَابَآيِكُمُ ٱلْأَوَّلِينَ ﴾ أراد من ذلك بيان دور الآباء في الضغط على الأبناء ليشركوا بالله أو يكفروا به، وهل يُغيَّر الواقع و الحقيقة كفر الناس؟ كلا.. فالله هو رب الآباء وإن كفروا أو أشركوا به، ويجب على الأبناء أن يتجاوزوا خطأهم، ويتركوا هذه الأنداد ويتوجهوا إلى ربهم الحق.

[١٢٧] ثم يعرض لنا السياق النتيجة التي صار إليها قوم إلياس ﷺ، فقد كذبوا رسولهم وأصروا على انحرافهم. ﴿فَكَذَبُوُهُ فَإِنَّهُمْ لَمُحْضَرُونَ ﴾ أمام العدالة الإلهية لينالوا جزاءهم المتمثل في عذاب الله.

[١٣٨] وتستثني الآيات من العذاب القوم المخلصين، وهم الذين تمحَّضوا في الطاعة ﴿ إِلَّاعِبَادَ ٱللَّوَ ٱلْمُخْلَصِينَ ﴾ أما الذين يلحق بإيهانهم بعض الشك، وبأعمالهم بعض السلوكيات المنحرفة فإنهم يحضرون للحساب والجزاء كلا بنسبة شكه وانحرافه.

[١٣٣] ويسوق لنا القرآن مثلا آخر على نجاة المخلصين من حياة النبي لوط عَلَيَتَلا وهو من أهل بابل بعثه الله في غير قومه. ﴿ وَإِنَّ لُوطَالَمِنَ ٱلْمُرْسَلِينَ ﴾ وقد جاء ليعالج الوضع الفاسد الذي يعيشه قومه، والذي من أبرز مظاهره الفساد الخلقي، وذلك برسالة ربه، لكنهم رفضوه ورفضوا رسالته فكان مصيرهم كسائر الأقوام الذين يكذبون الأنبياء أن دمرهم الله.

[١٣٦-١٣٥-١٣٦] ومع أن حياة لوط عَلَيَكَةِ تشتمل على الكثير من الدروس والعبر، إلا أن القرآن في هذه السورة يدعونا للتفكير في لحظة نجاته ومن آمن معه من أهله، ودمار الآخرين الذين كذبوا به، لأن هذا الجانب يلتقي مع السياق العام هذه الآيات. ﴿ إِذْ نَجَيَنَهُ وَأَهْلَهُ أَجْمَعِينَ () إِلَا عَجُوْزًا فِي ٱلْغَنْبِرِينَ ﴾ وقد قيل أنها زوجه، وقصة هلاكها هي: أن الله أمر لوطا ومن معه حينها يخرجون من القرى المؤتفكة أن لا يلتفتوا وراءهم، لأن ذلك يعبَّر عن

<sup>(</sup>١) الأمالي للصدوق، ص٤٧٢: عن علي عَلَيْتَهُ: افي قوله عز وجل: ﴿ سَلَمُ عَلَى إِلْ يَاسِينَ ﴾ قَالَ: يَاسِينُ مُحمَدٌ عَلَيْ وَنَحْنُ آلُ يَاسِينَ».

الشفقة على المهلكين، والتشبث بالمال وحب الوطن من دون الله، فالتفتت زوجه وسعت في تحذير أهلها فأهلكت معهم. ﴿ ثُمَّ دَمَّرَنَا ٱلْأَخَرِينَ ﴾ بأن قَلَبَ جبرائيل عَلِيَتَهَدَ عليهم الأرض عاليها سافلها وأهلكهم جميعا.

[١٣٧-١٣٨] وإذا كان هؤلاء الأقوام قد انقرضوا بأجسامهم وحضاراتهم فقد بقيت منهم العبرة والسعيد من اتعظ بتجارب غيره. ﴿ وَإِنَّكُرْ لَنُمُرُونَ عَلَيْهِم مُصْبِحِينَ (٣) وَبِالَيَّلُ أَفَلَا تَعْقِلُونَ ﴾ أكان هذا المرور على بقايا الآثار، أو من خلال آيات القرآن الحكيم، فقد قال أبو الربيع الشامي: سألت أبا عبد الله (إلى قوله) فقلت: «فقوله عز وجل: ﴿ وَإِنَّكُرْ لَنُمُرُونَ عَلَيْهِم مُصْبِحِينَ ﴾ قال عَلِيَّلاً: تَمَرُونَ عَلَيْهِمْ فِي القُرْآنِ إِذَا قَرَأْتُمُ القُرْآنَ تَقْرَأُ مَا قَصَّ عَلَيْكُمْ مِنْ خَبَرِهِمْ»<sup>(1)</sup>.

ومشكلة الناس الذين يكررون تجارب الآخرين الخاطئة فيصيبهم ما أصابهم، ليس قلة التجارب والعبر، إنها قلة الاعتبار، فالآثار والقصص التاريخية كفيلة باستثارة عقل الإنسان وإعطائه البصيرة في الحياة، و لكنه يعطل عقله عن التفكير فيها، وفي بعض النصوص التاريخية أن العرب كانوا يمرون بقوافلهم أثناء تجارتهم إلى الشام على قرى لوط إلا إنهم لم يستفيدوا من هذه الموعظة التي لا تحتاج إلا إلى القليل من التفكير ليقرأها الإنسان.

وهذه التذكرة من القرآن الحكيم بضرورة الاعتبار من التأريخ، تؤكدها الآيات عند ذكرها لقصص الماضين، وذلك لكي يعلم من يقرأ القرآن، بأن هذه القصص ليست للتسلية وجمع المعلومات إنها هي للهداية والموعظة والاعتبار.

٥٨

### سبحان الله عما يصفون

﴿ وَإِنَّ يُونُسَ لَمِنَ الْمُرْسَلِينَ ۞ إِذَ أَبَقَ إِلَى الْقُلْكِ الْمَسْحُونِ ۞ مَسَاهَمَ فَكَانَ مِنَ الْمُدْحَضِينَ ۞ فَالْنَعْمَهُ الْحُوْتُ وَهُوَ مُلِيمٌ ۞ فَلَوْلاَ أَنَهُ كَانَ مِنَ الْمُسَتِحِينَ ۞ لَلَبِتَ فِي بَطْنِعِةٍ إِلَى يَوْمِ يُبْعَثُونَ ۞ ♦ فَنَبَذْدَلهُ بِالْعَمَرَةِ ? وَهُوَ سَقِيمرُ ۞ وَأَبْتَنَا عَلَيْهِ شَحَرَةً مِن يَقْطِينِ ? ۞ وَارْسَلَنَهُ إِلَى مِاتَةِ أَلْفِ أَوْ يَرِيدُونَ ۞ فَعَامَنُوا فَمَتَعْنَعُهُمُ إِلَى حِينٍ ۞ فَأَسْتَفْتِهِ وَ أَلْفِي أَوْ يَرِيدُونَ ۞ فَعَامَنُوا فَمَتَعْنَعُهُمُ إِلَى حِينٍ ۞ فَأَسْتَفْتِهِ وَ أَلْمِنَانَ وَلَهُمُ الْبَعُونَ مَعْتَعْنَعُهُمُ إِلَى حِينٍ ۞ فَأَسْتَفْتِهِ وَ أَلْمَ أَنْهِ أَوْ يَرِيدُونَ أَنْهُ أَمْ خَلَقْنَا الْمَلَتَهِ ﴾ فَاسْتَفْتِهِ وَ أَلْمَنْ وَلَهُمُ الْبَعُونَ فَمَتَعْنَعُهُمُ إِلَى حِينٍ ۞ فَأَسْتَفْتِهِ وَالَذِيكَ الْبَنَاتُ وَلَهُمُ الْبَعُونَ مَنْ إِنَّكُومَ أَلْهُ مَعَنَى أَلَمَ عَلَيْهُ إِلَى مِنْ فَعَامَنُوا مَنْ إِنَّكُومَ أَلْمَنْهُ إِلَى حِينٍ ۞ فَأَسْتَغْتِهِ وَ أَلْمَنْ وَلَهُ مَا لَهُ مَعَامَنُوا مَنْ عَانَهُ مَعَانَتُ وَلَهُمُ الْمَاتَةِ عَلَيْكَ أَلْمَنْتَنِهُ مَسَعَدُونَ أَنَّى أَمْ حَلَقُنُونَ أَلْهُ الْنَعْمَةُ الْمَنْ وَقُعُمْ مَلْعِدُونَ أَنَهُ أَنْهُ أَنَهُ مَعَامَتُوا مَنْ عَلَيْ مَعَنْ إِنَعْظِينَ أَنَهُ مَعَنَى إِنَّعَتَى مَعْتَعَنَهُ مَنْهُ عَامَتُونَ مَعْنَ أَعْمَنَةٍ مَعْتَعْتَعْتَعَانَةُ مَنْ مَعَنَعُونَ أَنْعَانَ مَعْتَوْنَ أَنَهُ مَنْ يَعْذَى أَنْهُ أَوْ يَعْذَى أَنَ أَنَا مُعَانَهُ مَعْتَعَهُمُ أَلْكَتَنِ عَلَى أَنْتَنَا عَلَيْ أَنْهُ مَعْتَعْتَ مَنْ أَعْتَنَا عَلَنَهُ مُعْتَعَنَى أَنَهُ مَعْتَعَانَ أَعْتَنْ وَعَلَيْ مَنْ يَعْتَعْهُ مَا يَعْتَى أَنْ أَنَهُ أَنْ أَنْهُ أَنْهُ أَنْتَنَا عَلَى أَعْنَا عَلَيْ مَا لَكُونَ أَنْ أَنَا عَنَا مَعْتَنَا مَا مَعْتَعْتَ مَعْتَعُونَ أَنَا عَلَنَهُ مَنْ مَائَنَ عَلَى أَنْتَنَعْتَ مَا لَعْتَنَ عَلَى أَنَا مَا مَعْتَعْتَ أَنْ مَا مَا عَلَهُ مَنْهُ مَا مَعْتَعَانُ مَا مَائَعَ مَائَنَهُ مَا مَنْ أَنْهُ مَا مَنْ مُولَعُ مَا مُولَعُ أَنْ مَا عَا مُوا أَنْ مَا مَا مُعْتَعَانَ مَا مَا أَنَا مَا أَعْنَا مَا مَا مُو مَا مَا مَا مَا مَا مَا مَا مَا أَعْنَا مَا مَا مَع

#### هدى من الآيات:

بعث الله نبيه يونس بن متى إلى مدينة نينوى بالموصل، فبلغ الرسالة وأرشدهم للحق بعد أن بيَّن لهم انحرافهم، ولكنهم لم يستمعوا إلى دعوته، فما صابرهم كثيرا ودعا عليهم فغضب الله عز وجل عليه، لكن حساب الخطأ على الأنبياء يكون بمستوى المسؤولية التي يتحملها النبي. فالرَّب يُعدُّ تركهم الأولى معصية كما سَمَّى تناول آدم من الشجرة عصيانا، بل (١) بالعراء: المكان الخالي الذي لا نبت فيه ولا شجر. (٢) يقطين: شجر القرع، وقيل كل شجر لا ساق له. في قصة أحد الأنبياء الذي حاربه قومه فاختفى في جذع شجرة، ولما دلَّم الشيطان عليه قطعوا جذعها بالمنشار، فأصابه من حدها فقال: «آه». فأوحى الله إليه إن عدت لها مرة أخرى محوت اسمك من ديوان الأنبياء، ولا ريب أن لحظة الوقوع في الخطأ لرفع الله عنهم العصمة ليتصرفوا بطبيعتهم البشرية المجردة، ولعله لحكمة معينة هي إظهار بشريتهم عَلِيَتَكْرَ.

وهكذا غضب الله على نبيه يونس بسبب تركه للأولى، وسرعة الدعاء على قومه، الأمر الذي جعله مستحقا عند الله الاعتقال، فسجنه في بطن الحوت في ظلمات ثلاث، في قصة خلاصتها أنه وصل إلى البحر هاربا من قومه، وركب سفينة مليئة بالمسافرين، وفي عرض البحر حيث طغى ماؤه وهاج موجه، و تخوف الجميع من غرقها، فقال ربان السفينة: إن عبدا آبقا موجودا في سفينتنا، وكانت عادتهم الاقتراع في مثل هذه الظروف ومن يظهر اسمه في القرعة هو الذي يلقى في البحر ليخف وزن السفينة، وكانت القرعة ولثلاث مرات تتجه إلى يونس بن متى فرموه في عرض البحر، فتلقفه الحوت الذي ابتلعه وبقي في بطنه.

ولم ينقذ يونس عَلَيْظَلا من هذا المأزق إلا بتضرعه لله واعترافه بخطئه ﴿ سُبْحَنَكَ إِنِّي كُنتُ مِنَ ٱلظَّلْلِمِينَ ﴾ [الأنبياء: ٨٧]. إذ أمر الله الحوت أن يقذفه على الساحل وخرج من بطنه وقد اهترأ جلده، فأنبت الله له شجرة اليقطين ذات الأوراق الكبيرة، فشفي وخرج ليهارس مسؤولية التبليغ من جديد.

وتهدينا هذه القصة كما القصص الماضية، إلى الحقيقة التي سبق أن ذكر بها السياق القرآني، وهي أن العباد المخلصين بشر وليسوا أولادا لله سبحانه، ولا آلهة، وذلك خلافا لما يصفهم به المشركون، كما أنهم لم يوصفوا بتلك الصفات المثلى إلا بما سعوا وأحسنوا، وقد اعترضتهم -كما يحصل ذلك لأي إنسان آخر – الصعاب والمشاكل، ولو كانوا كما يصفهم المشركون لتجاوزوها، والحال أنهم لولا رحمة الله لكانوا من الهالكين.

بلى، إن ربنا سبحانه ترك عليهم سلاما دائها على كل لسان لما امتلكوا من صفات جعلتهم أئمة وقادة. ولعل هذا التأكيد على السلام عليهم لكي يتخذوا قادة، ولكي يعرف الناس حدود إكرامهم للأنبياء فلا يغلوا فيهم حتى مقام الربوبية، ولا ينزلونهم إلى مستوى العلماء والمفكرين، وأخيرا لكي يفسر القرآن سبب إكرام الناس للأنبياء فلا يحرفه الضالون عن سبيل التوحيد.

بينات من الآيات:

[١٣٩-١٣٠] ﴿ وَإِنَّ يُونُسَ لَمِنَ ٱلْمُرْسَلِينَ ٣ إِذْ أَبَقَ إِلَى ٱلْفُلْكِ ٱلْمَشْحُونِ ﴾ والآبق هو الهارب، والمشحون الممتلئ. [١٤١] ولما أبحرت السفينة وخاف أهلها من الغرق اقترحوا أن يقترعوا، ليلقوا واحدا من ركابها في البحر تخفيفا لوزنها. ﴿فَسَاهَمَ﴾ النبي يونس عَلَيْتَلاَ بعد أن وافقهم. ﴿فَكَانَمِنَ ٱلْمُدْحَضِينَ﴾ والمدحض هو الذي لاحظ له، وقد خسر القرعة ثلاث مرات.

[١٤٢] فلما كان الأمر كذلك ألقي في البحر. ﴿ فَأَلْنَقَمَهُ ٱلْحُوْتُ وَهُوَمُلِيمٌ ﴾ والمليم الذي يأتي من التصر فات ما يستحق عليه اللوم.

[١٤٤-١٤٣] ولكن يونس أدرك خطأه الذي هو عبارة عن ترك الأولى واعترف به إذ لم يصبر على قومه، ودعا عليهم قبل أن يستأذن الرَّب تعالى كها هو شأن الأنبياء. وهنا ندرك عظمة نبينا ﷺ إذ أذِن له مراراً وتكراراً فكان ﷺ يدعو لهم بالهداية والمغفرة. وتجدر الإشارة إلى أن دعاء يونس ﷺ على قومه كان تجربة عنيفة للقوم مهدت لتوبتهم.

وهكذا ربها كان عدم التدخل الإلهي لمنع يونس عَلَيْتَكْلاً من الدعاء –ودعاء الأنبياء مستجاب– تمهيداً لحصول تجربتين للقوم وللنبي عَلَيْتَكْلاً، وفي عاقبتهما أن تحققت الهداية. والله لطيف لما يشاء وهو أحكم الحاكمين.

فالنبي يونس عَلَيْتَالاً اهتدى إلى طريق التوبة ورضا الله وهو الاستغفار والتسبيح – وهكذا يجب علينا نحن حينها نقع في المعصية– وبهذا تجاوز النبي عَلَيْتَلاً محنته ليخلف للبشرية درسا في معالجة الخطأ. ولولا أنه أصلح خطأه لأحاط به ﴿فَلَوْلَا أَنَّهُ كَانَ مِنَ ٱلْمُسَبِّحِينَ ٣ُ

[١٤٥] ولكن الله أخرجه من بطن الحوت بعد توبته. ﴿ فَنَبَذَنَهُ بِٱلْعَـرَآءِ وَهُوَ سَقِيـرٌ ﴾ أي مريض والسقم شدة المرض، أما العراء فهي الصحراء.

[١٤٦] ﴿ وَأَنْبَتَنَا عَلَيْهِ شَجَرَةُ مِن يَقْطِبِنِ ﴾ لأنه ربها كان يحتاج إلى الظل كعلاج إلى سقمه، قال الإمام علي عَلَيْهِ شَجَرَةً مِنْ يَقْطِبِ وَهِيَ الدُّبَّاءُ فَأَظَلَتْهُ عَلَى سَاحِلِ البَحْرِ وَقَدْ ذَهَبَ جِلْدُهُ وَحُمْهُ وَأَنْبَتَ اللهُ عَلَيْهِ شَجَرَةً مِنْ يَقْطِبِ وَهِيَ الدُّبَّاءُ فَأَظَلَتْهُ مِنَ الشَّمْسِ فَشَكَرَ، ثُمَّ أَمَرَ اللهُ الشَّجَرَةَ فَتَنَحَتْ عَنْهُ وَوَقَعَتِ الشَّمْسُ عَلَيْهِ فَجَزِعَ فَأَوْحَى اللهُ إِلَيْهِ يَا يُونُسُ لِمَ لَمَ تَرْحَمْ مِائَة اللهُ الشَّجَرَةَ فَتَنَحَتْ عَنْهُ وَوَقَعَتِ الشَّمْسُ عَلَيْهِ فَجَزِعَ فَأَوْحَى اللهُ إِلَيْهِ يَا يُونُسُ اللهُ الشَّجَرَة فَتَنَحَتْ عَنْهُ وَوَقَعَتِ الشَّمْسُ عَلَيْهِ فَجَزِعَ فَأَوْحَى اللهُ إِلَيْهِ يَا يُونُسُ لِمَ لَمَ مَمْ مِائَةَ اللهُ الشَّجَرَة فَتَنَحَتْ عَنْهُ وَوَقَعَتِ الشَّمْسُ عَلَيْهِ فَجَزِعَ فَأَوْحَى اللهُ إِلَيْهِ يَا يُونُسُ لِمَ لَمَ عَرَّحَمْ مِائَةَ اللهُ الشَّجَرَة فَتَنَحَتْ عَنْهُ وَوَقَعَتِ الشَّمْسُ عَلَيْهِ فَجَزِعَ فَأَوْحَى اللهُ إِلَيْهِ يَا يُونُسُ لِمَ لَمَ قَرَحَمْ مِائَةَ أَلْفِ أَوْ يَزِيدُونَ وَأَنْتَ تَجْزَعُ مِنْ أَلَمَ سَاعَةٍ ؟! فَقَالَ: يَا رَبِّ عَفُوكَ عَفُوكَ، فَرَدَ اللهُ بَدَنَهُ وَرَجَعَ إِلَى قَوْمِهِ وَآمَنُوا بِهِ "`. ويبدو أن الشجرة لم تكن تظله وحسب، وإنها كان يتداوى بها من مرضه،

<sup>(</sup>١) بحار الأنوار: ج١٤ ص٣٨٢ ب٢٦، تفسير القمي: ج١ ص٣١٨.

[١٤٧] وهكذا نهض يونس من مرضه ليهارس عمله الجهادي من جديد بوحي من الله عز وجل، الذي بعثه ليعيد التجربة مع قومه. ﴿ وَأَرْسَلْنَكُمُ إِلَىٰ مِأْتَةِ أَلَفٍ أَوْ يَزِيدُونَكَ ﴾ ولم يحدد القرآن عدد هؤلاء بالضبط، لأن المجموعة البشرية المتواجدة في منطقة ما، تزيد وتنقص لعوامل مختلفة من بينها الولادة والموت، ومن بينها الهجرة من المجتمع وإليه.

[١٤٨] وحينها عاد يونس عَلَيَّلا إلى قومه هذه المرة نجح في تغييرهم. ﴿فَمَامَنُوا ﴾ وصاروا مثلا للأمة التي استفادت من تجربتها السلبية في ارتقائها وتقدمها، فقد حدَّد قوم يونس عَلَيَتَلا وهم يرون العذاب على الأبواب المسؤول عن هذا الواقع، فلم يبرَّروا لأنفسهم ولم يعاندوا، إنها تحملوا المسؤولية وتواضعوا للحق فرفعهم الله وأرسل عليهم الخير والبركة. وليس بالضرورة أن يكون العذاب غهاما ولا خسفا من غضب الله، فقد يكون هو التمزق والفقر والتخلف والمشاكل النفسية والاجتهاعية، وكلها موجودة الآن في واقع الأمة الإسلامية، وواجبها أن تغيِّر واقعها ليغيَّر الله ما هي عليه من التخلف إلى التحضر والازدهار. ولا يكون فلك إلا بالإيهان، فهذه أمة يونس عَلِيَالاً يحكي الله عنها إذ آمنت قائلا: ﴿فَمَتَعْنَهُمُ إِلَى حِينٍ ﴾ فلم تبق هذه المتعة والبركة طويلا، لأنهم لم يحافظوا على عاملها الأساسي وهو الإيهان فهم ظلوا في متعتهم إلى حين وجود الإيهان بينهم.

[١٤٩] وبعد أن يختم ربنا قصص الأنبياء التي أكد فيها على عبوديتهم له نفيا لادعاء المشركين بأنهم آلهة، وذلك من خلال الآية الكريمة: ﴿ إِنَّهُ مِنْ عِبَادِنَا ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾، التي تمثل عاملا مشتركا بين القصص كلها، ينفي من الجانب الآخر مجموعة من التصورات التي اختلقها المشركون حول الملائكة والجن، وأهمها زعمهم بأنها نسب لله عز وجل كوسيلة لتأليهها. ونجد في السياق أمرا من الله إلى رسوله باستفتاء المشركين في ذلك. ﴿ فَأَسْتَفْتِهِمَ أَلَرَبِكَ ٱلْبَتَاتُ

[١٥٠] ولو سألهم الرسول لقالوا بلى، ولكن على أي دليل يستند قولهم، هل شاهدوا خلق الملائكة؟ ﴿ أَمْ خَلَقَنَا ٱلْمَلَ<del>يَّةِ حَكَّةَ</del> إِنَكْتُا وَهُمْ شَنْهِدُونَ ﴾ الذي يرى شيئا بعينه يمكنه أن يدَّعى صدق ما رآه، ويكون ادعاؤه منطقيا، بينها لم يشهد هؤلاء خلق الملائكة حتى يعرفوا ماهيتها، وهذه الآية تنسف فكرة الجاهلية من الأساس حول الملائكة، حيث تُهدينا إلى أنها مجرد ظن لا دليل عليه وبعبارة، إن في هذه الآية وما يليها إشارتين مهمتين:

الأولى: أن الادعاءات بدون سند وبرهان هو محض الجهل. وكثير من تخرصات البشر هي في أمور لم تصل معارفهم ومناهجهم لها.

الثانية: أن الأنوثة والذكورة من خصائص الكائنات الحية المعهودة في عالمنا. ولا يصح

القياس بين عالمين مختلفين. من هنا فإن فكرة أنوثة الملائكة في منتهى الغباء.

[101-101] ومع أن ظاهر الآيتين الماضيتين حول الملائكة، أنهما تعالجان فكرة أنوثة الملائكة، إلا أن هدف القرآن من الحديث هو نسف الاعتقاد بألوهيتها، ذلك أن بعضا من المشركين تصوروها تولدت من الله فهي آلهة أيضا، وإنها دخل السياق لهذا الموضوع من زاوية الحديث عن طبيعة الملائكة وماهيتها، ليبيَّن لنا بأن تصورات الجاهليين خاطئة ليس في تحديد دور الملائكة وحسب وإنها يجهلون حتى ماهيتها، وكل ما هنالك من أفكار لديهم حولها فإنها مجرد ظنون لا دليل منطقي عليها. ﴿ أَلاَ إِنَّهُم مِنْ إِفَكِهِمْ لَيَقُولُونَ (10) وَلَدَاللَّهُ وَإِنَّهُم لَكُلَا بُوُنَ ﴾ إن الاعتقاد بولادة الله الذي نشأ أصلا في أرضية ثقافية تتسم أولاً بالهروب من ثقل المسؤولية، وثانياً لكي يشبع الإنسان غروره وكبره وتطلعه إلى مقام الربوبية. إن هذا الاعتقاد - برَّره أدعياء الحكمة والفلسفة فوضعوا له نظريات الحلول والاتحاد، وو حدة الوجود، ومها حاولوا تبريرها فهي إفك داخلي في نفوسهم، وكذب فظيع على ألسنتهم. إن المشر كين يعلمون بكذب دعواهم فاجتمع في هذا الادعاء القبح الفاعلي إلى جانب القبح الفعلي.

[١٥٣] ويتساءل القرآن من جديد: ﴿ أَصْطَغَى ٱلْبُنَاتِ عَلَى ٱلْبُحَنِينَ ﴾.

[١٥٤] إن استصدار هذا الحكم على الله سبحانه، لا ينطبق مع أبسط قواعد الحكم المنطقية. ﴿مَالَكُرْكَيْفَ تَحَكُّمُونَ ﴾.

[١٥٥ - ١٥٦ - ١٥٧] والإنسان حينما يريد الحكم على قضية ما، إما أن يرجع إلى ضميره، أو إلى حجة أخرى كالعقل والعلم، وهؤلاء لا يراجعون ضميرهم بالتذكر ولا يرجعون إلى حجة قاطعة أخرى. ﴿ أَفَلَا نَذَكَرُونَ ٣٣ أَمْ لَكُوْ مُلْطَنٌ مُبِعِتُ ﴾ إذا بلغ الإنسان حدا -بالاعتهاد على البراهين والشواهد القاطعة - أن اعتقد حتى ولو بهذه الفكرة الباطلة في واقعها. فإنه معذور عند الله، ولكنه تعالى أبى أن يجعل الحق باطلا لا ريب فيه، ولا الباطل حقا لا ريب فيه، وذلك بها زرع في الإنسان من ضمير، وبها وهبه من عقل، وأنزل عليه من كتب، وبعث له من رسل، وجعلها جميعا فرقانا له في الحياة في كل أمورها وقضاياها. ﴿ فَأَنُوا يَكِنَبِكُو إِن كُنْهُمُ

[١٥٨] وفي نهاية الدرس يُعرَّج القرآن على فكرة باطلة أخرى لينسفها نسفا وهي تأليه الجن. ﴿وَجَعَلُواْ بَيْنَهُ,وَبَيْنَ ٱلْجِنَّةِ نَسَبًا ﴾ فعبدوا الجن، وعبدوا السحرة والكهنة التي تدَّعي الاتصال بها، أو تتصل بها فعلا ﴿وَلَقَدْ عَلِمَتِ ٱلْجِنَّةُ إِنَّهُمْ لَمُحْضَرُونَ ﴾ ولو كانت الجن آلهة كها يتصور المشركون، لما أحضروا للعذاب كسائر العصاة من الخلائق وذلك يدل بوضوح ٦٣

على أنهم مخلوقون وليسوا بآلهة. وذِكر الله لحضور الجنة للعذاب يضرب أفكار المشركين في الصميم، ذلك أن للشرك بصورة عامة جذراً مشتركاً، هو محاولة التخلص من المسؤولية، عبر الاعتقاد بأشياء وقوى أنها تخلص الإنسان من عذاب الله، وإذا كانت الجنة لا تخلص نفسها فكيف تنقذ البشر.

[١٥٩] وتعالى الله وتنزه عن هذه الأفكار المنحرفة. ﴿ سُبْحَنْ ٱللَّهِ عَمَّايَصِفُونَ ﴾.

[١٦٠] وفي الوقت الذي ينسف القرآن فكرة تأليه الجن، ينسف من جانب الاعتقاد السائد لدى البعض من أن الجن يذهبون إلى النار جميعا، وذلك حينها يستثنى من الحضور في العذاب المؤمنين المخلصين منهم. ﴿ إِلَّاعِبَادَ اللَّهِ ٱلْمُخْلَصِينَ ﴾ كما تتضمن الآية تأكيد في كلمتها الأولى على عبودية الجن لا ألوهيتهم.

# سبحان ربك رب العزة عما يصفون

## هدى من الآيات:

في الدرس الأخير يلخص ربنا عِبَرَ هذه السورة، ومن أظهرها أن عباد الله المخلصين هم الذين أخلصهم ربهم، وأخلصوا أنفسهم له، فلم تؤثر فيهم العوامل التي جرت على غيرهم.

في الآيات الأولى من هذا الدرس ينفي القرآن الحكيم التعلق الشركي بالملائكة عبر التأكيد على عبوديتهم لله، وتسليمهم لأوامره التي ينتظرونها، تتنزل من عنده إليهم، ثم ينسف فكرة الجبر مكذبا الذين يدعون بأنهم مضطرون للشرك بالشياطين، إذ لا جبر في الدنيا على الإنسان، إنها هو الذي يختار طريقه، وأفكاره، واعتقاداته بكامل حريته، وهذه الحرية هي التي

(١) بفاتنين: الفاتن الداعي إلى الضلال، أي لا تتمكنون من إضلال الناس على خلاف الله سبحانه.

تحمِّله المسؤولية الكاملة تجاه تصر فاته، والأوامر التي يوحيها الله لرسله بأن لا يبالغوا في تبليغهم الرسالة للكفار والمشركين تلتقي مع فكرة الاختيار، فالكفار والمشركون هم المسؤولون عن اختيارهم، وليس من واجب المبلغ للرسالة أن يفرض عليهم اختيارا معينا.

وتنتهي السورة بها صار ختاما لأحاديث الصالحين وهي الآيات الثلاث الأخيرة التي مطلعها تنزيه الله سبحانه، ثم الثناء على رسله، وأخيرا تخصيصه بالحمد.

# بينات من الآيات:

[١٦٢-١٦١] إن أفكار الشرك بألوانه المختلفة خاطئة، والإنسان غير مجبور على الاعتقاد بها، ولكنه لكي يرفع عن نفسه المسؤولية يزعم بأنها مفروضة عليه، ولا خيار له إلا قبولها بسبب الضغط أو الإغراء، والقرآن ينقض فكرة الجبر هذه، فيقول: ﴿فَإِنَّكُمْ وَمَاتَعْبُدُونَ آسَ مَا أَنتُرْ عَلَيْهِ بِفَنِيَنِينَ ﴾ وكلمة ﴿عَلَيْهِ ﴾ فيها يبدو تدل على الجبر، فكأن القرآن يقول: إنكم لا تجبرون أحدا على اتباعكم فيها تعبدون لا بالإغراء ولا بالضغط، لأن كلمة الفتنة تتسع لمعنى البلاء، والضغط، والإكراه، كها تعني الإغراء والتزيين، وعموما فإن الفتنة هنا بمعنى الجبر.

وإذا نظرنا في أحوال الذين يعبدون الآلهة من دون الله -من اتباع السلاطين، والأحزاب، وعبدة الأثرياء، والوجهاء، وأدعياء الدين - لرأيناهم يبرُّرون جميعا شركهم بأنهم مجبورون، وأنه لا سبيل لمقاومة الطاغوت، ولا الهروب من شبكات الأحزاب، ولا مقاومة تجويع المترفين، وتضليل الوجهاء، و أدعياء الدين.

كلا.. ربنا الذي خلق خلقه أعطى لخلقه الحرية والقدرة على الرفض، ولكن الشيطان يسول العبودية، و يزينها له.

[١٦٣] فالآلهة المزعومون ليسوا بقادرين على جبر الناس مهيا حاولوا، بلى، إنهم يضغطون عليهم، ولكن يبقى القرار الحاسم بيد الإنسان، وإنها يستجيب لهم من تتواجد فيه مقومات الشرك والكفر. ﴿ إِلَّامَنْ هُوَصَالِ الْجُمَعِيمَ ﴾ وذلك دليل حرية الإنسان، وأنه غير مضطر للانحراف، وأن عليه الجزاء شخصيا، لأن الذي يتجاوب مع فتنة المشركين يصلى النار بنفسه ولا يغنون عنه شيئا، وهذا أعظم شاهد على مسؤولية الإنسان، كها هو أفضل علاج لداء التسويف والتبرير، فلو علم المبرَّرون، وأولو الأعذار الواهية أنهم يذاقون العذاب فعلا برغم تبريرهم وأعذارهم، فإن ذلك يقتضي ارتداعهم.

[١٦٤-١٦٥-١٦٦] ويُعرِّج السياق مرة أخرى لينقل لنا رد الملائكة ﷺ على أباطيل

المشركين حولهم في آيات ثلاث:

- ﴿وَمَا مِنَّا إِلَالَهُ, مَقَامٌ مَعْلُومٌ ﴾ والمقام هنا قد يعني المنزلة، فالملائكة يتفاضلون فيها، وأعظمهم الروح. وقد يعني ﴿مَقَامٌ ﴾ الدور، فلكل ملك دور يختلف عن الآخرين. إذ منهم من هو مختص بقبض الأرواح، ومنهم من وُكلٍّ بالسحاب والمطر وهكذا. ومقام الملائكة ودورهم معلوم عند الله وعند الملائكة، وكونهم الموكلين بشؤون الحياة وإدارتها لا يرفعهم إلى ودورهم معلوم عند الله وعند الملائكة، وكونهم الموكلين بشؤون الحياة ومقام ها المائكة، ومنهم من مُكلٍ ملك منه من من معلوم عن الآخرين. إذ منهم من هو مختص بقبض الأرواح، ومنهم من وكلٍّ بالسحاب والمطر وهكذا. ومقام الملائكة ودورهم معلوم عند الله وعند الملائكة، وكونهم الموكلين بشؤون الحياة وإدارتها لا يرفعهم إلى مقام الربوبية أبدا، كما لا يقفزون إلى دور آخر للقيام مثلا بالشفاعة لهذا، وقضاء حاجة ذاك إلا بأمر الله.

- ﴿ وَإِنَّا لَنَحْنُ ٱلصَّاقُونَ ﴾ كالجند. ينتظر الجميع أوامر ربه لينفذوها، ولا يحيدون عنها قيد أنملة، ولعل أهم ما يصطف له الملائكة هو عبادة الله، وذروتها التسبيح والتنزيه.

- ﴿ وَإِنَّا لَنَحْنُ ٱلْمُسَبِّحُونَ ﴾ ينزهونه -عز وجل- عن كل ما لا يتناسب ومقام الربوبية، عن الوهن والجهل، وعن الشركاء التي زعم الجاهلون بأن الملائكة منهم.

[١٦٧-١٦٨-١٦٩] ومن الناس من يتهرب من المسؤولية ببعض التمنيات، وتعليق قيامه بالواجب ببعض الشروط المستقبلية، فإذا قيل لهم: لماذا لا تصلوا؟ قالوا: سوف نفعل ذلك إذا ذهبنا إلى الحج، أو إذا كبرنا.. وبعضهم يلقي بالمسؤولية على الله سبحانه، ويقول لأن الله لم يوفقني فإني لم أهتد إلى الصلاح، ولو أن الله بعث إلينا رسولا فسوف نكون أهدى من غيرنا.

﴿ وَإِنَكَانُوْأَلَيَقُولُونَ ﴾ قولا مجردا، لا يتجاوز لقلقة اللسان. ﴿ لَوْأَنَّ عِندَنَاذِكْرًا مِنَ ٱلأَوَّلِينَ ﴾ نهتدي به، ونسير في الحياة على ضوئه. ﴿ لَكُنَّاعِبَادَ ٱللَّهِ ٱلْمُخْلَصِينَ ﴾ لكن هل يمكن للإنسان أن يدرك هذه المنزلة الرفيعة بمجرد التمنيات؟ كلا.. إذ لا بد لبلوغها من السعي، لأنه وحده الذي يحول الآمال إلى واقع.

[١٧٠] ولأن هؤلاء يعيشون مجرد التمنيات، وإنها قالوا ذلك لتبرير انحرافاتهم فقد جاءهم القرآن، و كان يفترض فيهم أن يتبعوه ليصلوا إلى سهاء الإخلاص. ﴿فَكَفَرُواْ بِعَرْ ﴾ وتبينت حقيقتهم بأن كلامهم مجرد أمنيات غير جادة، وهذه طبيعة كل الذين يسوفون التوبة، ويعلقون إصلاح أنفسهم على شروط غير متحققة، ويعيشون في حلم المستقبل دائها، وهذا التسويف يُردْيهم إلى الهاوية. ﴿فَسَوَفَ يَعَلَمُونَ ﴾ فهم يقولون: سوف نعمل، فيقول لهم القرآن: بل سوف تعلمون أن إضاعة فرصة العمر الوحيدة لم تكن في مصلحتكم أبدا. وفي طيات النفوس، حيث تتفاجأ بألوان من العذاب لم تتوقعها أو تحسب لها حسابا.

[١٧٢-١٧١] إن تشبث فئام من الناس بمختلف التبريرات كالأفكار الجبرية، والانتظار الساذج للفرار من مسؤولية الإيهان بالرسالة يجب أن لا يوهن الرساليين أو يسلبهم الثقة بنصر الله لهم، لأنه سبحانه أراد الانتصار لمبادئه ولمن يؤمن ويلتزم بها، ولو كان ظاهر الحياة هو تسلط الطغاة المنحرفين، فإن الله غالب على أمره، وما سيطرتهم إلا محدودة. ﴿ وَلَقَدَ سَبَقَتَ كَلِمُنُنَا لِعِبَادِنَا ٱلْمُرْسَلِينَ ( إِنَّ إِنَّهُمْ لَمُ ٱلْمَصُورُونَ ﴾ فليس كلام الله عن نصر هم شيئا جديدا، إنها هو قديم سبقت بواقعيته أحداث التأريخ، فها من رسالة إلا وأظهرها الله، نعم. قد يقدم إنها هو قديم سبقت بواقعيته أحداث التأريخ، فها من رسالة إلا وأظهرها الله، نعم. قد يقدم صالحهم ونجاح مسعاهم، ويلاحظ توالي التوكيدات اللفظية على ذلك في هذه الآية وفي التي تليها أيضا.

[١٧٣] وهذا النصر لا يختص بالأنبياء شخصيا، إنها ينتصر كل من يمثل جبهة الحق، ويحمل مشعل الرسالة الإلهية على امتداد التأريخ وفي كل أفق. ﴿وَإِنَّ جُندَنَا لَهُمُ ٱلْغَلِلِبُونَ﴾ وجند الله هم المؤمنون.

[١٧٤] ولكن متى ينصر الله عباده المؤمنين؟

ينصرهم حينها ينفصلون ويتميزون عن الكفار والمنافقين. ماديا ومعنويا، لهذا جاء الأمر الإلهي للرسول بذلك. ﴿ فَنَوَلَّ عَنَّهُمَّ حَقَّىٰحِينِ﴾ والحين هنا يعني الوقت الذي يأتي فيه الأمر للرسول والمؤمنين بالهجوم عليهم وقتالهم، في ظل رعاية الله ونصره.

[١٧٥] وفي الأثناء التي ينفصل المؤمنون المجاهدون عن الكافرين والمنافقين بالهجرة -مثلا- ينبغي لهم أن يراقبوهم، ويكونوا شهودا على الواقع، وكل حركة تنشد التغيير لا بد لها من مراقبة الواقع، و دراسة العدو. ﴿ وَأَبْصِرْمُمْ فَمَوْفَ يُبْصِرُونَ ﴾ إنهم - بدورهم - سوف يرون العذاب ويلاقونه من عند الله أو بأيدي المؤمنين. وفي الآية معنى التوكيد على العاقبة لرسل الله وجنده، فكأنها أمام أعين الجميع يبصرها الصالحون فيفرحون بها، ويبصرها الكفار فيزدادون بها غيضاً وحنقا.

[١٧٦] وعذاب الله لا يأتي للإنسان حسب تمنياته، حتى يحتج الكافرون على كذب الرسالة بأنهم تحدوا الله، فلم يرد عليهم، كلا.. إنها يرسل ربنا العذاب حسب حكمته سبحانه. ﴿ أَفَيِعَذَابِنَا يَسْتَعْجِلُونَ ﴾ وماذا يستعجلون من عذاب الله، إنه الدمار الشامل، والهزيمة الماحقة، والنار المحيطة، والهوان الأليم. [١٧٧] إن هذا التحدي التام من قبل الكافرين لربِّ العزَّة إنها هو بسبب جهلهم بقدرته، وطبيعة العذاب الذي ينزله على الملحدين. ﴿ فَإِذَا نَزَلَ بِسَاحَتِهِمَ ﴾ الغضب الإلهي متجسدا في العذاب الدنيوي، يعقبه عذاب الخلد في الآخرة. ﴿فَنَآءَ صَبَاحُ ٱلْمُنذَرِينَ ﴾ وغضب الله أكثر ما ينزل في الصباح، والكفار في كامل قوتهم ويقظتهم، وذلك ليشعروا بحقارتهم، وليذوقوا العذاب بأقصى ما يمكن للإنسان، ذلك زيادة في السوء لهم، لأنهم ليس لم يستجيبوا للنذر وكذبوها فحسب، إنها بارزوا الله تحدياً ومحاربة، والقرآن يكرر الإشارة إلى الصباح كزمن للنذر العذاب، قال تعالى: ﴿إِنَّ مَوْعِدَهُمُ ٱلصَّبَحُ أَلَيْسَ ٱلصَّبْحُ الصَّبْحُ الصباح كزمن

[١٧٨] ويرجع السياق مرة ثانية للتؤكيد للرسول على ضرورة تركه للكفار وهجرهم، وانتظار الفرج الإلهي. ﴿وَتَوَلَّ عَنْهُمٌ حَتَّىٰ حِينٍ ﴾ أي حين يحين موعد الانتقام الإلهي منهم، بتحطيم كبريائهم، ونصر رسوله عليهم.

[١٧٩] ويبيَّن السياق أن عاقبة النصر لرسوله، والهزيمة للكفار واقعة لا ريب فيها حتى لكأنها أمام بصر الجميع. ﴿وَلَبَصِرْ فَسَوْفَ يُبْصِرُونَ ﴾ حينها نتلوا القرآن نجد آيات كثيرة منه تؤكد على الرسول بأن لا يقتل نفسه بتحميلها بالغ الهم من أجل الذين يرفضون الرسالة، وأن مسؤوليته تنتهي بتبليغ رسالته، وهذا الأمر يهم المؤمنين الذين يسيرون في خط الرسول عَنْنَتْ أيضا، فواجبهم هو أن يكيفوا أنفسهم وسلوكهم في الحياة حسب تعليهات ربهم أثناء الدعوة إليه، فإن آمن الناس التحقوا بهم، وإن كفروا فهم وشأنهم، وليس مطلوبا أن يبالغوا أكثر من اللزوم في هدايتهم، لأن ذلك قد يصر فهم عن بعض الواجبات، ويؤخر مسيرتهم باعتبارهم حطوة إلى الأمام.

[١٨٠] وختاما لهذه السورة التي عالج سياقها موضوع الشرك، وبعض الأفكار الخاطئة، والتصورات التي اعتقد بها المشركون نجد تنزيها لله عزَّ وجلَّ بأكرم الألفاظ وأجلها عنده تعالى وهي لفظة ( سُبّحَنَ ). إن دعوة القرآن للمؤمنين بأن لا يبالغوا في وعظ المشركين لا تعني أن يرضوا بهم وبها يدعون و يعملون، إنها يجب عليهم التسبيح تنزيها لله وذلك لكي لا يتأثروا بشركهم، لأن من طبيعة البشر تأثره بأفكار الآخرين ولو جزئيا، فإذا لم يكونوا قادرين على أن يتخذوا موقفا عمليا أو قوليا فليسبحوا ربهم في قلوبهم تسبيحا كثيرا. ﴿ سُبّحَنَ رَبِّكَ رَبِّ ٱلْعِزَّةِ عَمَّا يَعِيفُونَ ﴾ الناس على اختلاف أديانهم ومذاهبهم الفكرية يصف كل جماعة منهم ربه بوصف لا يليق ومقام الربوبية، ولكن عباد الله المخلصين هم الذين يصفونه بها يليق به عبر التسبيح. وقد اختلف المفسرون والفقهاء في تحديد أفضل كلمات الذكر، فمنهم من قال: إنه «الحُمْدُ للهِ»، وقال آخرون إنه: «لا إلَهَ إلَّا اللهُ» وجماعة ثالثة قالوا: «الله أكْبَرُ» هو أعظمها، والذي –يبدو لي – أن كلمة «سُبْحَانَ اللهِ» هي أعظمها وأثقلها وزنا عند الله، لأن طبيعة الإنسان طبيعة مرتكزة في الجهل بمعناه الشامل، وبالتالي في الابتعاد عن الله، وهذا ما يدعوه إلى تصور الخالق حسب طبيعته، فإذا به يصوَّره محدودا، عاجزا، جاهلا، مركبا –مثلا– انطلاقا من نظرته إلى نفسه والأشياء من حوله، ثم إن روعة جمال الطبيعة، وتزيين الشهوات التي تدعو النفس إليها، وسيطرة الجبارين والمترفين كل ذلك قد يبعد المؤمن عن ربه، ويجعله يشرك به شركا خفيا، مما يجعله يحتاج إلى تكرار التسبيح. وكلمة المخلصين «سُبْحَانَ اللهِ» التي تلهج بها ألسنتهم هي اعتراف بالعجز عن معرفة كنه الله، إلا المعرفة التي تخرجه عن حدًّ التعطيل والتشبيه والتي دعا إليها أئمة الهدى على معرفة كنه الله، إلا المعرفة التي تخرجه عن حدًّ التعطيل والتشبيه والتي دعا إليها أثمة الحدى على معرفة كنه الله، إلا المعرفة التي تخرجه عن حدًّ التعطيل والتشبيه والتي دعا إليها أثمة الحدى عليه مقاه، وهذا يبعدهم عن العقائد الضالة.

قال الإمام الصادق عَلَيَّلَا: «إِنَّ اللهَ تَبَارَكَ وتَعَالَى خَلَقَ اسْماً بِالحُرُوفِ غَبْرَ مُتَصَوَّتٍ وبِاللَّفْظِ غَبْرَ مُنْطَقٍ وبِالشَّخْصِ غَبْرَ نُجَسَّدٍ وبِالتَّسْبِيهِ غَبْرَ مَوْصُوفٍ وبِاللَّوْنِ غَبْرَ مَصْبُوغٍ مَنْفِيٌ عَنَّهُ الأَفْطَارُ مُبَعَّدٌ عَنْهُ الحُدُودُ تخجُوبٌ عَنْهُ حِسُّ كُلِّ مُتَوَهِم مُسْتَبَرٌ غَبْرُ مَسْتُور نَاعَةٌ عَلَى أَرْبَعَةِ أَجْزَاءٍ مَعا لَيْسَ مِنْهَا وَاحِدٌ قَبْلَ الآخَرِ فَأَظْهَرَ مِنْهَا ثَلَاثَة أَسْبَاءٍ لِفَاقَةِ الحَلْقِ لِنَهِي وحَجَبَ مِنْهَا وَاحِداً وهُوَ الاسْمُ المَكْنُونُ المَحْزُونُ فَهَذِهِ الأَسْبَاءُ اللَّهِ فَقَرَتْ فَالطَّاهِ تَبَارَكَ وتَعَالَى وسَخَرَاءٍ مَعا لَيْسَ مِنْهَا وَاحِدٌ قَبْلَ الآخَرِ فَأَظْهَرَ مِنْهَا ثَلَاثَة أَسْبَاء

وسنل الإمام أمير المؤمنين غَلَيْتَلَلاَ ما تفسير سبحان الله؟ قال: «يَا أَبَا الحَسَنِ مَا تَفْسِيرُ سُبْحَانَ اللهِ قَالَ هُوَ تَعْظِيمُ جَلَالِ اللهِ عَزَّ وجَلَّ وتَنْزِي**بُهُ عَمَّا قَ**الَ فِيهِ كُلُّ مُشْرِكٍ فَإِذَا قَالَهُ العَبْدُ صَلَّى عَلَيْهِ كُلُّ مَلَكٍ»<sup>(1)</sup>

[١٨١] وكما للمؤمن علاقة بالله شعارها التسبيح، ومحتواها العبودية والطاعة، فإن له برسله علاقة أيضا ولكن شعارها السلام، وواقعها الحب والاقتداء ضمن المسيرة الواحدة. ﴿وَسَلَنَمُ عَلَى ٱلْمُرْسَلِينَ ﴾ ووجود علاقة السلام بينك وبين المرسلين دليل على المسيرة الواحدة، والتوافق في الحياة، وقبل أن يسلم الإنسان على الرسل يجب أن ينظف قلبه ليرتفع إيهانه إلى هذا المقام العظيم، والذي لا يطهر نفسه وعقله وسلوكه، وبالتالي يسير على خطى الأنبياء، فإنهم بريئون منه، لأنه حينئذ يجارب فكرهم بفكره المنحرف، وقيادتهم بطاعته للطاغوت، وخطهم بالانتهاء إلى الخطوط المضادة لرسالات الله.

- (١) الكافي: ج١ ص١١٢.
- (٢) مستدرَّك آلوسائل: ج٥ ص٣٢٢.

[١٨٢] وإذا كانت انطلاقة الإنسان بالتسبيح الحقيقي لله، ومسيرته وحركته مستوحاة من رسالات الأنبياء، والتأسي بهم، فإن العاقبة ستكون حسنة، تدفع الإنسان نحو الشكر والحمد على ما سيلقاه من هدى وبركة وجنان نتيجة ذلك، ذلك أن نهاية المسيرة في سبيل الله هي الطمأنينة والرضي، وقد أشار لها تعالى إذ قال: ﴿ وَلَسَوْفَ يُعْطِيكَ رَبُّكَ فَتَرَضَى ﴾ [الضحى: ٥]. وقال أيضان المار لها تعالى إذ قال: ﴿ وَلَسَوْفَ يُعْطِيكَ رَبُّكَ فَتَرَضَى ﴾ [الضحى: ٥]. وقد أشار لها تعالى إذ قال: ﴿ وَلَسَوْفَ يُعْطِيكَ رَبُّكَ فَتَرَضَى ﴾ [الضحى: ٥]. وقد أشار لها تعالى إذ قال: ﴿ وَلَسَوْفَ يُعْطِيكَ رَبُّكَ فَتَرَضَى ﴾ [الضحى: ٥]. وقال أيضان المار لها تعالى إذ قال: ﴿ وَلَسَوْفَ يُعْطِيكَ رَبُّكَ فَتَرَضَى ﴾ [الضحى: ٥]. وقال أيضا: ﴿ وَلَسَوْفَ يُعْطِيكَ رَبُّكَ فَتَرْضَى ﴾ [الضحى: ٥]. وقال أيضا: ﴿ وَلَسَوْفَ يُعْطِيكَ رَبُولَ وَيُعَطِيكَ رَبُكَ فَتَرْضَى ﴾ [الضحى: ٥]. وقال أيضان المار لها تعالى إذ قال: ﴿ وَلَسَوْفَ يُعْطِيكَ رَبُكَ فَتَرُضَى ﴾ [الضحى: ٥]. وقال أيضا: ﴿ وَلَسَوْفَ يُعْطِيكَ رَبُكَ فَتَرْضَى ﴾ [الضحى: ٥]. وقال أيضا: ﴿ وَلَا تطمئن النفس إلا بذكر الله) أربعومي إلى رَبِكِ رَاضِيَةً ﴾ [الضحى: ٥]. وقال أيضا: ﴿ وَلَمَ مَالله الله الله الله الله والله وقضائه، أنه وقضائه، مُنه بنه بنه منهما إلى منهما إلى مانه وله مائه، أنه وقضائه، إنها منه بنه مائه، أنه مائه، فهو يحمده في الشدة والرخاء.

﴿ وَٱلْحَمَّدُ لِلَّهِ رَبِّ ٱلْعَلَمِينَ ﴾ وفي هذه الآية إشارة إلى أساس علاقة الإنسان بالآخرين من البشر، فهي لا تشبه علاقته مع الله ولا مع الأنبياء، ولكنها علاقة الإحساس الواحد بالعبودية لله.

وقد وردت الروايات مؤكدة على استحباب قراءة هذه الآيات الثلاث في نهاية كل مجلس يجلسه العبد أو يتحدث فيه. عن الأصبغ بن نباتة عن أمير المؤمنين علي عن رسول الله علي الله علي الله علي الله علي ا أنه قال: «مَنْ أَرَادَ أَنْ يَكْتَالَ بِالمِكْيَالِ الأَوْقَ فَلْيَقُلْ إِذَا أَرَادَ أَنْ يَقُومَ مِنْ مَجْلِسِهِ سُبْحَانَ رَبِّكَ رَبِّ العِزَّةِ عَمَّا يَصِفُونَ وسَلَامٌ عَلَى المُرْسَلِينَ والحَمْدُ لله رَبِّ العَالَينَ»''.

بر سَورة مِر \* مکيّة. \* عدد آياتها: ٨٨. \* ترتيبها النزولي: ٣٨. \* ترتيبها في المصحف: ٣٨. \* نزلت بعد سورة القمر .

فضألشورة عن أبي جعفر الباقر ظلِيَّلاً قال: "مَنْ قَرَأَ سُورَةَ صِ فِي لَيْلَةِ الجُمُعَةِ أُعْطِيَ مِنْ خَبْرِ الدُّنْيَا والآخِرَةِ مَا لَمْ بُعْطَ أَحَداً مِنَ النَّاسِ إِلَّا نَبِيٌّ مُرْسَلٌ أَوْ مَلَكٌ مُقَرَّبٌ وأَدْخَلَهُ اللهُ الجَنَّةَ وكُلَّ مَنْ أَحَبَّ مِنْ أَهْلِ بَيْتِهِ حَتَّى خَادِمَهُ الَّذِي يَخْدُمُهُ وإِنْ كَانَ لَمْ يَكُنْ فِي حَدٍّ عِيَالِهِ ولَا فِي حَدٍّ مَنْ يَشْفَعُ له».

(وسائل الشيعة: ج٧ ص٤١٢)

الإطار العام

الشرك أساس الضلالات

الشرك بالله إطار لكل الضلالات والجراثم، ولجميع الذنوب والأخطاء، وتكاد سور القرآن جميعاً تعالج هذا الداء الذي هو جذر كل داء، إلا أن عوامل الشرك عديدة، والمعالجات القرآنية مختلفة بحسبها.

فمن أهم العوامل التي تدعو الناس إلى الكفر بالرسالة، ومحاربتها، وبالتالي الانحراف عن الخط المستقيم، هو تقديس الواقع القائم، أو ما يسمى بالتقليد، حيث يعتقد المجتمع بأن (ما لم يكن لا ينبغي له أن يكون)!.

فالواقع شيء قائم، بينها الرسالة فكرة جديدة.

ثم إن أصحاب المصالح -على اختلاف مشاربهم- يدافعون عن الواقع القائم ويهاجمون الرسالة، خشيةٌ على مصالحهم.

وربها يكون الدفاع عن الواقع إصرار أعمى وعناداً جاهلاً..

وإننا نستلهم من خلال التدبر في آيات هذه السورة الكريمة (سورة ص) على أنها من جملة القرآن الذي يشتمل على الذكر والتذكير، ويعالج الحالة الشركية التي تخلقها السلطة، والثروة، والشهرة في نفس الإنسان، فإذا به تأخذه العزة بالإثم، وينطلق في سبيل الشقاق عن الحق، وعبادة آلهة القوة والغنا، رغم عظمة القرآن وقدرته الهائلة على التغيير والتأثير على الإنسان.

في افتتاحية هذه السورة نقرأ: إن الذين كفروا في عزة وشقاق، وسرعان ما ينذرهم الرب بمصير الذين أهلكهم من قبل، ويذكرنا بمحور ضلالتهم، حيث أنهم تعجبوا من حذف الآلهة، والأمر بعبادة إله واحد، كما أنهم استهانوا بالرسول انطلاقاً من مقاييسهم المادية.

ويعالج القرآن هذه الحالة ببيان حقارة ما يملكون (من قوة ومن غنيّ)، إذا قيس بملك السهاوات والأرض،وبخزائن رحمة الرب العزيز (الآيات: ١ – ١١).

أما خاتمة السورة؛ فتذكرنا بقصة إبليس الذي رفض السجود لأبينا آدم عَلِيَّلاً اعتزازاً بعنصره الناري، وكيف أن هذه العزة الآثمة كانت وراء هلاكه وهلاك تابعيه إلى يوم القيامة، حيث يحشرون في نار جهنم حشراً (الآيات: ٧١–٨٨).

و بين تلك الفاتحة وهذه الخاتمة يسرد السياق نمطين من القصص:

الأول: قصص المكذبين الهالكين يشير إليها مجرد إشارة (الآيات: ١٢ – ١٦)، بينها يفصل القول في النمط الثاني الذي وهب الله لهم الرب ملكاً واسعاً، وثروة عريضة، ولكنهم لم يغتروا ولم يشاققوا الله بها كداود وسليهان عظيمة، ثم إبراهيم وإسحاق ويعقوب عليظيم، ويبين أنهم فازوا بنعيم الدنيا وحسن ثواب الآخرة، بالإضافة إلى الذكر الحسن عبر التاريخ (الآيات: ١٧ – ٥٤). وفي مقابل هؤلاء يذكرنا السياق بمصير المكذبين الذين أقحموا في نار جهنم ليتخاصموا مع بعضهم، وبالذات يتخاصم التابعون مع المتبوعين (الآيات: ٥ – ٧).

و من خلال قصص الأنبياء وتقديرهم، وبيان الحكومات العادلة التي أقاموها في الأرض، وبالذات قوله الله عز وجل لداود عَلَيْتَلاً: ﴿ يَـٰدَاوُرُدُ إِنَّاجَعَلْنَكَ خَلِيفَةً فِي ٱلْأَرْضِ﴾.

ومن خلال بيان هلاك إبليس بسبب رفضه السجود لآدم عَلِيَّلاً، وبيان هلاك المستضعفين بسبب تسليمهم للمستكبرين،نستطيع -من خلال كل ذلك- أن نعرف أن مراد السورة بيان زيف السلطات القائمة على أساس القوة والثروة، وسائر القيم المادية الأخرى، وضرورة إقامة حكومة العدل الإلهية القائمة على أساس أمر الله وخلافته، وأن أساس الولايات الباطلة العزة والشقاق، بينها أساس الولاية الربانية الحق.

إن فتنة القوة في الحياة؛ فتنة كبيرة وخطيرة، ومن تخلص من غرورها، فإنه يتغلب على سائر الفتن بصورة أسهل.. ذلك أن الإنسان يقتحم الصعاب ويركب الأهوال والمخاطر من أجل السلطة، فإذا تنازل عنها أو بلغها ولم يسخرها إلا في سبيل الخير، فإنه آنذاك سينتصر على أهوائه وعلى الضغوط المحيطة به.

وفي الوقت الذي حدثتنا هذه السورة عمن صرعتهم هذه الفتنة فراحوا يعتزون بقوتهم ويتحدون ربهم ويعتزون بآلهتهم التي تمثل رموز ومظلات سلطتهم، ويخالفون ولاية الله باسمها، وهم الملاً من الكفار، يضرب لنا هذا الدرس القرآني مثلاً حياً من واقع النبي داود عَلِيَهُلاَ الذي تجاوز هذه الفتنة رغم امتلاكه القوة الظاهرية.

ونستوحي من إعطاء الله السلطة وولاية الأمر لداود عَالِيَّلاً بعد استقامته على الحق، أنه تعالى لا يعطي ولايته إلى كل سلطان، إنها للذين بمتلكون ناصية الملك ولا تمتلكهم.

وتعالج آيات أخرى من السورة موضوع الصبر الذي اشتهر به النبي أيوب عَلِيَمَّلاً ولكن في إطار الحديث عن العلاقة السليمة بالسلطة والثروة والعافية، هذه النعم التي ينبغي أن لا تستعبد البشر، فلا يستبد به الغرور إذا رزق منها شيئاً،ولا يقتله اليأس إذا زويت عنه.

ثم تضرب لنا الآيات التي تليها مثلاً من واقع أصحاب النار الذين عصوا الله وحاربوا المؤمنين وطغوا في الأرض.

وفي الآيات الأخيرة من السورة –وكعادة القرآن الكريم– يؤكد السياق على الموضوع الأساسي فيها،وذلك ضمن بيان ما جرى بين رب العالمين والملائكة، ثم بينه وبين إبليس. ومغزاه الكشف عن طبيعة الإنسان والأسباب الحقيقية التي تهبط به وترديه، فإذا به وقد كرّمه الله تعالى على كثير من الخلق ينتهي إلى أسوءِ مصير.

ورةجز

بل الذين كفروا في عزة وشقاق



﴿صَّ وَالْقُرْمَانِ ذِى الذِكْرِ () بَلِ الَّذِينَ كَفَرُوا فِيعَزَةِ وَشِعَاق (() () كَرْ أَهْلَكُمَا مِن قَرْلِهِم مِن قَرْنِ فَنَادُوا وَلَاتَ حِينَ مَنَاصِ (() وَعَجَرًا أَن جَآءَ هُم شَيْدَرُ مِنْهُمْ وَعَالَ الْكَفِرُونَ هَذَا سَحِرٌ كَذَابُ () أَحَمَلَ الْآطِمَة إِلَهُا وَحِدًا إِنَ هَذَا لَتَنَىءُ عُجَابٌ () وَانطَلَقَ الْمَلاَ مِنْهُمْ أَنِ امَسُوا وَاصْبِرُوا عَلَى مَالِهَ بَكُرٌ إِنَ هَذَا لَتَنَىءُ عُجَابٌ () وَانطَلَقَ الْمَلا مِنْهُمْ أَنِ امْسُوا وَاصْبِرُوا عَلَى الْهَ بَخِلَقُ مَنْا لَتَنَىءُ عُجَابٌ () وَانطَلَقَ الْمَلا مِنْهُمْ أَنِ امْسُوا وَاصْبِرُوا عَلَى الْهَ الْحَلِكُقُ الْهَ الْحَلِكَةُ إِنَ هَذَا لَتَنَىءُ عُجَابٌ () وَانطَلَقَ الْمَلا مِنْهُمْ أَنِ الْمَدْخَرَةِ إِنَّ حَلَا الْهُ الْحَلِكَةُ مَنْا لَتَنَىءُ عُجَابُ () الْمُعْنَا يَعْذَا مِنْ الْعَذِيرِ الْعَابِ فَيْمَ الْمَا خَلِكَةُ الْمَنْعَالَ الْمَنْوَا وَالْعَالَةُ الْمَنْعَالَ مَنْ الْمَعْنَا بَعْذَا فَى الْمُعْذَا فَى الْعَالَةُ الْحَذِيرَ الْمُعْنَا مِنْ الْمَا الْحَلِكَةُ الْمَا بَعْذَلِقُونُ عَلَى الْمَائِقَةُ مُعَابَ الْمَا مَنْ الْعَنْ مَعْنَا مَعْ مَا مَنْ الْعَانِ فَيْ الْمَا مُعَانَا مُنْ الْمَا مِنْ الْمَنْ مَا الْمَعْذَلَةُ مَنْ مَا مَ الْمَنْ عَالَةُ مَنْ الْمَالَا مَنْ الْمَنْهُمُ وَقُولُ الْحَلِيلَةُ مَا لَهُ الْمَنْ الْمَنْ مَعْنَ الْنَا مَا الْمَا الْحَدْمَةُ وَعَنْ الْتَى مَا لَكُونُ الْمَالَكُونَ الْمَا الْمَنْهُ الْمَالَ فَعَا الْمَالَةُ مَنْ الْمَا الْحَدْرُ الْ مَنْ الْتَى أَنْ عَانَا وَالْعَالَقَ الْمَالَعُ مَنْ أَوْلَةُ مَنْ الْمَابِي فَا الْمَالَكُونُ الْ

- شقاق: مخالفة، مشتق من شق كأنه في شق وطرف والخصم في شق وطرف آخر.
- (٢) ولات حين مناص: أصل لات لا، وإنما زيدت عليه التاء، بمعنى ليس، ومناص من النوص وهو التأخر، يقال ناص ينوص إذا تأخر، والمعنى ليس وقت ندائهم واستغانتهم وقت التأخر العذاب والنجاة منه. «٢٠) بي مدينة المالية من الأسلام المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالي
  - (٣) اختلاف: الكذب والافتراء الذي لا أساس له، فهو يخلقه ويصنعه بغير دليل.
- (٤) أصحاب الأبكة: وهم قوم شعيب، وقد كانت إلى جنبهم أيكة، وهي الشجر المزدحم إلى بعضه والملتف على بعضه.

#### هدى من الآيات:

من أهم العوامل التي تدعو الناس إلى الكفر بالرسالة ومحاربتها، وبالتالي الانحراف عن الخط المستقيم، هو تقديس الواقع القائم أو ما يسمى بالتقليد، حيث يعتقد المجتمع بأن ما لم يكن لا ينبغي أن يكون، فالواقع يجب أن يبقى. ويقوًي هذا العامل أمران:

الأول: أنه واقع قائم بينها الرسالة فكرة جديدة لما تتحول إلى واقع.

**الثاني**: أن بعضا من أفراد المجتمع وخاصة الملأ والمترفون، يدافعون عن الواقع القائم ويحاربون الرسالة، لأنهم يخشون على مصالحهم من أي تبدل أو تحول.

وقد يكون عامل البقاء على الحالة الراهنة، نابعا من اعتزاز الإنسان المبالغ بواقعه والمتمثل في الإصرار والعناد الأعمى على المحافظة عليه، وهو ما يعبر عنه السياق القرآني مرة بكلمة عِزَّة، ومرة أخرى بها قاله الكفار لبعضهم إذ تآمروا على العناد والصبر على الباطل.

ولعلاج هذه الحالة ينبغي بيان الضعف للإنسان، وأن الذي يملكه الآن لا يعد شيئا إذا قورن بها يغنمه لو تقبل الرسالة وأصلح أوضاعه، وبالتالي دعوته إلى التغير نحو حياة أفضل. وهذا من أهم أساليب الأنبياء في التغيير، قال تعالى على لسان نوح عليمًا مشيراً إلى أساليبه في الدعوة: ﴿ فَقُلْتُ اَسْتَغْفِرُواْ رَبَّكُمْ إِنَّهُ كَانَ غَفَاراً (() يُرْسِلِ السَّمَاءَ عَلَيَكُم قِدَراراً (() وَيُمْدِدَلُمُ في الدعوة: ﴿ فَقُلْتُ اَسْتَغْفِرُواْ رَبَّكُمْ إِنَّهُ كَانَ غَفَاراً (() يُرْسِلِ السَّمَاءَ عَلَيَكُم قِدَراراً (ا) وَيُمْدِدَلُم في الدعوة: إلى وقرير والديني ويجعل لَكُو أَنْهَداك عَفَاراً (ا) يُرْسِلِ السَّمَاء عَلَيكُم قِدراراً (ا) وَيُمْد يأمون وَبَنِينَ وَجَعَل لَكُرُ جَنَبَتٍ وَيَجْعَل لَكُو أَنْهَدُكَات عَفَاراً (الله السَمَاء عليه مع الله القرآن يأمون وأني ويفقل وَالله الله والله والله القرآن ولا تُعْرَى ما الله والله والله والله والله والله والله والله والله والله وقرأ الله القرآن تجد تجليا صريحا لهذا الأمر أيضا. يقول تعالى مشجعا الناس على الإيهان برسالته: ﴿وَلَوَ أَنَّ اَهْلَ ٱلْقُرَى وَلَيْرَى وَلَنَيْنَ وَالَعْنَعَا عَلَيْهِم بَرَكَمَتِ مِنَ السَمَاءِ وَالَا وَالَنْ وَلَهُ وَلَعَلَ الله والله والما الم أيضا. يقول تعالى مشجعا الناس على الإيهان برسالته: ﴿وَلَوَ أَنَّ حَانُوا يَكْبِيبُونَ ﴾ [الأعراف: ٩٦].

بينات من الآيات:

[١] ﴿ صَ ﴾ حرف يفيد الابتداء به التنبيه، وهو يشير إلى القرآن الكريم، ومن أبعاده أنه رمز بين الله وأوليائه فهم يختصون بفهمه، وعن الصادق عَلَيَّالاً : "إِنَّهُ مِنْ أَسْبَاءِ الله تَعَالَى"<sup>(١)</sup>. ثم يقسم ربنا بالقرآن العظيم، مشيرا إلى أهم ما تشتمل عليه آياته الكريمة وهو الذكر. ﴿وَٱلْقُرْءَانِ يقسم ربنا بالقرآن العظيم، مشيرا إلى أهم ما تشتمل عليه آياته الكريمة وهو الذكر. ﴿وَٱلْقُرْءَانِ يقسم ربنا بالقرآن العظيم، مشيرا إلى أهم ما تشتمل عليه آياته الكريمة وهو الذكر. ﴿وَٱلْقُرْءَانِ يقسم ربنا بالقرآن العظيم، مشيرا إلى أهم ما تشتمل عليه آياته الكريمة وهو الذكر. ﴿وَٱلْقُرْءَانِ يقسم ربنا بالقرآن العظيم، مشيرا إلى أهم ما تشتمل عليه آياته الكريمة وهو الذكر. ﴿وَٱلْقُرْءَانِ معنى الذَكْرِ عنه الله من الله من يقد ما يقدم من الما عليه آياته الكريمة وهو الذكر. وما يقرّمان إلى أوان العليمية من الله من الله من مشيرا إلى أهم ما تشتمل عليه آياته الكريمة وهو الذكر. وقال ألفرة أن الما من الله كران العليم، مشيرا إلى أهم ما تشتمل عليه آياته الكريمة وهو الذكر. وقال ألفرة أن الفريمة وهو الذكر. وقال ألفرة أن أن أول من من الله كران الله من مشيرات الم ات، وهنا يسميه أبا إله من معنى الذكر؟.

لقد خلق الله الإنسان مستقيها بفطرته، التي أودعها الإيهان بكلياته الكبرى، بالله واليوم الآخر، وبضرورة الصدق والوفاء والأمانة وسائر القيم الإنسانية النبيلة التي هي محط توافق البشرية و.. ولكن عوامل مختلفة من بينها ضغط الشهوات والمجتمع تدعوه إلى الانحراف. ويأتي القرآن ليذكره بها ينساه أو يغفل عنه بسبب تلك العوامل ليعود إلى رشده المتمثل في (الطريق المستقيم) الذي هو الحالة الطبيعية للإنسان، على خلاف الانحراف الذي يجسَّد الشذوذ في الحياة. فالقرآن يستثير العقل من خلال التفكير، وفسر البعض الآية بالذكر الطيب والسمعة الحسنة. و يبدو أن التفسير الأول أقرب.

[٢] ومع عظمة القرآن وقدرته الهائلة في التغيير والتأثير على الإنسان، لكن الكفار لا يتأثرون به، لأن التذكرة وحدها لا تنفع إذا كان جهاز استقبالها وهو العقل قد احتجب بالأهواء والغباء الذي هو من أهم الحجب التي تمنع البشر من الانتفاع بالتذكرة، وتدعوه إلى الإصر ار على الانحراف. ﴿ بَلِ الَّذِينَ كَفَرُوا فِ عِزَّةِ وَشِعَاقٍ ﴾ أما أنت أيها الرسول فعلى الحق، من هنا قال بعض المفسرين أن المقسم به محذوف تقديره ﴿وَٱلْقُرْءَانِ ذِي اَلَذِكْرِ ﴾ (إنك تحمل للناس ذكرا)، ويدل على هذا الحذف التصريح به في مثيله من سورة يس إذ قال ربنا: ﴿ يَسَ (أ) وَٱلْقُرْءَانِ الْحَكِيمِ (أ) إِنَّكَ لَمِنَ أَلْمُرْسَلِينَ ﴾ [يس: ١ - ٢]. وإنها صار الحذف هنا لدلالة الآية الثانية على المحذوف المقسم به.

وهذه الآية تبين العامل في رفض الكافرين للتذكرة ألا وهو العزَّة والشَّقاق، والعزَّة هو تصور الإنسان نفسه أنه وصل من القوة والمنعة ما لا يحتاج معه إلى الحق، أو إلى ربه، فيبقى يصر على انحرافه بل ويعتز بالخطأ. يقول ربنا في آية كريمة: ﴿ وَإِذَاقِيلَ لَهُ أَتَقِ اللَّهَ أَخَذَتَهُ ٱلْعِزَّةُ يأَلَإِ نَشَرٍ فَحَسَبُهُ. جَهَنَمٌ وَلِيَشَ ٱلْمِهَادُ ﴾ [البقرة: ٢٠٦]. ورفض هؤلاء للحق ليس نابعا من قوة المنطق لأنهم يرفضونه بدون أي مبرر معقول، ولكنه نابع من منطق القوة التي يخضع لما أكثر الناس وإنها لم يستجب كفار قريش للرسول اعتزازا بقوتهم. بلى، إن من أعقد مشاكل الإنسان أنه لا يعترف بخطئه حين يتبين له الحق غرورا وخشية بأن يجلب له ذلك المهانة فتراه يعتز بباطله الذي كان عليه. أما الشقاق فهو الشذوذ فمع أن الكون كله قائم على الخضوع لله وحتى جسد الإنسان يخضع لآلاف القوانين التي تخضع هي بدورها لمشيئة الرَّب. ترى الكفار عليه الحيا.

[٣] والإنسان المؤمن يجب أن لا يضعف ولا يشكك في خطه حينها يرى الأغلبية منشقة عنه، لأن المقياس هو الحق وليس الناس. ولو أنه درس الحياة لاطمأن إلى نهجه، لأنه حينئذ سيجد الكون بها فيه من خلق وسنن يسيران معه. وكذلك لو قرأ التأريخ لاهتدى إلى نفس الحقيقة، وحتى المجاميع التي يعاصرها سوف تخضع لله شاءت أم أبت، وإذا لم تختر ذلك عن وعي وإرادة حرة، فسوف تجبر عليه بإرادة الله وبسننه التي أجراها على الخلق أجمعين.

ولكي نؤمن بهذه الحقيقة يدعونا ربنا إلى النظر في التأريخ، فهو مليء بالشواهد الدامغة عليها، فأولئك الذين رفضوا رسالات الله، ولم يخضعوا لها ولرسله أهلكهم ولم تغن عنهم قوتهم شيئا.

وَكَرَ أَهْلَكُنَا مِن قَبْلِهِم مِن قَرْنِ ﴾ القرن الناس الذين يعيشون مقارنين مع بعضهم زمانا ومكانا، وكم أداة استفهام تدل هنا على الكثرة. والله إذ أدخل هذه الأداة في التعبير أراد أن يهدينا إلى أن هذه السنة لم تتجل مرة واحدة وحسب فالتأريخ كله شواهد عليها وكانت هذه السنة الإلهية جديرة بأن تتعظ بها الأمم إلا إنها تكتشف خطأها متأخرا حين لا تنفع التوبة.

فَنَادَواْ وَلَاتَ حِينَ مَنَاصٍ ﴾ قالوا: لات كان في الأصل لا (لنفي الجنس أو المشبهة بليس) ثم أضيفت إليها التاء لتأكيد النفي كما تضاف إلى ثَمَّ ورُبَّ للغاية ذاتها. والمناص المنجى والغوث يقال ناصه ينوصه إذا أغاثه.

هكذا يصور القرآن وضعهم حين ينادون بالاستغاثة والتوبة والتألم حال نزول العذاب، ولقد أطلق القرآن لكي يذهب بنا الخيال إلى كل تلك المفردات لندائهم الميؤوس، ولكن ذهب وقت الغوت. أو ليست الفرصة فاتتهم إلى الأبد؟! وتلك عاقبة الاعتماد على القوة، والاعتزاز بغير الحق، فهذه الأمم اعتمدت على منطق القوة في الحياة، ورفضت الخضوع إلى المنطق والحق، وغفلت أن للحق قوة لا تُحدُّهي قوة الله عز وجل، وقد أبي الله تشريعيًّا وتكوينيًّا أن ينتصر الباطل على الحق وأن تكون العاقبة إلا في صالح الرسالات وحملتها.

[3] وللتمثيل على عزة الكافرين وشقاقهم، وصدودهم عن الذكر والموعظة، يحدثنا عن واقع المشركين وموقفهم من رسالة الإسلام ﴿وَعَجِبُوَأَانَ جَاءَهُم مُّنذِرٌ مِنْهُمٌ ﴾ لأنهم كانوا يتصورون الرسول يختلف عن الناس، فكفروا به إذ لم يتفق مع مقاييسهم التي تريد الرسول قويا وذا مال كثير لا أن يكون من وسطهم الاجتهاعي، وطبقتهم المالية وهذا التصور ناتج عن اعتزازهم بالقوة والمال لا بالحق، فهما عندهم القيمة الأساسية في الحياة. ولأن منطقهم أضعف من أن ينال من قيم الرسالة أشكلوا وعابوا على الرسول، ليس في أخلاقه فهو باعترافهم جميعا كان في الذروة، ولكن على وضعه المادي والاجتهاعي. ولم يكن هذا التبرير كافيا لرفضهم قيادته وزعامته فقد جاءهم بالحق والآيات، ولا بد لهم من تبرير آخر ليتهربوا من المنطق الحق المتمثل

ؠۅٙڗٲڝۯ

في رسالته، فصاروا من العجب إلى الكفر. ﴿وَقَالَ ٱلْكَفِرُونَ هَـٰذَاسَحِرُ كَذَابُ ﴾ واختاروا كلمة ساحر لأن السحر أقرب الأشياء للحق ظاهرا، وإن كان واقعا أبعدها، وكانت هذه التسمية للهروب من ضغط المعجزة.

والواقع: أن ذات اتهام المشركين للرسالة بأنها سحر شاهد على صدقها، إذ إنه دليل على أن الرسالة كانت ذات جاذبية تشبه في قوتها جاذبية السحر عندهم، كما إنها كانت خارقة ذات آيات عجزت قواهم البشرية عن الإتيان بمثلها، مما دعاهم للافتراء عليها بأنها سحر. فإذا عرفنا مدى الفرق بين السحر والرسالة في أن الساحر لا يفلح، وأنه لا يبني حضارة، وأن كلامه لا يكون موافقا للعقل والفطرة، بينها الرسول يعكس ذلك كله، عرفنا كيف كان اتهامه بالسحر دليل صدقه.

[٥] ويهدينا القرآن مرة أخرى إلى شذوذ الكافرين (شقاقهم) وعزتهم، بالإشارة إلى اعتراضهم على دعوة النبي التوحيدية، فمع أن الوحدة حق يهتدي إليه الإنسان بفطرته وتتطلع إليه الأمم المتحضرة، ولكنهم يرفضونها اعتزازا بواقع التمزق القائم عندهم. ﴿ أَجَعَاً لَأَنَهُمَ إِلَىهَا وَحِطًا إِنَّ هُذَا لَشَى مُ مُجَابٌ ﴾ ومن الآية نستوحي بأن التوحيد ليس هداية للناس للحق وحسب، ورحِطًا إنَّ هذا لشَى مُ مُجَابٌ ﴾ ومن الآية نستوحي بأن التوحيد ليس هداية للناس للحق وحسب، يل هو العلاج الحقيقي للفرقة، ذلك أن منشأ التفرقة في أية أمة هو الشرك الكلي أو الجزئي فهذا الفريق إنها ينشق عن البقية لأنه يؤمن بفكرة وقيادة ما، فالرايات القبلية، والعصبيات العشائرية، والحدود الجغرافية، والمصالح القومية، والاختلاف العنصري والطائفي، وما أشبه كل أولئك عوامل اختلاف الناس وشقاقهم. وإذا أمعنت النظر رأيت كل واحد منها ينتهي إلى تقديس شيء من دون الله. وإنها الآلهة رموز تلك المقدسات. أرأيت الناس حين يقدسون العلم الوطني يعبدون قطعة قياش أم حدود الوطن؟ كذلك حين كان الجاهليون يعبدون الأصنام التي كانت ترمز إلى عصبياتهم العشائرية فإنها كانوا يعبدون قيم منا أحرى المنام

وهذا نستنتجه من التدبر في الآيات (٢-٥) ففي الوقت الذي يذكر القرآن الشقاق في مجتمع الجاهلية في الآية الثانية، يشير هنا إلى تعدد الآلهة فيه، وفي نصوص التأريخ نجد أنه كان في الكعبة وحدها (٣٦٠) صنها لكل قبيلة صنمها المختص بها، ولكي يجمع النبي الناس ويوحدهم طرح رسالته التوحيدية كبديل عن الأفكار الشركية، وكسر الأصنام لأنها كانت رمزا للتفرقة (الشقاق) والعزة (بالإثم-الكبر).

ولعل أحدنا يستنكر على الكفار والمشركين رفضهم لتلك الرسالة التوحيدية، ولكننا نجد اليوم وبعد (١٤) قرنا، أناسا يسخرون ممن ينادي بكسر الحدود المصطنعة التي أوجدها الأعداء بيننا، وهي لا تعدو أن تكون بدائل عن الأصنام التي علَّقها الجاهليون على الكعبة. وليس رفض هكذا دعوة يأتي بسبب أن الرافضين لا يجدونها حقة، وإنها لاعتزازهم بالواقع الفاسد، حيث تقوم دولة على كل قطعة أرض ويرتفع علم ويتسلط حاكم مغرور.

[7] ولا شك أن أول من يسعى للإبقاء على الواقع القديم برموزه الصنمية هم أصحاب الوجاهة الاجتهاعية، والصدارة السياسية، والثروات المسروقة لأنهم إنها يستعبدون الناس، ويمتصون جهود المجتمع من خلال هذا الواقع الفاسد، فأية محاولة للتغيير تعني تقويض مصالحهم وهكذا تراهم يهبون للدفاع عنه، ومحاربة الفكر الجديد، بشتى الأساليب ومن أبرزها إثارة العزة بذلك الواقع. ﴿وَلَنَظْلَةَ الْمَكْمَ مَهُمَ ﴾ وهم المستكبرون في المجتمع والذين يقودون المعارضة ولا زالوا ضد الأنبياء والحركات التغييرية، وهمهم الأكبر الإبقاء والذين يقودون المعارضة ولا زالوا ضد الأنبياء والحركات التغييرية، وهمهم الأكبر الإبقاء على التخلف فإذا بهم يدفعون عجلته بهذا الاتجاه. ﴿أَن أَمَنُواً ﴾ ويوحون للناس بأن مسيرتهم تقدمية وصحيحة بالتضليل والتجهيل. ولكن لأن فطرة الإنسان تخالف الباطل، ولأن الباطل تقدمية موروة المصر. ﴿وَأَصَبِرُوا عَلَى عَالِهِ وَلَى أَمَنُوا ﴾ ويوحون للناس بأن مسيرتهم الملأ على ضرورة الصر. ﴿وَأَصَبِرُوا عَلَى عَالِهَ وَلَى أَمَنُوا ﴾ ويوحون للناس بأن مسيرتهم تقف ضده كل عناص الوجود وسننه فإن قبوله صعب نفسيا وعمليا على البشر، هذا أك لما على ضرورة الصبر. ﴿وَأَصَبِرُوا عَلَى عَالِهَ وَلَى أَمَنُوا ﴾ ويودون للناس أن مسيرتهم الما على ضرورة الصبر. ﴿وَأَصَبِرُوا عَلَى عَالِهَ عَلَى الله معب نفسيا وعمليا على البشر، هذا أكد له معارضة المصلحين، أنهم يحاولون إقناعهم بأنهم يستهدفون مصالحهم ومقدساتهم، فإذا له معارضة المعلحين، أنهم يحاولون إقناعهم بأنهم يستهدفون مصالحهم ومقدساتهم، فإذا للما على ضرورة الصبر (في زعمهم) هي مسؤولية الجميع» ويؤكدون: ﴿إِنَّ هَالمَالِ وَالمالان واستقراره أيضا، وبالتاس: "بأن هذه الأعمال وهناك تفسيرات عديدة لهذه الكلمة نذكرها تباعا:

ألف: وهو الذي يبدو أقربها أن الملأ أرادوا من هذه الكلمة أن الاستمرار على عبادة الآلهة شيء مطلوب وحميد، اعتزازا بالباطل والإثم ذلك أن من سلبيات النفس البشرية أنه يصعب عليها فردا وأمة التراجع عن الخطأ حتى لو تبيَّن له.

باء: أن الملا أرادوا بهذه الكلمة تشويه شخصية الرسول ﷺ، فكأنهم قالوا بأن هدفه من الرسالة والإنذار هو المنافع الشخصية التي يريدها لنفسه. وهذه من الطغاة، أنهم يتهمون المصلحين بذلك.

جيم: أن هذا المقطع من الآية هو كلام الله سبحانه وهو رد على قول الكافرين تعليقاً على دعوة التوحيد ﴿إِنَّ هَذَا لَشَيْءُ عُجَابٌ ﴾.

[٧] ويوصل السياق بيانه لأساليب الملا في التضليل عن الحق. ﴿مَا سَمِعْنَا بِهَذَا فِي ٱلْمِلَةِ ٱلْأَخِرَةِ ﴾ إن الشرعية والقدسية في نظرهم تكون للدعوة التي تنتمي إلى الواقع وتتجانس معه، لا التي تنطوي على الحق والعلم، وما دامت الأجيال الغابرة تنفي صحة هذا الفكر فهو خطأ إذن. وهذا ضرب من الرجعية لأن مجتمعا يعتمد هذه المقاييس لن يبدع ولن يتقدم خطوة إلى الأمام. ثم حكموا على الرسالة الإلهية بالباطل فقالوا: ﴿إِنَّ هَٰذَآ إِلَّا الْحَٰلَكُقُ ﴾ أي جديدة الحدوث متقطعة الجذور عن التأريخ، ودعوتهم هذه لتفنيد الدين خطأ من زاويتين:

الأولى: أنهم اعتمدوا في تقييمهم للرسالة على النظرة الشيئية لا المنطقية، فمن البديهي أن تكون النتيجة ضلالتهم!.

الثانية: أنهم لم يبحثوا عن شرعية الرسالة وجذورها من خلال نظرة شاملة لتأريخ البشرية، ولو فعلوا ذلك لم يَعُدُّوها اختلاقا، لأنها تلتقي مع (١٢٤٠٠٠) دعوة في التاريخ جاء بها الأنبياء والمرسلون منذ قبل، ولكنهم قيموها من واقع جيل واحد فقط.

وجاء في الحديث المأثور عن الإمام البافر عليمًا في نزول الآية قال: "أَقْبَلَ أَبُو جَهْلِ بْنُ هِنْمَام ومَعَهُ قَوْمٌ مِنْ قُرَيْشٍ فَدَخَلُوا عَلَى أَبِي طَالِبٍ فَقَالُوا إِنَّ ابْنَ أَخِيكَ قَدْ آذَانَا وآذَى آهَتَنَا فَادْعُهُ وَمُرْهُ فَلْيَكُفَ عَنْ آهَتِنَا وَنَكُفٌ عَنْ إِلَيْهِ قَالَ فَبَعَثَ أَبُوطَّالِب إِلَى رَسُولِ الله فَلَمَّا دَخَلَ النَّبِي قَلَمَّا دَخَلَ النَّبِي أَبُو طَالِب بِيَا جَاءُوا لَهُ فَقَالَ: أَوهَلْ لَهُمْ فِي كَلِمَة خَيْرِ لَهُمْ مِنْ هَذَا يَسُودُونَ بَهَا العَرَبَ ويَطَنُونَ أَبُو طَالِب بِيَا جَاءُوا لَهُ فَقَالَ: أَوهَلْ لَهُمْ فِي كَلِمَة خَيْرِ لَهُمْ مِنْ هَذَا يَسُودُونَ بَهَا العَرَبَ ويَطَنُونَ أَبُو طَالِب بِيَا جَاءُوا لَهُ فَقَالَ: أَوهَلْ لَهُمْ فِي كَلِمَة خَيْرِ لَهُمْ مِنْ هَذَا يَسُودُونَ بَهَا العَرَبَ ويَطَنُونَ أَبُو طَالِب بِيَا جَاءُوا لَهُ فَقَالَ: أوهَلْ لَهُمْ فِي كَلِمَة خَيْرِ لَهُمْ مِنْ هَذَا يَسُودُونَ بَهَا العَرَبَ ويَطَنُونَ أَبُو طَالِب بِيَا جَاءُوا لَهُ فَقَالَ: أوهَلْ لَهُمْ فِي كَلِمَة فَقَالَ: السَّلَامُ عَلَى مَنِ اللَهُ قَالَ فَوضَعُوا أَصَابِعَهُمْ فِي آذَانِهِمْ وَخَرَجُوا هُرَّابًا وهُمْ يَقُولُونَ هُمَا سَعْعَنَا بَهُ لَهُ أَنْ وَلَكُولَ أَعْرَبُ ويَعْلَلُهُ فَقَالَ تَقُولُونَ الا الله فَوَ فَقَالَ أَنُو حَقَالَ أَبُو جَعُلُ وَمُ مُ يَقُولُونَ هُمَا سَعْعَنَا بَهُ لَكُونَ إِلَي أَوْ الْمَاقَالَ فَقَالَ أَلِهُ إِلَى أَسُولُونَ الْمَابِعَهُمْ

[٨] ثم صرحوا بها تنطوي عليه نفوسهم تجاه الحق، وقالوا لو أنزلت الرسالة علينا لآمنا بها فنحن أولى بالنبوة منه لأن عندنا المال والرجال والوجاهة، ونحن أصلح لقيادة المجتمع منه، وليس من المعقول أن ينزل الذكر على هذا الفقير اليتيم والضعيف، وأن نسلم لقيادته!. وغاب عن أذهانهم أن الصفات المطلوبة في الرسول القائد ليست التي يتصورونها، إنها القيادة لذي العلم والتقوى والأخلاق، ثم إن الله هو الذي يُعيِّن الرسول لا عامة الناس ولا خاصتهم من الملاً ﴿ أَءُنزِلَ عَلَيْهِ ٱلذِّكَرِ مِنْ

الأول: أنهم لم يستفيدوا من ذكر الله، سواء الذي يتجلى في كتابه، أو في تاريخ القرون الماضية، أو على لسان الآخرين. ﴿بَلْ لَهُمْ فِي شَكِّ مِن ذِكَرِيٌّ ﴾ والذي يشك في هيمنة الله تعالى

(١) الكافي: ج٢ ص٦٤٩.

ينعكس شكه على جزئيات الإيهان وكلياته.

الثاني: عدم خوفهم من العذاب، لأنهم لم يتذوقوه، ولم يستفيدوا من تجربة الذين وقعوا فيه قبلهم. ﴿بَلِلَمَّايَذُوقُواْعَذَابِ﴾ ويستفاد من ﴿لَمَّا﴾ أن عذابهم مرتقب.

[٩-١٠-١] الثالث: غرور المال والقوة اللذان أحاطا بهم، فصاروا ينظرون إلى جميع الأمور من خلالهما، فإذا بهم لا يرون حاجة للرسالة في أنفسهم. ويحطم ربنا كبرياءهم هذا عن طريق مقارنة ما بحوزتهم بها عند الله من الملك والقوة. ﴿ أَمْرِعِندَهُمْ خَزَاَيْنُ رَتَّمَةٍ رَيِّكَ أَلْعَزِيزِ أَلُوَهَابِ ﴾ كلا.. ومن خزائن الله الرسالة التي ينزلها على من يشاء من عباده المخلصين. ثم إن الذي عندهم مهدد بأن يسلبه الله بعزته، بل هو هبة من الله لهم وليس ملكا ذاتيا. ثم لندع مقايسة ما يملكه هؤلاء بها عند الله، ولننظر ماذا يملكون من ظاهر الحياة الذي هو جزء ضئيل من ملكه تعالى: ﴿ أَمَرْ لَهُم مُلْكُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُماً ﴾ وربنا يذكر هؤلاء بحقارة ما يمكون وعظمة ما يملكه الله، لأنهم -كما تقدمت الإشارة - يعتمدون على منطق القوة، فأراد من أنه أن يوضح لهم بأنه الغالب في قوة المنطق وفي منطق القوة أيضا.

إن هذا الإنسان الذي يتهالكه الغرور فيتحدى ربَّه أضعف ما يكون عن تحمل أدنى تحد فالسلطان المتكبر يقتله الله بجرثوم تعجز أحدث الأجهزة عن اكتشافه، وقد يسلب منه كل ما يملك بين عشية وضحاها. ومما يذكر في التاريخ أن الناس ثاروا على خليفة من الخلفاء العباسيين ففقؤوا عينه، وجردوه من ملابسه و صادروا كل ما تملكه من أموال المسلمين، حتى وقف يتسول على باب المسجد من الناس.

وربنا من فوق عرشه يتحدى المتكبرين؛ يقول: اجمعوا قواكم المادية والبشرية والعلمية، وابحثوا عن كل سبب من أسباب القدرة، فإن مصيركم لن يكون إلا كمصير الأقوام السابقة، حيث كذبت الرسل و تحدت الحق فدمرها الله. ﴿فَلَيَرَقَقُوا فِي ٱلْأَسْبَكِ ﴿) جُندُ مَا هُنَالِكَ مَهَرُومٌ مِّنَ ٱلأَحْرَابِ ﴾ فمهما اعتمدوا على أسباب القوة (العدد والعدة والخبرة) فإن المؤسسات العسكرية تنهار بفعل الإرادة الإلهية المباشرة أو المتجلية على أيدي المؤمنين. وجند مبتدا، وهما ﴾ أداة للتقليل أراد بها الله تحقير قوتهم، وهنالك إشارة للمكان البعيد الذي قد يستخدم للتحقير أيضا، فيكون المعنى كقولنا أن هنالك جندا ما مهزومون من الأحزاب، وفي الروايات كان المقصود في التأويل من الآية هم المشركون في مكة وقد تحزَّبوا لحرب الإسلام، فبشر الله نبيه بهزيمتهم وغلبته عليهم.

[١٢] ومن أجل أن يستقيم الرسول في طريق الدعوة للحق، ويقاوم تحديات الكافرين،

يُذكَّره بمعاناة الأنبياء مع الأقوام السابقة، وأن هؤلاء سوف يهزمون كما حدث لأولئك. ﴿كَذَبَتَ قَبْلَهُمْ ﴾ فتكذيبهم ليس جديدا، ثم يذكر بمجرد الإشارة، مجموعة من الأقوام: ﴿قَوْمُ نُوحٍ وَعَادُ وَفِرْعَوْنُ ذُواللأولادِ ﴾ و إنها سُمَّي فرعون بذي الأوتاد لأنه كان إذا غضب على أحد وتد رجليه ويديه ورأسه على الأرض أو في خشبتين متقاطعتين على شكل الصليب، أو في جذوع النخل، وقيل أن سبب التسمية كثرة جنوده وجيوشه السائرة فكانوا إذا نصبوا الخيام في معسكراتهم، وأثناء استراحتهم في الطريق صارت كثيرة جدا وهكذا أوتادها.

[١٣] كل تلك الأقوام كذبوا رسلهم، وأيضا: ﴿ وَثَمُودُ وَقَوْمُ لُوطٍ وَأَصْحَبُ لَتَيْكَةً ﴾ وهم قوم شعيب عَلَيْتَلاً. ﴿ أُولَنَبِكَ ٱلْأَحْزَابُ ﴾ فأين ذهب أولئك سوف يذهب هؤلاء أيضا.

[18] فهم أحزاب يختلفون مع بعضهم في طبيعة الحياة، والمكان والقوة والضعف ولكنهم يجمعهم أمران هما: التكذيب بالحق والرسل، والعقاب الإلهي الذي لحق بهم بسببه. ﴿ إِن كُلُّ إِلَا صَحَذَبَ ٱلرُّسُلَفَحَقَّ عِقَابٍ ﴾ وقد تكون هذه الآيات تمثيلاً للحقيقة التي طرحتها الآية (٣) عن هلاك القرون السابقة.

[١٥] والدمار الذي لحق بتلك الأقوام لم يكن أمرا طارئا، إنها ينسجم مع الحق الحاكم في الحياة، والمتمثل في إرادة الله والسنن التي وضعها في الكون. والحق هو الحق، والحياة هي هي بأساسياتها، فلن يشذ عن هذه النتيجة كل من يمشي في ركاب المكذبين وخطهم في أي زمان ومكان. ﴿ وَمَا يَنْظُرُ هَتَوُلاً ﴾ سواء كفار قريش أو سائر طواغيت التاريخ الذين يتحكمون في مصائر الشعوب، ويحاربون الله والإسلام ما ينتظر هؤلاء جميعا؛ ﴿ إِلاَصَيْحَة وَجِدَةً مَا لَهَامِن فَوَاقٍ ﴾ وليس بالضرورة أن تكون الصيحة من جبرائيل أو أحد الملائكة الغلاظ عَشَر ، بل قد تكون الصيحة رصاصة يطلقها المجاهدون على المستكبرين، وقد تكون ثورة شعبية جذرية تأكل الأخضر واليابس من كيانهم. وفواق بمعنى الرجوع، ومنه فواق الناقة إذا رجع لبنها إلى الضرع بين الحلبتين، وإفاقة المريض من المرض إذا رجع إلى صحته، وهؤلاء حينها ينزل جم العذاب لا تقبل رجعتهم للحق. وهذه الكلمة نجد تفسيرها في قوله تعالى في الأية الثالثة في أيكر أنه والا تقبل رجعتهم للحق. وهذه الكلمة نجد تفسيرها في قوله تعالى في الأية الثالثة

إذن فاعتماد الإنسان على قوة المال والجند واعتزازه بهما في مقابل الحق أمر خطير يجرَّه إلى الهلاك، بشذوذه عن الحق في الحياة. يا داود: إنا جعلناك خليفة

﴿ وَقَالُوا رَبَّنَا عَجَلَ لَنَا قِطْنَا قَبْلَ يَوْمِ الْحِسَابِ (\*) اَصْبَرْ عَلَى مَعَهُ يَقُولُونَ وَآذَكُرْ عَبْدُنَا دَاوُدَ ذَا الْأَيْدَ إِنَّهُ أَوَّابُ (\*) إِنَّا سَخَرْنَا أَلِجَبَلَ مَعَهُ بُعُولُونَ وَآذَكُرْ عَبْدُنَا دَاوُدَ ذَا الْأَيْدَ إِنَّهُ أَوَّابُ (\*) وَشَدَدْنَا بُعُبَخْنَ بِالْعَثِيقِ وَالْإِشْرَافِ (\*) وَالطَّيْرَ تَعْشُورُهُ كُلَّ لَهُ أَوَّابُ (\*) وَشَدَدْنَا مُلْكُهُ وَمَاتَبْنَكُ أَلْحَكْمَةَ وَفَصْلَ الْخِطَابِ (\*) وَهَدَدُنَا مَعْهُمُ مَا كُمُ وَمَاتَبْنَكُ أَلْحَمْ وَمَاتَبْنَكُ أَلْحَكْمَةً وَفَصْلَ الْخِطَابِ (\*) فَ وَهَلْ أَمَنْكَ نَبُوًا الْحَصْمِ إِذْ تَشَوَرُوا الْمِحْرَابَ (\*) إِذْ دَخْلُوا عَلَى دَاوُدَ فَفَيْعَ مِنْهُمْ قَالُوا لَا الْحَصْمِ إِذْ تَسَوَرُوا الْمِحْرَابَ (\*) إِذْ دَخْلُوا عَلَى دَاوُدَ فَفَيْعَ مِنْهُمْ قَالُوا لَا الْحَصْمِ إِذْ تَسَوَرُوا الْمِحْرَابَ (\*) إِذْ دَخْلُوا عَلَى دَاوُدَ فَفَيْعَ مِنْهُمْ قَالُوا لَا الْحَصْمِ إِذْ تَسَوَرُوا الْمِحْرَابَ (\*) إِذْ دَخْلُوا عَلَى دَاوُدَ فَفَيْعَ مِنْهُمْ قَالُوا لَا الْحَصْمِ إِذْ تَسَوَرُوا الْمِحْزَبَ (\*) إِذْ دَخْلُوا عَلَى دَاوُدَ فَفَيْعَ وَيَعْهُ أَعْذَا لَكُونُ الْحَقْقُرُوا الْعَجْزَا عَنْ عَنْ مَعْنَى عَضْ فَاحْكُمْ بَيْنَ الْعَنْ عَنْ عَدْهُ لَهُ عَدْتُ حَصْمَانِ بَعْنَ عَنْ عَنْ عَدْمَةُ مَالْهُ الْحَقْقُ وَحْدَةُ وَلَا لَا لَيَعْبَعَتْ وَنَا لَهُ عَنْ عَالَهُ الْنَا عَالَهُ مُوا وَالْ وَالْعَرْ عَنْتُ فَوْ الْعَنْ عَدْ عَلَى الْعَالَ الْذَيْ عَاجِهُ أَوْ وَعَيْنَ وَ الْحَدَى فَا عَصْمُ وَلَيْ عَاجُهُ وَ وَعَدْنَا لَكُولُوا وَعَيْ وَالْعَا عَدْ عَلَى عَنْ عَائَ وَنَا عَنْ عَائَهُ وَ حَدَى الْنَا عَالَ الْنَا عَلَى الْنَا عَنْ عَلَى الْعَنْ الْعَنْ عَوْرُولُ وَعَرْزَا لَكَنَ الْذَخْتَلُوا وَى مَائُونُ وَقَتَ عَرْبُهُمُ عَلَى الْنَا عَنْ عَائُ الْنَا عَنْ وَالْعَالَ عَنْ عَنْ الْنَا مَنْ وَا عَنْ عَنْ عَنْ الْعَالَهُ الْعَالَا عَالَهُ عَنْ وَالْنَا عَنْ وَالْعَا وَا عَنْ عَائَ الْنَا وَالْكَا الْعَالَ عَنْ عَائَهُ وَيَ الْعَالَ الْحَدَى وَعَنْ الْنَا عَنْ الْعَالَ الْحَالَ الْعَالَ عَنْ عَائَ مَنْ الْنَا مَا عَنْ عَائُوا الْعَا الْحَالَ لَكْنَ عَنْ عَالَ الْعَا عَائَ عَنْ الْنَا عَا عَنْ عَائُ

هدى من الآيات:

إن فتنة القوة في الحياة فتنة كبيرة وخطيرة، ومن تخلص من غرورها فإنه يتغلب على سائر الفتن بصورة أسهل، ذلك أن الإنسان يقتحم الصعاب ويركب الأهوال والمخاطر من أجل السلطة، فإذا تنازل عنها أو بلغها ولم يسخِّرها إلا في سبيل الخير، فإنه آنذاك ينتصر على

أهوائه، وعلى الضغوط التي تحيط به.

وفي الوقت الذي حدثتنا هذه السورة عمن صرعتهم هذه الفتنة، فراحوا يعتزون بقوتهم ويتحدون ربهم و يعتزون بآلهتهم التي تمثل رموز سلطتهم، ويخالفون ولاية الله باسمها وهم الملأ من الكفار، يضرب لنا هذا الدرس القرآني مثلا حيا من واقع داود عليمي الذي تجاوز هذه الفتنة. فبالرغم من أنه امتلك القوة الظاهرية في الأرض، كها سخرت له الطيور والجبال والحديد، إلا إنه لم يغتر بقوته بل صار يتقرب إلى الله اللحظة بعد اللحظة من خلال تسبيحه المستمر وآنئذ جعله الله خليفة في الأرض تشريعيا وواقعيا.

ونستوحي من إعطاء الله السلطة وولاية الأمر لنبيه داود عَلِيَّالاً بعد استقامته على الحق، أنه تعالى لا يعطي ولايته إلى كل سلطان، إنها للذين يمتلكون ناصية الملك ولا تمتلكهم.

#### بينات من الآيات:

[17] عادة ما يستعجل الكفار عذاب الله، ويتحدون الأنبياء قائلين: إذا كانت دعوتكم صادقة فاسألوا ربكم أن يصب علينا العذاب. والسياق القرآني في هذه السورة يترك إجابة تحدَّي الكافرين، ويوجهنا إلى دراسة التاريخ، لأنه تعالى أجرى الحياة وفق سنن حددها واختارها بعلمه وحكمته، ولن يغيرَّ الله سننه كلما تحداها الجاهلون فهو يدير شؤون الخليقة حسب الحكمة لا حسب ردود الفعل تعالى ربنا عن ذلك علوا كبيرا، بلى قد يغيرَّ الله سُنَّة ما في ظروف خاصة لأن ربنا لا يعجزه شيء وأمره فوق السنن والقوانين، ولكنه مع ذلك يتصرف بعلم وحكمة. ﴿وَقَالُوا رَبَّنَا عَجَلَ لَنَا قِطْنَا قَبْلَ يَوْمِ الْحِسَابِ ﴾ والقوانين، ولكنه مع ذلك يتصرف الله لا يستجيب هذه الدعوة دائها وذلك لأمور:

الأول: أنه عز وجل رحيم بعباده، فلو قادهم الجهل يوما إلى الكفر والتحدي لا يأخذهم بالعذاب، وذلك أن الإنسان قد يجهل حينا ثم يكتشف خطأه ويعود إلى ربه.

الثاني: لأن ذلك يخالف حكمة الحياة، فالله خلقها للامتحان وذلك يقتضي أن لا يكون العذاب مباشرة بعد الذنب، ولو فعل الله ذلك لما عصاه أحد، ولكن الطاعة التي يريدها الله هي التي تكون بدافع المعرفة به، و الخوف من مستقبل المعصية، والتطلع إلى نتائج الطاعة. يقول تعالى: ﴿وَلَوَ شَاءَ رَبُّكَ لَاَمَنَ مَن فِي ٱلأَرْضِ صَحُلُّهُمْ جَمِيعًا أَفَانَتَ تُكَرِهُ النَّاسَ حَتَّى يَكُونُواً مُؤْمِنِينَ ﴾ [يونس: ٩٩]. مِنْهُدُي الْقُرْآنِ جِ ٨

وقال: ﴿ وَلَوْ يُوَاحِدُ ٱللَّهُ ٱلنَّاسَ بِظُلْمِهِمِ مَاتَرَكَ عَلَيْهَا مِن دَآبَةٍ وَلَئِكِن يُوَجِّرُهُمْ إِلَى أَجَلِ تُسَمَّى فَإِذَا جَآءَ أَجَلُهُمْ لَا يَسْتَعْخِرُونَ سَاعَةٌ وَلَا يَسْتَقْدِمُونَ ﴾ [النحل: ٦١].

وقال الإمام الصادق عَلَيْهِ فَهَاتَ نُمَّ رَأَى إِبْرَاهِيمُ عَلَيْهِ فَهَاتَ السَّهَاوَاتِ وِالأَرْضِ التَفَتَ فَرَأَى رَجُلًا يَزْنِي فَدَعَا عَلَيْهِ فَهَاتَ نُمَّ رَأَى آخَرَ فَدَعَا عَلَيْهِ فَهَاتَ حَتَّى رَأَى ثَلائَةً فَدَعَا عَلَيْهِمْ فَهَاتُوا فَأَوْحَى اللهُ عَزَّ ذِكْرُهُ إِلَيْهِ يَا إِبْرَاهِيمُ إِنَّ دَعْوَتَكَ مُجَابَةٌ فَلَا تَدْعُ عَلَى عِبَادِي فَإِنِّي لَوْ شِنْتُ لَمَ أَخْلُقُهُمْ إِنِّي خَلَقْتُ خَلْقِي عَلَى ثَلَائَةٍ أَصْنَافٍ عَبْداً يَعْبُدُنِي لَا يُشْرِكُ عِ يَعْبُدُ غَيْرِي فَلَنْ يَفُوتَنِي وعَبْداً عَبَدَ غَيْرِي فَأَخْرِجُ مِنْ صُلْبِهِ مَنْ يَعْبُدُنِي لَا يُشْرِكُ بِي شَيْئاً فَأَثِيبُهُ وَعَبْداً

الثالث: لكي تتم الحجة على الناس، فهم مع الفرصة التي يمنحها الرَّب لهم في الدنيا يسألونه الرجعة بعد الموت ليستأنفوا العمل قال الله تعالى: ﴿ حَقَّى إِذَاجَاءَ أَحَدُهُمُ ٱلْمَوْتُ قَالَ رَبِّ ٱرْجِعُونِ (أَنَّ لَعَلِيَ أَعْمَلُ صَلِحًا فِيمَا تَرَكَتُ ﴾ [المؤمنون: ٩٩ -١٠٠].

وقال بعض المفسرين: إن معنى قِط النصيب وإنهم أرادوا نصيبهم من الجنة (لا من العذاب) استهزاء وسخرية وإنهم كذبوا بذلك بثالث الأصول الدينية (المعاد) بعد أن كذبوا بأولها (التوحيد) عندما قالوا: ﴿ أَجَعَلَ لَأَلِمَةَ إِلَىهَاوَحِدًا ﴾ [ص: ٥]. وكذبوا بالثاني (النبوة) عندما قالوا: ﴿ أَمُنزِلَ عَلَيْهِ الذِكْرُ مِنْ بَيْنِنَاً ﴾ [ص: ٨].

وسواء هذا أو ذاك، فإن الله لم يستجب لأهوائهم، بل ضرب مثلا من واقع داود عَلَيَتَكَلَّ الذي عجل الله له جزاءه في الدنيا (وقطه) دون أن ينقص من أجره في الآخرة شيء.

[17] وهكذا ينبغي للرساليين أن لا يهتموا بكلام من هذا النوع، وإن كان ذلك صعبا بالذات إذا كان يمس بمقدساتهم، لهذا يوصي الله نبيه بالصبر . (أصبر على مايَقُولُونَ ) ثم يوجهنا السياق إلى مَثَل من التاريخ، وبالتحديد من حياة داود عَلِيَكَلاَ يناقض غرور هؤلاء الكافرين بالسلطة والذي جرَّهم لتحدي الله عرَّ وجلَّ . ﴿وَأَذَكُرُ عَبْدَنَا دَاوُدَ ذَا آلَآيَدَ إِنَّهُ أَوَّابُ ﴾ وحين يذكر النبي إخوته السابقين من الأنبياء، يستأنس بهم وبصبرهم في الضراء والسراء، و بتعاليهم على مؤثرات الحياة الدنيا وحين يذكر النبي لنا صبر الأنبياء وذكرهم وأنهم الأوابون إلى الله في كل حال حتى عندما تزدحم على أبوابهم زخارف الدنيا، فإنه يَشُنُّ أمامنا سُنَّة سالكة، وطريقا معبدا علينا الاستقامة عليه، والصبر على كل أذى فيه. دعنا إذا نذكر داود، فهو القوي ذو الأيدي، واليدي ، والدي القوة، وداود يمان القوة وعواملها فهو قوي من جهة فعبر عنه القرآن بذي الأيدي، واليد القوة، وداود يمان القوة والقدرة، وهو من جهة أخرى مؤمن وعلامة إيها التوبة ومن الصعب على البشر أن يجمع بين هاتين الصفتين، لأن صاحب القوة عادة ما تستهويه زخارف الحياة ويركض وراءها، حتى ولو خالفت الحق. وكما يحتاج المؤمن للقوة حتى ينفذ خططه في الحياة ويبلغ أهدافه وتطلعاته، فإنه يحتاج إلى الإيهان، وذلك لكي يعود تائبا إلى ربه بدافع الإيهان كلما جرَّته القوة إلى ساحل الغرور والمعصية.

[٠٢] وبالإضافة إلى هذه القوى المادية والإمكانات التي تدخل كعنصر فعال في سيطرة داود وسلطانه، كان الله يزيده قوة وتمكنا يوما بعد يوم، ولو كان ظالما لما زاده مرور الأيام إلا ضعفا وَوَهنا. ﴿ وَشَدَدْنَا مُلْكَمُ ﴾ بمختلف أسباب القوة هذا من الناحية المادية. أما من الناحية ضعفا وَوَهنا. ﴿ وَشَدَدْنَا مُلْكَمُ ﴾ بمختلف أسباب القوة هذا من الناحية المادية. أما من الناحية وفعقد أعطي ما يقوي حكمه وسلطانه أيضا. قال تعالى: ﴿ وَمَايَنْتُهُ ٱلْحِكْمَةُ فَ مَعْنَا فَ إسباب القوة هذا من الناحية المادية. أما من الناحية وفعقد أيضًا من الناحية وفعقد أعطي ما يقوي حكمه وسلطانه أيضا. قال تعالى: ﴿ وَمَايَنْتُهُ ٱلْحِكْمَةُ وَفَصَلَ لَلْخِطْعَابِ ﴾ والحكمة تعني أن يحيط الإنسان علما بالخليقة وبنفسه ويعرف: كيف يتصرف فيها تصرفا سليما. أما فصل الخطاب فهو الكلام الذي يفهم الطرف الآخر الحقيقة بما يقطع فيها تصرفا سليما. أما فصل الخطاب فهو الكلام الذي يفهم الطرف الآخر الحقيقة بما يقطع دابر الشك، ويزيل حجاب الجهل فداود خلائيًة إذا يصيب الحق بحكمه ويبنه أفضل البيان منها الشك، ويذيل حجاب الجهل فداود خلائيًة إذا يصيب الحق بحكمه ويبنه أفضل البيان منها المان الذي يفهم الطرف الآخر الحقيقة بما يقطع منها تصرفا سليما. أما فصل الخطاب فهو الكلام الذي يفهم الطرف الآخر الحقيقة بما يقطع دابر الشك، ويزيل حجاب الجهل فداود خلائيًة إذا يصيب الحق بحكمه ويبينه أفضل البيان منهم ما يلزم المدير المسؤول سواء في موقع خطير كالولاية، أو أقل من ذلك كالأسرة والموان من أهم ما يلزم المدير المسؤول سواء في موقع خطير كالولاية، أو أقل من ذلك كالأسرة والموان من أهم ما يلزم المدير الماؤول سواء في موقع خطير كالولاية، أو أقل من ذلك كالأسرة والموان من أهم ما يلزم المدير السؤول سواء في موقع خطير كالولاية، أو أقل من ذلك كالأسرة والموان من أهم ما يلزم المدير الماؤول سواء في موقع خطير كالولاية، أو أقل من ذلك كالأسرة والموسة الاجتماعية أو غيرها. والنصوص الإسلامية تؤكم يأ أو كمايم ورة ألمور ألموا ألمواب الأسب كماؤول يواي في أو مرادي ألمورا ألمواب كالمور ألموال إلمواب كالمورة المرورة المورول مواء ألمولي أو ألمولي أو ألمولي أو أو ألمولي ألمولي ألمولي أو ألمولي ألمولي ألمولي ألمولي ألمولي ألمولي ألمولي ألمولي ألمولي ألموليكم أو ألمولي ألمولي ألموليهولي ألمولي ألمولي ألمولي أو ألمولي ألمول

### قصة الخصمين مع داود غَلَيْتَلَازَ

[٢١] ويعود بنا السياق ليضرب لنا مثلا من حياة داود عَلَيْتَلا تتجسد فيه أوبته إلى الله عز وجل، وذلك في قصة حدثت له. فبينها كان قائها يصلي في محرابه إذ اقتحم الجدار عليه شخصان، ولم يأتياه من الطريق الطبيعي وهو الباب. ﴿ وَهَلَ أَتَنْكَ نَبَوُ أَ الْخَصِّمِ إِذْ تَسَوَّرُوا ٱلْمِحَرَابَ ﴾ ولم يأتياه من الطريق الطبيعي وهو الباب. ﴿ وَهَلَ أَتَنْكَ نَبَوُ أَ الْخَصَمِ إِذْ تَسَوَّرُوا ٱلْمِحَرَابَ ﴾ وصيغة السؤال هذا تستثير في الباب. ﴿ وَهَلَ أَتَنْكَ نَبَوُ أَ الْخَصَمِ إِذ تَسَوَّرُوا ٱلْمِحَرَابَ ﴾ وحينه الله عن الطريق الطبيعي وهو الباب. ﴿ وَهَلَ أَتَنْكَ نَبَوُ أَ الْخَصَمِ إِذ تَسَوَّرُوا ٱلْمِحَرَابَ ﴾ وصيغة السؤال هنا تستثير في الإنسان حب الاطلاع وتشد مسامعه للسائل حيث يستفهمه عن شيء لا يعرفه، لا سيها والمسؤول عنها قصة طريفة هي التسلق على سور المحراب، بهدف التقاضي عند صاحبه فهل سمعت أعجب نبأ منها؟

[٢٢] وتتصل فصول القصة ببعضها في أسلوب معجز من التعبير والعرض، وتسلط الآيات الضوء على النقاط والمواقف المهمة منها، والتي تنسجم مع أهداف وقوعها في هذا السياق القرآني، حيث الحديث عن السلطة وعن الملك الأواب. بالطبع لما دخل هذان الخصمان على داود، وبهذه الطريقة أخذته الخشية. ﴿ إِذْ دَخَلُواْ عَلَىٰ دَاوُرُدَ فَفَزِعَ مِنْهُمٌ ﴾، لماذا فزع داود مع أن الخوف من الناس ليس مناسبا للأنبياء؟

ربما أراد ربنا أن يذكر هذه النقطة في مقابل بيانه لسعة ملك داود ليقول للبشر مهما بلغتم من القدرة فأنتم بالتالي بشر ولن تصبحوا آلهة والبشر بطبيعته يخاف، ويجهل و.. و.. فلماذا يغتر الإنسان إذن، ويعتز بها يملك؟ فهذا داود الملك المسخر له الطيور والجبال، والنبي الكريم عند ربه يفزع حين يتسور عليه المحراب رجلان.

إن داود غليمًا أوجس خيفة في نفسه ولعله ظهرت على ملامحه علائم الخوف والوجل. ﴿قَالُوا لَاتَخَفَّ ﴾ وعرضوا عليه أمرهم قالوا: ﴿خَصَّمَانِ بَغَىٰ بَعْضُنَا عَلَى بَعْضِ ﴾ أي جارَ واعتدى. ﴿فَاحْكُمْ بَيْنَنَا ﴾ أرادا منه أن يقضي بينهما، ولكنهما اشترطا أن يكون حكمه: ﴿يَالَحَقَ ﴾ وأضافوا شرطا آخر فقالوا: ﴿وَلَا تُشْطِطُ وَاهْدِنَآ إِلَى سَوَآءِ ٱلصِّرَطِ ﴾ فليس المهم أن يقضي الحاكم بالحق وحسب، إنها لا بد أن يكون وصوله إلى الحق بطريق سليم، كأن يعتمد على الأصول الشرعية لاستنتاج الحكم، حتى يهدي المتخاصمين للحق أولا، وليخو من عنده

[٢٣] وبعد أن أكملوا عرض جملة شروطهم، بدأ صاحب النعجة الواحدة يعرض الموضوع على داود عَلَيْتَلا انتظارا للحكم وفقها. قال: ﴿إِنَّ هَٰذَآ أَخِي لَهُ, تِسْعُ وَيَسْعُونَ نَعْجَهُ وَلِيَ نَعْجَةٌ وَكَحِدَةٌ ﴾<sup>(1)</sup>

(١) والنعجة هي أنثى الضأن والنواعج من النساء البيضاوات، وقد أوردنا الشطر الثاني من التعريف لاتصاله بتفسير لهذه الآية يتبناه البعض من المفسرين. وربها كان يطمع أن يتمها مئة، أو لأنها أنثى فأراد أن تلد له. ﴿فَقَالَ أَكْفِلْنِيهَا﴾ أضمها إلى نعاجي وأتحمل مسؤوليتها، واستهال قلبي بحديثه الذي اشتمل على المدح والإطراء. ﴿وَعَزَّنِي فِي ٱلْجِطَابِ ﴾ أي غلبني بحججه وحيله فقبلت ذلك.

[37] وبعد أن أنهى المدعي كلامه بادر داود عَلَيْتَكَرَّ وأصدر الحكم ضد الطرف الثاني، من دون الاستماع إلى دفاعه ودون أن يطالب بالبينة. ﴿ قَالَلْقَدَّ ظَلَمَكَ بِسُوَّالِ نَعْمَنِكَ إِلَى نِعَاجِهِ مَ ومضى السياق يستوحي عبرة جانبية للقصة متمثلة في خطر الشراكة بين الأطراف، وأن الضهان الوحيد لتجنب هذا الخطر هو الإيهان. ﴿وَإِنَّكَثِيرًا مِنَ ٱلْخُلُطَاءِ لَبَغِي بَعْضُهُمْ عَلَى بَعْضٍ ﴾ ويُستثنى من قاعدة الظلم والاعتداء التي هي ديدن أكثرية الشركاء المؤمنون الصالحون: ﴿إِلَا ٱلَذِينَ ءَامَنُوا وَعَمِلُوا ٱلصَلِلحَدِ وَقَلِلُ مَاهُمٌ ﴾ والذي يدفع أولئك للاعتداء هي أهواؤهم وشهواتهم، المتمثلة في مجموعة من الصفات السلبية، كالحسد والطمع، وحب الدنيا. و.. و.. أما المؤمنون فإنهم يتغلبون على كل ذلك بالإيهان الذي يحصنهم، وبالعمل الصالح الذي يثبت الإيهان ويعودهم على فعل الخير. ولكن القليل هم المؤمنون الذين يصرعون شهواتهم.

#### معنى الفتنة

وبهذا الاستطراد أنهى داود غليتًا القضية لصالح صاحب النعجة الواحدة، أما بقية الآية فهو إضافة من عند الله عز وجل تتضمن نقدا لتصرفه غليتًا وبيانا بدر منه وأخيرا موقفه من موعظة الله له. ﴿وَظَنَّ دَاوُردُ أَنَّمَا فَنَنَّهُ ﴾ ماذا كانت فتنة الله لداود غليتًا التي انتبه إليها وتصورها فورا، إذ إنها جاءت في صورة نزاع بين اثنين كانا في الواقع ملكين أراد الله أن يعلم من خلال قضيتها طريقة القضاء لداود؟

## في هذه الآية قولان:

الأول: وهو يتناسب مع موقف اليهود والتوراة المحرف من الأنبياء عَيْضَا وخلاصته: أن الذين تسوروا هم الملائكة وكان الهدف امتحان داود عَلَيْتَمَا فهو لم يعرف بأنهم ملائكة، ثم إنهم لم يريدوا من طرحهم للنزاع أن يحكم لهم داود في النعاج بالمعنى الظاهر والمتعارف لأنهم أساسا لا يملكون نعاجا، ولم تحدث لهم قضية من هذا النوع، إنها أرادوا صرفه إلى قضية اجتماعية ولكنه لم يتوجه إلى مقصدهم في البداية، ثم أدرك ذلك فتاب إلى ربه توبة نصوحا.

والقضية الاجتماعية هي أنه كانت لديه (٩٩) امرأة بين حرة وأمة، فعشق زوجة جميلة لرجل من بني إسرائيل يقال له (أوريا) فأراد أن يتزوجها لتتم له مئة زوجة، فقدمه في إحدى الحروب ليقتل ويتم له الأمر فقتل، وتزوجها داود غَلِيَظَلاَ. فأرادت الملائكة أن تبين له خطأه هذا.وهذا التفسير يجبذه المنحرفون والملوك الذين يفتشون عند أدعياء الدين ما يبرر لهم انحرافهم، وما يبرؤوا به أنفسهم من الظلامات التي يرتكبونها.

وقد نقل الفخر الرازي في تفسيره الكبير أنه حضر في بعض المجالس، وحضر فيه بعض أكابر الملوك، وكان يريد أن يتعصب لتقرير ذلك القول الفاسد والقصة الخبيثة لسبب اقتضى ذلك، ويمضي الفخر الرازي في بيان فساد هذا الرأي وإسكات ذلك الملك.

وهذا القول مردود عليه في أكثر الروايات نظرا لما فيه من المس بكرامة الأنبياء وتقواهم فعن الشيخ الصدوق رحمه الله، بإسناده إلى أبي عبد الله عَلِيَّلاً، أنه قال لعلقمة: «يَا عَلْقَمَةُ إِنَّ رِضَا النَّاسِ لَا يُمْلَكُ وَأَلْسِنَتَهُمْ لَا تُصْبَطُ وَكَبْفَ تَسْلَمُونَ مِمَّا لَمَ يَسْلَمُ مِنْهُ أَنبِيَاءُ اللهِ وَرُسُلُهُ وَحُجَجُ الله عَلَيَهِ أَلَمْ يَسْلَبُوا يُوسُفَ عَلِيَّلاً إِلَى أَنَهُ هَمَّ بِالزَّنَا!. أَلَمَ يَسْلَمُوا أُيوبَ عَلِيَّكَ إِلَى أَنَهُ ابْتُلِيَ بِذُنُوبِهِ!. أَلَمْ يَسْلَبُوا يُوسُفَ عَلِيَّكُ إِلَى أَنَهُ هَمَّ بِالزَّنَا!. أَلَمَ يَسْلَبُوا أَيُوبَ عَلَيَكُ إِلَى أَنَهُ وَحُجَجُعُ اللهُ عَلَيْهِ أَلَمْ يَسْلَبُوا يُوسُفَ عَلِيَّكُمْ إِلَى أَنَهُ هَمَّ بِالزَّنَا!. أَلَمْ يَسْلَبُوا أَيُوبَ عَلَيَكُ إِلَى أَنَهُ البَّلِيَ بِذُنُوبِهِ!. أَلَمْ يَسْلُبُوا دَاوُدَ عَلِيَكُ إِلَى أَنَهُ مَعَمَّ بِالزَّنَا!. أَلَمَ يَسْلُبُوا أَيُوبَ عَلَيْكُ إِلَى أَنَهُ وَحُجَجُعُ اللهُ عَلَيْهُ إِلَى أَنَهُ اللهُ عَلَيْ أَنَهُ مَعَ عَلَيْنُهُ إِلَى أَنَهُ هُمَ الزَّنَا!. أَلَمُ يَ

وقال الإمام أمير المؤمنين عَلِيَّلاً: • لاَ أُوتِيَ بِرَجُلٍ بَزْعُمُ أَنَّ دَاوُدَ نَزَوَّجَ بِامْرَأَةِ أُورِيَا إلا جَلَدْتُهُ حَدَّنِي حَدًا لِلنَّبُوَّةِ وَحَدًا لِلْإِسْلَامِ.<sup>(1)</sup>.

ونجد هذا الرأي مكتوبا في التوراة الموجودة في أيدي اليهود، وهذا دليل على أنها محرفة، وإلا كيف تنسب إلى نبي من أنبياء الله هذه التهمة الرخيصة، وهو يؤتمن على رسالة الله وعباده؟

والأكثر اشكالية في الأمر أن هذا الرأي تسرب إلى كثير من التفاسير، وحينها يقتبس البعض أفكاره في تفسير القرآن من التوراة المحرفة، وينسب للأنبياء هذا الظلم والانحراف، بل هذا الشذوذ –عندها لا يرى ضيرا إذا حكم الأمة رجل كالمتوكل العباسي، أو يزيد بن معاوية بن أبي سفيان– لأنه إذا كانت ثقافتنا مشوبة بهذه الأفكار الباطلة، فإنها سوف تدعونا لاتباع السلاطين والملوك الظلمة على أنهم خلفاء لله وأمناء على الرسالة.

الثاني: في تفسير الآية فهو: أن الفتنة التي تعرض لها داود عَلَيْظَلَمْ، هو مبادرته لإصدار الحكم من دون سؤال صاحب النعجة الواحدة عن البينة، ولا الاستهاع إلى رأي المدعي عليه، إذ لا يجوز للقاضي ~من الناحية الشرعية والمنطقية- أن يصدر حكما في قضية ما قبل التحقيق

- (١) بحار الأنوار: ج٢٧، ص٢.
- (٢) متشابه القرآن: ج١، ص٢٤٩.

فيها، والنظر في سائر الحيثيات التي تتصل بها.

يقول الإمام الرضا عليمًا ( المقد المقرر المعاد على جبهته من هول الفرية على نبي الله داود عليمًا ( - : " إِنَّا لللهَ وَ إِنَّا إِلَيْهِ رَاجِعُونَ، لَقَدْ نَسَبْنُمْ نَبِيّاً مِنْ أَنْبِيَاءِ اللهِ إِلَى التَّهَاوُنِ بِصَلَابِهِ حَتَّى خَرَجَ فِي أَثَرِ الطَّرِ ثُمَّ بِالفَاحِشَةِ ثُمَّ بِالقَتْلِ. فَقَالَ يَا ابْنَ رَسُولِ اللهِ فَمَا كَانَتْ خَطِيتَتُهُ فَقَالَ عَلَيَّة وَيْحَكَ إِنَّ دَاوُدَ إِنَّا ظَنَّ أَنْ مَا خَلَقَ اللهُ عَزَّ وَجَلَّ خَلْقا هُوَ أَعْلَمُ مِنْهُ فَبَعَتَ اللهُ عَزَ وَجَلَّ المَدَيْنِ وَيْحَكَ إِنَّ دَاوُدَ إِنَّا ظَنَّ أَنْ مَا خَلَقَ اللهُ عَزَ وَجَلَّ خَلْقا هُوَ أَعْلَمُ مِنْهُ فَبَعَتَ اللهُ عَزَ وَجَلَّ المَكَيْنِ وَيْحَكَ إِنَّ دَاوُدَ إِنَّا ظَنَّ أَنْ مَا خَلَقَ اللهُ عَزَ وَجَلَّ خَلْقا هُوَ أَعْلَمُ مِنْهُ فَبَعَتَ اللهُ عَزَ وَجَلَّ المَكَيْنِ وَيْحَكَ إِنَّ دَاوُدَ إِنَّا ظَنَّ أَنْ مَا خَلَقَ اللهُ عَزَ وَجَلَّ عَلْمَ عَلْهُ هَوَ أَعْلَمُ مِنْهُ فَبَعَتَ اللهُ عَزَ وَجَلَّ المَكَيْنِ وَيْحَكَ إِنَّ الطَّرِ لِنَ مَاذَا فَقَالًا : ﴿ خَصْمَانِ بَعَى بَعَضْنَا عَلَى بَعْضِ فَاحَكُمُ بَيْنَا إِلَى مَوَاءَ الصِرَطِ إِنَّ هَذَا إِنَى الْمَعْرَابِ فَقَالًا : مَوَاءَ الصِرَطِ إِنَّ مَلَا الْحَقَلَ هُ فَلَكَمْ مِنْهُ فَعَتَى الللهُ عَلَى المَعْتَقَالَ اللهُ عَنَ وَعَتَى الْبَعْقَالَ الْمَنْ الْعَنْ مَعْ يَعْلَى فَقَالَ عَلَى الْعَنْ عَ مَوَاءَ الصَرَحَ اللهُ عَنَا إِلَى الْعَنْ عَلَيْهُ فَعَجَّلَ ذَافِهُ عَنَى الْمَنْ عَلَى اللهُ عَلَى المُنَ عَلَى عَلَيْ عَلَيْهُ فَقَالَ فَقَ عَقُقًا لَ عَلَيْهُ مَعْ يَسْأَلِي ا مَا لَنَوْ عَمَالَ اللَّعْنَى عَالَى عَلَى الْحَاقِ عَى الْمَاعَى عَلَى الْعَلَى عَلَيْهُ عَلَى الْحَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَنَا اللهُ عَلَى عَامِهِ اللهُ عَنَا عَمْ عَنْ عَنْ عَنْ عَنْ عَلَيْ الْعَاقِي فَقَالَ عَامَ عَلَى اللهُ عَلَى الْحَنْ عَامَ مَنْ عَلَى الْمَا اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى عَامِهِ اللَهُ عَلَى اللَهُ عَلَى اللَهُ عَلَى اللَيْ عَامَ عَاعَهُ مَا اللَهُ عَلَى الْعَامِ اللهُ عَلَى الْعَلَى اللهُ عَلَى عَلَيْ عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى الْعَلَى اللَهُ عَلَى عَامِهُ عَلَى مَا عَلَ عَلَى عَعْمَ عَلَى عَلْ عَلَى عَامَ عَنَ عَا عَا عَائ

فَقُلْتُ يَا ابْنَ رَسُولِ اللهِ فَمَا قِصَّتُهُ مَعَ أُورِيَا فَقَالَ الرَّضَا عَلِيَتَلاً: إِنَّ المَرْأَةَ فِي أَيَّام دَاوُدَ عَلِيَّلا كَانَتْ إذَا مَاتَ بَعْلُهَا أَوْ قُتِلَ لَا تَتَزَوَّجُ بَعْدَهُ أَبَداً وَ أَوَّلُ مَنْ أَبَاحَ اللهُ عِلْمَا أَةٍ قُتِلَ بَعْلُهَا دَاوُدُ عَلِيَّلا فَتَزَوَّجَ بِامْرَأَةِ أُورِيَا كَمَا قُتِلَ وَانْقَضَتْ عِدَّهُمَا مِنْهُ فَذَلِكَ الَّذِي شُقً عَلَى النَّاسِ مِنْ قِبَلِ أُورِيَا..ه<sup>(1)</sup>.

أَنَّاسَتَغْفَرُرَبَّهُ وَخُرَراكِعاً وَأَنَابَ؟ إنه لم يترك فرصة لوساوس الشيطان وتسويفاته، إنها بادر مباشرة، إلى الاستغفار والتوبة، وأي باب للتوبة أوسع من الصلاة والدعاء. ألم يقل الله تبارك وتعالى: ﴿ قُلْ مَايَعْبَةُوا بِكُرْ رَقِ لَوْلَا دُعَآؤُكُمْ ﴾[الفرقان: ٧٧]. و قال في الصلاة: ﴿وَاسْتَعِينُوا بِالصَّبْرِ وَالصَلَوْةِ وَإِنَهَا لَكَبِيرَةُ إِلَا عَلَى الْخَشِعِينَ ﴾[البقرة: ٤٥].

[٢٥] وحينها وفر عَلَيْتَلا شروط التوبة في نفسه، من صدق الندم، وإصلاح ما فسد، والضراعة إلى الرَّب بقلب منكسر، استجاب الله له. ﴿فَغَفَرْنَا لَهُ,ذَلِكَ ﴾ التوبة تزيل خطأ الإنسان، وتمحو آثاره السلبية، سواء على مستوى الفرد أو المجتمع، بل وتقدمه خطوات إلى التوبة تزيد الإنسان حصانة، وتقيه خطر الهلاك بالذنوب والأخطاء. وليس أضر على الإنسان من ذنب يعتز به، وخطأ يصر عليه مستكبرا.

وأهم معطيات التوبة أنها ترفع الإنسان درجات عند ربه، وتورثه المنازل الرفيعة في الجنة. ﴿وَإِنَّ لَهُ عِندَنَا لَزُلِّفَى وَحُسْنَ مَتَابٍ﴾ وهذا خلاف لتصورات الإنسان السلبية من أن

(١) بحار الأنوار : ج١١، ص٧٢.

التوبة تسبب له الذلة، وأن العزة بالإثم هي الأفضل، لأنها في نظره السبيل للرفعة.

والقرآن إنها يضرب لنا مثال الاعتراف بالخطأ والتوبة منه، من واقع النبي داود العالم الذي بلغ وولده سليهان ذروة السلطة، لأن التوبة تصعب على الإنسان حينها يكون في موقع متقدم من المجتمع، كما لو كان والدا بالنسبة لأسرته أو كان عالما أمام تابعيه، وتصل الصعوبة ذروتها إذا كان حاكما وعالما في مستوى داود عَلَيَّلاً. ولعل هذا من حكم تعرض الأنبياء للفتنة، وأن الله يِكِلَهُم إلى أنفسهم فيرتكبون الهفوات، ثم يتوبون إلى الله ليكونوا قدوات صالحة للبشرية في حقل التوبة -وهو أعظم حقل- كما هم قدوات في سائر الحقول.ولا بد لنا ونحن نخوض الصراع أن نتذكر هؤلاء العظماء كما أمرنا الله حتى لا يتكبر أحدنا على النقد والاستماع إلى آراء الناس في تصرفاته وبالتالي لكي لا يتعالى أحدنا على المجتمع باسم أنه يمثل طليعته المتقدمة.

[77] أهم شروط الحاكم الذي يتصرف في دماء الناس وأموالهم، تمحوره حول الحق، ولكن كيف يعرف صدق الحاكم الذي يدَّعي أنه يحكم بالحق؟ إنها عندما يخالف هواءه ويتراجع عن قرار اتخذه إذا عرف أنه كان مخاطئاً، ويعترف أمام الناس بذلك ويتوب إلى الله، ويصلح منهجه. من هنا نجد السياق القرآني يذكرنا بأن الرب استخلف عبده داود عَلَيْتَلَا في الأرض بعد أن ابتلاه وعرف أنه يخالف هواه ويتراجع عن الخطأ إذا عرفه. ﴿ يَنَدَاوُدُ إِنَّا جَعَلْنَكَ خَلِيفَةَ في الأَرْضِ ﴾ إن الأرض وما فيها من بشر وإحياء وتراب أمانة الله في عنقك، وعنق كل حاكم ولا تصان هذه الأمانة إلا بتحكيم الحق، أما لو تحكم الباطل فسوف تفسد الأرض ومن الأَرْضِ لِيُفْسِدَ فِيهَا وَلُهْ لِكَانَ العالى يصف الذي يتبع الباطل في حكمه: ﴿ وَإِذَا تَوَلَّى سَحَىٰ فِي الأَرْضِ لِيُفْسِدَ فِيهَا وَلُهْ لِكَانَ عَالَ يَعْلَى الذي يتبع الباطل في حكمه: إذ المرض ومن

ولهذا عقب القرآن مبينا أهم وظائف الحاكم وما يتصل به من مؤسسات تشريعية وقضائية وتنفيذية قائلا: ﴿فَأَحَكُمْ بَيْنَالنَّاسِ بِلَغْنَقَ ﴾ ولكي يلتزم الحاكم بالحق يجب أن يتجاوز أهواءه وشهواته، حتى لا تنعكس علاقاته الاجتماعية، ولا ضغوط الناس وإغراءاتهم على آرائه في الحكم. ﴿وَلَا تَنَبِعِ ٱلْهَوَى فَيُضِلَكَ عَن سَبِيلِ ٱللَّهِ ﴾ ومن أجل أن نعرف معنى من معاني هذه الآية الكريمة تكفينا نظرة واحدة لواقع المسلمين، الذين صاروا ضحية لأهواء الحاكمين في الأمة، أوليس أبعدوا الإسلام عن الحكم لأنه يتناقض مع أهوائهم، ولأنهم لا يجدون فيه مبرِّرا لنزواتهم وتصرفاتهم المنحرفة؟؟ وهذا هو الضلال.

ومن هذه الآية الكريمة استوحى الحديث الشريف (ولاية الفقيه) قال الإمام الصادق المُسَمَّلِيَّ حسب رواية الإمام العسكري عَلِيَتَلاَ: "فَأَمَّا مَنْ كَانَ مِنَ الفُقَهَاءِ صَائِناً لِنَفْسِهِ حَافِظاً لِلِدِينِهِ مُحَالِفاً عَلَى هَوَاهُ مُطِيعاً لِأَمْرِ مَوْلَاهُ فَلِلْعَوَامَّ أَنْ يُقَلِّدُوهُ»<sup>(()</sup>. ثم يهدد ربنا أولئك الذين يبتعدون عن الحق والسبيل المستقيم بسبب أهوائهم فيقول: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ يَضِلُونَ عَن سَكِيلِ ٱللَّهِ لَهُمْ عَذَابٌ شَدِيدُ بِمَا نَسُواْ يَوْمَ ٱلْحِسَابِ ﴾ وقال يوم الحساب ولم يقل القيامة، لأن الذي ينسى أنه محاسب أمام الله على كل حركاته وسكناته، و على أهوائه بالخصوص، يفقد اتزانه وضوابطه في الحياة فيخالف الحق ويتبع الهوى من دون حساب.

أخطاء الأنبياء غليت للز

وكلمة أخيرة: لماذا نجد في القرآن تشهيرا بالأنبياء وأخطائهم كقوله تعالى عن آدم عَلِيَّلاً: (وَعَصَى اَدَمُ رَبَّهُ, فَغُوَى ﴾ [طه: ١٢١]. أو عن النبي يونس عَلِيَتَلاً : ﴿ سُبِحَنِكَ إِنِّ كُنتُ مِنَ ٱلظَّلِلِمِينَ ﴾ [الأنبياء: ٨٧]. وعن داود: ﴿فَاسْتَغْفَرَرَبَّهُ وَخَرَّ رَاكِعاً وَأَنَابَ ﴾ [ص: ٢٤]. وعن النبي الأكرم شَنْتَهُ: ﴿ لِيَغْفِرَلَكَ أَلَهُ مَاتَقَدَمَ مِن ذَنْبِكَ وَمَاتَأَخَرَ ﴾ [الفتح: ٢].

الجواب: هناك حكم كثيرة، من أبرزها معرفة الناس أن الأنبياء ليسوا بآلفة فلا يرفعونهم إلى مقام الرَّب. هكذا جاء في كتاب الاحتجاج للطبرسي تتَلَفة في حديث طويل عن أمير المؤمنين عَلِيَنَكَرُ يقول فيه: "وَأَمَّا هَفَوَاتُ الأَنبِيَاءِ وَمَا بَيَّنَهُ اللهُ في كِتَابِهِ وَوُقُوعُ الكِنَايَةِ عَنْ أَسْمَاء مَنِ اجْتَرَمَ أَعْظَمَ مِمَّا اجْتَرَمَنْهُ الأَنبِيَاءُ مِتَّن شَهِدَ الكَتَابُ بِظُلْمِهِمْ فَإِنَّ ذَلِكَ مِنْ أَدَلُ الدَّلاِئِي عَلَى حِكْمَةِ اللهُ في وَجَلَّ البَاهِرَةِ وَقُدْرَتِهِ القَاهِرَةِ وَعِزَّتِهِ الظَّاهِرَةِ لِأَنَّهُ عَلَمُ أَنَّ بَرَاهِينَ الأَنبِيَاءِ عَنْ أَسْمَاء مَن اجْتَرَمَ وَجَلَّ البَاهِرَةِ وَقُدْرَتِهِ القَاهِرَةِ وَعِزَّتِهِ الظَّاهِرَةِ لِأَنَّهُ عَلَمُ أَنَّ بَرَاهِينَ الأَنبِيَاء عَلَى عَنْ أَمَن النَّبِياء عَنْ المَعْذِي فَعُواتُ الأَنبِيعَة عَلَمَ أَنَّ بَرَاهِينَ الأَنبِيَاء وَجَلَّ البَاهِرَةِ وَقُدْرَتِهِ القَاهِرَةِ وَعَزَّتِهِ الظَّاهِرَةِ لِأَنَّهُ عَلَمُ أَنَّ بَرَاهِينَ الأَنبِيَاء عَلَى عَنْهُ مَنْ أَنَّ مِنْهُمُ [مَن] يَتَخِذُ بَعْضَهُمُ إِهَا كَالَذِي كَانَ مِنَ النَّسَارَى في ابْنِ مَرْيَمَ فَذَكَرَهَا دَلالَة عَلَى عَنْقُولِهِ فِي مَنْ التَن مَرْيَمَ فَذَكَرَهَ القَاهِرَةِ وَعَزَّتِهِ الفَّامِرَة وَعَنَّ مَنْ مَنْ النَّعَارَى في ابْنِ مَرْيَمَ فَذَكَرَهَا دَلالَة وَيْ أُمْتُهُمْ وَأَنَّ مِنْهُمُ [مَنْ المَن المَن مَن عَنْمَ إِنَ الْعَمَامَ أَنْ عَنْ مِنْ النَّعَارَى في الْنَ مَرْيَمَ فَذَكَرَها دَلَالَة عَلَى غُلُهُمْ فَوَلِهِ في عَلَى مَنْ الللهُ عَامَ أَنْ عَنْ عَمَى مَنْ اللَّهُ عَلَى فيهِ عَلَى فَوْتُ عَنْ المَ

(٢) الاحتجاج: ج١ ص٤٢٩ احتجاج الأمير عَلِيَّة على الزنديق.

<sup>(1)</sup>وسائل الشيعة: ج٢٧ ص ١٣١.

أم نجعل المتقين كالفجار

﴿وَمَا حَلَقُنَا ٱلسَّمَاءَ وَٱلأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا بَطِلاً ذَلِكَ طَنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا فَوَبْلُ لِلَذِينَ كَفَرُوا مِنَ النَّارِ (٣) أَمْ تَجْعَلُ ٱلَّذِينَ ، المَنُوا وَعَيمِلُوا الصَّلِحَتِ كَالْمُفْسِدِينَ فِي الْأَرْضِ أَمْ تَجْعَلُ ٱلْمُتَقِينَ كَالْفُجَارِ (٣) كِنَبُ أَرَلْنَهُ إِلَيْكَ مُبَرُكُ لِيَتَبَرُوا مَايَنِهِ وَلِيَنَدَكَرَ أُولُوا الأَلْبَ (٣) وَوَهَبْنَا لِدَاوُدَ مُلَيْمَنَ نِعْمَ ٱلْعَبْدُ إِنَّهُ أَوَابُ (٣) إِذْ عُرِضَ عَلَيْهِ بِالْعَيْتِي الصَّنِعَنَ لَا مُلَيْمَنَ نِعْمَ ٱلْعَبْدُ إِنَّهُ أَوَابُ (٣) إِذْ عُرِضَ عَلَيْهِ بِالْعَيْتِي الصَّنِعْنَ لَا مُلَيْمَنَ نِعْمَ ٱلْعَبْدُ إِنَّهُ أَوَابُ (٣) إِذَ عُرِضَ عَلَيْهِ بِالْعَيْقِ الصَّنِعْنَ لَا مُلَيْمَنَ نِعْمَ ٱلْعَبْدُ إِنَّهُ أَوَابُ (٣) إِذَ عُرِضَ عَلَيْهِ بِالْعَيْقِ الصَّنِعْنَ الْنَا إِلَيْكَادُ (٣) وَلَقَدَ فَقَالَ إِنِي آَهْبَبْتُ حُبَّ ٱلْخَبْرِ مَنْ وَلَا عَنْ اللَّائِنَةِ الْمَاغِنَةُ (٣) إِلْحَادُ اللَّالَةُ اللَّالَةُ مَالَعْتَبُونَ وَالَقَنْ عَلَى اللَّالَةِ الْعَبْدَةُ إِلَى عَلَيْ مَاللَهُ وَ مَالَحُونَ وَٱلْأَعْنَاتِ الْعَبْدُ أَلْكَ الْمَائُونِ وَالْأَعْنَاتِ (٣) الْلِيَادُ (٣) وَلَقَدْ فَتَنَا سَلَيْهُ وَاعَتَى عَلَى تُعْلِيقَ الْعَبْذِي عَنْ وَالْتَعْنَاقُ وَالْتَعْنَاقُ وَا وَالْعَنْقَالَةُ عَنْعَالَ اللَّهُ الْعَنْنَ وَلَعْنَا عَلَى كُرُوسِيْتِهِ مَعْتَكَ مُمَائُونَ وَٱلْأَعْنَاقِ الْعَانِ الْتَنَاقُرُونَ وَلَا الْبُعْنَا وَقَوْبَا لَالَالَهُ وَاللَّيَنَا عَلَى كُنُوسَةٍ إِلَى اللَّهُ مَنْ وَاللَّي عَنْ عَلَيْهُ وَاللَّي فَيَ الْعَانَ الْعَانَ الْعَالَى الْعَانَ الْعَنْ الْنَا مُواللَّي فَالْنَا الْعَالَةُ مَالَةُ الْعَالَةُ الْعَانَ الْعَانَ وَالْعَانَةُ مَالَعْلَا اللَّهُ فَالْنَ أَنَا الْعَنْنُ الْتَنَا وَالْعَنْ وَالْقَائِنَ وَالْعَانَ الْعَانَ الْعَانَ الْعَانَ الْعَالَيْنَ وَاللَّيْعَانَ الْعَنْ الْعَانَةُ الْعَانَ فَيْنَ الْعَالَةُ الْعَانَ الْعَانَةُ أَنْ الْعَانِي الْعَانَ الْتَعْانَ الْعَانِي الْعَانِ الْقَائِلَةُ الْعَانِي الْعَانَ الْعَانُ الْعَالَا الْعَالَةُ الْعَانَا الْعَانُونَ الْعَانِ الْعَانِ الْعَالَةُ الْعَالَقَانَا الْعَالَةُ عَالَى الْعَالَي الْعَانَةُ الْعَالَا الَ

- (١) الصافنات: جمع الصافنة من الخيل، وهي التي تقوم على ثلاث قوائم وترفع إحدى يديها حتى تكون على طرف الحافر وهي من علامة الجودة.
- (٢) الجياد: جمع جيد وهي الفرص الأصلية النجيبة، ونجابة الفرس بعرفانها صاحبها، وسرعة سيرها، والاهتمام بخلاص راكبها من المشكلة التي يقع فيها.
  - (٣) توارت بالحجاب: الشمس غابت واستترت تحت الأفق.
    - (٤) فطفق: شرع.
- ٥) مسحاً: قطعاً بالسيف، وقيل معناه مسحاً باليد وأن سليمان جعل يمسح أعراف الخيل وعراقيبها بيده. ٦) رخاء: لينةً بدون عنف.

#### هدى من الآيات:

عندما طالب الكفار بتعجيل حسابهم والإسراع في إعطائهم نصيبهم (من الثواب أو العقاب) قال ربنا لرسوله الكريم: (أَصَبِرَ عَلَى مَا يَقُولُونَ وَأَذَكُرَ عَبَدُنَا دَاوُدَ) ومن خلال قصة داود عَلَيَنَا ذكرنا كيف عجل الله له الجزاء في الدنيا متمثلا في الملك والذكر الحسن، مما هدانا به إلى أن العمل الصالح جزاءه الأوفى (في الدنيا أو العقبي) وهاهو السياق يبلغ بنا إلى الجواب الفصل لسؤال أولئك الذين أنكروا النشور ويقول: إن قصة داود عَلَيَنَا تدل على أن الحق هو محور الخليقة، فداود بلغ ما بلغ لأن الله يحكم بالحق (و من الحق جزاء المحسن بالحسن) وليس هذا سوى مثل لكل تقديرات الرب، ومنهج تدبيره للخليقة (حيث إنها قائمة جميعا على قاعدة الحق) وهذا بالتالي يهدينا إلى أن المتقين ليسوا كالفجار لأن تساويها يتنافى والحق الذي قامت به السماوات والأرض. وهكذا لا بد من الجزاء الأوفى في الآخرة.

هذا من جانب، ومن جانب آخر يتنافي مبدأ الحق وخلافة الفجار في الأرض.

لأن هكذا خلافة لا تبلغ أهم أهداف الحياة وهو تطبيق الحق، وبهذه الآيات ينفي ربنا نفيا قاطعا كل الأكاذيب والأفكار الباطلة التي حاول محرفو التوراة أو من اقتبس منهم إلصاقها في نبيه داود عَلَيْظَلاً حين اتهموه في تقواه ونزاهته. ثم يدعونا الله للتدبر في القرآن مما نجد مثيلا لهذا الأمر في سورة المائدة في موضوع الخلافة، لأننا حينها نعرض تصوراتنا وأفكارنا على كتاب الله، فسوف تتبين لنا أن خلافة الظالمين لا تنسجم ومجمل بصائره وهداه.

ثم يحدثنا القرآن عن جانب من حياة سليهان بن داود ﷺ، الذي تجاوز هو الآخر فتنة السلطة، فلم تخرجه زينتها من خط الطاعة والإنابة، بل كان يزداد خضوعا لربه تعالى، لأنه يعتبر كل شيء نعمة إلهية تستوجب الشكر. وبذلك ضرب مثلا للسلطان الصالح كها فعل والده من قبل.

### بينات من الأيات:

[٢٧] في الآيات السابقة بَيَّن ربنا صفات الخليفة الذي يجعله في الأرض (حيث ذكرتنا الآيات بعشرين صفة حسنة في خليفة داود) ومن أبرزها حكمه بين الناس بالحق.

وَمَا خَلَقْنَا ٱلسَّمَاءَ وَٱلأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا بَطِلَاً ﴾ كيف يتخذ الباطلَ الرَّبُ الذي لا يجعل خليفة في الأرض إلا الصالحين الذين يمتحنهم أشد الامتحان حتى يحكموا بالحق. إن آيات الحكمة البالغة تتجلى في أصغر شيء خلقه الله، في النحلة والنملة، في الشعر والوبر، في الخلية الواحدة، في الذرة الواحدة، في البروتون والإلكترون. فكيف لا تتجلى الحكمة في مجمل خلق السهاوات والأرض؟! أم كيف يخلقهما الله باطلا بلا حكمة بلا هدف بلا تقدير؟! سبحان الله وتعالى عن ذلك علوا كبيرا. ﴿ذَلِكَ ظَنُّ ٱلَّذِينَ كَفَرُواً ﴾ لأنهم قيمًوا الحياة بأفكار الكفر المسبقة لم يهتدوا إلى الحق. ومع ذلك لم يصلوا في نفيه إلى حد قطعي (العلم) لأنهم أينها نظروا وإلى أي شيء منها وجدوا فيه آثار القدرة والحكمة. ﴿فَرَيْلٌ لِلَّذِينَ كَفَرُواً مِنَ ٱلنَّابِ ﴾ لأنهم ألما العلم) لأنهم أينها نظروا وإلى أي والأرض بالحق، فإنه لن يدع الكفار سدى بل لا بد أن يجازيهم بأعهاهم التي تجاوزت كل حد معقول في مخالفة الحق بل هم الويل والثيور.

[٢٨] وتبيانا لهذه الحقيقة يهدينا الرب إلى أن سُنَّة الحق القائمة في كل شيء مخلوق تأبى تساوي المتقين الذين يتجنبون العذاب، وأسبابه وعوامله. والفجار الذين لا يبالون أي واد يقتحمون، وأي ضلالة يتيهون فيها، وأي جريمة يرتكبونها. ﴿ أَمْرَ نَجْعَكُ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا وَعَكِمُلُوا ٱلصَّلِحَتِ ﴾ وبذلك كسبوا الحسنات. ﴿كَالْمُفْسِدِينَ فِي ٱلْأَرْضِ ﴾ ويبدو أن تخصيص المفسدين بالذكر ينسجم وقصة داود عَلِيَّةً المتمثلة في شروط خليفة الله في الأرض. وأن الخليفة الشرعي ليس كل من ملك الأمور بالقوة، إنها الذي يملكها بالحق. و لهذا لا بد من التفريق بين حاكم وحاكم، خلافًا لما ذكره البعض من أن الحاكم الشرعي هو الذي حكم بالسيف، سواء كان مصلحا أم مفسدا، والواقع أنهم أرادوا تبرير مواقفهم من بعض أحداث التأريخ ورجاله، فهم يؤمنون بأن عليا عَلَيْتُلاً ومعاوية سواء، بينها يرفض ذلك منطق القرآن. هل الإمام على عَلَيْتَلاً الذي يطوي نهاره صائها وليله قائها عابدا، ويتقاسم قوته مع الفقراء، بل ويؤثرهم على نفسه وعياله ﴿مِسْكِينَا وَمَتِيمَا وَأَسِيرًا﴾ [الإنسان: ٨]. ويعدل في الرعية يستوي هو والذي يغتصب حقوق الآخرين، ويسفك دماء الناس، ويتلاعب بمقدرات الأمة؟! كلا.. إن السلطة سلاح ذو حدين، فهي إذا تسلمها المؤمنون تصبح وسيلة للإصلاح والإعمال، أما لو كان العكس، فإنها، تمسى معولا يهدم المنجزات ويحطم الطاقات. وربنا في هذه الآية لم يقابل ﴿ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ﴾ بجهاعة معينة ﴿كَأَلْفُجَّارٍ ﴾ مثلا، إنها قابلهم بالمفسدين في الأرض، ليبيَّن لنا بأن كل سلطة غير سلطة المؤمنين هي مفسدة في الأرض. ﴿أَمْرَجَعَكُ ٱلْمُتَّقِينَ كَٱلْفُجَّارِ ﴾ إن ذلك لا يصح ولا يكون ما دام الحق هو أساس الحياة ومقياسها. إلا أن تتبدل هذه المعادلة، وهذا ليس إلا في ظن الكافرين.

[٢٩] والحق يتجلى في السماء والأرض وما بينهما. وآيات القرآن هي التجلي الآخر للحق، ومن تدبر في القرآن وجد أنه الكتاب الناطق بها يجد في آيات الخليقة، فإذا أعد قلبا واعيا تبصر أنه كتاب أنزله خالق السماء والأرض، لأنه ليس سوى صورة صافية للخليقة. ﴿ كِنَبُ أَنزَلْنَهُ إِلَيْكَ مُبَرَكُ ﴾ وحدد الله لهذا الكتاب غايات سامية فقال:

 ١ - ﴿ لِيَكَبَرُوا مَايَكِيهِ ﴾ فالقرآن أنزل لكي يعطي للإنسان المؤمن البصيرة والرؤية السليمة في الحياة. وهذا لا يمكن بالمطالعة السطحية، بل لا بد من تفكر عميق في الآيات.

٢- والهدف الآخر بعد إدراك البصيرة أن تنعكس على حياة الإنسان فيتذكر بها ويصحح من خلالها في التفكير، وفي العمل منهجه. ﴿ وَلِمَتَذَكَرَ أُوْلُوا الأَلَبَكِ ﴾ لأن العاقل هو الذي يعرف قيمة القرآن، وأهميته، وهو الذي يتعرف إلى بصائره. ولاشك أن الذي يحكم عقله في الحياة هو الذي يعرف قيمة القرآن، وأهميته، وهو الذي يتعرف إلى بصائره. ولاشك أن الذي يحكم عقله في الحياة هو الذي يستفيد من القرآن، أما الآخر الذي تحكمه شهواته فلن يتذكر به أبدا.

ونتساءل: ما هي صلة هذه الآية بالسياق؟

ونجيب:

**أولاً**: بأن استنباط منهج الخلافة الإسلامية من القرآن صعب مستصعب لا يحتمله إلا من امتحن الله قلبه بالإيمان، وعرف أنه لا يمكن أن يعترف بالقرآن بسلطة تجانب قيمة الحق، ومنهج التوحيد. أوليست السلطة السياسية تجسد قيم المجتمع. فكيف تستطيع سلطة فاسدة تطبيق قيم القرآن الإصلاحية؟! وهكذا أشار السياق إلى ضرورة التدبر والتذكر لتبصر هذه الحقيقة التي تتراكم عليها حجب الشهوات و الضغوط.

ثانياً: بأن منهج القرآن في توعية الإنسان باليوم الآخر منهج فريد، ولا يبلغ فهمه غير الذين يتدبرون في آيات الكتاب ويتذكرون بها.

[٣٠] وينقلنا السياق إلى قصة سليهان عَلَيَكَلاَ بعد أن استوحى عبر قصة داود عَلَيَكُنَّ وتلتقي القصتان في أنهها مثل لتجاوز الإنسان فتنة السلطة والقوة. ﴿ وَوَهَبْنَا لِدَاوُدَ سُلَيَمُنَ نِعْمَ ٱلْعَبَدُ إِنَّهُ أَوَّابُ في فميزة سليهان وعظمته الحقيقية ليست في انتهائه إلى رجل عظيم كداود عَلَيَكَلاَ ولا في سلطانه إنها في عبوديته لله سبحانه. ولو لم يكن من أهل الإيهان لما امتدحه في كتابه. فبه استطاع أن يتجاوز أكبر فتن الحياة، وهي فتنة السلطة فقد ملك عَليَكَلا ما لم يملكه أحد من الناس ولن يملكه من بعده، ولكنه لم يغتر بزينة الدنيا، إنها تجاوزها وتوجه لله، يتعبد ويضع نفسه في موقع المذنب ثم يتوب وهو المعصوم من الذئوب وإنها يعظم ربه عز وجل. وكيف يتكبر هؤلاء على ربهم وهم يعلمون بأن ما عندهم من فضله، وأن طريق الاستزادة هو المزيد من التذلل له والتضرع إليه؟!

[٣١] وتجسيدا لآية سليهان وتعبده لله، يعرض لنا القرآن صورة من حياته عَلَيْتَهُمْ ﴿ إِذَ

عُرِضَ عَلَيَّهِ بِٱلْعَشِيِّٱلصَّلْفِنَنْتُ ٱلْجِيَادُ ﴾ وهي الخيول المروضة من أجودها، وكانت يستعرضها سليهان كلما أراد الجهاد.

[٣٢] وفي ذات يوم استعرضها وربيا لكثرتها بقي معها طويلا حتى كادت أن تغيب الشمس وفاتته فضيلة صلاة العصر، ولم يكن حينها وهو يعدُّ العدة للجهاد مشغولا بأمر من أمور الدنيا، ومع ذلك استغفر ربه وعده تقصيرا يستوجب التوبة. ﴿فَقَالَ إِنِّ أَحْبَبَتُ حُبَّ الْذِيَرِ عَن ذِكَرِ رَبِّي حَتَّى تَوَارَتْ بِأَلِحِجَابٍ ﴾ وكونه سلطانا لم يمنعه من الاعتراف بالخطأ، ولو كان بمقدار ترك الأولى بسبب عمل خير آخر يجبه الله. فالمعنى شغلني الجهاد عن الصلاة، والاثنان واجبان، إلا أن الصلاة أفضل، وهل يجاهد المؤمنون إلا لإقامتها؟

[٣٣] ولما توجه سليمان غليَنَكَلا إلى فوات الوقت الفضيل للصلاة، استراح عن الجهاد فقضى صلاته، ثم عاد ثانية، فقال: ﴿رُدُّوهَا عَلَىٰ ﴾ يعني جياد الخيل، لكي يستمر في تفقد الجيش. ﴿فَطَفِقَ مَسَّطُا بِٱلشَّوقِ وَٱلْأَعْنَكَاقِ ﴾ وكان المسح على أعناق الخيل وسيقانها عند أهل الخبرة طريقا لمعرفة الجيد منها، وكان سليمان غليَنَكَلاَ بعد إجراء هذه يقسمها على أفراد جيشه مما يدل على اهتهامه به.

قال ابن عباس: «سَأَلْتُ عَلِيًا عَلِيَّةِ عَنْ هَذِهِ الآيَةِ فَقَالَ: مَا بَلَغَكَ فِيهَا يَا بْنَ عَبَّاسٍ؟ فَقُلْتُ: سَمِعْتُ كَعْباً يَقُولُ: اشْتَغَلَ سُلَيُهَانُ بِعَرْضِ الأَفْرَاسِ حَتَّى فَاتَتْهُ الصَّلَاةُ فَقَالَ رُدُوها عَلَيَّ يَعْنِي الأَفْرَاسَ وَكَانَتْ أَرْبَعَةَ عَشَرَ فَأَمَرَ بِضَرْبِ سُوقِهَا وَأَعْنَاقِهَا بِالسَّيْفِ فَقَتَلَهَا فَسَلَبَهُ اللهُ مُلْكَهُ أَرْبَعَةَ عَشَرَ يَوْماً لِأَنَّهُ ظَلَمَ الحَيْلَ بِقَتْلِهَا. فَقَالَ عَلَيٌّ عَلَيْ رَاحَتَى اللهُ مُلْكَهُ أَرْبَعَةَ عَشَرَ يَوْماً لِأَنَّهُ ظَلَمَ الحَيْلَ بِقَتْلِهَا. فَقَالَ عَلَيٌ عَلَيْ يَعْتَلَا اللهُ مُلْكَهُ أَرْبَعَةَ عَشَرَ يَوْماً لِأَنَّهُ ظَلَمَ الحَيْلَ بِقَتْلِهَا. فَقَالَ عَلَيٌ عَلَيْ لاَ يَعْتَ اللهُ مُلْكَهُ أَرْبَعَةَ عَشَرَ يَوْماً لِأَنَّهُ ظَلَمَ الحَيْلَ بِقَتْلِهَا. فَقَالَ عَلَيٌ عَلَيْ لاَ يَكْذَبُ كَعْبٌ لَكِن اشْتَغَلَ اللهُ مُلْكَهُ أَرْبَعَة عَشَرَ يَوْماً لِأَنَّهُ ظَلَمَ الحَيْلَ بِقَتْلِهَا. فَقَالَ عَلَيٌّ عَلَيْ يَعَرُضِ الأَفْرَاسِ ذَاتَ يَوْم لِأَنَهُ أَرَاءَ فَقَالَ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْنَ الْمَنْعَلَ اللهُ تَعَالَى لِلْمَالِيُنَ فِي يَعْمَ الْأَنْوَ الْعَنْ أَمْ الْحَسَمِ فَى لَعْبَالَهُ أَرْبَعَةً عَلَمَ الْكُولُ الْعَنْ الْمُعْرَاسِ حَتَى فَاتَن

[٣٤] ثم إن القرآن يحدثنا عن الفتنة التي تعرض لها سليهان عليمًا، فقد تمنى على الله أن يكون له ولد يرثه كما ورث داود عليمًا لكن الله لم يستجب له إنها أسقط على كرسيه جسدا ميتا أجهضته امرأته. ﴿ وَلَقَدٌ فَتَنَاسُلَيْمُنَ وَأَلَقَيْنَا عَلَى كُرسِيّهِ جَسَدًا ﴾ كناية عن الابن الميت، وكان أجهضته امرأته. ﴿ وَلَقَدٌ فَتَنَاسُلَيْمُنَ وَأَلَقَيْنَا عَلَى كُرسِيّهِ جَسَدًا في كناية عن الابن الميت، وكان أجهضته امرأته. ﴿ وَلَقَدٌ فَتَنَاسُلَيْمُنَ وَأَلَقَيْنَا عَلَى كُرسِيّهِ جَسَدًا في كُناية عن الابن الميت، وكان أجهضته امرأته. ﴿ وَلَقَدٌ فَتَنَاسُلَيْمُنَ وَأَلَقَيْنَا عَلَى كُرسِيّهِ جَسَدًا في الله الله في كُناية عن الابن الميت، وكان أجهضته امرأته. ﴿ وَلَقَدٌ فَتَنَاسُلَيْمُنَ وَأَلَقَيْنَا عَلَى كُرسِيّهِ مَعَالَ أَسْتِهُ عن الابن الميت، وكان أجهضته امرأته. ﴿ وَلَقَدٌ فَتَنَاسُلَيْمُنَ وَأَلَقَيْنَا عَلَى كُرسِيّهِ مَعَالًا إلَّهُ عن الابن الميت، وكان أجهضته امرأته. ﴿ وَلَقَدٌ فَتَنَاسُلَيْمُنَ وَأَلَقَيْنَا عَلَى كُرسِيّهِ مَعَالًا مُ الله عن الابن الميت، وكان يتمنى أن يجلس على كرسيه ولد يحكم بعده، فتأثر بعض الشيء لذلك، ولكنه فكر في نفسه ورجع إلى ربه. ﴿ ثُمَ أَنَابَ ﴾.

[٣٥] وقد عَدَّ موقفه هذا -وهو النبي- زللا، وأن هذه فتنة عليه أن يتجاوزها بالدعاء

والاستعانة بالله، لأنه علم أن عدم تحقيق الله لأمنياته يدل على أن ذلك ليس من المصلحة أبدا. ﴿قَالَ رَبِّ أَغْفِرْ لِي ﴾ أن تمنيت عليك مالا يتفق مع حكمتك لأن علمي قاصر عن إدراك ذلك ثم طلب من الله شيئا آخر غَيَّر من خلاله أمنيته، قال: ﴿وَهَبَ لِي مُلَكًا لَا يَنْبَغِي لِأَحَدٍ مِنْ بَعَدِيَّ إِنَّكَ أَنْتَأْلُوَهَابُ ﴾ وفي هذه الآية الكريمة تتبيَّن آداب الدعاء عند الأنبياء غَلِيَتَكْلًا.

ففي البداية يجب أن يعرف العبد بأن ما سيطلبه من الله ليس حقا له على الله استوجبه بعمله أو عبادته، إنها هو هبة يعطيها له الرب من عنده تفضلا إن شاء أو يمنعها، وبالإضافة إلى تناسب هذا الأدب ومقام الربوبية، فإنه يعطي المؤمن مناعة ضد ردود الفعل المحتملة لو لم يستجب له. ثم إن الطلب يجب أن يكون عظيها وكبيرا، وينبغي للإنسان أن يطلب من ربه وهو القادر العزيز الكريم مطالب جسيمة، فيخرج من نظرته البشرية المحدودة التي تفرض عليه آمالا محدودة، ويدعو الله انطلاقا من معرفته بصفاته وأسهائه الحسني. فهذا سليهان غليقًا الله أن يهبه ملكا عظيها لا ينبغي لأحد من بعده.

ويستوحى من السياق أن سليهان غليظًلا طلب من الله بديلا عن الأولاد الذين حرم منهم، بأن يختصه برحمة إلهية خاصة لتمضي الأجيال تذكره به، أو ليس الإنسان يستمر بعقبه وبها اختص به. فسأل الله من الملك ما لم يعط أحدا ولا ينبغي لأحد، وفعلا خصه الله بتسخير الجن والريح والطير له، كها تقرر الآيات التالية، وبالاسم الأعظم حسبها نقرأ في آيات أخرى<sup>(۱)</sup>.

ولكن ليس الملك لذات الملك وللذة الحياة الدنيا، إنها أراد من خلال الملك والسلطان أن يقيم حكومة الله في الأرض، ليقضي على واقع الشرك السياسي والاجتهاعي وغيرهما، وينصر المؤمنين ويهدي المستضعفين إلى الحق، وأي طموح أعظم من هذا الطموح؟!.

إن سليهان كان يعرف أنه نبي ويسير على الحق، لهذا سأل الله الملك والقوة لتحقيق أهداف رسالته. و من يطلع على حياته يجدها جهادا من أجل إعلاء كلمة الله، ولعل الإشارة إلى الجياد في هذه السورة المباركة تهدينا إلى هذه الحقيقة. وفي سورة النمل حيث انتهت القصة بإسلام بلقيس وقومها صورة من حياته المليئة بالجهاد.

الثالث من آداب الدعاء: أن ينتهي بالثناء والحمد لله وذلك بذكر أسهائه الحسنى وفي مقدمها اسم فَأَلُوهَابُ للذي ذكره أكثر الأنبياء في دعواتهم، قال تعالى: فَوَيلَةُ أَلَمَّمَاءُ لَمُحْسَنَى فَأَدْعُوهُ بِهَا وَذَرُوا ٱلَّذِينَ يُلْحِدُونَ فِي أَسَمَنَهِ مُعَالَيْهِ مَعَالَى عَمْلُونَ ﴾ [الأعراف: ١٨٠]. [٣٦] وقد استجاب الله لدعوة نبيه، بتمييز ملكه بها لا يتكرر مستقبلا. فَفَسَخَرْنَا لَهُ ٱلرِيحَ تَجْرِي بِأَمْرِهِ رُخَاءً حَيْثُ أَصَابَ ﴾ فهي تجري كيفها يريد، وأينها يريد.

وجاء في تفسير علي بن إبراهيم حديث مأثور عن أمير المؤمنين عَلَيْكَلا أنه قال: "خَرَجَ شَلَيْتَانُ بْنُ دَاوُدَ مِنْ بَيْتِ المَقْدِسِ ومَعَه ثَلَاثِهانَةِ أَلْفِ كُرْمِيٍّ عَنْ بَمِينِهِ عَلَيْهَا الإِنْسُ وَثَلَاثِهانَةِ أَلْفِ كُرْسِيٍّ عَنْ يَسَارِهِ عَلَيْهَا الجِنُّ وَأَمَرَ الطَّبُرَ فَأَطَلَتْهُمْ وَأَمَرَ الرَّيحَ فَحَمَلَتْهُمْ حَتَّى وَرَدَتْ إِيوَانَ كَسْرَى في المَدَاثِنِ ثُمَّ رَجَعَ فَبَاتَ فَاضْطَحَعَ ثُمَّ غَدَا فَانْتَهَى إِلَى مَدِيْنَةِ تَرْكَاوَانَ [بَرْكَاوَانَ] ثُمَّ مَرَ الرِّيحَ فَحَمَلَتُهُمْ حَتَى كَادَتْ أَقْدَامُهُمْ يُصِيبُهَا المَاءُ وَسُلَيُهانَ عَلَي عَمُودٍ مِنْهَا فَعَنْ بَعْضَهُمْ لِبَعْضِ: هَلْ رَأَيْتُمْ مُلْكاً قَطُّ أَعْظَمَ مِنْ هَذَا وَسَمَعْتُمُ بِهِ فَقَالُوا: مَا رَأَيْنَا وَلَا سَمِعْنَا بِمِنْلِهِ فَنَادَى مَلَكُ مِنَ السَّيَاءِ فَقَالَ بَعْضُهُمْ

[٣٧] والى جانب الريح أخضعت له الشياطين وكانت مهمتهم البناء والأعمار وكانوا يستخرجون المعادن من البحار ﴿وَالشَّيَطِينَكُلَّ بَنَّآءٍ وَغَوَّاصٍ ﴾ وليس بالضرورة أن يكون المقصود من الغوص المعنى المتعارف فقط، وهو النزول إلى قعر البحر للصيد واستخراج الطاقات الكامنة فيه، بل تنسحب الكلمة كما كلمة البناء على المعنى المتقدم أيضا.

[٣٨] وكان سليهان يوزع المهام على الشياطين، فيعملون كيفها يريد، ومن يتمرد فإنه يجازى بالسجن. ﴿ وَمَاخَرِينَ مُقَرَّنِينَ فِي ٱلْأَصْفَادِ ﴾ ويبدو من الآية أن الشياطين كانوا يصفدون جماعات جماعات فيقرن بعضهم بعضا، ويحتمل أنهم كانوا يعتقلون كل فرد مع قرناته في المعصية والمخالفة. المهم أن سليهان بهذه السيطرة والهيمنة على الجن نسف الأفكار الجاهلية حول ألوهيتها.

[٣٩] وفي نهاية الدرس يشير ربنا إلى ملك سليهان فيقول: ﴿ هَٰذَاعَطَآَؤُنَاً ﴾ ويفوضه فيه بتصرف كيفها بدا له. ﴿فَأَمْنُنْ أَوْ أَسْبِكَ بِغَيْرِ حِسَابٍ ﴾ أي أعط للناس مما تملك أو امنعهم، ولا أحد يحاسبك وهذا أعلى مراتب التفويض.

[٤٠] ويختتم الدرس بحقيقة هامة، هي أن أهم مما يملكه الإنسان في الدنيا، قربه من الله وثوابه عنده. ﴿ وَإِنَّ لَهُ,عِندَنَا لَزُلْفِيَوَحُسَّنَ مَتَابٍ ﴾.

وكلمة أخيرة: من أبعاد رسالة القرآن الكريم تصحيح رؤى البشر تجاه الرسل ورسالاتهم، ذلك أن الشيطان يثير الوساوس في مصدر الإصلاح، وينبوع الفضائل (الرسل ورسالاتهم) فإذا به يلصق التهم بالأنبياء لإسقاط شخصياتهم في أعين الناس، ويحرِّف قيم الدين وقد يجعلها بتأويلها سببا للضلالة.

(١) تفسير القمي: ج٢ ص٢٣٨، بحار الأنوار: ج١٤ ص٧٢.

والله سبحانه يبعث بين الحين والآخر رسالة ورسولا لتجديد ما درس من معالم دينه الحق لكي لا تزول فرصة الهداية للناس.

وهكذا حرَّفت أهواء بني إسرائيل التوراة والإنجيل، وأوَّلت النصوص حول القيم، ولفَّقت التهم حول الأنبياء ﷺ. وانزل الله كتابه المجيد تبيانا لكل شيء وتنزيها لمقام الرسل ﷺ. وهكذا نجد في القرآن بيانا لقصص الأنبياء -وبخاصة تلك التي نقلت على غير وجهها- ثم تفسيرا حسنا لموارد الغموض من حياتهم ﷺ.

ومما يؤسف له: أن طائفة من المفسرين راحوا ينقلون الأحاديث الإسرائيلية ويخوضون في أعراض الأنبياء خوضا وبالتالي ينقضون ما عقده القرآن، ويخالفون ما أراده، ويسيرون تماما بعكس اتجاهه. بينها كان ينبغي أن يلتزموا أدب القرآن في الحديث عن الرسل، الذي يتجلى في سورتي الصافات وص بأجلى صورها.

#### 1.5

# إني مسني الشيطان بنصب وعذاب

﴿ وَآذَكُرْ عَبْدُنَا آَنُوْبَ إِذْ نَادَىٰ رَبَّهُ آَنِ مَسَنِى ٱلشَّنِطَنُ بِنُعْسِ وَعَذَابٍ (1) آرَكُض بِخِطِكَ هَذَا مُغْتَسَلُ بَارِدٌ وَشَرَكٌ (1) وَوَعَبْنَا لَهُ أَهْلَهُ, وَمِنْلَهُم مَعَهُم رَحْمَة مِنَا وَذِكْرَى لِأَوْلِي الأَلْبَنِ (1) وَحُذْ بِيَدِكَ ضِغْنَا (1) وَمَنْلَهُم مَعَهُم رَحْمَة مِنَا وَذِكْرَى لِأُوْلِي الأَلْبَنِ (1) وَحُدْ بِيَدِكَ ضِغْنَا (1) وَمَنْلَهُم مَعَهُم رَحْمَة مِنَا وَذِكْرَى لِأُوْلِي الأَلْبَنِ (1) وَحُدْ لَهُ أَوَّابُ (1) وَوَعَبْنَا لَهُ عَبَدَنَا إِبْرَهِيمَ وَإِسْحَانَ وَنِعْقُوبُ أَوْلِي الأَلْبَدِى وَالأَبْصَارِ (1) وَحُدْ لِيَدَعُمُ الْمَنْ عَبْدَنَا إِبْرَهِيمَ وَإِسْحَانَ وَيَعْقُوبُ أَوْلِي الْأَيْدِى وَالأَبْصَارِ (1) إِنَّا آَخْلَصْنَعُم عَبْدَنَا إِبْرَهِيمَ وَإِسْحَانَ وَيَعْقُوبُ أَوْلِي الْأَيْدِى وَالأَبْصَارِ (1) عَنْكُمُ الْمَعْتَعُمُ وَاذَكُرُ إِسْمَعِيلَ وَالْدَارِ (1) وَإِنَّهُمْ عِندَنَا لَمِنْ الْمُصَطَعَيْنَ الْأَخْبَارِ (1) وَاذَكُرُ إِسْمَعِيلَ وَالْدَسَعَ وَذَا الْكَفْلُ وَكُلُّ مِنَ الْمُعْطَعَيْنَ الْخُذِيارِ (1) وَاذَكُرُ إِسْمَعِيلَ وَالْدَارَ (1) مَنْهُ عَندَنَا لَمِنْ الْمُعْمَاعَيْنَ الْحَمْدَانِهُ وَاذَكُرُ إِسْمَعِيلَ وَالْنَصَابِ (1) حَذَى وَلَكُلُ مِوَكُلُ مَا لَهُ فَعْهُ مَعْذَا ذَكُرُ وَإِنَّ وَاذَكُرُ إِسْمَعِيلَ وَالْقَلْمَا فَيْعَانَ أَنْ عَدْرَا لَهُ عَنْعَالَ أَعْمَالَةُ فَيَا لَمُعْمَانَةُ إِنْ أَذَكُرُ الْمُعْتَعَانَ وَالْتَكُونُ أَنْ مَنْ عَنْ يَعْتَا وَالْتَعْتَعَانَ وَكُلُ مَنَ الْمُعْتَاذِ أَنْ مَعْذَا لَكُونُ أَنْ مَا الْعَنْعَانَ وَالْتَكُونَ مَا الْمَعْتَادِ الْنَا عَائَ وَعَيْنَ الْحُمَانَ وَيْعَا مَنْ أَنْ وَالْتَعْتَابِ مَا عَنْ مَنْ مَنْ مَنْ وَا الْعُنْ إِنْ مَا مَا وَعَا لَهُ مَنْ الْمُعْتَقَتَقَتَ فَقَتَنَا وَ الْعَنْ أَنْ عَالَ مَا مُعْتَعَانَا مَا مُعْتَعَانَ مَنْ فَنْ الْعَنْعَا وَالْحَانَ الْعَنْعَانَ الْعَنْ مَنْ مَنْ مَا مَنْ وَنَ مَنْ عَالَهُ مَا مَنْ أَعْتَ مَا مُنْ مَا مَا مُنْ مَا مَا وَالْ مَا مَا مُعَادُونَ الْعَانَ مُ مَا مَعْتَنَ الْعَنْ مَا مَا مَنْ مَنْ مَا مَا مَنْ مَا مَا مَا أَنَا مِنْ مَا أَوْلَ مَا مَا مَا مُونَ مَا مُوْعَا مَا مُ مَا مَا مَ مَا مَا مَنْ مَا مَا مَا مُو مَا مَا مُنَا

### هدى من الآيات:

في مواضع أخرى من القرآن تعرضت الآيات لقصة أيوب عَلِيَتَهَرَّ بمناسبة الحديث عن الصبر، (الجانب المعروف من حياته عَلَيَتَهَرَّ)، حتى لقد شاع المثل «صبر أيوب»، أما في هذه السورة فإن القصة تأتي في سياق الحديث عن العلاقة السليمة بالسلطة والثروة والعافية، هذه

- (١) ضغثاً: ملء الكف من الشماريخ والحشيش.
- (٢) ولا تحنث: الحنث هو نقض العهد المؤكد بالحلف.
- (٣) أتراب: أقران على سن واحد ليس فيهن عجوز ولا هرمة، وقيل أمثال في الحسن ومقدار الشباب، وقيل أتراب في أعمار أزواجهن.

النعم التي ينبغي أن لا تستعبد البشر، فلا يستبد به الغرور إذا رزق منها شيئا، ولا يقتله اليأس إذا زويت عنه.

وما تلتقي فيه قصة سليمان وأيوب بينك، أنهما يهدياننا إلى تجسيد للنفس الربانية التي لا تبطر بالنعمة والملك كنفس سليمان، ولا تيأس إذا فقدت متع الدنيا كنفس أيوب بينكر. وبالرغم من أن هذين المثلين من حياة شخصيتين إلا إنهما -في الواقع- شخصية واحدة، حيث المؤمن هو الذي يتعالى على زينة الدنيا متطلعا إلى رضوان ربه، فيشكر حينها يظفر بها، ويصبر حينها تفوته.

لقد كان أيوب ذا مال وأهل كثير وسمعة طيبة بين الناس، وهو يُسخرُ كل ذلك من أجل عمل الصالحات، فإذا به يفقد ماله وأهله، ويصاب في جسده بمرض فتركه كل من حوله، ولم تبق معه إلا زوجته الوفية رحمة بنت يوسف بن يعقوب عَيْشَلام، والتي ضربت مثلا في الصبر مع زوجها والوفاء له، إذ كانت تعمل في البيوت وتخدم الناس لتأتي له بالطعام والشراب.

إلا أنه عَلَيْظَلَا بقي صابرا شاكرا لله على النعمة، وما زاده الابتلاء إلا صبرا، ورجاء للفضل في الدنيا والآخرة. وهكذا يكون المتقون كما وصفهم سيدهم علي عَلِيَظَلا فقال: «نُزَّلَتْ أَنْفُسُهُمْ مِنْهُمْ فِي البَلَاءِ كَالَّتِي نُزَّلَتْ فِي الرَّخَاءِ"<sup>(.)</sup>. ولعل السبب في ثبات شخصية المتقين واستقامتها أنهم يستمدون مقوماتها من الرسالة الإلهية الثابتة لا من الظروف والعوامل المادية المتغيرة.

أما زوجة أيوب ظيئتًلا الوفية – والتي لم تكن بعصمة الأنبياء مع مكانتها وإيهانها فقد جاء لها إبليس متمثلا في هيئة البشر، وقال لها إنني طبيب ماهر وأستطيع أن أداوي زوجك ولكن بشرط واحد، هو أن يقول لي بعد شفائه إنني شافيته، فقبلت حبا في زوجها النبي، فجاءت مسرعة وأخبرت أيوب بالأمر فغضب عليها، وحلف يمينا أن يضربها مئة جلدة.

و هکذا أتم أيوب امتحانه ودعا ربه فاستجاب له، وخفف عن زوجه حين أمره بأن يأخذ ضغثا و يضربها به وأعاد عليه أهله وماله ومكانته وأبقى ذكره لنا منارا وهدي.

بينات من الآيات:

[13] يمكن للشيطان أن يمس الإنسان بالسوء في جانبي الحياة «المعنوي والمادي» ولكن ذلك لا يكون بالجبر والإكراه، لأن البشر حر ومختار، إنها يضغط عليه وقد يمسه من ذلك شيء من التعب والألم. وإذا تحدى الإنسان ذلك واستقام رغم المشقة فإنه ينتصر على إبليس (1) نهج البلاغة: خطبة: ١٩٣. لأنه كما وصفه القرآن: ﴿ إِنَّهُ لَيْسَ لَهُ سُلْطَنَ عَلَى ٱلَّذِينَ ، آمَنُوا وَعَلَى رَبِيهِ مَ يَتَوَكَّوُنَ (\*) إِنَّ مَاسُلْطَنُهُ عَلَى ٱلَّذِينَ يَتَوَلَوْنَهُ وَٱلَّذِينَ هُم بِهِ مُشْرِكُونَ ﴾ [النحل: ١٠٠–١٠]. وفي موضع آخر تنقل لنا الآيات تصريحا عن الشيطان نفسه. تقول الآية: ﴿ وَقَالَ ٱلشَّيطَنُ لَمَا قُضِي ٱلأَمْرُ إِنَ ٱللَّهَ وَعَدَكُمْ وَعْدَ ٱلحَقِّ وَوَعَدَتُكُمُ فَأَخْلَفْتُكُمْ مَن سُلْطَن إِلَا أَن دَعَوْتُهُ فَآسَتَجَبْتُهُ إِنَى أَعْدَ تَلُومُونِ وَلُومُوا آنفُسَحَمُ مَا أَنَا يُمَقْرِخِكُمْ وَمَآ أَنَتُهُ بِمُصْرِحِتَ إِنِي اللَّهُ وَعَدَتُكُمْ وَعْدَ ٱلْحَقِ وَوَعَدَتُكُمُ فَأَخْلَفْتُكُمْ مَن اللهُ عَلَي اللَّهُ اللَّهُ وَعَدَكُمُ وَعْدَ الْحَقِقِ وَوَعَدَتُكُمُ فَأَخْلَفْتُكُمْ مَن اللَّهُ اللَّهُ إِنَّا أَنَهُ مَعْدَ اللَّهُ وَعَدَكُمْ وَعْدَ الْحَقِقِ وَوَعَدَتُكُمُ فَأَخْلَفْتُكُمْ مُنْطَن إِلاَ أَن دَعَوْتُهُ فَاسْتَجَبْتُهُ إِلَى عَلَيْكُمْ مِن وَمَآ ٱنَتُهُ إِلَى اللَّهُ اللَّهُ وَعَدَكُمْ عَالَيْ اللَّهُ وَعَدَكُمُ وَعْدَ الْحَقَ وَمَآ أَنَتُهُ وَعَالَ ٱلْقَالِي اللَّهُ مَنْ إِنَ اللَّهُ وَعَدَ الْعَقْ وَمَآ أَنَتُ مِعْذَاتِهُ إِلَى اللَّهُ وَعَدَى إِنْ اللَّالَةُ وَعَالَ اللَّذَي عَلَيْكُمْ مِن

إن كون الإنسان من المؤمنين لا يعني أنه لا يتعرض إلى وساوس إبليس وضغوطه، وحتى الأنبياء تعرضوا لضغوطه ومحاولاته الدائمة للإغواء، إلا أنهم لم يستجيبوا له ولو ألحق بهم الأذى والمشقة. و هكذا كانوا قدوة للبشرية.

قال بعض المفسرين (كما نقل الرازي في تفسيره الكبير): إن أنبياء الله أرفع من أن يمسهم الشيطان بالنصب و العذاب<sup>(1)</sup>. والحقيقة أن هذا الأمر جائز في مجال الامتحان لأنهم ع<del>يضلا</del> بعثوا قدوات للبشرية، وليس صحيحا أن نبعد النظرة الواقعية عن حياتهم، فنؤول الآيات في ذلك إلى غير مضامينها. فننفي تعرض يوسف للسجن، وموسى للإهانة، ونبينا للأذى، حتى قال عن نفسه: «مَا أُوذِيَ نَبِيٌّ مِثْلَ مَا أُوذِيْتُ»<sup>(1)</sup>.

مع أن ذلك هو من صميم حياتهم وعنوانا عريضا في تأريخهم الرسالي، باعتبارهم أنبياء!

ولو راجعنا آيات القرآن والأحاديث لوجدناها تؤكد على أن الأنبياء هم الأولى بالبلاء، بل إنهم لم يصلوا إلى هذا المقام الرفيع إلا من خلاله. وقد روي عن الرسول ﷺ وقد ستل: أي الناس أشد بلاء؟ فقال ﷺ : «الأَنبِيَاءُ ثُمَّ الصَّالِحُونَ ثُمَّ الأَمْثَلُ فَالأَمْثَلُ مِنَ النَّاسِ»<sup>(٣)</sup>.

نعم إن الشيطان لا يتسلط على عقول الصالحين وقلوبهم، أما الجوانب المادية من حياتهم فهو قادر على سلبهم إياها لو أراد الله امتحانهم فيها، كما ابتلى في ذلك نبيه أيوب عَلِيَتَهَرَ.

قال الإمام الصادق ﷺ: «إِنَّ اللهَ عَزَّ وَجَلَّ يَبْتَلِي الْمُؤْمِنَ بِكُلِّ بَلِيَّةٍ ويُمِيتُهُ بِكُلِّ مِيتَة وَلَا يَبْتَلِيهِ بِذَهَابٍ عَفْلِهِ أَمَا تَرَى أَيُّوبَ كَيْفَ سُلُطَ إِبْلِيسُ عَلَى مَالِهِ وَعَلَى وُلْدِهِ وعَلَى أَهْلِهِ وعَلَى

- (١) راجع تفسير الرازي: ج٢٢ ص٢٠٨.
  - (٢) بحار الأنوار: ج٣٩ ص٥٥.
  - (٣) بحار الأنوار: ج ١٢ ص ٢٥٥.

كُلِّ شَيْءٍ مِنْهُ ولَمَ يُسَلَّطْ عَلَى عَقْلِهِ تُرِكَ لَهُ لِيُوَحِّدَ اللهَ بِهِ»<sup>(()</sup>. والقرآن في هذه السورة يدعو النبي الأكرم ﷺ، وكل مؤمن يسير في خطه إلى تذكر تلك الأحداث والمواقف من تاريخ الرسل والرسالات، وأن تكون حاضرة في ذهنه أبدا ليستعين بذكرها على مواجهة مصاعب الحياة ومشاكلها من أجل الاستقامة في طريق ذات الشوكة.

﴿ وَٱذَكَرَّعَبَّدُنَا آيَوُبَ ﴾ الذي كان في نعيم من الدنيا، ثم انتقل منه إلى الفقر والمرض، لكنه استقام بعبوديته لله ولم يكفر، لأنه كأي مؤمن مخلص ينظر للحياة بنور الله، فهو لا يضره إن فقد كل نعيمها وبقي له الإيهان، كها لا يجد لها طعها لو جمعت له لذاتها ولكنه فقد جذوة الإيهان من قلبه وعمله. وقد تجلت عبودية أيوب عَلِيَتَلاَ في الغني بشكره، وفي الفقر بصبره واستقامته.

إذ نَادَىٰ رَبَّهُ أَنِي مَسَنِى الشَّيْطَانُ بِنُصَّبٍ وَعَذَابٍ ﴾ أي اذكر من حياة أيوب هذا الموقف العظيم حين دعا ربه في الضراء، وهذا الموقف عظيم لأن من الصعب على الإنسان وهو تتوارد عليه الضغوط والمشاكل من كل جانب أن يخلص توجهه إلى ربه الأحد، فهو حينها يجد مس الفقر والجوع ربها يعتقد بأن الغني أو الحاكم هو الذي ينقذه من هذه الورطة، وحينها يحوطه المرض غالبا ما يتصور بأن علاجه عند الطبيب لا بسببه، وهكذا يقع في الشرك، لكن أيوب تجاوز كل ذلك وحافظ على إيهانه وتوحيده الخالص.

[23] ولم يكن البلاء الذي تعرض له أيوب بسبب ذنب عمله، فهو معصوم مطهر عن المعصية، وما أراد الله من ابتلائه: "إِلَّا رَحْمَةً لِيُعَظِّمَ لَهُ النَّوَابَ وَجَعَلَهُ عِبْرَةً لِلصَّابِرِينَ وَذِكْرَى لِلعَابِدِينَ في كُلِّ بَلَاءٍ نَزَلَ لَيَأْنَسُوا بِهِ بِالصَّبْرِ وَرَجَاءِ النَّوَابِ"". فلما أتم الله الابتلاء واظهر صدق نبيه ومعدنه رفعه عنه، وعوضه عما فقده بما هو خبر منه ليعرفنا ربنا بأن العاقبة للمتقبن الصابرين. ﴿ أَرَكُضَّ بِضِكَ هَنَا مُغْتَسَلُ بَارِدُ وَشَرَكِ ﴾ قال الإمام الرضا عَلِيَتَلاً: "فَرَكَضَ بِرِجْلِهِ فَانْفَجَرَتْ لَهُ عَيْنُ فَدَخَلَ فِيْهَا فَاعْتَسَلُ فَاذَهَبَ اللهُ تَعَالَى عَنْهُ كُلُّ مَا كُلُ عَنْ ال

[23] وبالإضافة إلى إشفائه من الأمراض والعلل التي لحقت بجسمه، رد الله عليه ما فقد من الأهل سواء الأبناء أو الأقرباء. ﴿وَوَهَبْنَا لَهُ أَهْلَهُ, وَمِنْلَهُم مَّعَهُمٌ ﴾ أي تضاعفوا فإذا كانوا عشرين صاروا أربعين، وقد حملت هذه الآية على عدة تفاسير :

الأول: أن أهله ماتوا فأحياهم الله، وأضاف إليهم مثلهم.

- (١) الكافي: ج٢ ص٢٥٦.
- (٢) بحار الأنوار: ج١٢ ص٣٦٠.
- (٣) المصدر السابق: ص ٣٦٦.

**الثالث**: أن أهله تفرقوا عنه لما أصابه من بلاء، فجمعهم الله له وعطف قلوبهم عليه.

ولكن الروايات أكثر ما تؤكد على الرأي الأول، ومنها قول الإمام الصادق تشيَّلاً في تفسير الآية: «فَرَدَّ اللهُ عَلَيْهِ أَهْلَهُ الذيِّنَ مَاتُوا قَبْلَ الَبلِيَّةِ وَرَدَّ عَليَّهِ أَهْلَهُ الذيِّنَ ماتُوا بَعْدَ مَا أَصَابَهِمُ البَلَاء كُلَّهُم أَحْيَاهُمُ اللهُ تَعَالى لَهُ فَعَاشُوا مَعَهُ»<sup>(1)</sup>.

وبعد هذا البيان يصف الله رفعه البلاء عن نبيه بأنه ذو فائدتين:

الأولى: تعود على أيوب ذاته، وقد ستّاها رحمة فقال: ﴿رَحْمَةُ مِّنَّا﴾ لأيوب، وقد تمثلت هذه الرحمة في شفائه من المرض ورد ما فقده عليه.

الثانية: تعود على عموم الرساليين والمتعقلين، وتتمثل في العبر والدروس التي خلفتها القصة.

وَوَذِكْرَى لِأُولِى ٱلأَلْبَكِ ﴾ وأهم درس يستفاد من هذه الآيات، هو أن لا ننهزم أمام مشاكل الحياة وضغوطها، فإذا ما بقي الإنسان قويا في نفسه، مقاوما للآثار النفسية والروحية للأزمات والمشاكل، فإنه لن يتأثر بها. وحتى يتمكن من ذلك يجب أن تكون علاقته بالحياة وما فيها قائمة على أساس أنها وسيلة، لا علاقة شيئية باعتبارها هدفا بذاتها، وأنه إذا لم يصل إلى أهدافه وطموحاته من طريق ما، فسوف يحصل عليها عن طريق آخر. فإذا خسر وسيلته أو فشل فيها فليبق على أهدافه وإرادته، لأنه بجهده وتحركه واستقامته قد يحصل على ما هو أفضل مما فقده، أو فشل المرات الماضية في تحقيقه والوصول إليه، هذا إذا نظر للهزائم والنكسات التي تمر عليه في الحياة نظرة موضوعية، فهي حينئذ ستزيده قوة ومناعة ضد الهزائم، وإصرارا على

وهذا أيوب عَليَظَة يزداد إصرارا على خطه في الحياة، كلما تفاقم بلاؤه، دون أن يستجيب إلى وساوس الشيطان، التي كانت تستهدف إضعاف إرادته والنيل من إيهانه وتقواه.

[23] وحينها حلف أن يضرب زوجه الوفية منة جلدة، أمره الله أن يجمع في يده مئة شمراخ من عذوق النخل، ويضربها ضربة واحدة. ليرفع عنه حرج الحلف بالله من جهة، وحتى لا تتأذى زوجه من جهة أخرى. ﴿ وَخُذَبِيَدِكَ ضِغَتَافَأَضَرِب بِهِ ﴾ يقول الإمام الصادق ﷺ: «فَأَخَذَ مِائَةَ شِمْرَاخٍ فَضَرَبَهَا ضَرْبَةً وَاحِدَةٍ فَخَرَجَ مِنْ يَمِيْنِهِ»<sup>(٢)</sup>.

- (١) تفسير القمي: ج٢ ص ٢٤١ .
- (٢) بحار الأنوار: ج٢٢ ص٣٤٤.

وقد استفاد الفقهاء من هذا التفسير للآية الكريمة وأحاديث أخرى حدا شرعيا قالوا فيه بأن الزاني إذا كان مريضا لا يحتمل بدنه الجلد، فإنه يضرب مئة جلدة بهذه الطريقة ويسقط عنه الحد المتعارف. وفي الخبر «إِنَّ رَسُولَ اللهِ عَنْ أُتِيَ بِرَجُلٍ كَبِيرِ قَدِ اسْتَسْقَى بَطْنُهُ وبَدَتْ مُرُوقُ فَخِذَيْهِ وقَدْ زَنَى بِامْرَأَةٍ مَرِيضَةٍ فَأَمَرَ رَسُولُ اللهِ عَنْ أُتِيَ بِرَجُلٍ كَبِيرِ قَدِ اسْتَسْقَى بَطْنُهُ وبَدَتْ فَضَرَبَهُ ضَرْبَةً وَاحِدَةً وضَرَبَهَا ضَرْبَةً وَاحِدَةٌ وخَلَى سَبِيلَهُمَا وذَلِكَ قُولُهُ عَزَّ وجَلَّ : فَ

وبعد أن أمر الله أيوب عَلَيْتَلا بضرب زوجه -كما تقدم- أداء للعهد الذي قطعه على نفسه أكد له ضرورة الوفاء بالالتزامات التي يتعهد بها المؤمن تجاه ربه فقال: ﴿وَلَا تَحْنَتْ ﴾ أي لا تمل إلى الباطل بترك الوفاء بالقسم ومخالفته، إذ ينبغي للإنسان المؤمن أن يفي بالتزاماته و عهوده التي يقطعها مع ربه على نفسه، فكثير من الناس حينما يمرضون أو يتعرضون للمشاكل، يدعون الله أن يعينهم ويرفع عنهم ذلك، وينذرون تقربا له أن لو رفعها سيفعلون كذا وكذا من الصالحات، و لكنهم بمجرد أن يصحوا أو تنتهي مشاكلهم يتناسون نذورهم وتعهداتهم. ثم على الإنسان أن لا يتعهد بما لا يقدر عليه، حتى لا يلحقه الإثم بحنته. فهذا الإمام علي علي يأتيه رجل حلف أن يزن الفيل فقال: "وَلَمَ تَعْلِفُونَ بِمَا لَا تُعْلِيقُونَ".

وبعد ذلك يمتدح ربنا نبيه أيوب عَلِيَتَلاَةِ مركزا على أمور في شخصيته:

الأول: صبره، حيث عرَّضه الله لألوان الابتلاءات فاستقام وتحمل. ﴿إِنَّا وَجَدْنَتُهُ صَابِرًا ﴾

الثاني: إخلاصه في العبادة وتوبته، فلم يدعه البلاء للكفر بالله، ولا إلى عبادة غيره من الشركاء المزيفين. ﴿يَعَمَ ٱلْعَبَدُ إِنَّهُ أَوَّابٌ ﴾ يؤوب إلى الله ويتقرب إليه كلما ازداد بلاؤه.

[٤٥] وبعد أن اختتم السياق قصة أيوب وصبره، واستقامته أمام كل الضغوط، شفعها بالدعوة إلى ذكر بعض الأنبياء والتفكير في تأريخهم لأخذ العبر والدروس منه، إذ ينبغي للرساليين أن ينظروا في تاريخ قادتهم وإخوانهم الذين سبقوهم، ويلاحظوا معاناتهم واستقامتهم لله، فإن ذلك يزيدهم إيهانا بخطهم الرسالي، وثقة بأنفسهم وتحركهم واستقامة

- (١) تهذيب الأحكام: ج١٠ ص٣٢.
- (٢) وسائل الشبعة: ج٢٣ ص٢٨٤. ١. ١٠ فَأَمَرَ (الإمام عَلِيَّلا) بِقُرْقُورٍ فِيهِ قَصَبٌ فَأَخْرِجَ مِنْهُ قَصَبٌ كَثِيرٌ ثُمَّ عَلَّمَ صَبْعَ المَاءِ بِقَدْرِ مَا عُرِفَ صَبْعُ المَاءِ قَبْلَ أَنْ يُخْرَجَ القَصَبُ ثُمَّ صَيَّرَ الفِيلَ فِيهِ حَتَّى رَجَعَ إِلَى مِقْدَارٍ الَّذِي كَانَ انْتَهَى إِلَيْهِ صَبْعُ المَاءِ أَوَّلا ثُمَّ أَمَرَ أَنْ يُوزَنَ القَصَبُ الَّذِي أُخْرِجَ فَلَمَا وُزِنَ قَالَ عَلَيْتَهِ. الْذِي كَانَ انْتَهَى إِلَيْهِ صَبْعُ المَاءِ أَوَّلا ثُمَّ أَمَرَ أَنْ يُوزَنَ القَصَبُ الَّذِي أُخْرِجَ فَلَم

على الطريق.

﴿ وَأَذَكُرْ عِبَدَنَا إِبْرَهِيمَ وَإِسْحَقَ وَيَعَقُوبَ أَوْلِي ٱلْأَيَّدِى وَٱلْأَبْصَدِ ﴾ ما يحتاجه الإنسان لبلوغ التكامل القوة والرؤية، فبقوته يحقق ما يراه. ويبدو أن ظاهر الآية يدل على وجود الأيدي (القوة) عند الأنبياء والأبصار (الرؤية) إلا أن باطنها القوة في الإيهان، والبصيرة في الدين، وهكذا جاء في الحديث المأثور عن الإمام الباقر عَلَيَهَا قال: «أُولِي القُوَّةِ فِي العِبَادَةِ وَالبَصَرِ فِيْهَا»<sup>(1)</sup>.

والجدير بالملاحظة أن ربنا اكتفى هنا بالدعوة إلى تذكر هؤلاء العظماء، دون أن يعرض لنا مشاهد من حياتهم نعتبر بها، وهكذا في موارد كثيرة من القرآن، وذلك لأسباب:

الأول: أن بجرد تذكر الرسالي بأنه ينتمي إلى خط فيه هؤلاء العظهاء الذين أسسوا تأريخ المجد للبشرية، هو أمر مفيد جدا، يعطيه الإيهان والثقة والاستقامة بالرغم من كل العوامل والظروف المضادة، إذ لا يشعر وهو يعاني من الرفض والحرب بشتى صورها بالضعف والوحدة، وهو يشعر بانتهائه إلى هذا الخط، وإلى هذا التأريخ العظيم.

الثاني: أن القرآن وحدة واحدة، ويكمل بعضه بعضا، فيمكن لقارته أن يجد في سورة الصافات تفصيل ما أشارت إليه سورة محمد للظينية، وهكذا بالنسبة لسائر السور مع بعضها، وعلينا ألا نكون من الذين اتخذوا القرآن عضين، فصارت نظرتهم إليه نظرة تجزيئية، بل نسعى لمعرفة آيات القرآن من خلال نظر شمولي إليها جميعا.

[73] ثم إن القرآن عرض أهم ما يستفاد من حياتهم، لكي يؤكد بأن القصص التي يوردها ليست للتسلية أو مجرد زيادة المعرفة بالتأريخ إنها هي للتعلم والموعظة. يقول تعالى عن إبراهيم وإسحاق ويعقوب: ﴿ إِنَّا أَخْلَصْنَكُم بِحَالِمَة وَتَحْرَى الدَّارِ ﴾ حينها يقرأ الإنسان أو يسمع عن حياة العظهاء، أول ما يجب أن يتطلع إلى معرفته هو سر عظمتهم، لا لكي يعرف وحسب بل لكي يأخذ بأسباب العظمة أيضا، وسبب عظمة هؤلاء ورفعة شأنهم، هو الإيهان الخالص بالآخرة وتذكرها، الذي كان يزيدهم بعدا عن المعصية وقربا إلى الطاعة. أوليس ربنا يقول في سورة المتحنة: ﴿ قَدْ كَانَتْ لَكُمُ أُسُوَةً حَسَنَةً فِي إِزَهِيمَ وَالَذِينَ مَعَهُ ﴾ ثم تتواصل الآيات إلى قوله تعالى: ﴿لَقَدْ كَانَ لَكُو فِيهِمْ أُسُوةً حَسَنَةً لِمَن كَانَ يَرْجُوالُمَّة وَالَذِينَ مَعَهُ كُمَ تواصل هولاء إلى تعالى: ولقد تعالى العوامة الذي كان يزيدهم بعدا عن المعصية وقربا إلى الطاعة. أوليس وهذا يقول في سورة المتحنة: ٢ عَدْ كَانَتْ لَكُمُ أُسُوةً حَسَنَةً فِي إِزَهِيمَ وَالَذِينَ مَعَهُ كُو مُن يَنوا ولذي يولي أنه يقوله تعالى المتحنة الذي كان يزيدهم بعدا عن المعصية وقربا إلى الطاعة. أوليس ولا يات إلى قوله تعالى المتحنة الذي كان يويدهم معدا عن المعصية وقربا إلى الطاعة. أوليس ولا يول إليه موله تعالى المتحنة إلى أسوا أسوا العوامل الأخرى لم تتدخل في صياغة شخصية هولاء، إنها بقي ذكر الآخرة وحده خالصا هو الذي يؤثر فيهم، فحينها آمنوا بالله تعالى، وتحملوا مسؤولياتهم الرسالية لم يتطلعوا إلى مطامع دنيوية من خلالها، ولو تداخلت عوامل أخرى في ذلك لم يرتقوا إلى هذه المنزلة من الإخلاص.

[٤٧] ﴿ وَإِنَّهُمْ عِندَنَا لَمِنَ ٱلْمُصْطَفَيْنَ ٱلْأَخَيَارِ ﴾ أي اصطفاهم الله وكانوا من أفضل العباد عنده وأخلصهم له، لأن الإخلاص نفسه على درجات.

[٤٨] ويخلَّد القرآن أسماء طائفة أخرى من الأنبياء، ويدعونا لذكرهم. ﴿ وَأَذَكُرْ إِسْمَنِعِيلَ وَٱلْيَسَعَ وَذَا ٱلْكِفْلِ وَكُلٌّ مِنَ ٱلْأَخْيَارِ ﴾ وقد يكون السبب في ضم هؤلاء الثلاثة إلى بعضهم، وأولئك إلى بعضهم في الآيات المتقدمة، هو اختلاف منزلة الفريقين عند الله، وأن الفريق الأول هم الأفضل وذلك بدلالتين:

١ – انتهاء إبراهيم عَلَيْتَمَا إلى المجموعة الأولى وأفضليته ظاهرة لأنه من أولي العزم.

 ٢ - السياق القرآني الذي وصف أولئك بالمصطفين أو لا والأخيار ثانيا، بينها اقتصر في مدح هؤ لاء بكلمة ﴿ ٱلأَخْيَارِ ﴾.

[٤٩] ويؤكد القرآن في نهاية الدرس الذي تختم به القصص الهدف منها، وأهميتها لمن أراد التقوى. ﴿ هَٰذَا ذِكْرٌ ﴾ ليشتمل على موعظة، ينتفع بها المؤمنون حيث يتأسون برسل الله. الأمر الذي يبلغ بهم الفوز والفلاح. ﴿وَإِنَّ لِلْمُتَقِينَ لَحُسَّنَ مَثَابٍ ﴾ والمآب هو المكان الذي يستقر فيه الإنسان فهو يعود إليه كلما خرج منه. وهنا المآب بمعنى العاقبة و النهاية. وفي الآية تطمين للمؤمنين بأن الأمور في صالحهم مهما كان ظاهرها معاكسا.

[٥٠] ويبين الله هذه العاقبة فيقول: ﴿ جَنَّنَتِ عَدْنِ ﴾ وهي أفضل الجنان وفيها الخلود، ومآب المتقين إلى أفضل جنان الله في الآخرة. ﴿مُفَنَّحَةً لَمَّمُ ٱلْأَبُوَبُ﴾ حينها يقدمون عليها، والذي يفتح أبواب الجنة هو الإيهان والدعاء والعمل الصالح، فهي مفتحة للمتقين والمؤمنين فقط لا لغيرهم ممن لم يعملوا الصالحات.

[٥١] ﴿ مُتَّكِينَ فِيهَا ﴾ على الأرائك وهذه دلالة على مدى الاطمئنان الذي يلاقونه فيها. ﴿يَدْعُونَ فِيهَا بِفَكِهَةِ صَحَيْبِرَةِ وَشَرَابٍ ﴾ جزاء لهم على إيهانهم وأعمالهم، وتعويضا عما فاتهم من نعيم الدنيا ولذاتها في سبيل الله.

[٥٢] ومن أعظم ما يستلذ به المؤمنون في الجنة هم الحور العين، ولعل تركيز القرآن على ذكر الحور في حديثه عن ثواب المؤمنين، ينطلق من أن أصعب الفتن التي يتعرضون لها في الحياة الدنيا هي فتنة الشهوة الجنسية، ولكي يتجاوزوا إغراءها وضغطها يذكرهم الله بعاقبة ذلك، حيث الظفر بالحوريات في الجنة. ﴿ وَعِندَهُمْ قَضِرَتُ ٱلطَّرْفِ أَنْرَابُ ﴾ فهن لا ينظرن إلى غير أزواجهن، وينظرن إلى الأرض احتراما لأزواجهن وتواضعا. وهن أتراب أي المتهاثلات سواء في السن، أو في كونهن أبكار غير مطموثات، ويقال فلانة ترب لفلانة إذا أريد التساوي بينهما في العمر، وهكذا يتساوى عند المؤمن الميل إلى كل واحدة دون تفضيل واحدة على الأخرى لأنهن جميعا القمة في الجمال والروعة.

[٥٣] ثم إن الله يدعونا للعمل والاستقامة في سبيله ولكن بطريق غير مباشر وذلك حينها يعدنا بالجزاء المتقدم الذكر. ﴿ هَٰذَا مَا تُوَعَدُونَ لِيَوْمِ أَلِحِسَابٍ ﴾ ولأن المسافة بين هذا الثواب والإنسان تتمثل في الإيهان وعمل الصالحات، فإن الآية تشتمل طبيعيا على الدعوة إلى ذلك. وقد استخدم القرآن كلمة الحساب تأكيدا لهذه الحقيقة، ولو كان الجزاء يحصل بلا عمل فلهاذا الحساب إذن؟!

[٤٤] ويتميز نعيم الآخرة عن نعم الدنيا، ذاتيا بالتنوع والجودة، وزمنيا بالخلود، فالنعمة تزداد و تتجدد دائما. ﴿ إِنَّ هَٰذَا لَرِزْقُنَا مَالَهُ مِن نَّفَادٍ ﴾ وما دام الله باقيا فإن رزقه للمؤمنين لا ينتهي. إن ذلك لحق تخاصم أهل النار

﴿ حَذَأَ وَإِنَ لِلطَّنِعِينَ لَشَرَ مَتَابٍ ( ) جَهَنَمَ يَصْلَوْنَهَا فَيْسَ المَهادُ ( ) هذا قَلْيَدُوقُوهُ حَبِيمٌ وَعَسَاقٌ ( ) ( ) وَ احَرُ مِن شَكَلِهِ آذَوَاجُ ( ) هذا فَقْتُ مُعْنَجِمٌ مَعَكُمٌ لَا مَرْحَا بِهِمْ إِنَّهُمْ صَالُوا النَّارِ ( ) قَالُوا بَلْ النَّذَر لا مَرْحَبًا بِكُرْ النَّهْر قَدَمَتُمُوهُ لَنَا فَيَقْسَ الْقَرَارُ ( ) قَالُوا رَبَّنَا مَن قَدَمَ لَنا هَذَا فَيْ مَعْذَا فَيْ مَعْذَا لِحُرْ النَّهُ قَدْمَتُمُوهُ لَنَا فَيَقْسَ الْقَرَارُ رَبَّنَا مَن قَدَمَ لَنا هَدَا فَيْ مَعْذَا فَيْ مَعْذَا لِحُرْ النَّهُ فَدَمَتُمُوهُ لَنَا فَيَقْسَ الْقَرَارُ رَبَّنَا مَن قَدَمَ لَنا هَدَا فَيْ مَعْذَا فَيْ الْمَدْرَارِ ( ) قَالُوا رَبَّنَا مَن قَدَمَ لَنا هَدَا فَيْدَ فَيْ مَعْذَا فَيْ الْعَارِ رَبَّنَا مَن قَدَمَ لَنا هَذَا هُوَ مَعْذَا فَيْ مَعْذَا فَيْ الْنَادِ رَبَّنَا مَن قَدَمَ لَنا هَدُولُ فَيْ أَنْ مَا لَكَا لَنَهُ فَيْ فَالْتَارِ ( ) الْقَدَرَارُ فَيْ فَقَدُمُ مَعْذَا لَا لا نَرَى وَعَالُوا مَا لَنَا لا مَنْ رَبَعَانُ مَن قَدَمَ لَنَا هُذَا هُ مَنْ عَذَا فَيْذَهُ عَنْ فَالْعَادِ اللَّهُ الْقَارِ فَى الْتَعَارِ مَنْ لَنَا مَعْذَلُهُ الْفَرَارُ الْكَا نَعْدُهُمُ مِن الْعَرَانِ الْقَابُ فَيْ الْعَرُونَ مَكْلَهُ مَنْ مَعْذَى فَيْعَ عَنْهُمُ مَعْمَا لَكَمَ مَعْذَا فَقُوْمَ اللَّهُ مُعَالَقُوا مَا لَنَا لا مَنْ مَعْنَ الْعَادِ فَيْ الْعَالَا لَكُنَا مُعَدَّعُهُمُ مَعْنُ فَنَا الْنَا لَا لَكَرُولُ اللَّا لَكُولُ عَلَى الْعَدَمُ مَنْ أَنَا مُعْذَيْتُ مَعْنَ فَيْعَارُ مُنَا الْعَالِي لَنْ مَنْ الْعَارِ اللَّهُ الْعَالَ الْعَالَةُ مَنْ قَدَمُ مُعَانُ فَيْ الْعَالَةُ عَنْ هُ فَيْ مَعْتَى الْ عَالَا لَعَالَ الْنَا فِي مَا لَعَا فَيْ الْعَنْذُنُ مَعْذَى مَا لَعَنْ فَيْ هُ لَعْذَيْ مَا لَهُ الْعَالَةُ الْعَالَةُ عَالَ فَقَدَمُ مُعْتَعْنَا الْعَالُولُ مَنْ عَالِهُ مَنْ عَالْمُ لَنَ الْعَالَ الْعَالُولُ مَعْتَعْتُ مُ لَنَ مَا لَعَا الْعَالَةُ مُنْعُنُ الْنَا لَعُنُ عَالُولُ الْنَا الْعَالَةُ مُنْعَالُولُ مَا لَعْنَ الْعَالَقُونُ مَا لَعَا لَنَا مُولُ الْعَالَ الْعَالَ الْعَالَا مُنْعَالُولُ مَا لَكُونُ مَا الْعَالَا الْعَالَيْ الْعَالَ الْعَالُولُ الْعَا الْعَالَ الْنَا الْعَالُولُ الْعَا الْعَالُول

هدى من الآيات:

الآيات القرآنية آيات مثاني متشابهات، ومن معاني هذه الكلمة أنها تجري على أساس المقابلة، الجنة والنار، والصالح والمفسد والخير والشر و.. و.. ولا يعرف الشيء بأبعاده وحدوده إلا بمقارنته مع أضداده، فالنهار يعرف بالليل، والحياة تعرف بالموت، والغنى بالفقر.

ولكي يعرِّفنا ربنا بنعيم الجنة يحدثنا عن عذاب جهنم التي يستقر فيها ذوو العقائد والأعمال المناقضة لأصحاب النعيم، ومن خلال الآيات التي وردت في كل القرآن يتضح أن

<sup>(</sup>١) غساق: ما يقطر من جلود أهل النار وسمي غساقاً لشدة سواده فهو يشبه ظلمة الليل، قال تعالى: ﴿إِلَىٰ غَسَقِ ٱلَيَّلِ ﴾ إلى ظلمته.

المسافة بين العاقبتين منعدمة تماما، فليس ثمة منطقة أخرى بينهما، لهذا يكفي الإنسان حتى يدخل الجنة أن يخرج نفسه من النار، وكما قال الله: ﴿ كُلُّ نَفْسٍ ذَآبِقَةُ ٱلمَوِّتِّ وَإِنَّمَا تُوَفَّوْنَكَ أَجُورَكُمْ يَوْمَ ٱلْقِيكَمَةُ فَمَن زُحْزِعَ عَنِ ٱلنَّكَارِ وَأَدْخِلَ ٱلْجَنَّةَ فَقَدْ فَازُ وَمَا ٱلْحَيَوةُ ٱلدُّنِيَآ إِلَا مَتَنَعُ ٱلْغُرُورِ ﴾ [آل عمران: ١٨٥].

وهنا في هذه السورة وبعد أن يبيَّن القرآن الحكيم أمثلة واقعية من التأريخ عن الذين أخلصوا لله في معتقداتهم وأعمالهم، فأصبحوا بذلك قدوة وأئمة في الصالحات، فمنهم من صبر وتجاوز إغراء السلطة والمال كداود وسليهان بيَشَلَا ومنهم من صبر على البلاء حتى صار مضرب المثل كأيوب غليتَلا فنالوا الجنة على ذلك. بعد ذلك كله يضرب لنا مثلا من واقع أصحاب النار الذين عصوا الله، وحاربوا المؤمنين، وطغوا في الأرض. وكما أن الأنبياء يشفعون أصحاب النار الذين عصوا الله، وحاربوا المؤمنين، وطغوا في الأرض. وكما أن الأنبياء يشفعون لأتباعهم ويدخلونهم الجنة لا يدخل هؤلاء النار بمفردهم إنها يجرُّون معهم كل من انتمى إليهم، واتبع خطهم في الحياة، وهناك يتخاصم التابع والمتبوع تخاصها عنيفا، يلقي من خلاله كل طرف المسؤولية على الطرف الآخر، وكان ينبغي أن يحدث هذا الصراع في الدنيا، بأن يتمرد الإنسان على أئمة الكفر، ويرفض حكم الطغاة، أما وهو لم يفعل ذلك فلن ينفعه تخاصمه في يوم الجساب شيئا وقد فوَّت على نفسه فرصة الاختيار السليم، والعمل الصالح في دار الابتلاء.

إن السبب الذي يدعو أكثر الناس لاتباع الطغاة، والانسجام مع الواقع المنحرف الذي يصنعونه في المجتمع ليس عدم معرفتهم بخطئه، إنها لا يتمردون عليه هربا من صعوبات الصراع ومسؤولياته، وإذا استطاعوا ذلك في الدنيا فإنهم يجدون مرارة الصراع في نار جهنم، حيث الظروف القاسية، والعذاب الأليم المستمر.

إن ربنا يقسم في هذه الآيات بأن الصراع في النار حق – كما أكد ذلك في الدنيا في مواقع أخرى من القرآن– والتخاصم الذي يشتعل لظاه هناك لهو دليل على ترك الإنسان الالتزام بمسؤوليات الصراع في هذه الحياة، والذي لا يختار الحق بإرادته يخضع له على الرغم منه، وقد ترك هؤلاء مكافحة الظلم، فها هم يكافحونه هناك في النار.

بينات من الآيات:

[٥٥] كما ركزَّت الآيات في أذهاننا مشهد الجنة وبالتالي جزاء المخلصين تذكِّرنا في المقابل بعاقبة الطغاة. ﴿ هَـٰذَاً ﴾ اسم إشارة يتضمن دعوة للذي يتلو القرآن بالنظر في عاقبة المتقين، والتفكير في جزائهم، ولكن ينبغي أن لا يغفل عما أعد للظالمين من العذاب، وذلك من أجل أن يحفظ توازن نفسه وعقله بين الرجاء والخوف. ﴿وَإِكَ لِلطَّنِغِينَ لَشَرَّ مَتَابٍ ﴾ وتقابل هذه الآية الآية (٤٩) التي وردت في الدرس الماضي، فللمتقين العاقبة الحسنة عند الله، وللطغاة عاقبة السوء والشر، وليس المقصود من الطاغية هنا السلطان الجائر وحده، وإن كان هو التجسيد الأوضح والأشمل للطغيان، إنها جنوده وأجهزته أيضا، إذ لولاهم لما قدر على الظلم والفساد، بل لعلنا نعمم الحكم على سائر معاني الطغيان، فكما يطغى الإنسان في الحياة السياسية فإنه يطغى كذلك في الحياة الاجتهاعية، فيظلم جاره وأسرته والناس، ويظهر من أحاديث مستفيضة في تفسير الآية أن المعني بالطاغين هم سلاطين الجور، بينها المعني بها يلي هم أتباعهم ومن سار على دربهم.

[٥٦] وتفصَّل الآيات في ذكر عاقبة الطغاة، زيادة في التخويف لعل الإنسان يثوب عن الباطل، ويهتدي للحق رغبة في الثواب، ورهبة من العذاب. ﴿ جَهَنَّمَ يَصْلَوْنَهَا﴾ قال بعض الفلاسفة القدماء –يتبعهم بعض الجهلة اليوم–: إن أهل النار يتعودون على عذابها فلا يعودون يتأثرون به، وجَسَّدوا هذه الفكرة المنحرفة في هيكل حيوان زعموا بأنه يلتهم النار، أما القرآن وهو الحق فإنه يخالف هذه الخرافة مؤكدا بأن المجرمين يتذوقون العذاب، وكلمة ﴿يَصَلَوَنَهَا﴾ تعني أنهم تمسهم جهنم مسا.

فَيَتْسَلَلِهَادُ ﴾ وهو المكان الذي يمهد ويهيأ لهم وكأنهم مهَّدوا لأنفسهم فراشا من النار في جهنم، بلي؛ تمهيد الأرضية لسلطانهم تجسد في ذلك اليوم في تمهيد جهنم لهم.

[00] ﴿ هَذَافَلْيَذُوقُوهُ حَمِيمٌ وَعَسَّاقٌ ﴾ والحميم هو الحرارة الشديدة، أما الغسَّاق فهو كما جاء في بعض كتب اللغة: القيح النتن، وفي الرواية عن الإمام أبي جعفر عَلِيَّلاً قال: «الغَسَّاقُ وَادٍ في جَهَنَّمَ فِيهِ ثَلَاثُهائَةِ وَثَلَاثُونَ قَصْرٍ فِي كُلَّ قَصْرٍ ثَلَاثُهائَةِ وَثَلَاثُونَ بَيْتٍ، فِي كُلَّ بَيْتِ أَرْبَعُونَ زَاوِيَةً فِي كُلِّ زَاوِيَةٍ شُجَاعٌ (الحية العظيمة المخيفة) في كُلُّ شُجَاعٍ ثَلَاثُوانَةٍ وَثَلَاثُونَ عَقْرَباً فِي جُمْجُمةِ كُلِّ مَقرْبٍ ثَلَاثُهائَةِ وَثَلَاثُونَ قُلَةٍ سَمَّ، لَوْ أَنَّ عَقْرَباً مِنْهَا نَصَحَتْ سَمَّهَا عَلَى أَهْلِ جَهَنَمَ لَوَسِعَتْهُمْ بسَمَها» ().

[٥٨] ﴿ وَمَاخَرُمِن شَكَلِهِ أَزْوَبَجُ ﴾ ولا يقتصر العذاب على هذين النوعين إنها هو أنواع وأساليب مختلفة كثيرة، ونستوحي من هذه الآية أن أنواع العذاب كثيرة جدا، إلا أن بعضها يتلازم مع بعض، كما يتلازم الحميم مع الغساق ويكمله.

[٥٩] وبعد أن يدخل الطغاة النار وينتهي كل واحد إلى موقعه، الذي يضيق به، يجدونه آخرين من أشباههم وأتباعهم الذين انخدعوا بهم يدخلون معهم إلى جهنم ويقال لهم. ﴿هَـٰذَا فَوَجٌ مُقَنَّحِمٌ مَعَكُمٌ ﴾ واحتمل أن يكون المراد من الآخر : الفوج الآخر، وهم أزواج ومشابهون للفوج الأول، ويكون ذلك تمهيدا للحديث التالي عنهم، وهذا يتشابه وما ذكرناه في تفسير قوله تعالى: ﴿أَحْشُرُواْ أَلَذِينَ ظَلَمُواْ وَأَزْوَجَهُمْ وَمَاكَانُواْ يَعْبُدُونَ ﴾ [الصافات: ٢٢].

والاقتحام هو الدخول في الشيء بشدة كالمسهار الذي لا مكان له في الحائط فتدخله المطرقة قسرا، ولأن الطغاة يتعذبون من ضيق المكان، وأن النار تضيق عليهم كضيق الزج بالريح <sup>(۱)</sup> كما جاء في حديث الرسول ﷺ فإنهم ينادون بهم، لهذا وعلى خلاف ما يقوله صاحب البيت لضيفه فإنهم يقولون: ﴿لَاَ مَرْجَبًا بِهِمَ ﴾ أي لا مكان يسعهم، ولا نفس تقبل بحلولهم، والرحب هو المكان الوسيع، فكأنهم أرادوا القول: بأن المكان ضيق ويضيق أكثر بهم، وعللوا لعنهم وسبهم لهم بأنهم أهل جهنم، وهل يرحب بمن سيصلى نارا؟!

﴿إِنَّهُمْ صَالُواْ النَّارِ ﴾ وهذا ما يؤكده ربنا بقوله تعالى:﴿كُلَّمَا دَخَلَتْ أُمَّةٌ لَعَنَتْ أُخْلَهَا ﴾ [الأعراف: ٣٨].

[٦٠] ويبدأ حينئذ الصراع العنيف بين الطرفين، الذي ينتهي إلى التخاصم والتقاتل، وفي البين يلقي البعض المسؤولية على البعض الآخر. ﴿قَالُوا ﴾ الأتباع وهم يردون على كلام الطغاة، حيث تتحول التحية وأعراف الاستقبال إلى سباب بينهم. ﴿بَلَ أَنْتُعَ لَا مَرْجَبًا بِكُرْ ﴾ لأنكم السبب ومنكم الأذى والعذاب، ويواصل التابعون شجارهم مع الطغاة وهم يحاولون تبرير موقفهم، والتهرب من المسؤولية. ﴿أَنتُمْ قَدَّمَتُمُوهُ لَنَا ﴾ إذ أغريتمونا باتباعكم، وظللتمونا بمختلف الوسائل حتى صرنا إلى هذا العذاب. ﴿فَيَتُسَ أَلْقَرَارُ ﴾ أي ساء المكان الذي نستقر ونثبت فيه، ويقال: فلان قرر أن يفعل كذا إذا ثبت فكره على رأي معين فهو غير متردد، بل حاسم وقاطع في أمره. وهذه الكلمة تدل على الخلود في النار، وحين يكون المنزل الأخير سيئا فساء مصيرا.

[٦١] ويطلب التابعون من الله أن يزيد العذاب على الطغاة، جزاء لهم على جرائمهم التي مارسوها بأنفسهم، وعلى المعاصي التي مارسها التابعون بضغوطهم وتضليلهم. ﴿قَالُواْ رَبَّنَا مَن قَـدََمَ لَنَا هَـنذَا فَزِدَهُ عَذَابًا ضِعْفًا فِي ٱلنَّـارِ ﴾.

[٦٢] ثم يلتفتون إلى بعضهم ويتساءلون: لماذا لا نجد فلانا وفلانا –يقصدون بعض المؤمنين– في النار؟! ﴿وَقَالُواْ مَا لَنَا لَا نَرَىٰ رِجَالًا كُنَّا نَعُدُّهُم مِّنَ ٱلْأَشْرَارِ ﴾ وهناك تنكشف لهم أخطاؤهم، ففي البدء اكتشفوا أن القيادة التي اتبعوها كانت منحرفة، والآن تبين لهم أيضا

(١) نور الثقلين: ج ٤ ص ٤٦٧ والزج: كما يبدو هو القربة.

### الآيات ٥٥ - ٧٠

أن مقاييسهم في الحياة وتقييمهم للآخرين هي الأخرى كانت خاطئة، وكان ينفعهم ذلك لو عرفوه في الدنيا وعملوا على إصلاح أنفسهم، ولكنهم رفضوا الرسالة واتبعوا الأهواء.

[٦٣] ويُردُّ أهل النار عدم رؤيتهم لمن كانوا يتصورونهم أشرارا في النار إلى أحد سببين، فإما أنهم صاروا إلى الجنة وهذا يعني أن مقاييسهم وبالتالي موقفهم تجاه أولئك كان خاطئا، أو أنهم موجودون معهم ولكنهم لا يرونهم. ﴿ أَتَخَذَنَهُمَّ سِخْرِيًّا ﴾ في الدنيا وتبين الآن سلامة خطهم. ﴿أَمْ زَاغَتْ عَنَهُمُ ٱلْأَبْصَنُرُ ﴾ فلا نراهم.

ولهذا المقطع تفسير آخر هو: أنهم يعنون الله، بأنه ربها أدخلهم الجنة غفلة واشتباها مع أنهم من أهل النار، وتعالى ربنا أن يضل أو ينسى، بل هم المخطئون في تقييمهم للمؤمنين.

ويبقى السؤال: من هم أولئك الذين تعنيهم الآيات في واقعنا الراهن؟

إنهم الطغاة بلا ريب، وهم حكام الجور المتسلطون قسرا على رقاب العباد، والذين يحكمون بغير ما أنزل الله، ويتجاوزون حدود الله، ويذلون عباد الله، أما جنودهم وأزواجهم فهم الذين يتبعون نهجهم، أو يشاركونهم في ظلمهم. أما الذين يعدونهم من الأشرار فهم الثائرون ضدهم من عباد الله المخلصين، الذين رفضوا عبادة غير الله، واتخاذ الآلهة المزيفة أربابا من دون الله رب العالمين. إن الطغاة وجنودهم من قوى الظلم، وأبواق الضلالة، يكيلون التهم ضد الثائرين عليهم، و يَعُدُّونهم في النار، ويعلمون أنهم هنالك في الجنة يجبرون.

وكان أتباع أهل بيت الرسالة من هؤلاء، إذ رفضوا سلطات الجور والقمع والضلال، وطاردتهم قوى الإرهاب، وألصقت بهم أبشع التهم، ولكن أثمة الهدى من آل الرسول ﷺ كانوا يُسلّونهم بأنهم سوف يُحبرون في الجنة بينها يُطلبون في النار.

يقول (مُيَسِّر) -وهو أحد المؤمنين الرافضين لسلطات الجور -: «دَخَلْتُ عَلَى أَبِي عَبْدِالله عَلَيَنَكَرْ فَقَالَ: كَيْفَ أَصْحَابُكَ؟ فَقُلْتُ: جُعِلْتُ فِدَاكَ لَنَحْنُ عِنْدَهُمْ أَشَرُّ مِنَ اليَهُودِ والنَّصَارَى واللهِ لَنَحْنُ عِنْدَهُمْ أَشَرَكُوا قَالَ وكَانَ مُتَّكِناً فَاسْتَوَى جَالِساً ثُمَّ قَالَ عَلِيَكَرَّ: كَيْفَ قُلْتَ؟. قُلْتُ: واللهِ لَنَحْنُ عِنْدَهُمْ أَشَرَكُوا قَالَ وكَانَ مُتَّكِناً فَاسْتَوَى جَالِساً ثُمَّ قَالَ عَلِيَكَرَّ: كَيْفَ واللهِ لَنَحْنُ عِنْدَهُمْ أَشَرَ عُوا قَالَ وكَانَ مُتَّكِناً فَاسْتَوَى جَالِساً ثُمَّ قَالَ عَلَيَكَرَةً: كَ

(١) الكافي: ج٨ ص٧٨.

هكذا يتعرض المؤمنون الصادقون للضغوط ولكنهم سوف يحبرون في الجنة حين يتخاصم الطغاة و جنودهم وأتباعهم في النار.

[٦٤] بلي، هذا الصراع في النار هو واقع.. ﴿ إِنَّ ذَٰلِكَ لَحَقٌّ تَخَاصُمُ أَهْلِ ٱلنَّارِ ﴾.

[70] وإنها جاءت رسالات الله لتنقذ الإنسان من هذا المصير الأسود، وذلك من خلال دعوتها له لنبذ الآلهة المزيفة، واتباع التوحيد الخالص في الحياة، فنهته عن عبادة الطغاة بطاعتهم، وعن عبادة الأجيال السابقة باتباع سيرتها الخاطئة. ﴿ قُلْ إِنَّمَا أَنَا مُنذِرٌ ﴾ وحتى هذا المنذر يجب أن لا يعبد من دون الله ولو بلغ من العظمة ما بلغ. ﴿ وَمَا مِنْ إِلَيهٍ إِلاَ اللَّهُ أَلُوَعِدُ أَلَقَهَارُ ﴾ الذي يقهر الأعداء ويغلبهم، ومن أبرز شواهد القهر ووسائله هو الموت الذي يخضع له الجميع، فلا يقوى أحد على دفعه عن نفسه، ونقرأ في دعاء الصباح لأمير المؤمنين عليتكلا قوله: «فَيَا مَنْ فلا يقوى أحد على دفعه عن نفسه، ونقرأ في دعاء الصباح لأمير المؤمنين عليتكلا قوله: «فَيَا مَنْ فلا يقوى أحد على دفعه عن نفسه، ونقرأ في دعاء الصباح لأمير المؤمنين عليتكلا قوله: «فَيَا مَنْ فلا يقوى أحد الذي يخضع له الجميع، توَحَدَ بِالِعَز وَالبُقَاءِ وَقَهَرَ عِبادَهُ بِالْمُونِ وَالفَنَاءِ»<sup>(1)</sup>. ولا ينحصر قهر الله في الموت وحسب بل يدخل في تطبيق كل حق وسنة في الحياة، ومن لا يستجيب لله وللحق الذي تنضمنه رسالاته، وبما ينذر به الأنبياء ومن يتبعهم باختياره وإرادته فسوف يقهره الله عليه بالرغم منه، في الدنيا إن شاء ذلك أو في الآخرة.

[77] وحتى لا يستبد بنا الخوف منه تعالى، يذكرنا برحمته وغفرانه. ﴿رَبُّ ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ وَمَابَيَّنَهُمَا ٱلْعَزِيزُ ٱلْغَفَّرُ﴾ ورب الشيء هو الأرأف به، والأحرص عليه.

[77-78] ومن العوامل النفسية لارتكاب الخطأ، والوقوع في الضلالة التهاون بها، والاسترسال فيها، وعدم الجدية في مواجهتهما، فإن الله يقول: ﴿ قُلْهُو نَبَوْأَ عَظِيمُ ﴿ ) أَنَّمُ عَنَهُ مُعْرِضُونَ ﴾ أي إن إعراضكم عن عبادة الله، وتوجهكم إلى الشرك أمر عظيم جدا، وهل أعظم من ترك الإنسان رب السماوات والأرض إلى الشركاء المزيفين، ونبذه قيم الحق الفطرية إلى الباطل والضلال؟ إذا لا يجوز أن يستهين الإنسان بالشرك ويسترسل معه، وإلى أين ينحدر به مهوى الشرك؟ إلى الجحيم، وهل يمكن أن نستهين بعذابه الخالد؟ وحين يكون الإنسان جديا في مواجهة الشرك يعرف معانيه، ويتبَّصر مهالكه، أو ليس الخروج عن ولاية أئمة الهدى إلى ولاية أئمة الكفر والضلالة شركا، أو ليس اتباع الظلمة أو حتى السكوت عنهم شركا عظيما، هكذا روي عن الإمام الصادق علينياً أنه قال في تفسير الآية: «... النَّبَأُ الإِمَامَةُ»<sup>(1)</sup>

[٦٩] ﴿ مَاكَانَ لِيَ مِنْ عِلْمٍ بِٱلْمَلَكِ ٱلْأَعْلَىٰٓ إِذْ يَخْلَصِمُونَ ﴾ ويؤكد ربنا على أهمية التوحيد، وأنه

- (١) بحار الأنوار: ج٨٤، ص٣٣٩، من دعاء الصباح.
  - (٢) بحار الأنوار: ج٢٣، ص٢٠٣.

محور الحوار الذي دار في الملأ الأعلى حين خلق الله الإنسان الأول، وأسجد له ملائكته، ورفض إبليس السجود تكبرا، وبالتالي أنه هدف خلق البشر، و حكمة سجود الملائكة له، فكيف يجوز التهاون فيه؟!.

[•٧] إن يُوحَى إلى إنار بوضوح، ومسؤولية إن يوحر الرسول على المسؤولية إبلاغ الرسالة إلى الناس كما هي بالضبط، وفي هذا تمهيد للحديث الذي سيتطرق له الدرس القادم حول قضية آدم وإبليس، التي تمثل جانبا من الغيب، حيث يحتاج التسليم لما يقوله الرسول فيها لهذه المعرفة بدور الرسول، ذلك أن الجدل الذي دار عند خلق الإنسان في الملا الأعلى بين الملائكة ورجم – سبحانه وتعالى – كان حول حكمة خلق الإنسان الذي يفسد في الأرض، ويسفك الدماء، ولي الأرض في المربول في المعرفة بدور الرسول، ذلك أن الجدل الذي دار عند خلق الإنسان في الملا الأعلى بين الملائكة ورجم – سبحانه وتعالى – كان حول حكمة خلق الإنسان الذي يفسد في الأرض، ويسفك الدماء، ولكن ربنا قال لهم يومند: (إلى أعلمُ ما لا نعلون) [البقرة: في الأرض، ويسفك الدماء، ولكن ربنا قال لهم يومند: وإلى أعلمُ ما لا نعلون) [البقرة: ٢٠]. وكان من علم الله انبعاث الرسل، وإيمان فريق من الناس جم، وخلوصهم في عبادة رجم، برغم عواصف الشهوة، ونوازع الكبر والغفلة، وضغوط الطغاة، مما جعل هذا الفريق مادويق رجم، برغم عواصف الشهوة، ونوازع الكبر والغفلة، وضغوط الطغاة، مما جعل هذا الفريق

وهكذا نقرأ في النصوص الإسلامية: أن ما اختصم به في الملا الأعلى الأعمال الصالحة التي بادر إليها المخلصون من البشر، فعن ابن عباس عن النبي ﷺ قال: «قَالَ لِي رَبِّي أَ تَدْرِي فِيمَ يَخْتَصِمُ المَلَأُ الأَعْلَى؟. فَقُلْتُ: لَا. قَالَ: اخْتَصَمُوا فِي الكَفَّارَاتِ وَالدَّرَجَاتِ.

فَأَمَّا الكَفَّارَاتُ: فَإِسْبَاغُ الوُضُوءِ فِي السَّبَرَاتِ، وَنَقْلُ الأَقْدَامِ إِلَى الجَمَاعَاتِ وَانْتِظَارُ الصَّلَاةِ بَعْدَ الصَّلَاةِ وَأَمَّا الدَّرَجَاتُ فَإِفْشَاءُ السَّلَامِ وَإِطْعَامُ الطَّعَامِ وَالصَّلَاةُ بِاللَّيْلِ وَالنَّاسُ نِيَامٌ»<sup>(()</sup>. وتضيف رواية ثانية عن النبي عَنْ<sup>شِ</sup>َيْتِ: «... وَوَلَايَتِي وَوَلَايَةُ أَهْلِ بَيْتِي حَتَّى المَهَاتِ»<sup>(()</sup>.

وإذا تدبرنا في سياق الآيات لعرفنا أن أعظم أهداف خلق البشر هو توحيد الله، ولا يتحقق توحيد العبد ربه إلا بالتسليم لولاية الله وولاية من عقد الله له الولاية، ورفض الأنداد والآلهة التي تعبد من دون الله، أما مجرد الصلاة دون التسليم للقيادة الشرعية فإنها فارغة عن جوهر العبادة. أرأيت الطغاة يمنعون عن الصلاة؟ كلا.. بل ترى بعضهم يبادر إلى بناء المساجد، وإقامة الصلوات الحاشدة فيها، ولكنهم يتكبرون في الأرض بغير الحق، فهل تشفع لهم صلاتهم هذه؟ كلا.. لأنهم ينازعون الله رداءه، ويغتصبون الولاية الإلهية ويدعون الناس

- (1) بحار الأنوار: ج١٨، ص٢٧٥.
  - (٢) بحار الأنوار : ج٦٧، ص٦.

#### 11+

# فسجد الملائكة كلهم أجمعون

﴿إِذَ قَالَ رَبُّكُ لِلْمَلَتِهِ كَذِ إِنِي خَلِقُ بَشَرًا مِن طِينٍ (\*) فَإِذَا سَوَيَتُهُ وَيَفَخَتُ فِيهِ مِن رُّوحِى فَفَعُوا لَهُ سَيجِدِينَ (\*) فَسَجَدَ الْمَلَتَةِ كَمُ حَتُلُهُمُ أَجْمَعُونَ (\*) إِلَّا إِلِيسَ اسْتَكْبَرَ وَكَانَ مِن الْكَنفِرِينَ (\*) قَالَ تَبْإِلِيسُ مَا مَنَعَكَ أَن تَسْجُدَ لِمَا خَلَقْتُ بِيدَى أَسْتَكْبَرْتَ أَمْ كُنْتَ مِن الْعَالِينَ (\*) قَالَ أَنَا خَبَرُ مِنْهُ خَلَقْنَنِي مِن نَارٍ وَخَلَقْنَهُ, مِن طِينِ (\*) قَالَ فَأَخْرَجُ مِنْهِ فَإِنَّكَ رَحِمُ \*\* فَقُونَ فَأَنَا خَبَرُ مِنْهُ خَلَقْتُنِي مِن نَارٍ وَخَلَقْنَهُ, مِن طِينِ (\*) قَالَ فَأَخْرَجُ مِنْهِ فَإِنَّكَ رَحِمُ \*\* فَقُونَ فَي قَالَ فَيْعَنِي مَا نَارٍ وَخَلَقْنَهُ, مِن طِينِ (\*) قَالَ فَأَخْرَجُ مِنْهِ أَلْ يَوْمِ يُبَعَمُونَ (\*) قَالَ فَإِنَّكَ لَعْنَتِي إِلَى يَوْمِ الذِينِ (\*) قَالَ فَأَخْرُجُ مِنْهِ إِلَى يَوْمِ يُبْعَمُونَ (\*) قَالَ فَالْحَدَى مِن نَارٍ وَخَلَقْنَهُ مِن اللَّهُ مِنْ الْمُنْظَرِينَ أَلْمَعْلُومِ أَنَ عَلَنَ مَا مَنَعَلَى مَا مَنْعَلَى مَا مَعْتَى أَلْهُ الْمَعْذِينَ أَنْ فَالْمُونَ فَيْعَنَى مَنْ أَنْ وَخَلِقُ فَقُولُ مِنْ الْمُنْفَالِينَ فَا لَمَةً مَنْ أَنْ فَعَذِي إِلَى يَوْمِ يُعْمَنُهُمُ أَجْمَعُونَ فَي قَالَ فَالْمَنْهُ مَا مَعْتَعْنَهُ أَجْمَعُونَ فَى الْمُنْفَلِينَ أَنْ أَعْرَبُوهُمُ أَنْ فَالَكُونَ مَنْ أَنْعَالَا مَا لَعْنَ مَعْتَعْنَ أَنْ مَعْتَى إِلَى يَوْمِ الْعَيْنَ مَا مَنْعَلَى مَا مَنْعَدَى فَالَ فَالْعَنْ مَعْتَى مَا الْمُعْلَمِي فَا لَعْتَنْهُ مَنْ الْمُ وَحَقْتَنَهُ مَا مَعْنَ مَنْ أَلَ فَقَوْلُ مَنْ الْمُعْلَي فَنَ مَعْتَى فَقَالَ فَا مَعْتَى مَنْ أَعْتَى مَعْتَى فَقَا مَنْ مَعْتَى مَا مَنْ فَعْنَ مَنْ مَا مَنْعَتَى مَنْ مَعْتَى مَنْ مَنْ مَعْتَى مَنْ فَي فَا فَعَنْ مَا مَنْ مَنْ فَعْتَى فَيْ فَي مَنْ مَعْ مَنْ مَا مَعْتَى مَنْ مَا مَنْ عَنْ مَعْتَى مَعْتَى مَا مَا مَعْتَى مَنْ مَنْ مَا مَنْ مَا مَا عَلَى فَقُولُ مَنْ الْمُعْتَى فَيْ مَا مَنْ مَا مَنْعَمُونَ مَنْ مَا مَنْ مَنْ مَا مَا مَا مَنْ مَعْتَى مُ مَا مَنْ مَنْ مَنْ مَا مَنْ مَا مَنْ مَا مَنْ مَا مَا مَا مَا مَنْ مَا مَنْ مَا مَا مَا مَا مَا مَا مَا مَعْ مَنْ مَا مَا مَا مَا مَنْ مَنْ مَعْنَ مَا مَنْ مَا مَنَ مَا

#### هدى من الآيات:

في الدرس الأخير من السورة وكعادة القرآن يؤكد السياق على الموضوع الأساسي فيها، وذلك ضمن بيان ما جرى بين رب العالمين والملائكة ثم بينه وبين إبليس، ومغزاه الكشف عن طبيعة الإنسان، والأسباب الحقيقية التي ترديه، فإذا به وقد كرَّمه الله على كثير من الخلق ينتهي إلى أسوأ مصير.

في بداية السورة أكد ربنا على دور العزة والشقاق في ضلال الكفار، حيث يغترون بها

(۱) رجيم: طريد مبعد.

لديهم من قوة ظاهرية، فيستكبرون على الحق ويشقون عصا الطاعة لله -عز وجل- بينها نجد في مقابلهم أنبياء الله الله الله فهم بالرغم من الدرجة المعنوية التي أعطيت لهم (النبوة) وما أوتي بعضهم من القوة و الملك، إلا أنهم في أعلى درجات التوبة والإنابة إلى ربهم.

وفي نهاية هذه السورة المباركة يبيَّن الله لنا صورة أخرى لهذه المقابلة جرت في الملاً الأعلى، فالعزة بالباطل عند إبليس عليه اللعنة، الذي اعتز بعنصره، ورفض الخضوع لله في قضية آدم من بين كل الملائكة، وبرر ذلك بأنه وهو المخلوق من نار السموم أفضل من آدم الطيني فكيف يسجد له؟ ولكن من قال: إن الأفضلية للطين؟ ثم لو افترضنا ذلك فهل هذا مبرر لمعصية ربَّ العالمين واختيار العاقبة السوء؟ بالطبع كلا.. ولكن إبليس اختار العزة بالباطل متمثلة في العنصرية، ثم راح يغوي الإنسان ويضله ليكون معه في غضب الله وناره.

وفي المشهد الآخر من الصورة نجد ملائكة الله على جلالة قدرهم يخرون ساجدين لآدم تعبدا لله وطاعة وتسليها، ويوصل القرآن بينهم وبين عباد الله المخلصين الذين لم يسمحوا لإبليس أن يغويهم.

ولان سورة محمد ﷺ تتشابه وسورة (الصافات) في نفي ألوهية الملائكة والأنبياء، فإنها تنتهي ببيان سجود الملائكة لآدم ﷺ الذي خلق من طين والذي يتعرض لإغواء إبليس، وكيف يكون إلها من يسجد لغيره أو يتعرض لإغواء الشيطان؟!

بينات من الآيات:

[٧١] لما بدا لله تعالى خلق آدم أطلع الملائكة على هذه الإرادة. ﴿ إِذْقَالَ رَبُّكَ لِلْمَلَةِ كَمَةِ إِنِّي خَلِقُ بَشَرَا مِن طِينٍ ﴾ والخطاب هنا يشمل حتى إبليس، لأنه قد رفع جزاء لعبادته لله إلى مقام الملائكة، فملائكيته التي يشمله (إبليس) بموجبها الأمر بالسجود -اعتبارية لا ذاتية- ويبدو أن متعلق قوله: ﴿ إِذْقَالَ رَبُّكَ ﴾ هو قوله في آية سابقة. . ﴿ إِذْ يَخْشِمُونَ ﴾.

وبها أن أصل خلق البشر طين فلا يجوز أن يتفاخر الناس على بعضهم، كما لا ينبغي أن يفتخر أحد بنفسه وهل لمن أصله الطين فخر؟! والطين عندنا نحن البشر من أرذل العناصر وأقلها قيمة واعتبارا، والناس جميعا خلقوا من طين فلا يجوز أن يتخذ بعضهم بعضا أربابا من دون الله كالسلاطين، ولا أن يصبغ البعض صبغة الألوهية على بعض كما فعل النصارى بابن مريم بيني.

[٧٢] ولم يطلع ربنا الملائكة على ما بدا له لمجرد إضافة معلومة جديدة إليهم بل ليأمرهم

بالسجود له عَلَيَكَ». ﴿ فَإِذَا سَوَّبَتُهُ وَنَفَخْتُ فِيهِمِن رُّوحِي ﴾ وقد اتصل الأمر بالسجود بحالة التسوية ونفخ الروح عند البشر، وهي حسب الظاهر كمال الخلق مما يوحي بأن سجود الملائكة (الذي يدل -ضمنا- على تسخير الطبيعة الموكل بها ملائكة الله)<sup>(١)</sup> يتعلق بكمال الإنسان، فكلما رقى البشر معارج العلم والإرادة والإيمان والتقوى سخرت له الخليقة أكثر فأكثر. أرأيت كيف سخر الله لداود الجبال والطير ولسليمان الريح؟ ويوحي نفخ الروح من الله في الإنسان وقبل السجود له تخصص البشر بميزات لا توجد في سائر الأحياء، ويبدو أن الروح هنا هي العقل الذي قال عنه ربنا سبحانه في آية أخرى: ﴿ وَيَسَئَلُونَكَ عَنِ ٱلرُّوحَ قُلُ ٱلرُّحِ ؟ الإسراء. ومن الله في الإنسان وقبل الإسراء: ٨٥].

فَقَعُوا لَهُ سَجِدِينَ ﴾ وهكذا أسس ربنا في حياة البشر مبدأ السجود لله عبر الخضوع والتسليم لخلفائه في الأرض، وهؤلاء الملائكة وهم من أعز خلق الله أسجدهم لمن نفخ فيه من روحه وجعله خليفته في الأرض.

[٧٣] وحيث أمر الله بالسجود لآدم استجاب جميع الملائكة إيهانا منهم بوجوب التسليم المطلق له -عز وجل- وأن أي اجتهاد أو قياس مقابل أمره باطل ولا يرفع المسؤولية عن صاحبه. ﴿ فَسَجَدَ ٱلْمَلَيَّكُمُ صَحُلُهُمْ ﴾ وكان يكفي أن تنتهي الآية إلى هذا الحد لتبين المطلوب، ولكن ربنا أضاف تأكيدا لذلك قائلا: ﴿أَجْمَعُونَ ﴾ وإنها كانت عظمة الملائكة بخضوعهم لله ولمن أمر الله بالخضوع له.

[٧٤] ثم استثنى ربنا من الساجدين إبليس الذي استكبر واستبدت به العزة والكبرياء، وهو استثناء منقطع، فشق عصا الطاعة. ﴿ إِلَّا إِبْلِيسَ ٱسْتَكْبَرَ وَكَانَ مِنَ ٱلْكَفِرِينَ ﴾ لقد كان إبليس يسجد لله سجدات طويلة لعل بعضها يمتد أربعة آلاف عام، وقد اقترح على الله بأن يسجد له سجدة مطولة بدل سجوده لحظات لآدم، فرفض طلبه. لماذا هذا الاقتراح؟ ولماذا الرفض؟

**أولاً**: السجود لآدم بأمر الله –ذلك الطين اللازب الذي يحتقره إبليس– هو معيار الخضوع لله وليس مجرد الوقوع على الأرض باسم السجود لله، ولعل صاحبه يكرس ذاتياته بذلك، وإنها يفعل ما يفعل رياء، ولا يزيده إلا عجبا. وهكذا نحن البشر لا تنفعنا عامة الصلاة والصيام إن لم نسلم لمن أمر الله بالتسليم له من خلفائه في الأرض، وهكذا كانت الولاية سنام الدين، وعمود الشريعة، وأعظم ما في ميزان العبد يوم القيامة لأنها في الحقيقة هي التوحيد

الخالص.

ثانياً: حين لم يسجد إبليس لآدم عُدَّ مستكبرا، وألحق بالكفار بالرغم من أنه كان يؤمن بالله، ولكن إيهانه لم يبلغ درجة التوحيد إذ إنه كان يؤمن قبلئذ بذاته وبعنصره الناري، فلم ينفعه الإيهان ولا سجداته الطويلة شيئا.

[٧٥] فسأله رب العالمين: ﴿ قَالَيَتَابِلِسُ مَا مَنَعَكَ أَن تَسَجُدَ لِمَا خَلَقَتُ بِيَدَى ﴾ وللمفسرين في كلمة ﴿بِيَدَى ﴾ تفاسير عديدة أما التفسير الأقرب للسياق -في نظري- أنها القدرة، لأنه سبحانه لا يملك يمينا ولا شهالا. وفي حديث عن الإمام الرضا عَلَيْتَلَا: «يَعْنِي بُقْدَرَق وَقُوَّقٍ»<sup>(1)</sup>. وتعبير اليدين كناية عن تمام القوة والقدرة التي تجلت في خلق آدم فالاستكبار وقع على شيء صنعته القدرة الإلهية. ﴿ أَسْتَكْبَرْتَ أَمْ كُنْتَ مِنَ ٱلْعَالِينَ ﴾ هل كان السبب أنك تكبرت على شيء صنعته القدرة الإلهية. ﴿ أَسْتَكْبَرْتَ أَمْ كُنْتَ مِنَ ٱلْعَالِينَ ﴾ هل كان السبب أنك تكبرت المجرد الاستكبار ومن دون سبب واقعي، أم أنك فعلا تجد نفسك جديرا بعدم السجود؟ بمعنى أن فرض كونه من العالين ينفي عنه صفة الاستكبار للترديد بينها. ولما كان من غير العالين فهو مستكبر. أما العالين فهم الأشباح المحدقة بساق العرش. وقال البعض أن معناه:

[٧٦] إن عدم سجود إبليس كان لاستكباره، وإلا فجوهره في واقع الأمر لا يتميز عن آدم فهو مخلوق مثله، ولا يحق للمخلوق أن يرفض أمر الخالق، ولكن إبليس رأى نفسه متميزا، وسبب ذلك أنه اتبع المقاييس الشيئية لا المقاييس القيمية فانتهى إلى أفضلية النار على الطين، واعتز بعنصره وذاته، فرفض السجود لآدم و الطاعة لله سبحانه، وهذا يدل على بطلان القياس عموما، ذلك لأن قيمة أي شيء ليست بذاته بل بها يضفي عليه الرب من قيمة واعتبار، فالصلاة الله لأن الله حملهم كذلك، والحج جهاد الضعفاء لأن الله شرع ذلك، والأنبياء خلفاء الله لأن الله حملهم رسالاته وجعلهم أئمة وهداة.

ولا يعرف تشريع الله إلا من عنده، أما البشر فإنه إذا أراد أن يتشبث بالقياس فسوف يهبط إلى مستوى مقاييسه الشيئية فهذا إبليس برغم علمه وعبادته هوى إلى أسفل السافلين حين ترك قيمة التوحيد إلى الشرك، ومقياس أمر الله إلى مقياس خلق الله، ولم يعرف أن عظمة خلق الله إنها هي بأمر الله، فالنار كنار لا تعدو أن تكون خلقا خلقها الله بأمره، وأركز فيها خصائص وميزات من الحرارة والإضاءة، وإن شاء الله أعدمها أو أعدم حرارتها، كما فعل لإبراهيم علي الله أو أزال ضوءها كنار جهنم، إذن الشيء كشيء لا قيمة له، إنها قيمته باعتبار أمر الله، وهذا هو السبب الجوهري لبطلان القياس في الدين، والحاجة إلى الرسل. (1) عيون الأخبار: ج1 ص ١٢٠. جاء في نهج البلاغة: «الحَمْدُ لللَّ الَّذِي لَبِسَ الْعِزَّ والكِبْرِيَاءَ والْحَتَارَهُمَا لِتَفْسِهِ دُونَ خَلْقِهِ وجَعَلَهُمَا حَي وحَرَماً عَلَى غَبْرِهِ واصْطَفَاهُمَا لَحِلَّالِهِ وجَعَلَ اللَّمْنَةَ عَلَى مَنْ نَازَعَهُ فِيهِمَا مِنْ عِبَادِهِ ثُمَّ الْحَبَرَ بِذَلِكَ مَلَائِكَتُهُ الْمُقَرِّبِينَ لِيَعِيزَ الْمُتَوَاضِعِينَ مِنْهُمْ مِنَ الْمُسْتَكْبِرِينَ فَقَالَ سُبْحَانَهُ وهُوَ العَالَمُ بِمُضْمَرَاتِ القُلُوبِ وعَجُوبَاتِ العُيُوبِ: ﴿إِنَّ حَلِقُ بَشَرَا مِن طِينَ (<sup>(()</sup>) فَإِذَا سَوَيْتُهُ وَيَفَحَتُ فِيهِ مِن رُّوحِي فَقَعُوا لَهُ سَنجِدِينَ (<sup>(()</sup>) فَسَجَدَ الْمَلَتَكَمَّةُ حَصُلُهُمُ أَجْمَعُونَ (<sup>()</sup>) فَإِذَا سَوَيْتُهُ ويَفَحَتُ فِيهِ مِن رُوحِي فَقَعُوا لَهُ سَنجِدِينَ (<sup>()</sup>) فَسَجَدَ الْمَلَتَكَمَّةُ حَصُلُهُمُ أَجْمَعُونَ (<sup>()</sup>) فَإِذَا سَوَيْتُهُ ويَفَحَتُ فِيهِ مِن رُوحِي فَقَعُوا لَهُ سَنجِدِينَ (<sup>()</sup>) فَسَجَدَ الْمَلَتَكَمَةُ حَصُلُهُمُ أَجْمَعُونَ (<sup>()</sup>) فَإِذَا سَوَيْتُهُ ويَفَحَدُ وَعِهِ مَن رُوحِي فَقَعُوا لَهُ سَنجِدِينَ (<sup>()</sup>) فَسَجَدَ الْمَلَتَكَمَةُ حَصُلَهُمُ أَجْمَعُونَ (<sup>()</sup>) إِلَا إِلِيسَ لا اعْتَرَضَعْهُ الَّذِي وَضَعَ أَسَاسَ العَصَبِيةِ ونَازَعَ اللَهُ رَدَاءَ الجَبْرِيَةِ وادًا فَي الدُّيْتَكَبَرِ وَمَلَعَ فَيَاعَ النَّذَكَلُ الْ لَا تَعَنَى مَنْ مَا مُتَعَوَّى وَيَعَانَ الْمَعْمَةُ مَرَوْنَ عَنَعَ وَلَكَ مَا الْمَعْمَةُ فَقَرَى وَعَلَعَ فَيَاعَ التَذَلُلُ آ الَذِي وَضَعَ أَسَاسَ العَصَبِيةِ ونَازَعَ اللَهُ رَدَاءَ الْجَبَرِي وَنَا فَعْمَرَ مَا لَقُولُ وَعَنَى مَنْ أَعْنَ وَ وَالَكُنَ الْمُعْتَى وَيَا وَلَكُنُ أَنَّ مَذَى مَنْ وَيَعْ وَنَاعَ الْتَذَلُكُنُ أَنْ عَنْقَعُونَ وَمَنَ عَذَى وَالْعَنْ وَسَعَا الْمُنْتَكَمَ مَنْ مُنَا مُعَتَى مَعْرَى وَالَكُونَ مَا عَنْهُمُ والْنَا وَلَا أَنَّ مَنْ مَنْ عَنَى مَنْهُ مَنْ مُنَا مَنْ عَنْ مَنْ عَلَى وَعَلَى مُنْعَالًهُ عَامَ مَعْتَى اللَهُ مَنْ عَانَ أَعْنَ أَنَ مَنْ فَيْ وَالْعَنَ مَنْ مَعْتَى مَنْ مَنْ عَلَى مَنْ عَالَكُمُ مَنْ عَنْ عَامَ مَنْ عَانَ مَا مَعْتَى مَنْ مَنْ مَا مُنَعْنَ مَنْ مَنْ عَانَ مُعَامُ مَو مُ مَنْ مَا مُعَنَى مُوا مَا عَنْ مَنْ مَا عَنْ مَنْ مَ مَالَكُ مَا الْحَانَةُ مَا اللَّعْنَ مَنْ مَا مَنْ مَا مَا م

فَاعْنَبِرُوا بِمَا كَانَ مِنْ فِعْلِ اللهِ بِإِبْلِيسَ إِذْ أَحْبَطَ عَمَلَهُ الطَّوِيلَ وجَهْدَهُ الجَهِيدَ وكَانَ قَدْ عَبَدَ اللهُ سِتَّةَ آلَافِ سَنَةٍ لَا يُدْرَى أَ مِنْ سِنِي الدُّنْيَا أَمْ مِنْ سِنِي الآخِرَةِ عَنْ كِبْر سَاعَةٍ وَاحِدَةٍ فَمَنْ ذَا بَعْدَ إِبْلِيسَ يَسْلَمُ عَلَى اللهِ بِمِثْلِ مَعْصِيَةٍ كَلَّا مَا كَانَ اللهُ سُبْحَانَهُ لِيُدْخِلَ الجَنَّة بَشَراً بِأَمْرِ أَخْرَجَ بِهِ مِنْهَا مَلَكاً إِنَّى حُكْمَهُ فِي أَهْلِ السَّمَاءِ وأَهْلِ الأَرْضِ لَوَاحِدٌ ومَا بَيْنَ اللهِ وِبَيْنَ أَحدِ هِ فَوَادَةً فِي إِبَاحَةٍ حَمَّى حَرَّمَهُ فِي أَهْلِ السَّمَاءِ وأَهْلِ الأَرْضِ لَوَاحِدٌ ومَا بَيْنَ اللهِ وبَيْنَ أَحَدٍ مِنْ

إن انحراف إبليس لم يكن بجبر من الله إنها باختياره هو نفسه، ومن الحوار الذي جرى بين الله وبينه يتبيَّن أنه تعالى أراد هدايته فقد أكثر القول له، وهذا أساس في القرآن والرسالات الإلهية الأخرى، لأن الفلسفات الأخرى القديمة والحديثة كلها تعتقد بالجبر، وأن الشر من الله -تعالى عما يصفون- أو من إله معارض له في الرأي، مساو له في القوة، وهذه الثنائية موجودة بصورة أو بأخرى في كل الفلسفات كالفلسفة الشيوعية التي تؤمن بثنائية الحتمية، أو

(١) نهج البلاغة: خطبة: ١٩١.

كالفلسفة التي تعتقد بالثنائية الجنسية.. الخ، وقد تسربت هذه الفلسفة المنحرفة إلى كثير من كتب الديانات ولكن هذه الآيات وأخرى كثيرة تلتقي معها في الموضوع تبين أن إبليس كان حرا في إطار قضاء الله وقدره، فهو غير قادر على مقاومة الإرادة الإلهية إذا أراد الله ذلك، لكنها من جانب آخر تؤكد بأنه تعالى لم يجبره على المعصية والانحراف، بل أعطاه المهلة وحاوره في الأمر إقامة للحجة لعله يهتدي للحق سبيلا.

[٧٧] فلما رفض وأصر على معصيته واعتزازه الباطل بعنصره، طرده الله من رحمته، واسترد منه الاعتبار الذي وهبه له من قبل. ﴿ قَالَ فَأَخْرُجَ مِنْهَافَإِنَّكَ رَحِيمٌ ﴾ والرجيم هو المطرود الذي لا أمل في رجعته، وربها لو كان ثمة احتهال لعودة إبليس للحق لما أخرجه الله من رحمته، وأمهله أكثر مما أمهله.

وفي القرآن آية تشير إلى الحكمة الإلهية التي مر ذكرها، يقول تعالى في معرض حديثه عن عصيانه إبليس: ﴿ وَإِذْ قُلْنَا لِلْمَلَيَهِكَةِ ٱسْجُدُوا لِأَدَمَ فَسَجَدُوًا إِلَّا إِبْلِيسَ كَانَ مِنَ ٱلْجِنِ فَفَسَقَ عَنْ أَمْرِ رَبِهِ ﴾ [الكهف: ٥٠]. والآية تشير إلى أنه كان جنيا ولكنه استطاع الوصول إلى مقام الملائكة، وذلك بعبادته وسعيه -كما في الروايات- ثم تشير إلى ترديه ومسيرته التنازلية وأن سببها المعصية لله، وتأكيد الآية على كونه من الجن يهدف تأكيد حريته واختياره، وكيف أنه علا إلى مقام الملائكة بعمله ثم أهبط بسوء اختياره.

وهذه الآية من سورة (ص) والتي تليها تبينان جانبا من العقوبات التي فرضها الله على إبليس وهي:

أولاً: سحب المزايا والاعتبارات التي حصل عليها بعبادته كدخوله الجنة، واعتباره من الملائكة، و شمول رحمة الله الخاصة له.

ثانياً: رجمه من قبل الله، والرجم هو الطرد الذي لا سبيل للعودة بعده -كما مر أنفا- فهو مبعد عن سائر الخلق، ومعنى ذلك أنهم لا يتفاعلون معه، وهذه حقيقة علمية يشر حها القرآن بعبارات بسيطة جدا، يفهمها حتى الطفل المميز، لأن هدف الآيات هو هداية الإنسان إلى الحق التي لا تتحقق بالعبارات الغليظة المعقدة التي لو استخدمها في القرآن لكان لطبقة معينة، وهذه الحقيقة العلمية تتمثل في أن عالم المخلوقات يتفاعل مع الحق ويتعاون معه، أما الشر والباطل فهو شذوذ وشقاق عن مسيرته، وحيث طرد إبليس -وهو رمز الشرك - بالرجم فإنه لا يكون معه ما في السماء والأرض وما بينهما. إن الأصل في الخلائق الخير لا الشر، والذي يليس فإنها يطبع عنصرا ضعيفا، والقرآن يصرَّح بهذه الحقيقة عندما يقول: في ألقرين مامنوا يُفَيْئُون في سَبِيلِ ٱللَّهِ وَٱلَّذِينَ كَفَرُوا يُقَائِلُونَ فِي سَبِيلِ ٱلطَّاعُوتِ فَقَائِلُوا أَوْلِيَاءَ ٱلشَيْطَانِ إِنَّ كَيْدَ ٱلشَيْطَانِ كَانَ ضَعِيفًا ﴾ [النساء: ٧٦]. ومن هذا المنطلق جاءت حتمية الانتصار للمؤمنين الصادقين على أعدائهم، ولهذا أيضا قال ربنا في مطلع السورة: ﴿ بَلِ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا فِيعَزَةِ وَشِقَاقٍ ﴾ [ص: ٢]. وقد فسرنا ذلك بأن الذي يخالف مسيرة الكون هم الكفار الذين ينحرفون عن فطرتهم فهم هالكون، وقد حذرهم الله في هذه السورة من ذلك، وقال: ﴿ كَرَ أَهْلَكُنَا مِن قَبْلِهِم مِن قَرْنِ فَنَادُوا وَلَاتَ عِينَ مَنَاصِ ﴾ [ص: ٣]. كما أكد مخالفة الطبيعة لمسيرتهم، وهزيمتهم الحتمية بقوله: ﴿ أَرْ لَهُم تُمَلُكُ ٱلسَّمَوَتِ وَالأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُماً فَلَيْرَقَقُوا فِي ٱلأَسْبَلِ سَ

[٧٨] **ثالثاً**: إلحاق اللعنة به إلى يوم الدين من قبل الله سبحانه، واللعنة تعبير عن عدم الرضا بشخص الملعون وعمله. وهي تعني:

ألف: عدم شرعية أعمال إبليس وأتباعه مهما أخذت أحجاما كبيرة على الطبيعة مؤقتا.

[٧٩] وحيث حبطت أعمال إبليس ولاحقته اللعنات عرض على الله طلبا. ﴿ قَالَ رَبِّ ﴾ مادمت خسرت الآخرة، وحبط عملي. ﴿فَأَنظِرْنِيَ إِلَىٰ يَوْمِ يُبْعَنُونَ ﴾ لعله طلب ذلك في مقابل أعماله وعباداته التي قام بها أن يطيل الله عمره، ويمهله إلى يوم البعث.

[٨٩-٨٨] فاستجاب الله طلبه ولكنه لم يحدد له موعدا معينا. ﴿ قَالَ فَإِنَّكَ مِنَ ٱلْمُنظَرِينَ (\*) إِلَى يَوْمِ ٱلْوَقْتِ ٱلْمَعْلُومِ ﴾ وقد اختلفت آراء المفسرين حول المدة المعينة إلى قولين رئيسيين:

> ا**لأول**: أن إنظار إبليس يمتد إلى يوم القيامة. الثاني: أنه ينظر إلى يوم ظهور الحجة (عج).

وربها لم يعلم الله إبليس بساعة معينة للمهلة التي أعطاها إياه لكي يسلبه الاطمئنان، ولعل هناك حكمة أخرى لعدم إعطاء الرب موعدا محددا لنهاية إبليس تتجلى في إعطاء الرب قدرة محاربة الشر، واقتلاع شأفته للبشر، حيث وهب لهم إمكانية القضاء على إبليس نهائيا في اليوم المعلوم، وربها تلتقي هذه الحكمة مع ظهور الإمام الحجة عَلِيَـمَلاً وظهور الحق على يديه -بإذن الله- حيث إنه بدوره يعتمد في جانب منه على إرادة أهل الحق والله العالم.

[٨٣-٨٢] وعندها استشاط اللعين غضبا وبعد أن اطمئن للوعد الإلهي بالإمهال، أقسم بعزة الله على إغواء أبناء آدم، وإذ يقسم بعزة الرب فهذا دليل على أن معصيته لم تكن عن جهل بعظمته وقدرته تعالى، إنها مارسها عن وعي وعناد.

﴿ قَالَ فَبِعِزَنِكَ لَأَغْوِبَنَهُمْ أَجْمَعِينَ ﴾ إِلَا عِبَادَكَ مِنْهُمُ ٱلْمُخْلَصِينَ ﴾ والناس أمام إغواء الشيطان على ثلاثة أصناف: فمنهم من يحيط به، ويستجيب له في كل شيء وهم المشركون والكافرون، ومنهم ممن تكون مسيرتهم العامة في الحياة سليمة ولكنهم يخضعون له، ويضعفون أمامه بعض الأحيان وهم أصحاب الدرجات العادية من الإيهان، ومنهم من لا يقدر على تحريفهم أبدا وهم المخلصون الذين تمحضوا في الإيهان كالأنبياء والأولياء، والذي يحدد انتهاء الإنسان لأي من هذه الفِرَق هو مدى إيهانه وعمله وإرادته، وهذا الاستثناء من إبليس اعتراف واضح بإرادة الإنسان، ونسف لجميع الحتميات المزعومة، لأن ضغوط الشيطان وإغراءاته مع ذلك يستطيع البشر مقاومتها وقهرها بإرادته.

وهذه هي الفكرة المركزية في سورتي (ص والصافات) إذ تؤكد السورتان: أن من بين عباد الله عباد خلصوا لله من كل العلاقات المادية والشركية، فلا سبيل للشيطان عليهم.

[34-60] وفي مقابل قسم إبليس بإغواء العباد قطع الله على نفسه عهدا أن يدخله ومن تبعه جهنم، وأن يملأها منهم. ﴿قَالَ فَأَلَحْقُ ﴾ إن الجزاء حق أولا لأنه يجري أساس سنة الجزاء العادل المنسجمة مع سنن الله في الحكمة في الخليقة، وثانيا لأنه واقع لا ريب فيه. ثم أكد هذا التعهد بجملة تأكيدية، وقال: ﴿وَالَحْقَ أَقُولُ ﴾ بلى؛ كلام الرب تعبير دقيق عن حقائق الخليقة بلا أدنى اختلاف. ﴿لاَمَلاَنَ جَهَنَمَ مِنكَ وَمِمَن تَبِعكَمِنْهُمْ أَجْعَيْن ﴾ ولا تعني هذه الآية أن الله يدخل العباد إلى النار جبرا، إنها هم الذين يختارون طريق الباطل المنتهي إليها، وإنها أشار الله إلى كثرة من يدخله العلمه الذي أحاط بالمستقبل إحاطة تامة، وفي القرآن تتكرر الآيات التي تشبه هذه الآية، ومع ذلك يبعد الكثير منا عن نفسه التهمة فيعتقد أن النار خلقت للآخرين، بينها يؤكد الله على امتلاء جهنم بالعاصين حتى لا يصيبنا الغرور والعجب بإيهاننا وأعمالنا فنتوقف أو نتوانى في عمل الصالحات، وحتى نظل نسعى جهدنا لإنقاذ أنفسنا من جهنم بدافع الخوف من الخزي والعذاب يوم القيامة، وقد ورد في تفسير الآية الكريمة: ﴿ وَإِن مِّنكَ وَارِدُهَا كَانَ عن أئمة الهدى الله الذي عنه العباد يمرون فوق الصراط الذي ينصبه الله على النار، ولا يجوزه إلا المخلصون، أما من تمحض في الكفر والشرك فإنه يخلد فيها أبدا ويبقى الذين عندهم بعض المعاصي والذنوب فيها فترة يُطَهَّرون منها بالعذاب وكل يلبث فيها بقدر انحرافه. ولو بحثنا في الأسباب التي تؤدي بالإنسان إلى جهنم لوجدناها كثيرة جدا، وعلينا باليقظة الشديدة حتى نتقيها، ونتقي بذلك نار جهنم.

[٨٦] والملاحظ في هذه السورة المباركة وبالذات عند الحديث عن قصة إبليس، وهكذا في كثير من موارد القرآن تكرار الابتداء بفعل الأمر ﴿ قُلَّ ﴾ ولعل ذلك للأسباب التالية:

الأول: لكي يتأكد لنا بأن القرآن ليس من عند الرسول ﷺ، وإنها هو واسطة بين الله وعباده، ودوره بالنسبة إلى الآيات ينحصر في قراءتها على الناس، فهو ليس بمفتر ولا بإله، إنها هو مبلغ لرسالات ربه.

الثاني: يتركز هذا الأسلوب عند الحديث عن الأشياء الغيبية كقصة السجود لآدم عَلَيْتَلَا التي وردت في هذه السورة، وذلك لكي لا يعتقد الناس بأنها ضرب من الوهم والخرافة، أو أنها مجرد تصورات إنسان مثلهم محدود العلم فلا يصدقوها.

ولهذا أيضا قدم قول الرسول تَنْتَخْتَنْ بأمر من الله، حيث أراد الحديث عما جرى في الملا الأعلى ﴿ مَاكَانَ لِيَ مِنْ عِلْمٍ بِٱلْمَلَإِ ٱلْأَعْلَىٰٓ إِذْ يَخْتَصِمُونَ ﴾ ثم أكد أن ما سوف أقوله لكم عن الغيب هو من عند الله ﴿ إِن يُوَحَىٰٓ إِلَىٰٓ كُم بدأ الحديث عن الغيب، وضمنه في مطلع كل آية -تقريبا- ما يدل على نزوله من الله وهو فعل ﴿ قُلْ ﴾.

الثالث: أن الأمر بالإعلان عن شيء بصيغة ﴿ قُلْ﴾ أكد من بيانه للعلم. أفلا ترى أن قوله سبحانه: ﴿قُلْ هُوَ ٱللَّهُ أَحَكَدُ ﴾ أشد تأكيدا من قول: ﴿هُوَ ٱللَّهُ أَحَكَدُ ﴾ ذلك لأن من يعلم شيئا قد لا يكلف نفسه أمر الانصياع له أو إبلاغه للآخرين، بخلاف ما لو قيل له ﴿ قُلْ﴾ فإنه يعني الالتزام بها يقوله، بالإضافة إلى بيانه وتحدي الآخرين به.

وهكذا نجد القرآن هنا يأمر الرسول بالإعلان عن تجرد دعوته من المطامع المادية، وأنه لا يطالبهم بأجر . ﴿ قُلْمَا أَسْئُلُكُمْ عَلَيْهِ مِنْ أَجْرٍ ﴾ وإنها يدعوهم إلى الحق، وهذا الإعلان يعكس شخصيّة الرسول ﷺ التي تشهد بصدقه، كما أنه يعتبر التزاما أدبيا أمام الناس بعدم المطالبة بأجر، ثم أمره ببيان أبرز صفاته الحسني وقال: ﴿وَمَا أَذَا مِنَ المَّامِ مِنْ الحَالِ مِعْامِ مَا الناس بعدم المطالبة الحق وهو يحمل للناس رسالة تتفق مع فطرتهم، وتؤيدها عقولهم وجميع سنن الحياة وقوانينها لأنها رسالة رب العالمين، بلي؛ إن الذي يحتاج إلى التكلف هو صاحب الباطل، لأن ما يأتي به ليس سوى شذوذ يرفضه كل ما في الحياة، وتأباه النفوس بفطرتها، فلكي يخدع الناس به لا بد أن يتكلف، ويتوسل بأساليب ملتوية، وكمثال على ذلك: الكاذب، فإنه وهو يريد الحديث عن شيء غير واقعي لا يصدقه الناس يضطر إلى زخرفة الكلام، والحلف باليمين المتكررة، أما الصادق فهو واضح في كلامه مطمئن في نفسه.

وحياة الرسول ﷺ تشهد بانسيابه مع الحقائق بالفطرة النقية، والصراحة البالغة، والبصيرة النافذة، فلا يستعجل أمر ربه، ولا يتكلف حكما ما أنزل الله به قرآنا، ولا يجبر الله على شيء لم يبلغوا مستواه، ولا ينازع أحدا حقه أو سلطانه، ولا يجزع، ولا يهلع، ولا يستأثر، ولا يتصنع، ولا يغل، ولا يغش، ولا يطلب سوى صراح الحق، وواضح الرأي.

و جاء عن أمير المؤمنين عَلِيَتَلا فيها يرتبط بهذه الآية أنه قال: «أَنَّ المُسْلِمِينَ قَالُوا لِرَسُولِ الله: لَوْ أَكْرَهْتَ يَا رَسُولَ اللهِ مَنْ قَدَرْتَ عَلَيْهِ مِنَ النَّاسِ عَلَى الإِسْلَام لَكَثُرَ عَدَدُنَا وَقَوِينَا عَلَى عَدُوِّنَا، فَقَالَ رَسُولُ اللهِ شَيْئَيْنَ : مَا كُنْتُ لِأَلْقَى اللهَ عَزَّ وَجَلَّ بِبِدْعَةٍ لَمْ يُخْذِف إِلَيَّ فِيهَا شَيْئا هُوَمَاً إَنَا مِنَا لَنُكَوِّنَا، فَقَالَ رَسُولُ اللهِ عَنْقَيْنَ : مَا كُنْتُ لِأَلْقَى اللهَ عَزَّ وَجَلَّ بِبِدْعَةٍ لَمْ يُخْذِف إِلَيْ

[٨٧] وتعرف الرسالة بالرسول الداعي إليها، فهو الصادق الأمين، الذي لا يطلب أجرا ولا يتكلف أمرا، و تعرف الرسالة أيضا بمحتواها، كما يعرف الرسول بمثل تلك الرسالة. ومن أبرز علامات الصدق في رسالة الإسلام عالميتها فهي تتجاوز الحدود والأطر لتكون لجميع الناس، فلا عشائرية، ولا عنصرية، ولا قومية، ولا طبقية، ولا إقليمية، و...، بل؛ إن ما نزل من عند رب العالمين يكون لكل العالمين، أما ما انبعث من فكر الإنسان المحدود فهو محدود بحدود ذلك الإنسان. فإن محولة علي عليه من تسليم والإنسان في كل مكان وزمان فطرته واحدة، والقرآن يشير إلى هذه الفطرة بما تنطوي عليه من تسليم واعتقاد بالحقائق التي تشتمل عليها، وذلك عبر التذكير.

[٨٨] وإذا لم يتذكر البشر ويصدق بها جاء به القرآن فهو قد طمس فطرته، وعطل عقله، وإنها يكتشف صدق الرسالة بعد الموت، أو أثناء الحياة عند التجلي الأعظم له. ﴿وَلَنَعْلَمُنَّ نَبَأَهُ بَعْدَحِينٍ﴾ وهذا التحذير المبطن يكفي الإنسان خوفا من عواقب التكذيب بالحق، وممارسة الانحراف والمعصية، ويهدي إلى التصديق بالرسالة، وعدم الاسترسال في الغفلة والضلال.

(١) بحار الأنوار: ج٥ ص٤٩.

سُورَةُ النُّرِس ٢ \* مكبة. \* عدد آياتها: ٧٥. \* ترتيبها النزولي: ٥٩. \* ترتيبها في المصحف: ٣٩. \* نزلت بعد سورة سبأ.

. فضاً الشُّورة عن أبي عبد الله الصادق عَالِي أنه قال: «مَنْ قَرَأَ سُورَةَ الزُّمَرِ وَاسْتَخَفَّهَا مِنْ لِسَانِهِ يُبْنَى لَهُ فِي الجَنَّةِ أَلْفُ مَدِينَةٍ فِي كُلِّ مَدِينَةٍ أَلْفُ قَصْرٍ فِي كُلِّ قَصْرِ مِانَةُ حَوْرَاءَ وَلَهُ مَعَ هَذَا ﴿عَبَنَانِ تَجْرِبَانِ ﴾ وَ﴿عَيْنَانِ نَضَّاخَتَانِ ﴾ وَعَيْنَانِ [جُنَّتَانِ] ﴿ مُدَّهَآمَتَانِ ﴾ وَ﴿ حُرْزُ مَّعْصُورَتُ فِ ٱلْجِيَامِ ﴾ وَ﴿ ذَوَاتَآ أَفْنَانٍ ﴾ وَ﴿مِنْكُلْ فَنَكِهُةٍ زَوْجَانٍ ﴾.

(بحار الأنوار :ج٨، ص١٩١)

\*\*\*

وروي عن النبي ﷺ أنه قال: «مَنْ قَرَأَ هَذِهِ السُوُرَةَ لَمَ يَبْقَ نَبِي ولاَ صِدِّيقَ إلاَ صَلَّوا واسْتَغْفَرُوا لَهُ، ومَنْ كَتَبَهَا وَعَلَّقَها عَلَيْهَ أَو تَرَكَهَا فِي فِرَاشِهِ، كُلَّ مَنْ دَخَلَ عَلَيهِ وَخَرَجَ أَنْنَى عَلَيهِ بِخَيرٍ، وَشَكَرُهُ، ولاَ يَزَالُون عَلَى شُكرِهِ، مُقِيْمِينَ أَبَداً تَعَطَفًا مِنَ اللهِ عَزَّ وَجَلَّ. (تفسير البرهان: ج ٤ ص ٦٧) الإطار العام

# الإنسان؛ العمل والانتماء

من الناس من ينبهر بتفوق الأنبياء والأولياء على غيرهم بالعزم والتقوى والعلم والاجتهاد، فيزعم أنهم أبناء الله،فتهون في عينه الذنوب، اعتهاداً على شفاعتهم.

فبعد أن يوجه القرآن أنظارنا إلى نفسه، وأنه تنزيل من الرب العزيز الحكيم، ينعطف إلى الموضوع الرئيس لهذه السورة، ألا وهو نفي شراكة الأولياء لرب العزة، وضرورة إخلاص العبودية لله الذي له الدين الخالص.

وتتصدى سورة (الزمر) لهذه العقيدة الفاسدة لتكتمل صورة التوحيد النقي لدينا، بعد أن تصدت سورة (الصافات) للعقيدة الفاسدة التي زعمت الملائكة أبناء الله، وسورة (ص) تصدّت لآلهة السلطةوالثروة المزيفين.

كما يبيِّن السياق الحديث عن الشرك بالله، وأن الإنسان إذا مسه الضر دعا ربه منيباً إليه دون الأنداد، ويحتج عليه بحجةوجدانية بالغة، هي أن الأنداد لا يضرون شيئاً ولا ينفعون.

ولأن محور سائر العقائد الفاسدة محاولة الهروب من المسؤوليات، فإن هذه السورة تعالج ذلك بحجج تترى، تتخللهاصعقات شديدة تهز أعماق الضمير.

من هنا؛ نجد القرآن العظيم يحدثنا في قضية التوحيد عن ضرورة التخلص من الشرك، وفي كل مرة يحدثنا عن بعض ألوان الشرك، ثم إن الناس في خضوعهم للمادة مختلفون، فمنهم من يخضع بكل صراحة، ومنهم من يستخدم سلاح التبرير. وهكذا كان نسف قواعد التبرير من أبرز الأهداف القرآنية. وبها أن التبريرات تختلف من قوم لآخرين، بل حتى بين الأفراد أنفسهم الذين ينتمون إلى مذهب شركي واحد، لذا؛ يعالج القرآن الحكيم كل تبرير بصفة مستقلةو مختلفة. ويستمر السياق القرآني لهذه السورة في بيان نموذجين من الناس، ويوازن بينهما لنعرف أنهما ليسا سواءً في الجزاء؛ولكي يزيدنا وعيًّا بهما وازن بين النور والظلام، والصلاح والفساد، ووضح الفوارق بيَّنهما. كما بينت السورة خصائص القرآن، وكيف تتلقاه النفوس الطيبة، وكيف يضرب الله فيه من كل مثل للناس لعلهم يتذكرون.

وحينها يشرح الله صفات القانتين -وهم أئمة الهدى- وميَّزهم عن أصحاب النار من أتمة الكفر، عاد إلى بيان أشياعهم؛ فهناك من يجتنب الطاغوت، ويستمع القول فيتبع أحسنه، وهناك من حقّت عليه كلمة العذاب.

ثم تذكرنا الآيات بالعقل الذي هو لب الإنسان، الذي يهدي الله به قوماً، فيجعلهم من أصحاب الجنة. ويوقظ العقل بآيات الله في الخليقة، حيث يذكرنا بالدورة النباتية التي تبدأ بنزول الغيث واختزان الماء في الينابيع وإخراج الزروع المختلفة، وتنتهي بالحطام.

وتعالج السورة موضوعاً هاماً آخر، وهو شرح الصدر إلى الإسلام، والتسليم لله ولسننه وشرائعه في الحياة، ليكون الإنسان على نور وبينة من ربه.

وتهبط آيات القرآن كالصاعقة على القلب الغافل، فتفجر فيه طاقات الفهم، وتثير فيه دفائن العقل، فتهديه إلى حقيقةالموت الذي يقف لكل حيِّ متربصاً، ولكن الموت أهون المراحل التي تنتظره، فوراءه ما هو أعظم، كالاختصام والحساب والكتاب وربها العذاب الأبدي الكبير.

وفي مقطع من مقاطع هذه السورة، يذكِّرنا ربنا برحمته الواسعة، وإلى أي مدىً يمكننا الاستفادة منها. أو ليس الله أنعم علينا برزقه الواسع، وأسبغ علينا نعمه ظاهرة وباطنة؟

إن آيات الله في الكون، ليست دليلاً -فقط- للإنسان على وجود الله، بل وطريقاً إلى معرفته المعرفة الأسمى أيضاً. وعلى الفرد أن لايكتفي بدرجة من الإيهان، بل يتابع مسيرته التكاملية حتى يصل إلى درجة العرفان. وللعرفان أيضاً درجات، فكلها تفكر الواحد في آيات الله في الآفاق وفي نفسه، والتحولات والتغيرات التي تحدث لديه، ازداد يقيناً ومعرفة حتى يبلغ الحد به أن يقول كها قال الإمام على غليَنَكِلاً: «لَوْ كُشِفَ الغِطَاءُ مَا ازْدَدْتُ يَقِيناً»<sup>(1)</sup>

وبعد ذلك تفتح الآيات لنا باباً من أبواب يوم القيامة الذي لا سبيل للخلاص من عقباته وعذابه إلا بالتوحيد والتقوى.أما الشرك؛ فإنه يحبط أعمال الإنسان ولو كانت من النبي ﷺ

على عظمة درجته ومنزلته (الآية: ٦٥).

وختاماً؛ نود القول بأن تسمية هذه السورة بالزمر قد تكون بداعي أن الله أراد الإيحاء للناس بطبيعة التفاعل بين أبناءالمجتمع، وأن مقاس الحق هو أعمالهم وانتماءاتهم.. فالناس إما يساقون إلى النار أو إلى الجنة في يوم القيامة. وهذا المقياس أساسي في حياة الإنسان. فهو إذا أراد أن يعرف نفسه، أو أراد الآخرون أن يعرفوه، فما عليه وعليهم إلا معرفة الذين ينتمي إليهم اجتماعيًّا وعمليًّا، فإن كانوا صالحين، كان منهم، وإن كانوا منحرفين، فهو كذلك أيضاً.

# ألا للَّه الدين الخالص

بسمي التبه التحز الرجيه

﴿نَا الْحِنْبِ مِنَ اللَّهِ ٱلْعَزِيزِ ٱلْحَكِمِ () إِنَّا أَنْزَلْنَا إِلَيْكَ الْحَسَىتَ بِالْحَقِ فَأَعْبُدِ اللَّهُ مُنْاصًا لَهُ الدِينَ () الَا يَتَع الَدِينُ الْحَالِقُ وَالَدِينَ الْحَالَةِ مُنْاصًا لَهُ الدِينَ () الَا يَتَع الْحَدْمُ اللَّا لِيَة بُونَا اللَّهُ الْذَالِقُ وَالْحَقَ فَأَعْبُدُ اللَّهُ مُنْاصًا لَهُ الدِينَ () اللَّهُ الَذِينَ اللَّهُ وَالَدَهُمُ اللَّا لِيَة بُونَا اللَّهُ وَلَعْتَ اللَّهُ مَنْعَ مُدُهُمُ اللَّهُ الَذَينَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ مَا عَمَ مُوحَدِي الْحَدَة مَا عَمَهُ مَعْدَانَة مَا عَمَة مُوحَدَّة إِنَّ اللَّهُ لَا لَيْهُ وَلَعْتَ إِنَى اللَّهُ عَمْمُ مَعْدَى مَا عُمْمُ فَحَدِي يَعْتَلُقُونَ أَنَا اللَّهُ لَا يَعْدِى مَنْ عُوَكَنَدِنُ حَقَالاً مُنَا مَعْمَ فَحَدِي يَعْتَلُقُونَ أَنَا اللَّهُ لَا يَعْدِى مَنْ عُوكَمَنْ مَا يَحْتَلَةُ مُنْعَمَى مَعْتَلَةُ الْنَعْدَانُ مَا الْحَقْقَ عُكَمَ أَنْ اللَّهُ الْوَحَدُ اللَّهُ اللَهُ اللَهُ اللَهُ اللَّهُ وَلَعْهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَكُمُ اللَّهُ وَلَكَمَ اللَّهُ مَنْ عَلَى مَنْ اللَهُ اللَّهُ الْحَقْقَ عُكَمَةُ مُواللَّهُ الْوَحَدُ اللَّهُ اللَهُ اللَّهُ الْحَقْقُ عَلَيْ اللَهُ الْحَقْقَعْدَارُ اللَّذَى اللَّهُ الْعَاقُ الْحَقْقَ عُلَيْنَ اللَهُ اللَّهُ الْحَقْقُ عَلَى الْحَقْقُ عَمَالَةُ الْحَقْقَ عَلَيْ الْحَقْقَ عُلَيْ الْحَقْقُ عَلَى اللَهُ الْحَقَاقُ مَنْ عَلَيْ عَلَى الْحَق الْنَهُ الْحَمَالَةُ مَنْ عَلَى الْتَعْذَى الْحَقَقِ عُلَيْ الْحَقَقِ عُلَيْ الْحَقَقِ عَلَيْ الْحَقَى الْحَقَقَ مَنْ عَلَى الْنَهُ وَالْحَقَقُ مُنَا الْحَقَى مَا عَلَى الْحَقَقِ عَلَى الْنَهُ وَنُ عَامَةُ مَنْ عَلَي الْحَقَى الْحَقَى الْحَدَى الْحَقَى مَا الْعَامِ الْحَقَى الْحَقْحَالَ الْحَالَةُ الْحَمَالُ الْحَدَى الْحَقَى مَنْ الْحَقَلَى الْحَقَى مَالَةُ الْحَقَى الْحَقَى مَعْتَى الْحَقَتَ الْحَقَقَاقِ مَنْ الْحَقْ عَالَيْعَالَ الْحَقَى الْحَقَتَ الْحَقَى الْحَقَلَ مَنْ الْحَقَى مُنْ الْحَقَى الْحَقَقَ مَالْحَقَى الْحَقَقَاقُ مَا الْحَقَلَ مَالَةُ مَنْ الْحَقْ الْحَقَلَى الْحَقَلَى مَا الْحَقَلَى الْحَقَلَى الْحَقْ الْحَقَقَ مَا عَلَى الْحَقَلَى الْحَقَقَلَ الْحَقَقَ مَا عَمَا الْحَقَا مَنْ عَالَيَ الْحَنْ الْعَا

هدى من الآيات:

بعد أن يوجه القرآن أنظارنا إلى نفسه، وأنه تنزيل الرب العزيز الحكيم، ينعطف السياق إلى الموضوع الرئيس لهذه السورة.

(١) يكوّر: تشبيه بمن يلف شيئاً على شيء، فإذا جاء الليل كان كأنه لفّ على النهار حتى سرّه.

الآيات ١ - ٦

والدرس الأول يشير إلى أهم موضوعات السورة ألا وهو نفي شراكة الأولياء لرب العزة، و ضرورة إخلاص العبودية لله الذي له الدين الخالص.

> ويحتج عليهم: أ**ولاً**: باختلافهم الذي يحكم فيه الرب يوم القيامة. **ثانياً**: بأن الله لا يهديهم لأنهم قد كذبوا على الله وكفروا بأنعمه. **ثالثاً**: بأن الله وليسوا هم الذي يختار ولدا لو أراد أن يتخذ لنفسه ولدا.

ويختم الحديث بتقديس الله عما ينسب إليه المشركون، لأنه الواحد ودليل وحدته قاهريته لكل شيء و شخص.

## بينات من الآيات:

[1] وتَنزِيلُ ٱلْكِنَبِ مِنَ ٱللَّهِ ٱلْعَزِيزِ ٱلْحَكِيمِ ﴾ توحي كلمة التنزيل بنزول القرآن على مراحل، بينها توحي كلمة الإنزال في الآية التالية بنزوله جملة واحدة، ولا تناقض في ذلك لأن القرآن نزل مرتين: مرة واحدة في ليلة القدر، ومرة بصورة منجمة السجاما مع الحوادث والظروف المتغيرة ليثبت به فؤاد الرسول تَنْتَنْتُ ويصوغ شخصية الأمة وهو من العزيز الحكيم، الذي بنزل مرتين مرة واحدة في ليلة القدر، ومرة بصورة منجمة السجاما مع الحوادث والظروف المتورف منجمة السجاما مع الحوادث والفراف القرآن نزل مرتين مرة واحدة في ليلة القدر، ومرة بصورة منجمة السجاما مع الحوادث والظروف المتغيرة ليثبت به فؤاد الرسول تشتين ويصوغ شخصية الأمة وهو من العزيز الحكيم، الذي بعزته فرض القرآن، قال تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلَذِي فَرَضَ عَلَيْكَ ٱلْقُرْءَاتَ لَوْلَ أَنَ لَهُوهُ من منجمة الأمة وهو من العزيز الخكيم، الذي بعزته فرض القرآن، قال تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلَذِي فَرَضَ عَلَيْكَ ٱلْقُرْءَاتَ لَوْلَ أَنَ لَقُلْ مَعْ مُنَعْمَ الما مع الحوادث الحكيم، الذي بعزته فرض القرآن، قال تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلَذِي فَرَضَ عَلَيْكَ ٱلْقُرْءَاتَ لَوْ أَنَ لَيْنِي فَعْنُ لَعْ عَلْقُو أَلْعَرْينِ العزيز الحكيم، الذي بعزته فرض القرآن، قال تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلَذِي فَرَضَ عَلَيْكَ ٱلْقُرْءَاتَ لَعْ فَرْضَ عَلَيْكَ أَلْقُرْءَاتَ وَلْكَ إلَى الْحَرْلُ عَلَيْ أَوْ إلَى أَلْذَى فَرَضَ عَلَيْ أَعْرَهُ مَا لَعْ أَلْحَاتُ أَلْذَى فَرَضَ عَلَيْكَ ٱلْقُرْءَاتَ مَنْ يَنْ عَلْق.

[٢] ﴿ إِنَّا أَنَزَلْنَا إِلَيْكَ ٱلْحَكِتَنَبَ بِٱلْحَقّ ﴾ الحق هو وسيلة الكتاب وهدفه، والقرآن ينزل بالحق أي إنه يكشف لنا تلك السنن والقيم والأنظمة الجارية في الخليقة كما أنه يشرع التكاليف الحق، وفيما يأتي من آيات نعرف أن التذكرة بالحق في هذه السورة تهدف فيما تهدف التكاليف الحق، وأنه لا يجازى البشر إلا بما عمله خيرا أو شرا. ﴿ فَاعَبُدِ ٱللَّهُ مُغْلِصًا لَهُ التذكرة بالحق في هذه السورة تهدف فيما تهدف أن التذكرة بالحق في هذه السورة تهدف فيما تهدف أن التذكرة بالحق في هذه السورة تهدف فيما تهدف أن التكاليف الحق، وفيما يأتي من آيات نعرف أن التذكرة بالحق في هذه السورة تهدف فيما تهدف أن التذكرة بالحق في هذه السورة تهدف فيما تهدف أن التذكرة بالحق في هذه السورة تهدف فيما تهدف أيان أن التذكرة بالحق في هذه السورة تهدف فيما تهدف أيان أن أله يشرع أن التذكرة بالحق أو شرا. ﴿ فَاعَبُدِ ٱللّهُ مُغْلِصًا لَهُ التَّذِينَ أن الشور أنه لا يجازى البشر إلا بها عمله خيرا أو شرا. ﴿ فَاعَبُدِ ٱللّه مُغْلِصًا لَهُ أَلَيْ مِن آن التذكرة بالحق في هذه السورة تهدف فيما تهدف أن أن أن أن أن أن أن السؤولية حق، وأنه لا يجازى البشر إلا بها عمله خيرا أو شرا. ﴿ فَاعَبُدِ ٱللّه مُغْلِصًا لَهُ ألدّين أن السؤولية حق، وأنه لا يجازى البشر إلا بها عمله خيرا أو شرا. ﴿ فَاعَبُدِ ٱللّه مُعْلِصًا لَهُ أَلَيْعِنَ أَن أن أن أن أن أن أن أنه أنه لا يجازى البشر إلا بها عمله خيرا أو شرا. ﴿ فَاعَبُدِ ٱلله أله أله ألدين أله ألدين أله أله أله أو أله أو أله أله يعانه واليست عبادة نظرية.

ما هو الدين؟

الدين هو السيادة القانونية على المجتمع، التي يتقبلها الناس طائعين غير مكرهين، وإخلاص الدين لله هو جعله المصدر الوحيد للسيادة والتشريع.

[٣] ولكن لماذا يجب أن نجعل كتاب الله هو المصدر الوحيد للتشريع؟

بالإضافة إلى أنه لا يجوز أن نشرَّع من أهوائنا، أو حسب الضغوط النفسية والاجتماعية،

فإن الدين الخالص هو لله وحده ﴿ أَلَالِلَهِ ٱلَّذِينُ ٱلْخَالِصُ ﴾ فلله السيادة والحاكمية المطلقة على الخلق، فيجب أن تكون العبادة له وحده. إن الله هو الذي يهيمن على الكون، ويجري بقوته الأنظمة والقوانين بصورة خارقة، ولا أحد يشاركه في ذلك لأنه لا يهارس شيئا ﴿إِنَّمَا أَمْرُهُ إِذَا أَرَادَ شَيَعًا أَن يَقُولَ لَهُ,كُن فَيكَكُونُ ﴾ [يس: ٨٢].

لماذا إذا يشرك البعض بالله، هل يعتقدون بأن لله شريكا في الأمر؟ كلا.. هؤلاء يشركون بالله لأنهم يعتقدون بأن الشركاء سبل إلى الله. ﴿وَٱلَّذِينَ ٱتَحَذُواْ مِن دُونِهِ أَوْلِيكَآءَمَا نَعَبُدُهُمَ إِلَا لِيُقَرِّبُونَآ إِلَى ٱللَّهِ زُلْفَى ﴾ النفي والاستثناء دليل الحصر، وإذا كان هدف هؤلاء الوصول إليه فلهاذا يختارون طريقا لم يأمر به؟!

ونستوحي من جملة ﴿ أَغَذُوا مِن دُونِهِ ﴾ أنهم هم الذين صنعوا الآلمة وأضفوا عليها طابع التقديس دون أن تكون لها قدرة مطلقة عليهم أو أن يأمر الله سبحانه بعبادتها. ونستوحي من كلمة ﴿ أَوْلِيكَ مَ أنهم أحبوهم واتبعوهم وتقربوا إليهم. و الضمير في كلمة ﴿ نَعْبُدُهُمْ ﴾ يوحي بأن الأولياء عقلاء، بينها نجد البعض منهم يعبد الأصنام التي لا عقل لها. لماذا ؟ ربها لأن تلك الأصنام كانت أيضا تجسيدا لقوى عاقلة - في زعمهم - كالملائكة والأنبياء أو الأولياء ألصالحين، وهذا يظهر من الحديث التالي: \*... ثُمَّ أَفْبَلَ مَنْتُ عَلَى مُشْرِكِي العَرَبِ وَقَالَ: وَأَنْتُمُ الصالحين، وهذا يظهر من الحديث التالي: \*... ثُمَّ أَفْبَلَ مَنْتُ عَلَى مُشْرِكِي العَرَبِ وَقَالَ: وَأَنْتُمُ مَن عَدَّتُهُ الأَصْنَامَ مِنْ دُونِ الله ؟!. فَقَالُوا: نَتَقَرَّبُ بِذَلِكَ إِلَى الله تَعَالَى. فَقَالَ عَنَق مَامِعَةٌ مُطِيعَةٌ لِرَبَّها عَابِدَةٌ لَهُ حَتَّى تَتَقَرَّبُوا بِتَعْظِيمِهَا إِلَى الله!. فَقَالُوا: لَا عَلَى مَشْرِكِي العَرَبُ وَقَالَ: وَأَنْتُمُ مَامِعَةٌ مُطِيعَةٌ لِرَبَّها عَابِدَةٌ لَهُ حَتَّى تَتَقَرَّبُوا بِتَعْظِيمِهَا إِلَى الله! فَقَالُوا: لَا قَالَ عَنْ مَنْ كَالَ عَالَ مُنْ عَلَى مُشْرِكِي العَرَبُ وَقَالَ: وَأَنْتُمُ مَامِعَةٌ مُطِيعَةٌ لِرَبِّها عَابِدَةً لَهُ حَتَى تَتَقَرَّبُوا بِتَعْظِيمِهَا إِلَى الله!. تَعَالَى الله تَعَالَ. فَقَالَ عَنْ مُعْمَى الله يَعَالَى الله تَعَالَى فَقَالَ عَالِينَ الله يَعَالَى عَالَتِ وَاللهُ الله بَعَالَ مَا مَنْ مَنْ أَنْ تَعْبُدُوهَا إِذَا لَمَ يَعْمَ فَي عَمَى فَعَالَ عَالَا مَنْ عُولَ الله بَعَالَ عَالَ هُ عَلَى مَالله بِن عَالَ عَالَ عَالَة مُنْ هُ الله بَعَانَ عَلَي مُ

قَالَ: فَلَمَّا قَالَ رَسُولُ الله ﷺ هَذَا اخْتَلَفُوا، فَقَالَ بَعْضُهُمْ: إِنَّ الله قَدْ حَلَّ فِي هَيَاكِلِ رِجَالٍ كَانُوا عَلَى هَذِهِ الصُّوَرِ فَصَوَّرْنَا هَذِهِ الصُّوَرَ نُعَظَّمُهَا لِتَعْظِيمِنَا تِلْكَ الصُّوَرَ الَّتِي حَلَّ فِيهَا رَبُّنَا. وَقَالَ آخَرُونَ مِنْهُمْ: إِنَّ هَذِهِ صَوَرُ أَقْوَامٍ سَلَفُوا كَانُوا مُطِيعِينَ للهَ قَبْلَنَا فَمَنَّلْنَا صُوَرَهُمْ وَعَبَدْنَاهَا تَعْظِيماً لله. وَقَالَ آخَرُونَ مِنْهُمْ: إِنَّ اللهُ لَمَا عَلَمُ اللَّوَ مُطِيعِينَ للهَ قَبْلَنَا فَمَنَّلْنَا صُوَرَهُمْ وَعَبَدْنَاهَا تَعْظِيماً لله. وَقَالَ آخَرُونَ مِنْهُمْ: إِنَّ اللهُ لَمَا خَلَقَ آدَمَ وَأَمَرَ اللَائِكَةَ بِالشُّجُودِ لَهُ كُنَّا نَحْنُ أَحَقَّ بِالسُّجُودِ لِآدَمَ مِنَ المَلَائِكَةِ فَفَاتَنَا ذَلِكَ فَصَوَّرُنَا صُورَتَهُ فَسَجَدْنَا لَهُ تَقَرُ

إِنَّ ٱللَّهَ يَحَكُمُ بَيْنَهُمْ فِي مَاهُمْ فِيهِ يَخْتَلِفُونَ ﴾ قالوا: إن ذلك تهديد مبطن لأولئك القوم حيث إنهم سوف يسألون عن أفعالهم وأقوالهم ويحاسبون عليها حسابا عسيرا، ولا يجوز

(١) بحار الأنوار: ج٩ ص٢٦٣.

الآيات ١ - ٦

منهُدى الْعُرَآنِ ج

لهم -إذا- الاسترسال في نسبة الأولياء إلى الله واعتبارهم شفعاء من دون إذنه سبحانه.

ولعل الآية تشير إلى ما اشتهر بين الأمم من تقديس العظماء ونسبتهم إلى رب العزة، كالاعتقاد بأن هذا الملك أو ذاك السلطان هو ظل الله في الأرض من دون الرجوع إلى القيم الإلهية، والمقاييس الرسالية، بينها ليس كل من أوتي فضلا يصير ولي الله بل الذي يعبد الله حقا ويتبع رسله صدقا.

ونتساءل: ما الحكمة في بيان هذه الحقيقة هنا؟

إن الناس يزعمون أنهم لو نسبوا إلى الله أمرا كذبا وجب على الله ردعهم بصورة غيبية، كأن ينزل عليهم صاعقة أو لا أقل ملكا ينذرهم، وإذ لم يفعل مثل ذلك فهم على حق، ولعله لذلك يؤكد ربنا أنه لا يهدي الكذبة والدجالين والذين يكفرون بنعمه ومن أبرزها نعمة الرسالات التي أنزلها بمنه، فليظلوا في ضلالتهم حتى يذوقوا الجحيم جزاء كذبهم وكفرهم بأنعم ربهم. وهكذا بيَّن ربنا:

**أولاً**: أن أهواءهم بعيدة عن الحق الذي عند الله حيث يحكم بينهم يوم القيامة. ثانياً: أنه لا يهديهم فهم المسؤولون عن ضلالتهم بكذبهم وكفرهم.

ولقد اخترعت أهواء الناس أفكارا باطلة لتوجيه هذه العقائد، فقالوا بنظرية الفيض ونظرية الحلول والغنوص، لتبرير تقديسهم لبعض العناصر وتأليههم لبعض الناس، قالوا بأن الله –سبحانه وتعالى عما يشركون–كالشمس تفيض منها الأشعة، وكالبحر تتصاعد منه السحب، أو الينبوع تجري منه الروافد، أو أنه سبحانه يتنزل إلى مستوى خلقه فيحل في أوليائه حلولا حتى يقول أحدهم في إحدى شطحاته الكفرية: ليس في جبتي سوى الله ﴿إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَهَدِى مَنَ هُوَكَذِبٌ صَحَفًارٌ ﴾.

[٤] ويسفُّه الله أحلامهم ويؤكد بأنه ولن يتخذ ولدا، وحتى لو اتخذ فإنه هو الذي يصطفيه اصطفاء. ﴿ لَوَأَرَادَ اللَّهُ أَن يَتَخِــذَ وَلَدَا لَأَصَطَفَىٰ مِمَايَخَــلُقُ مَا يَشَكَآهُ ﴾ ونستوحي من الآية الحقائق التالية:

أولاً: أن اتخاذ الولد لو تم (وهو لا يتم) فليس عبر أولئك الكذبة، بل الله وحده صاحب هذا الحق، إنه لو تم يكون ولده وليس ولدهم، فهو يختاره دونهم، ولا يحق لأي كافر أن يقول: فلان ابن الله وأقرب الناس إليه، من دون سلطان له على ذلك.

**ثانياً**: إن الاصطفاء الإلهي يكون عبر القيم الإلهية لا تفاضل الجوهر إذ إن الأشياء كلها

#### الآيات ١ – ٦

مخلوقات فلا حاجة له إلى واحد منها لأنه كان قبل أن يكون أي شيء فكيف يحتاج إلى شيء لم يكن من الأزل، بل كيف يحتاج إلى شيء هو في وجوده يحتاج إلى خالقه سبحانه؟!.

ثالثاً: أنه لا يتم -لو تم إنجاز الولد- بسبب علاقة نسبية (نشوية) بين الله سبحانه وبين بعض خلقه، إذ كل شيء مخلوق لله، ولا تفاضل في أصل الخلق بين شيء وشيء، فليس بعض الخلق مارس الله حين أنشأه لغوبا، بينها خلق بعض الأشياء بيسر وسهولة، كلا.. ولا هناك مراتب في الخلق كها زعمت الفلاسفة بلا حجة، إنها يكون عبر الاصطفاء.وإنها استوحينا هذه البصائر بالترتيب من الكلهات الثلاث في الآية: ﴿يَتَخِذَبَهُ، و﴿لَاصَطَفَاهُ، وَخِمِيمًا

فُسُبْحَكَنَهُم كَا نسبة الشريك إليه أو عن اتخاذ الولد حتى من بين خلقه اصطفاء. فُهُوَائَتُهُ الْوَحِدُ فَا فلا يتجزأ بالإفاضة ولا بالتنزل ولا بالحلول، ولا يتجلى في الشمس والقمر والنجوم والسهل والجبل والشجر والبحر والأحياء.. كما ادَّعاه الضالون من أنصار وحدة الوجود.

عَنِ المِقْدَامِ بْنِ شُرَيْحِ بْنِ هَانِي عَنْ أَبِيهِ قَالَ: "إِنَّ أَعْرَابِيًا قَامَ يَوْمَ الجَمَلِ إِلَى أَمِرِ الْمُؤْمِنِينَ عَلِيَكَلاِنَ فَعَالَ: يَا أَمِيرَ الْمُؤْمِنِينَ أَ تَقُولُ إِنَّ الله وَاحِدٌ؟. قَالَ: فَحَمَلَ النَّاسُ عَلَيْهِ وَقَالُوا يَا أَعْرَابُ أَمَا تَرَى مَا فِيهِ أَمِيرُ الْمُؤْمِنِينَ مِنْ تَقَسُّمِ القَلْبِ!. فَقَالَ أَمِيرُ الْمُؤْمِنِينَ عَلِيَكِلا أَمَا تَرَى مَا فِيهِ أَمِيرُ الْمُؤْمِنِينَ مِنْ تَقَسُّمِ القَلْبِ!. فَقَالَ أَمِيرُ الْمُؤْمِنِينَ عَلِيمًا الأَعْرَابُ هُوَ الَّذِي نُمِيدُهُ مِنَ القَوْمِ. ثُمَّ قَالَ عَلَيْكَلاَ: يَا أَعْرَابُ أَمْ النَّاسُ عَلَيْهِ أَمْ وَقَالُوا يَا أَعْرَابُ

فَأَمَّا اللَّذَانِ لَا يَجُوزَانِ عَلَيْهِ فَقَوْلُ القَائِلِ وَاحِدٌ يَقْصِدُ بِهِ بَابَ الأَعْدَادِ، فَهَذَا مَا لَا يَجُوزُ لِأَنَّ مَا لَا ثَانِيَ لَهُ لَا يَدْخُلُ فِي بَابِ الأَعْدَادِ. أَ مَا تَرَى أَنَّهُ كَفَرَ مَنْ قَالَ: إِنَّهُ ثَالِتُ ثَلَائَةٍ. وَقَوْلُ الفَائِل: هُوَ وَاحِدٌ مِنَ النَّاسِ يُرِيدُ بِهِ النَّوْعَ مِنَ الجِنْسِ فَهَذَا مَا لَا يَجُوزُ لِأَنَّهُ تَشْبِيهُ وَجَلَّ رَبُّنَا وَتَعَالَى عَنْ ذَلِكَ. وَأَمَّا الوَجْهَانِ اللَّذَانِ بَبْبُنَانِ فِيهِ فَقَوْلُ القَائِلِ: هُوَ وَاحِدٌ لَيْسَ لَهُ فَ الأَشْبَاءِ شِبْهُ وَتَعَالَى عَنْ ذَلِكَ. وَأَمَّا الوَجْهَانِ اللَّذَانِ بَبْبُنَانِ فِيهِ فَقَوْلُ القَائِلِ: هُوَ وَاحِدٌ لَيْسَ لَهُ فِي الأَشْبَاءِ شِبْهُ وَنَعَالَى عَنْ ذَلِكَ. وَأَمَّا الوَجْهَانِ اللَّذَانِ بَنْبُنَانِ فِيهِ فَقُولُ القَائِلِ: هُوَ وَاحِدٌ لَيْسَ لَهُ فِي الأَشْبَاءِ شِبْهُ وَتَعَائِلَ عَنْ ذَلِكَ. وَأَمَّا الوَجْهَانِ اللَّذَانِ بَنْبُنَانِ فِيهِ فَقُولُ القَائِلِ: هُوَ وَاحِدٌ لَيْسَ

الْقَهَـَارُ﴾ ولأنه قهار فهو واحد، إذ لا شيء يتحدى إرادته ويقاوم مشيئته سبحانه. وكما لا يخضع سبحانه لشيء لا يحتم عليه شخص أمرا، فما المسيح بن مريم والعزير إلا عبدان مطيعان له يخضعان لأوامره، ولا يحتمان عليه، وإنه سبحانه قد فرض عليهما عبادته إن لم

(۱) بحارالأنوار : ج۳، ص۲۰۶.

يكن طوعا فكرها. ومن هنا تتبلور فكرة الشفاعة الحق وهي أن عباد الله المكرمين يدعون الله ليغفر لبعض المذنبين فإن شاء غفر، وإن شاء عذب، وقد قال الله في حق بعض المنافقين: (سَوَآءٌ عَلَيْهِ مُرَاشَتَغْفَرَتَ لَهُمْ أَمَ لَمَ تَسَتَغْفِرَ لَهُمْ لَن يَغْفِرُ اللَّهُ لَهُمْ إِنَّ اللَه الْفُسِقِينَ ﴾ [المنافقون: ٦]. وقال تعالى: (آسْتَغْفِرُ لَهُمْ أَوْ لَا نَشَتَغْفِرُ لَهُمْ إِن نَسَتَغْفِرُ الْفُسِقِينَ مَرَةً فَلَن يَغْفِرَ اللَّهُ لَهُمْ ذَلِكَ بِأَنَهُمْ صَحَالى: الله وَرَسُولِةٍ. وَاللَهُ لَا يَه

ولكن الرسول وأولي الأمر من بعده يملكهم الله الشفاعة في الدنيا والآخرة، فيغفر لمن يشاء كيف يشاء، ويعذب من يشاء كيف يشاء، ومغفرة الله بواسطة الرسول علي عكنة ولكن حسب مقاييس محدودة، فلا يملك الرسول علي المذنبين المصرين، أو الكفار شيئا، ويوجز الله في آية من الآيات فكرة الشفاعة فيقول: ﴿ وَمَا أَزْسَلْنَا مِن زَسُولٍ إِلَالِيُطَكَعَ بِإِذْنِ اللَّهِ وَلَوَ أَنَهُمُ إِذ ظَلْلَمُوا أَنفُسَهُمَ حَكَاءُوكَ فَأَسْتَغْفَرُوا اللّهُ وَاسَتَغْفَكَرَ لَهُمُ

[0] وقد سبق في الآية الثالثة أن فسرنا قوله: ﴿ أَلَا لِلَّهِ الَّذِينُ أَخْاَلِصُ ﴾ [الزمر: ٣]. فقلنا بأنها تشير إلى السنن التي تحكم في الخليقة بتدبير الله وهيمنته وإرادته، ويوضح الله ذلك بقوله: ﴿ خَلَقَ ٱلسَّمَوَتِ وَأَلَارَضَ بِالْحَقِيَ ﴾ ويبدو أنه سبحانه بعد نفي العقائد التي يتشبث بها المشركون، ونفي كون الولد له، وأنه لا أحد من الشركاء يقربهم إليه أخذ يذكرنا بنفسه ذلك أن معرفة الله حقاكة بقد له وإزالة الأوهام البشرية التي يتشبث بها المشركون، ونفي كون الولد له، وأنه لا أحد من الشركاء يقربهم إليه أخذ يذكرنا بنفسه ذلك أن معرفة الله حقائد التي يتشبث بها المشركون، ونفي كون الولد له، وأنه لا أحد من الشركاء يقربهم إليه أخذ يذكرنا بنفسه ذلك أن معرفة الله حقا كفيلة بنفي العقائد الباطلة وإزالة الأوهام البشرية التي هي وليدة الجهل أن معرفة الله حقا كفيلة بنفي العقائد الباطلة وإزالة الأوهام البشرية التي هي وليدة الجهل بالخالق. ولعل الإشارة إلى ﴿ بَالَحَقَي ﴾ هنا لبيان أن تمنيات القوم بالشفاعة الباطلة سراب، لأن أن معرفة الله حوالي ألما أله البله أحد يبلغ الثواب والكمال بالتمني والتقاعة الباطلة الباطلة وإزالة الأوهام البشرية التي هي وليدة الجهل بالخالق. ولعل الإشارة إلى ﴿ بَالَحَقَي ﴾ هنا لبيان أن تمنيات القوم بالشفاعة الباطلة سراب، لأن أساس الخلق هو الحق، وإنه لا أحد يبلغ الثواب والكمال بالتمني والتظني أو الشفاعة الباطلة الباطلة الماس الخلق والحق وحده.

ودليل أحدية الرب وقاهريته وأنه خلق السهاوات والأرض بالحق ما نراه من اختلاف الليل والنهار. في كور الميل على النهار وي كور النهكار على التيل و تكوير هذا يتم بزيادته على حساب ذاك وبالعكس، فالله قد قهر السهاوات والأرض بحركتهها الدقيقة التي لا يستطيعان مقاومتها قيد شعرة، ثم إنها يجريان بنظام دقيق مما يهدينا إلى أنه جعل كل شيء بالحق. فوسَخَرَ الشَمَسَ وَالْقَمَرَ مما يهدينا إلى أنه القاهر. في تُور لا يُجَرى لا بحك لم شيء بالحق. فوسَخَرَ الشمس والقمر، وسخرهما بقدرته، كذلك فإن انتهاءهما بيده، وربها توصل العلماء إلى العمر التقريبي للشمس والقمر بمقدار ما يعطيان من طاقة من النور والحركة. في كو كو أن الله خلق المؤنس والقمر، وسخرهما بقدرته، كذلك فإن انتهاءهما بيده، وربها توصل العلماء إلى العمر التقريبي للشمس والقمر بمقدار ما يعطيان من طاقة من النور والحركة. خلق لها، و بمغفرته فتح أمام عاصيه باب التوبة حتى لا يقنط من رحمته إلا القوم الكافرون. وصفة العزة تبعث الرهبة بينها صفة المغفرة تبعث الرغبة، وهما معا ضروريتان لاستقامة النفس البشرية.

[7] ﴿ خَلَقَكُمُ مِّن نَفْسٍ وَحِدَةٍ ثُمَّ جَعَلَ مِنْهَا زَوْجَهَا ﴾ أي جعل من نفس الإنسان زوجه، وهذا يدل على تكاملية الذكر والأنثى.

﴿وَأَنزَلَ لَكُم مِنَ ٱلأَنْعَكِرِ ثَمَكِنِيَةَ أَزْوَجَ ﴾ هي الأخرى تتزاوج، وثهانية أزواج هي التي ذكرت في سورة الأنعام: ﴿مِنَ ٱلضَّكَأْنِ ٱثْنَيْنِ وَمِنَ ٱلْمَعْزِ ٱثْنَكَيْنِ [آية: ١٤٣]. و﴿وَمِنَ ٱلإِبِلِ ٱثْنَيْنِ وَمِنَ ٱلْبَعَرِ ٱثْنَيْنِ ﴾ [آية: ١٤٤].

وقد اختلف المفسرون في كلمة ﴿وَأَنزَلَ﴾ فكيف يمكن أن تنزل الأنعام، وهذا مجمل ما قالوا:

١ - إن الإنزال بمعنى الإحداث والإنشاء كقوله: ﴿قَدْ أَنَزَلْنَا عَلَيْكُرْ لِبَاسًا يُؤَرِى سَوْءَ يَكُمْ ﴾ [الأعراف: ٢٦]. وفي الحديث عن أمير المؤمنين عَلَيْتَكَلاَ قال في غير مورد مثل هذا: «.. فَإِنْزَالُهُ ذَلِكَ خَلْقُهُ إِيَّاهُ»<sup>(..)</sup>.

٢- إنه أنزلها بعد أن خلقها في الجنة، وفي الخبر الشاة من دواب الجنة، والإبل من دواب الجنة.

٣- إنه جعلها نزلا ورزقا، والرزق يأتي من السهاء.

إن قضاء الله وتقديره وحكمه موصوف بالنزول من السهاء، وإذا عرفنا أن بركات الأرض جميعا –أولا أقل أكثرها– من السهاء سواء من أشعة الشمس أو من الماء الذي ينزله الله من السهاء، عرفنا أن هذه التأويلات غير ضرورية، والله العالم.

فَيَخْلُقُكُمْ فِي بُطُونِ أُمَّهَتِكُمْ خَلْقًا مِنْ بَعَدِ خَلْقٍ ﴾ لا أنت ولا زوجك تعلمان ما في الرحم، وكيف يتكون الجنين، وما هي أطوار خلقه، حتى يصير طفلا، ولكن الله يخلقك ويصورك هناك. في ظُلُمَنتِ ثَلَنثٍ ﴾ ظلمة البطن، وظلمة الرحم، وظلمة المشيمة. فَذَلِكُمُ اللَّهُ رَبُكُمْ لَـهُ ٱلْمُلَكُ ﴾ إن الله الذي يصورك في الأرحام في ظلمات ثلاث هو المالك الحق والمليك المقتدر أحق أن تعبده، ولأن له الملك وحده فإنه: فَلاَ إِلَهُ إِلَىهُ قَانَى تُصَرَفُونَ ﴾ إلى

(١) بحار الأنوار: ج٩٠ ص١١٤.

# ولا يرضى لعباده الكفر

إِن تَكْفُرُوا فَإِن آللَهَ غَنِي عَنكُم وَلَا يَرْضَى لِعِبَادِهِ ٱلْكُفْرَ وَإِن إِن تَكْفُرُوا فَإِن اللَهَ عَنِي عَنكُم وَالا يَرْضَى لِعِبَادِهِ ٱلْكُفْرَ وَإِن اللَّهِ عَندَ اللَّهُ عَندَهُ مَا إِن اللَّهُ عَندُ مُن اللَّهِ عَندُ عَامَةً عَندُ مُعَامَةً عَندُ مُعَامَةً عَندُ مُعَامَةً عَندُ إِن عَذ عَندُ عَندُهُ عَندُ عَندُ عَندُهُ عَندُ عَندُ عَندُ عَذه عَندُهُمُ إِن عَذَي عَندُ عَندُ عَندُ عَندُ عَندُهُ عَندُهُمُ عَندُهُ عَندُهُ عَندُهُمُ عَندُهُ عَندُهُ عَندُهُمُ عَندُهُ عَندُهُ عَندُهُ عَندُهُ عَ اللهُ عَندُهُ إِنّهُ عَندُهُ عَندُهُ عَن عَندُهُ عَنهُ عَنّهُ عَنهُ عَنهُ عَنهُهُ عَنهُ عَ عَنهُ عَنه عَنهُ مَنهُ عَنهُ عَا عَنهُ عَنهُ عَنهُ عَنهُ عَنهَ عَنهُ عَ نَسْكُرُوا بَرْضَهُ لَكُمْ وَلَا مَزِرُ وَازِرَةٌ فِنْدَ أَخْرَى ثُمَّ إِلَى رَبِّكُم مَرْجِعُ كُمْ فَبُنَبِّتُكُم بِمَاكُنُهُمْ تَعْمَلُونَ إِنَّهُ، عَلِيهُ إِذَاتِ ٱلصُّدُورِ ٧ ٢ وَإِذَا مَسَّ ٱلإنسَنَ صُرٍّ دَعَارَبَهُ. مُنِيبًا إِلَيْهِ ثُمَّ إِذَا خَوَّلَهُ نِعْمَةً مِّنهُ نَسِيَ مَاكَانَ يَدْعُوا إِلَيْهِ مِن قَبْلُ وَجَعَلَ لِنَّهِ أَندَادًا لِيصِٰلَ عَن سَبِيلِهِ أَقُلْ نَمَتَّعْ بِكُفْرِكَ قَلِيلًا إِنَّكَ مِنْ أَصْحَنْبِ ٱلنَّارِ ۞ أَمَّنْ هُوَ قَنِيتُ ءَانَاءَ ٱلَّيْلِ سَاجِدًا وَقَابَهِمَا يَحْذَرُ ٱلْآخِرَةَ وَيَرْجُوا رَحْمَةَ رَبِهِ أَنْ قُلْ هَلْ يَسْتَوِى ٱلَّذِينَ يَعْلَمُونَ وَٱلَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ إِنَّمَا يَتَذَّكُرُ أُوْلُوا ٱلْأَلْبَنِ ٢٠ فَلْ يَعِبَادِ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱنَّقُوا رَبَّكُمْ لِلَّذِينَ أَحْسَنُوا فِي هَـٰذِهِ ٱلدُّنْيَا حَسَنَةٌ وَأَرْضُ ٱللَّهِ وَسِعَةٌ إِنَّمَا يُوَفَّى ٱلصَّبْرُونَ أَجْرَهُم بِغَيْرٍ حِسَابٍ ( فَ قُلْ إِنِّ أُمِرْتُ أَنْ أَعْبُدَ ٱللَّهُ مُخْلِصًا لَهُ ٱلَّذِينَ () وَأُمِرْتُ لِأَنْ أَكُونَ أَوَّلَ ٱلْمُسْلِحِينَ () قُلْ إِنِي أَخَافُ إِنْ عَصَيْتُ رَبِي عَذَابَ بَوْمٍ عَظِيمٍ ٢٠ قُلِ ٱللَّهَ أَعْبُدُ مُخْلِصُا لَهُ، دِينِي ٣٠ فَأَعْبُدُوا مَا شِنْتُم مِن دُونِعِ قُلْ إِنَّ ٱلْخَنِيرِينَ ٱلَّذِينَ خَيرُوٓا أَنفُسَهُمْ وَأَهْلِيهِمْ يَوْمَ ٱلْقِيَمَةِ أَلَا ذَلِكَ هُوَٱلْحُسَرَانُ ٱلْمُبِينُ ۞ لَمُهُ مِن فَوْقِهِمْ ظُلَلٌ مِنَ ٱلنَّارِ وَمِن تَعْلِمُ ظُلَلٌ ذَلِكَ يُعَوِّفُ ٱللَّهُ بِهِ عِبَادَهُ، يَعِبَادِ فَأَتَّقُونِ ( ) .

هدى من الآيات:

يتابع السياق القرآني في هذا الدرس الحديث عن الشرك بالله، وأن الإنسان إذا مسه الضر دعا ربه منيبا إليه دون الأنداد، ويحتج الرب عليهم بحجة وجدانية بالغة هي أن الأنداد لا يضرون شيئا ولا ينفعون فلماذا الشرك بهم، وهم ينسون نسيانا عند الضرورات، مما يدل على أنهم ليسوا شفعاء إلى الله كما يزعمون، و تكاد آيات القرآن جميعا تحدثنا عن التوحيد ونفي الشرك، وذلك لأن الشرك ليس لونا واحدا، بل ألوانا شتى، إذ الشرك هو الاستسلام لجاذبية المادة بشتى صورها، فقد تكون المادة أرضا أو شخصا أو خوفا أو طمعا، لذلك فإن التخلص من الشرك وأغلاله ينبغي أن يكون بالتخلص عن كل جاذبية تجذب الإنسان نحو الأرض، كي يحلق بعيدا في سماء التوحيد.

من هنا نجد القرآن العظيم يحدثنا في قضية التوحيد عن ضرورة التخلص من الشرك، وفي كل مرة يحدثنا عن بعض ألوان الشرك، ثم إن الناس في خضوعهم للمادة مختلفون، فمنهم من يخضع بكل صراحة، و منهم من يستخدم سلاح التبرير، وهكذا كان نسف قواعد التبرير من أبرز أهداف القرآن الحكيم، وبما أن التبريرات تختلف من قوم لآخر، بل حتى بين الأفراد أنفسهم الذين ينتمون إلى مذهب شركي واحد، لذا يعالج القرآن الحكيم كل تبرير بصفة مستقلة ومختلفة.

وفي هذا الدرس يعرض الله نموذجين من الناس: الكافرين المشركين الذين يجأرون لله بالدعاء حال الشدة والضر، والمؤمنين الذين يقنتون لله آناء الليل ساجدين قائمين، فَرِقِينَ من الآخرة، ويبعدون الله مخلصين، مسلمين له، لكي ينسف التمنيات التي يعتمد عليها البعض في ارتكاب المعاصي، فيزعمون –مثلا– أن الأنداد يشفعون لهم فلهاذا التقوى من الذنب؟

### بينات من الآيات:

[٧] يبرر بعض المشركين شركهم بالجبر حين يقولون: بأن الله لو لم يكن راضيا عن شركهم إذن منعهم منه، ولأنه لم يمنعهم فهو راض عنه، ولكن الله يقول: كلا.. فأنا لا أرضى لعبادي الكفر. وإذا لم يرض الله الشرك لعباده فلم هم مشركون دون أن يأخذهم أخذ عزيز مقتدر؟!.

ويجيب القرآن: لأن الدنيا دار ابتلاء فقد خوَّل الله العباد، وأعطاهم مهلة لكي يجرب إرادتهم. ﴿ إِن تَكْفُرُواْفَإِتَ ٱللَّهَ غَنِيٌّ عَنكُمٌ ﴾ فكفر الناس لا يسبب له خسارة، وعبادتهم لا تزيد في ملكه مثقال ذرة. ﴿وَلَا يَرْضَى لِعِبَادِهِ ٱلْكُفُرَ ﴾ أي إن الله يسمح لكم بأن تعبدوا ما شئتم من دون أن يرضه لكم.

> ويقسم الحكماء إرادة الله إلى قسمين: ١ – إرادة تكوين. ٢ – إرادة تشريع.

فمن الناحية التكوينية وقَّر الله للإنسان الحرية ليفعل بها ما يشاء، فأشرك به سبحانه، ولكن من الناحية التشريعية لم يرض له الشرك، وبتعبير آخر لم يجبر الله الناس على التوحيد، ولو فعل ذلك بطل الثواب والعقاب، ولكنه أمرهم ونهاهم ورغبهم وأنذرهم ووفر لهم المشيئة، ولولا المشيئة الإلهية لم يقدر أحد على عصيانه، فهو الذي جعلهم مختارين، وأعطاهم القدرة.

ونستطيع أن نشبًه هذه الحالة بمن يعطي ابنه دينارا ويأمره بأن يشتري ما ينفعه فيشتري ما يضره، فهو قد اشترى بمال أبيه ما لم يرض به. ورضى الله أو عدم رضاه ليس كما نحن البشر -كما أسلفنا في كثير من السور أن الله تنطبق عليه الغايات لا المبادئ- فرضى الله قد يكون بتوفيقه للإنسان، واستجابة الطبيعة من حوله، لأن كل ما في الحياة يستجيب للتوحيد وينسجم معه، ويتناقض مع الشرك و ينفر منه.

وَلِن تَشْكُرُوا يَرْضَهُ لَكُمٌ ﴾ فالله يرضى الشكر لعباده، وعندما يشكر الإنسان ربه ففي شكره إرادتان: إرادة تكوين، وإرادة تشريع، وهناك من يبرر شركه بإلقاء المسؤولية على غيره، ولكن الله ينفي ذلك، ويؤكد أن كل إنسان يتحمل مسؤولية عمله، ولا يتحمل الآباء أو العلماء أو السلطات من وزره شيئا. ﴿وَلَا تَزِرُ وَازِرَةٌ وِنَرَ أَخْرَيَنَ ﴾ الوازرة: النفس التي تحمل ثقلا، فكل إنسان يحمل حمل، ومن عنده حمل لن يرضى أن يحمل حمل الآخرين، إذ له من الحمل ما يكفيه.

وسواءٌ بورنا أم لم نبرر فإن جزاء أعمالنا يوفي إلينا يوم القيامة، حين ينبئ الرب عباده بكل صغيرة و كبيرة عملوها، ولعلهم نسوا أو تناسوا بعضها ولكن كتاب ربنا لا يضل ولا ينسى. هُمُ َإِلَى رَبِّكُم مَرَّحِعُ<sup>2</sup>مُ فَيُنَبِّتُكُم بِمَا كُنْهُم تَعْمَلُونَ ﴾ وعلم الله لا يقتصر على ظواهر العمل بل ينفذ إلى القلب حيث الدوافع والنيات. فإنَّهُ عَلِيمُ بِذَاتِ الصُّدُورِ ﴾ ولعل الآية تشير إلى فعل القلب ومسؤولية الإنسان عنه، والوساوس والتبريرات والعقائد الفاسدة والرضا والبغض كلها من فعل القلب، فمثلا كثيرا ما يزعم الفرد أنه مجبور على عمل وهو غير مجبور و الله يعلم ما في صدره.

[٨] وبعد أن نسف السياق قواعد التبرير، ومَهَّد القلب لتلقي الحجة، أبلغنا بأنفذ الحجج وهو دليل الفطرة والوجدان، حيث ينقطع في أوقات المحنة أمل الإنسان في أي شيء سواه سبحانه، وهنالك يتصل قلبه بالله، إن الله هو ذلك الأمل الذي ينجيك حين لا منجى، ويتعلق قلبك به حين لا تجد خشبة خلاص تتعلق بها، و هذه أحد الأدلة والشواهد التي تهدينا إليه سبحانه، ففي أيام الرخاء تعترينا الغفلة، وننسى الله، إلا أن المصائب حين تأتي تحدث هزات عنيفة ليس لكيان الإنسان وإنها لضميره ووجدانه حيث يرى الله، والمؤمنون غير هؤلاء،

إنهم يرون الله.

وإذا مَتَى أَلْإِنسَنَ ضُرُّرُ دَعَارَبَهُ مُنِيبًا إِلَيْهِ ﴾ أي يعود إلى الله ويترك الشركاء من دونه، والدعاء والإنابة حالة الضراعة، فهو من جهة يدعو الله كي يخلصه من الضراء ومن جهة أخرى يتوب إليه عما اقترفت يداه. وفي ذلك شهادة فطرية على أن الأنداد الذين اتخذهم شفعاء أخرى يتوب إليه عما اقترفت يداه. وفي ذلك شهادة فطرية على أن الأنداد الذين اتخذهم شفعاء لا يقدرون لا على كشف الضر عنه ولا على التوسط بينه وبين الله، وإنها الله أقرب إليه من كل يتفاد فطرية على أن الأنداد الذين اتخذهم شفعاء أخرى يتوب إليه عما اقترفت يداه. وفي ذلك شهادة فطرية على أن الأنداد الذين اتخذهم شفعاء أخرى يقدرون لا على كشف الضر عنه ولا على التوسط بينه وبين الله، وإنها الله أقرب إليه من كل تلك الأله الأمة المربعة المن على أن الأنداد الذين الخذهم شفعاء أخرى يقدرون لا على كشف الضر عنه ولا على التوسط بينه وبين الله، وإنها الله أقرب إليه من كل تلك الألهة المربعي هو المقياس.

(أُمُ إِذَا خُوَلَهُ نِعْمَةُ مِنْهُ ﴾ خوَّله: ملَّكه وجعله متعهدا للنعمة، وفلان مخوَّل: أي له حق التصرف، إذا أعطاه الله النعمة، وبدل الضراء نعماء ﴿نَبِيَ مَاكَانَ يَدْعُوَ إَلِيَّهِ مِن قَبَلُ ﴾ يبدو أن المصاب بضر ولا أمل له بالنجاة فينجيه الله من ضره يكون أسرع في العودة إلى الذنب من الذي يبلغ النجاة عبر الوسائل المادية. وفي التعبير إشارة إلى أنه ينسى كل شيء عن حالته السابقة، ونستوحي ذلك من كلمة ﴿مَا ﴾ في الآية.

وَجَعَلَ لِلَّهِ أَندَادًا﴾ فقال لولا صديقي، لولا الطبيب، لولا الصدفة الحسنة، لولا حظي، لولا ذكائي، لكنت قد هلكت، و ينسى أن من أنقذه إنها كان الذي ﴿يَدْعُوٓا إِلَيْهِ مِن فَبَّلُ ﴾ وهو رب العزة. ولعل معنى الجعل هنا اعتبار ذلك للأنداد من خلال إضفاء صبغة القوة الذاتية عليهم، وبتعبير آخر جعل الشرعية لهم مما لا يقتصر أثره فقط على نفسه، بل يتجاوزه إلى الآخرين فيسبب ضلالتهم أيضا. ويشهد على ذلك التعقيب التالي: ﴿لَيُضِيلَ عَن سَبِيلِهِ ﴾ إذ إنه م يبيِّن للناس أن الله أنقذه حتى يهتدوا إليه بل أخبرهم كذبا أن غيره هو الذي أنجاه فأضلَّهم

هذا من جهة ومن جهة أخرى قلب الإنسان يرفض الفراغ، فلا بد أن يتعلق بشي، فإذا نسي ربه اخترع لنفسه إلها مزيفا من الشركاء، يستعيض به عن ربه. والدافع النفسي وراء الكفر بنعمة الخلاص من الهلكة هو التخلص من مسؤولية شكر الله، فالذي يقع في الهلكة يحس بتقصيره في جنب الله ويعقد العزم على تلافيه، ويعاهد الله على ذلك إن نجاه من الهلاك، و لكنه الآن وقد ذهبت عنه عاصفة البلاء وزعم أنه استغنى عن ربه عادت إليه عواصف الشهوات تحثه نحو الموبقات وترك الفرائض والخوض في الإباحية، لذلك نسي ربه وكفر بنعمته عليه، ونسب النعمة إلى الآلهة المزيفة، فيقول له الرب: ﴿قُلْ تَمَتَّعَ بِكُفْرِكَ قَلِيلًا ﴾ فإنك لن تحصل مِنْ أَصْحَبِ النَّارِ ﴾ وهل هي متعة تلك التي تتجدد عليك أو بالموت. ﴿إِنَّكَ مِنْ أَصْحَبِ النَّارِ ﴾ وهل هي متعة تلك التي تنتهي بصاحبها إلى النار ؟ والتعبير بـ ﴿أَصْحَبَ [4] وفي مقابل هؤلاء الذين يجعلون لله أندادا هنالك طائفة أخرى هم المخلصون، يقول الله عنهم: ﴿ أَمَنَ هُوَ قَنَنِتُ ءَانَآء آلَيْل سَاجِدًا قَاتُها، خائفًا راجيا. ويبدو أن الخوف والرجاء قد تساويا في ديجور الليل، صافا قدميه، ساجدا قاتها، خائفًا راجيا. ويبدو أن الخوف والرجاء قد تساويا في قلبه، فهو يخشى النار وأهوالها، ويرجو رحمة ربه في الجنة. إن هؤلاء دأبهم الإرتياح إلى الله والحنين في الحالات العادية، فكيف إذا مسهم الضر. وهكذا صوَّر السياق نمطين من البشر: من يكفر بعد إنقاذه من الهلكة ووعوده بالتوبة، ومن هو قانت آناء الليل وأطراف النهار، ليكون الفرق واضحا بينهها، وإنه لا يجوز أن نجعل هذا كذاك في الجزاء، و هذا هو الموضوع الأساس في هذه السورة التي أوضحت اختلاف مسيرة الزمر الصالحة والزمر التي تساق الى النار ﴿قُلْ عَلْ يَسْتَوَى ٱلَذِينَ يَعْلُونَ ﴾ أن الله حق، وأن الجزاء حق، وأن الرسول صادق. ﴿وَأَلَذِينَ لَيَعْلُمُونَ كلا.. لا يستويان مثلا. فلا يجوز أن نجعل هذا كذاك في الجزاء، و هذا هو الموضوع الأساس في هذه السورة التي أوضحت اختلاف مسيرة الزمر الصالحة والزمر التي تساق الى النار ﴿قُلْ كلاب. لا يستويان مثلا. فلا يجوز أن نجعل هذا كذاك في الجزاء، و هذا هو الموضوع الأساس وفي هذه السورة التي أوضحت اختلاف مسيرة الزمر الصالحة والزمر التي تساق الى النار ﴿قُلْ كلابي ألمون ألمون ألله حق، وأن الجزاء حق، وأن الرسول صادق. ﴿وَالَذِينَ لَعْعَلُمُونَ كلاب النار ﴿قُلُوا الله حق، وأن الجزاء حق، وأن الرسول صادق. ووالموا ما في كلاب كلاب النار لا يستويان مثلا. فلا يجوز الاتكال على شفاعة الأنداد. ولا الاتكاء على التمنيات كلاب الناس لا يستويان مثلا. فلا يجوز الاتكال على شفاعة الأنداد. ولا الاتكاء على التمنيات أكثر الناس لا يستويان مثلا. فلا نهم أصحاب القشور والظواهر وأتباع الضجيح، وليسوا أصحاب العقول المتعمقين في جوهر الأمور وألبام.

وفي الرواية: «سَمِعَ رَجُلٌ مِنَ التَّابِعِينَ أَنَسَ بْنَ مَالِكٍ يَقُولُ: نَزَلَتْ هَذِهِ الآيَةُ فِي عَلَيْ بْنِ أَبِ طَالِبِ ﴿ أَمَنَ هُوَ قَنِيتُ مَانَاءَ الَيَّلِ سَاجِدُ اوَقَابَهُمَا يَحْذَرُ الْأَخْرَةِ وَيَرْجُوا رَحْمَةَ رَبِهِ ﴾ قَالَ الرَّجُلُ فَأَتَيْتُ عَلِيَا لِأَنْظُرَ إِلَى عِبَادَتِهِ فَأَشْهَدُ بِالله لَقَدْ أَتَيْتُهُ وَقْتَ المَغْرِبِ فَوَجَدْتُهُ يُصَلِّي بِأَصْحَابِهِ المَغْرِبَ فَلَمَّا فَرَغَ مِنْهَا جَلَسَ فِي التَّعْقِيبِ إِلَى أَنْ قَامَ إِلَى عِشَاءِ الآخِرَةِ ثُمَّ دَخَلَ مَنْزِلَهُ فَدَخَلْتُ مَعَهُ فَوَجَدْتُهُ طُولَ اللَّيْلِ يُصَلِّي وَيَقْرَأُ القُرْآنَ إِلَى أَنْ قَامَ إِلَى عِشَاءِ الآخِرَةِ ثُمَّ دَخَلَ مَنْزِلَهُ فَدَخَلْتُ مَعَهُ وَصَلَّى بِالنَّاسِ صَلَاةَ الفَجْرِ ثُمَّ جَلَسَ فِي التَّعْقِيبِ إِلَى أَنْ طَلَعَ الفَجْرُ، ثُمَّ جَدَدَ وُضُوءَهُ وَخَرَجَ إِلَى الْسَجِدِ وَصَلَّى بِالنَّاسِ صَلَاةَ الفَجْرِ ثُمَّ جَلَسَ فِي التَّعْقِيبِ إِلَى أَنْ طَلَعَ الفَجْرُ، ثُمَّ جَدًد وُضُوءَهُ وَخَرَجَ إِلَى الْسَجِدِ وَصَلَى بِالنَّاسِ صَلَاةَ الفَجْرِ ثُمَّ جَلَسَ فِي التَّعْقِيبِ إِلَى أَنْ طَلَعَ الفَجْرُ، ثُمَّ جَدًو لُنَ قَامَ اللَّيْنُ فَعَعَلَ وَصَلَى بِالنَّاسِ صَلَاةَ الفَجْرِ ثُمَّ جَلَسَ فِي التَّعْقِيبِ إِلَى أَنْ طَلَعَتِ الشَّمْسُ ثُمَّ قَصَدَهُ النَّاسُ فَجَعَلَ يَخْتَصِمُ إِلَيْهِ رَجُلَانِ مَلَي يُصَلَى وَيَقْرَأُ القُرْآنَ إِلَى أَنْ طَلَعَ لِي أَنْ طَلَعَتِ الشَّمْسُ ثُمَّ قَصَدَهُ النَّاسُ وَصَلَى بِيلا الللَّاسُ فَجَعَلَ يَلَهُ وَصُوءا أَثْمَ صَلَى بِأَصْحَابِهِ الظُهْرَ ثُمَ قَعَدَ فِي التَعْقِيبِ إِلَى أَنْ عَامَ إِلَ

[١٠] وبعد أن ينجز السياق إقرار الإنسان بأنه لا يستوي الذين يعلمون والذين لا يعلمون، يشرح صفات وجزاء الذين يعلمون ويصوغون شخصيتهم بما يعلمون وذلك بالإيمان والتقوى والإحسان والهجرة (عند الضرورة) والصبر.

(١) بحار الأتوار: ج٤١، ص١٣.

# العبودية الخالصة لله

١

أَنْ يَعِبَادِ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱنْقُوا رَبَّكُمْ لِلَّذِينَ أَحْسَنُوا فِي هَـٰذِهِ ٱلدَّنِيا حَسَنَةً وَأَرْضُ ٱللَّهِ وَسِعَةً إِنَّمَا يُوَفَى ٱلصَّبِرُونَ أَجْرَهُم بِغَيْرِحِسَابٍ ﴾ إن الآيات تبيَّن طريقة تحقيق العبودية الحقة في أمرين:

الأول: التقوى تجنب المهلكات، وعاقبتها الفلاح، والفوز بالجنة، وأما الإحسان فعاقبته السعادة في الدنيا أيضا، ومعناه أن تكون صبغة حياة الفرد العطاء للآخرين، وقد بلغ الأنبياء عَلَيْهَمَ ما بلغوه من شرف الرسالة بالإحسان. أما الهجرة عند الضرورة فهدفها المحافظة على الاستقلال والحرية، والصبر من الإيمان بمنزلة الرأس من الجسد، فهو لباب التوحيد وجوهر الإخلاص، ودرع الاستقلال، وأجره عند الله لا يبلغه العادون فهو بلا حساب. هكذا روى الإمام الصادق غَلِيَمَ عن النبي عَنْفَ : «إذا نُشِرَتِ الذَّوَاوِينُ وَنُصِبَتِ المَوَازِينُ لَمُ يُنْصَبُ لأَهُلِ البَلاء مِيزَانٌ وَلَمَ يُنْشَرُ لَهُمْ دِيوَانٌ ثُمَّ تَلَا هَذِهِ الآية في أَسَرَتِ الذَّوَاوِينُ وَنُصِبَتِ المَوَازِينُ لَمُ يُنْصَبُ لأَهُل

[11] بالرغم من أن الهجرة قائمة إلى يومنا هذا إذا تعرضنا لضغوط، وافتتنا في ديننا، إلا أنه يلزم في بعض الأحيان التحدي. وهكذا يأمر الله نبيه بأن يعلن للناس جميعا إخلاصه لربه، ورفضه للأنداد، مما يعني التمرد على سلطات الجبارين وإمرة المترفين وقيادة الجهلاء. ﴿قُلْ إِنِّ أُمِرْتُ أَنْ أَعْبُدَاللَّهَ ﴾.

الثاني: الإخلاص لله والتمرد على الآلهة المزيفة. وهذا أمر الله، فلا قداسة ولا شرعية ولا حرمة لهذه السلطات الفاسدة لأن الله لم يأمر بها، بل أمر برفضها حيث قال لرسوله: ﴿ مُخَلِّطُهَا لَهُ ٱلذِّينَ ﴾ مسلما له وحده، خاضعا لمناهجه وشر ائعه فقط، ومادام ذلك أمر الله فإن المؤمن بالله يتحمل كل أذى في سبيل تطبيق هذا الأمر الإلهي، والله يعينه عليه، ولا يقدر على تجاوزه دون التعرض لغضب الله و عذابه.

[11] ومادام الأمر من الله فلا يستمد شرعيته من الناس فسواء آمن الآخرون أم كفروا، وافقوني على تمردي ضد الأنداد أم خالفوني فإني أواصل دربي. ﴿وَأُمِرْتُ لِأَنْ أَكُونَ أَوَلَ ٱلْمُسْلِمِينَ ﴾ أسبقهم إلى التسليم لله، دون النظر إلى الآخرين، كما قال السحرة بعد أن آمنوا: ﴿ قَالُواْ لَاَضَيْرُ لَاَ مَدَيرًا لَكُونَ أَوَلَ ٱلْمُسْلِمِينَ ﴾ أسبقهم إلى التسليم لله، دون النظر إلى الآخرين، كما قال السحرة بعد أن آمنوا: ﴿ قَالُواْ لَاَضَيرًا لَكُنَ أَوَلَ الْمُسْلِمِينَ ﴾ أسبقهم إلى التسليم لله، دون النظر إلى الآخرين، كما قال السحرة بعد أن آمنوا: ﴿ قَالُواْ لَاَضَيرُ أَلَى أَنَا لَعُنَدُ أَلَى رَبِّنَا مُتقَلِبُونَ (٢٠) إِنَا نظمَعُ أَن يَعْفِرَ لَنَا رَبُّنَا خَطَينَا أَن كُنا أَوَلَ ٱلْمُومِينِينَ ﴾ [الشعراء: ٥٠- النفر إلى الآخرين، كما قال السحرة بعد أن آمنوا: ﴿ قَالُواْ لَاضَيرُ أَلَى رَبِّنَا مُتقَلِبُونَ (٢٠) إِنَا نَظْمَعُ أَن يَعْفِرَ لَنَا رَبُّنَا خَطَينَا أَن كُنا أَوَلَ ٱلْمُومِينِينَ ﴾ [الشعراء: ٥٠- النا النفر إلى الآخرين، كما قال السحرة بعد أن آمنوا: ٥٠- ٥٠ إِنَا نَظْمَعُ أَن يَعْفِرَ لَنَا رَبُعا مَعْلَهُ أَن يَعْفِر أَن أَن أَلَ مُنْ أَوَلَ الْمُؤْمِينِينَ ﴾ [الشعراء: ٥٠- ٥٠]. بالرغم من أنهم لم يكونوا فعلا أول المؤمنين، فقد آمن لموسى ذرية من قومه على خوف من فرعون وملته، ولكنهم فتحوا الطريق لغيرهم كي يؤمنوا.

[١٣] ﴿ قُلْ إِنِّي أَخَافُ إِنَّ عَصَيْتُ رَبِّي عَذَابَ يَوْمٍ عَظِيمٍ ﴾ وهذا بالغ ذروة الإنذار حيث نخشى رسول الله عذابا عظيما فكيف بنا.

[10-18] ﴿قُلِ ٱللَّهَ أَعْبُدُ مُخْلِصًا لَهُ دِينِي ۖ فَأَعْبُدُواْمَاشِئْتُمُ مِّن دُونِهِ ﴾ أما أنا فأعبد الله مخلصا له ديني، فاعبدوا ما شئتم. هكذا يتحدى الرسول بأمر الله أولئك الجاهليين الذين اتخذوا أهواءهم آلهة فعبدوا ما شاؤوا، وهذا هو خلاصة الإخلاص وصفوة التوحيد، وحين يبلغ المرء هذا المستوى الأرفع من الإخلاص لا يخشى أحدا ولا يخضع لشيء فإنه:

**أولاً**: يضمن حريته التامة، واستقلاله الشامل، لأن الأعداء لن يجدوا فيه ثغرة يستعبدونه من خلالها، فلا المال والجاه والثناء يغريه ولا السجن والتهجير والإعدام يخيفه.

ثانياً: إنه يضمن استقامته على الطريق دون تعب، لأن النفس يؤلمها مخالفة الناس، وملامتهم و جراحات ألسنتهم، أما هو فقد تعالى بإذن الله عن لومة اللائمين، ولدغات الجاهلين.

**ثالثاً**: لا يكون شنآنه وبراءته من الناس بعصبية أو ضغينة، بل لفرط حبه لله وحبه للناس فهو يستقبل من يؤوب إلى الحق بترحاب، وهكذا لا يستمرئ الاعتزال، ولا يجعل بينه وبين الناس حجابا من الكبرياء والعصبية.

وَقُلْ إِنَّ ٱلْخَسِرِينَ ٱلَّذِينَ خَسِرُوَا أَنفُسَهُمْ وَأَهْلِيهِمْ بَوْمَ ٱلْقِيَكَةِ أَلَا ذَلِكَ هُوَ ٱلخُسَرَانُ ٱلْمُبِينُ ﴾ نعم. يخسر الإنسان في ذلك اليوم كل شيء، نفسه حيث لا يتمتع شيئا، ويخسر أهليه فلن يراهم في ذلك اليوم إذا كانوا مؤمنين، ويحرم من شفاعتهم، لأنه لا تنفع الشفاعة إلا لمن ارتضى، وإن كانوا معه في جهنم، فلكل امرئ منهم شأن يغنيه، ويا لها من خسارة كبرى.

[17] وبعد ذلك يبيَّن الله لنا عذاب أولئك الذين خسروا أنفسهم وأهليهم، إنهم يعيشون في ظلل النار في أسفل طبقاتها، ولعل في هذه إشارة إلى ما في الدنيا فما في الآخرة تجسيد للدنيا، فقد كانوا واقعين تحت الحجب، من حجب الشهوات، إلى حجب الثقافة الجاهلية، والخضوع للطاغوت. ﴿ لَمُ مِن فَوْقِهِمْ ظُلَلٌ مِنَ ٱلنَّارِ وَمِن تَحَيِّهِمْ ظُلَلٌ ﴾ إنه محاط من فوقه ومن أسفل منه بالنار، وربها كان قوله: ﴿وَمِن تَحَيِّهِمْ ظُلَلٌ ﴾ دلالة على أن هناك من هم أسفل منهم في النار مثل أصحاب التابوت وغيرهم. ﴿ذَلِكَ يُحَوَّفُ ٱللَهُ بِهِ عِبَادَهُ، يَعِبَادِ فَأَتَقُونِ ﴾ اتقوا عذابي وغضبي، وتجيب الآيات التاليات كيف نجتنب غضبه.

### فبشر عباد

﴿وَالَذِينَ اجْتَنَبُوا الطَّلْغُوتَ أَن يَعْبُدُوهَا وَأَنَابُوا إِلَى اللَّهِ هُمُ ٱلْشَرَىٰ فَبَشِرْ عِبَادِ (٣) ٱلَّذِينَ يَسْتَمِعُونَ ٱلْقَوْلَ فَيَتَبَعُونَ أَحْسَنَهُ أَوْلَتَهِكَ ٱلَّذِينَ هَدَنهُمُ اللَّهُ وَأُوْلَتِهِكَ هُمْ أُوْلُوا الأَلْبَ (٣) أَفَمَنْ حَقَّ عَلَيْهِ كَلِمَةُ الْقَذَابِ أَفَانَتَ تُنْقِدُمَن فِ النَّارِ (٣) لَكِن ٱلَّذِينَ أَنْقَوْا رَبَّهُمْ هُمْ عُرُفٌ فِن الْعَذَابِ أَفَانَتَ تُنْقِدُمَن فِ النَّارِ (٣) لَكِن ٱلَّذِينَ الْقَوْا رَبَّهُمْ هُمْ عُرُفٌ فِن فَوَقِفَهَا عُرُفٌ مَبْنِيَةً تَحْرِى مِن تَحْنِهَا الأَنْهَ وَعَدَ ٱللَّهِ لا يُخْلِفُ ٱلْمُعامَاتِ فَوَقِهَا مُوَا أَلَمَ تَرَ أَنَّ اللَّهُ أَنْرَلَ مِنَ السَّمَاءِ مَاءَ فَسَلَكُهُ يَنَكِيعَ فِي الْأَرْضِ مُوَا عَمَامَ مُعَمَاتُهُ أَوْلَتِهِ اللَّهُ الْوَنُهُ مُمَ عُرُفٌ عَذَا لَهُ الْعَمَا مُوَا الْمَ تَرَ أَنَّ اللَهُ أَذَلَ مِنَ السَّمَاءِ مَاءًا مُوالا يَعْلِفُ الْمُعْمَامُ مُوَقَ فِي مُوَا عَذَي مَنْ عَرَقُ مَنْذِي الْقَوْلُهُ مُعْمَ عُرُقُ الْنَا الْعَانَةُ مَنْ السَمَاءِ مَاءً مَا لَعْوَا الْ مُوَا عَنْهُ الْعَعْمَةُ مَالَا الْعَنْهُ مَنْ السَمَاءِ مَاءًا لَهُ الْمُ عَرُقُ مَنْ الْعَنْعَادَةُ الْعَابَ مُنَا اللَّهُ الْمُعْتَادَةُ مُنَا الْعَنْهُ مَعْهُ مُوالَعَانَةُ الْعَنْ مَعْرَبُهُ مُعْتَعَادَ مُوا عَنْ اللَهُ الْوَائُهُ الْمَالَةُ الْعَنَا الْعَامَةُ مَا عَلَيْهُ الْعَنْهُ الْعَالَةُ مُنْعَدُ اللَهُ الْعَالَ اللَهُ الْعَنْ اللَهُ مُ

هدى من الآيات:

يستمر السياق في بيان نموذجين من الناس ويوازن بينهما لنعرف أنهما ليسا سواء في الجزاء، ولكي نزداد وعيا بهما فعبر موازنة النور بالظلام نتبصر بحقائقهما، وقد نزل القرآن مثاني يفرق أبدا بين الحق و الباطل، الصلاح والفساد.

وحين شرح الله صفات القانتين -وهم أئمة الهدى- وميَّزهم عن أصحاب النار من أئمة الكفر، عاد إلى بيان أشياعهما، فهناك من يجتنب الطاغوت، ويستمع القول فيتبع أحسنه، وهناك من حقت عليه كلمة العذاب.

ويذكرنا الدرس بالعقل الذي هو لب الإنسان، والذي يهدي به الله قوما فيجعلهم من أصحاب الجنة لهم غرف من فوقها غرف، ويوقظ العقل بآيات الله في الخليقة حيث يذكرنا

(١) يهيج: يجف الزرع وييبس، من هاج أي ثار، فكأن البنان يثور عن حاله الأولى.

الآيات ١٧ – ٢١ /

101

بالدورة النباتية التي تبدأ بنزول الغيث، واختزان الماء في الينابيع، وإخراج الزروع المختلفة، وتنتهي بالحطام.

بينات من الآيات:

[١٧] من هو الطاغوت؟.

كل من فرض نفسه زورا على الآخرين يُعَدَّ طاغوتا، إذ قد يطغى المرء في حدود نفسه فلا يعبد الله و يتجبر ويتكبر، ويسمى طاغيا، ويقول عنه الرَّب: ﴿إِنَّ ٱلْإِنسَنَ لَيَطْنَى ﴾ أَن زَءَاهُ أَسْتَغْنَى ﴾ [العلق: ٦-٧]. وقد يتجاوز حدود ذاته إلى الآخرين، فيحاول منع الناس عن عبادة الله، ويدعوهم إلى عبادته، فيكون قد بالغ في الطغيان، فيسمى بـ (الطاغوت) لأن هذه الصيغة تعني المبالغة، كما نقول ملكوت مبالغة في الملك، وجبروت مبالغة في السيطرة، والرحوت مبالغة في الرحمة.

وما هي عبادة الطاغوت؟.

قليل من الشعوب الخاضعة لحكم الجبابرة كانت تزعم أنهم آلهة فيسجدون لهم تعظيما، إنها كان يستسلم أكثرهم للطاغوت رهبا ورغبا، أو استرسالا، وهكذا عَدَّ طاعتهم لها عبادة وخضوعهم سجودا. قال الإمام الصادق عَلِيَتَلاَ (حسب رواية أبي بصير) وهو يخاطب المؤمنين: «أَنْتُمُ الَّذِينَ اجْتَنَبُوا الطَّاغُوتَ أَنْ يَعْبُدُوهَا، وَمَنْ أَطَاعَ جَبَّاراً فَقَدْ عَبَدَهُ»<sup>(1)</sup>.

وكيف يجتنب الطاغوت؟.

الطاغوت حقيقة قائمة في كل مكان تقريبا، فأنَّى توليت وجدت سلطة شيطانية مفروضة، وشبكة فاسدة من أنصاره وتابعيه، والمؤمن هو الذي يجتنب هذا الوضع، ويطهِّر نفسه من تأثيراته الفاسدة، فهو إذن يرفض الطاغوت ويتحداه حتى لا تشمله سيئاته، وهذه بعض معاني الاجتناب، ولكن آثار الطاغوت السلبية تنتشر في كل مكان، وتصيب المؤمنين برذاذها شاؤوا أم أبوا، فهذه أنظمته الاجتهاعية والاقتصادية، وتلك أفكاره الجاهلية تملأ المحيط الذي يعيشه المؤمنون ولا بد أنهم يخضعون لها حينا من الأحيان.

فهاذا يصنعون؟.

إن هذه الآيات الكريمة ترسم برنامجاً للتحرر الثقافي من الطاغوت عبر التالي: \_\_\_\_\_\_ (1) بحار الأنوار: ج٢٣ ص٣٦١. أولاً: إن عليهم الإنابة إلى الله في كل حين، فكلما هزمتك ضغوط السلطة الفاسدة نفسيا، ومِلْتَ إليها أو خضعت لقوانينها، أو مالأتها خشية بطشها أو رغبة عطائها فلا بد أن تعود إلى طهرك، وتتوب إلى الله متابا، لتكون لك البشرى على لسان نبيك المرسل، إذن ها هنا أمر عام بالاجتناب. وعن أبي جعفر عَلَيْتَلَاً قال: "مَنْ أَصْغَى إِلَى نَاطِقٍ فَقَدْ عَبَدَهُ»<sup>(1)</sup>.

﴿وَٱلَّذِينَ ٱجْتَنَبُوا ٱلطَّىٰغُوتَ أَن يَعْبُدُوهَا وَأَنَابُوا إِلَى ٱللَّهِ لَهُمُ ٱلْبُشْرَيْ ﴾ ويدخلك الله في حصن عبوديته. ﴿فَبَشِرْعِبَادِ ﴾.

[١٨] لا يفرض الطاغوت على الناس هيمنته حتى ينشر بينهم فلسفته، فهو كمدخنة كبيرة تنفث دائما تيارا من الدخان الأسود فتلوث الأجواء.

إن أجهزة إعلامه السلطوية تبث بين الناس الأفكار الشركية التي تبعدهم عن ربهم، وتشيع فيهم أفكارا باطلة تسلبهم ثقتهم بأنفسهم، وتفرق كلمتهم وتضعهم في هالة من الأمنيات، وتشيع فيهم أنه مرهوب الجانب، وقراراته صائبة، وهو رجل إلهي مقدس. كما أنها تبث فيهم العصبيات العرقية والقبلية والقومية، وتحمد إليهم أصنام التراث وأنصاب المصالح المادية. وحول الطاغوت يتحلق طائفة من تجار الدين والعلم، يوحون إليه بالمكر، ويزينون له باطله، و يلمعون للناس وجهه.

ثانياً: وهكذا يصبح التخلص من دائرة نفوذ الطاغوت عملا عسيرا يحتاج إلى همة واجتهاد، ولعل هذا ما تشير إليه كلمة ﴿اَجْتَنَبُوا ﴾ في الآية السابقة، التي تتخصص في هذه الآية باجتناب الثقافة الطاغوتية إذ يقول رينا: ﴿ اَلَّذِينَ يَسْتَمِعُونَ اَلْقَوْلَ فَيَـتَبِعُونَ أَحْسَنَهُ؟ ﴾ وهكذا يصف الذين تجانبوا الطاغوت وتأثيراته الشركية بأنهم لا يتبعون أي قول بل يستمعون بوعي ثم ينتخبون أحسنه وفق معايير الوحي والعقل.

ولكن كيف يتم ذلك؟

أولاً: إن عباد الله يتعاملون مع القول الذي يعبر عن الفكرة باهتهام منهم، لا يسمعونه بل يستمعون إليه، وفرق بينهها كبير، فالسهاع لا اهتهام فيه بعكس الاستهاع، وهكذا جاء في الحديث: «قَالَ المَسِبحُ عَلَيْتَلاَ خُذُوا الحَقَّ مِنْ أَهْلِ البَاطِلِ وَلَا تَأْخُذُوا البَاطِلَ مِنْ أَهْلِ الحَقِّ كُونُوا نُقَادَ الكَلَامِ فَكَمْ مِنْ ضَلَالَةٍ زُخْرِفَتْ بِآيَةٍ مِنْ كِتَابِ الله»".

- (١) الكافي: ج١ ص٤٣٤.
- (٢) بحار الأنوار: ج٢ ص٩٦.

باء: إنهم يهارسون التعقل والتفكر ليعرفوا أحسن الحديث، وبذلك يميزون بين الرديء والجيد وبين الحسن والأحسن، فلا يكتفون بمعرفة الجيد بل يسعون لمعرفة الأحسن وفق قيم العقل والوحي، ذلك أن أحسن القول هو الأصلح لدنياهم حسب هدى العقل والأنفع لأخراهم حسب هدى الوحي.

جيم: فإذا عرفوا الأحسن اتبعوه، ولم يبحثوا عن العلم للعلم بل للعمل، ولم يتعلموا العلم لينقلوه إلى غيرهم بل ليعملوا به أولا.

(أُوْلَـَيِكَ ٱلَّذِينَ هَدَىْهُمُ ٱللَّهُ وَأُوْلَيَتِكَ هُمَ أُوْلُوا ٱلْأَلْبَنَبِ ﴾ إنهما حجتان في حجة، حجة الوحي وحجة العقل، وهما تجليان لنور الله، الذي أودعه بقدر في ضمير كل بشر، وأنزله بهيا عبر رسالاته، وقد تجلى هذا النور في ضمير هؤلاء لأنهم اتبعوا أحسن القول، و هكذا هدى الله يتنزل على قلب من يسعى إليه ويتبعه، أولم يقل ربنا سبحانه: ﴿ وَٱلَّذِينَ جَهَدُواْ فِينَا لَنَهَدِيَنَهُمُ شُبُلَنَا ﴾ [العنكبوت: ٦٩]. وباطل أمنية أولئك الذين ينتظرون الهدى من دون سعي وجهاد.

وأستوحي من الآية فكرة أعَدُّها مفتاحا لغيب الكتاب الحكيم، وهي: أن كل كتاب ربنا حسن، إلا أن الناس يختلفون في مدى الانتفاع به، فبعضه بالنسبة إلى البعض أحسن من غيره لحاجته الملحة إليه، و مثل القرآن مثل أنواع الطعام متشابه في فائدته وروعته ولذته إلا أن الناس يختلفون في انتفاعهم به. فمثلا: آيات الجهاد تتجلى في عصر التحديات أكثر من آيات الصبر، بينها تتجلى آيات الإنفاق للأغنياء بقدر تجلي آيات العفاف للفقراء.

ومعرفة الظروف الاجتهاعية والشخصية تكون بالعقل، فهو ليس دليلا مستقلا بين الأدلة الشرعية بالإضافة إلى الكتاب والسنة والإجماع، بل هو النور الذي يعرف به الكتاب، وبه نميِّز السنَّة، وبه نثق بالإجماع، فلولا العقل كيف نهتدي إلى معاني الكتاب، وكيف نصدق أو نكذب بالرواة الذين نقلوا إلينا السنَّة، وكيف يعكس الإجماع لنا السنَّة؟

[19] وبعكس المؤمنين، فإن غيرهم حين استسلم لضلالة الطاغوت حقت عليه كلمة العذاب حين أضله الله، وسلبه هدى عقله بعد أن أساء التصرف معه. ﴿أَفَمَنَ حَقَّ عَلَيْهِ كَلِمَةُ الْعَذَابِ ﴾ وأضله الله وألزمه التيه لأنه لم ينتفع بعقله ولم يتبع هدى ربه. ﴿أَفَأَنتَ تُنقِدُمَن فِي ٱلنَّارِ ﴾ إنه لا يتخلص من النار أبدا، لأن وسيلته الوحيدة للإنقاذ رحمة الله وهو محروم منها.

[٢٠] ذلك كان جزاء الذين اتبعوا الطاغوت. أما الذين اتقوا في الدنيا فهم يحبرون في الجنة. ﴿لَكِنِ ٱلَّذِينَ ٱنَّقَوْأُ رَبَّهُمْ لَهُمْ غُرَفٌ ﴾ وهي البيوت المرتفعة. ﴿مِن فَوْقِهَا غُرَفٌ ﴾ مما يشبه العهارات المبنية بإتقان ذات طوابق عديدة ﴿مَبْنِيَةٌ تَجَرِي مِن تَحْنِهَا ٱلأَنْهَكُرُّ والذي يضمن هذا الجزاء الحسن لهم هو وعد الله، أترى يخلف الله وعده؟ ﴿وَعَدَ أَلَتُهِ لَا يُخْلِفُ ٱللَّهُ ٱلْمِيعَادَ ﴾.

ويشوِّقنا الرسول ﷺ إلى تلك الجنة في تفسيره للآية فيقول في جواب الإمام علي عَنَّهُ حين سأله عن تفسير الآية : «بتماذَا بُنِيَتْ يَا رَسُولَ الله ؟ فَقَالَ: يَا عَلِيُّ يَلْكَ غُرَفٌ بَنَاهَا الله عَزَّ وَجَلَّ لِأَوْلِيَائِهِ بِالدُّرِّ وَاليَاقُوتِ وَالزَّبَرْجَدِ سُقُوفُهَا الذَّهَبُ عَبُوكَةٌ (<sup>1)</sup> بِالفِضَّةِ، لِكُلِّ غُرْفَةٍ مِنْهَا أَنْفُ بَابٍ مِنْ ذَهَبٍ عَلَى كُلِّ بَابٍ مِنْهَا مَلَكٌ مُوَكَّلٌ بِهِ، فِيهَا فُرُشٌ مَرْفُوعَةٌ بَعْضُهَا فَوْقَ بَعْض مِنَ الحَرِيرِ وَالدِّيبَاجِ بِأَنُوانٍ مُخْتَلِفَةٍ وَحَشُوهُمَا المِسْكُ وَالكَافُورُ وَالعَنْبَرُ، وَذَلِكَ قَوْلُ اللهِ عَزَّ وَجَلً

فإذَا دَخَلَ المُؤْمِنُ إِلَى مَنَازِلِهِ فِي الْجَنَّةِ وُضِعَ عَلَى رَأْسِهِ تَاجُ المُلْكِ وَالكَرَامَةِ وأُلْبِسَ حُلَلَ الذَّهَبِ وَالفِضَّةِ وَالبَاقُوتِ وَالدُّرَّ المَنْظُومِ فِي الإِخْلِيلِ تَحْتَ التَّاجِ وَأَلْبِسَ سَبْعِينَ حُلَّةً بِٱلْوَانِ تُحْتَلِفَةٍ مَنْسُوجَةً بِالذَّهَبِ وَالفِضَّةِ وَاللُّؤْلُةِ وَالْيَاقُوتِ الأَحْمَرِ وَذَلِكَ قَوْلُهُ: ﴿ جَنَّتُ عَذَنِ يَدْخُلُونَهَا يُحُلَّوْنَ فِيهَا مِنْ أَسَاوِرَ مِن ذَهَبٍ وَلُؤْلُوْ وَالْيَاقُوتِ الأَحْمَرِ وَذَلِكَ قَوْلُهُ: ﴿ جَنَّتُ عَذَنِ يَدْخُلُونَهَا الْهُنَزَّ سَرِيرُهُ فَرَحاً فَإِذَا اسْتَقَرَّ لِوَلِيُّ اللهِ مَنَازِلُهُ فِي الجِنَّةِ السَّافَذِينَ عَلَيْ الْهُنَزَّ سَرِيرُهُ فَرَحاً فَإِذَا اسْتَقَرَ لِوَلِيُ اللهِ مَنَازِلُهُ فِي الجِنَّةِ السَتَأَذَنَ عَلَيْهِ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ عَلَى اللَهِ مِنْ الْمُنَزَّ سَرِيرُهُ فَرَحاً فَإِذَا اسْتَقَرَّ لِوَلِيُ اللَّهِ مَنَازِلُهُ فِي الجِنَّةِ السَتَأَذَنَ عَلَيْهِ المَلُكُ اللَّوْمَنُ عَلَى سَرِيرِهِ الْمُنَزَّ سَرِيرُهُ فَرَحاً فَإِذَا اسْتَقَرَّ لِوَلِي اللَّهُ مَنَازِلُهُ فِي الْجَنَةِ اللَهِ اللَّهُ اللَهُ اللَقَعْلَ عَلَ

[17] حين نتأمل في نعم الله المبثوثة حولنا نزداد إيهانا بصدق وعد ربنا بنعم الجنة التي هي أنقى وأبقى. تعالوا إلى الروابي لننظر إلى الغيث حين ينزل على الأرض فينشر الله عليها بركاته. تأملوا في طبقات الأرض، وأمعنوا النظر في القنوات التي جعلها الله فيها وفي الأحواض الكبيرة التي تنتهي إليها فتختزن مياه المطر بعد تنقيتها في جوف الأرض ثم تتفجر ينابيع مستمرة على مدار السنة.. أولا تشهدون يد القدرة الإلهية التي نظمت الخليقة أحسن تنظيم؟! ﴿ أَلَمْ تَرَ أَنَّ اللَّهُ أَنَزُلَ مِنَ السَّمَاءِ مَآهُ ﴾ كيف سخر الرياح لحمل السحب الثقيلة من أعالي البحار، وكيف مررها بتيارات باردة، وكيف لقَحها بعواصف الرياح الهوج في جو السهاء؟! ثم كيف هداها إلى حيث أمرها بإلقاء حملها؟! تبارك الله رب القدرة والرحمة. والماء ؟! ثم كيف هداها إلى حيث أمرها بإلقاء حملها؟! تبارك الله رب القدرة والرحمة. والماء ؟! ثم كيف هداها إلى حيث أمرها بإلقاء حملها؟! تبارك الله رب القدرة والرحمة. والماء الماء، ولكنه ينقسم إلى حيث أمرها بإلقاء حملها؟! تبارك الله رب القدرة والرحمة. والماء هو الماء، ولكنه ينقسم إلى حيث أمرها بإلقاء حملها؟! تبارك الله رب القدرة والرحمة. والماء من الوابيع إلى الخريف، ومن الشتاء إلى قيظ الصيف. ﴿ تُمَرَّ يُغْرِجُ فِي رَزَعًا تُخْلِفًا أَلَوْنُهُ من الرابيع إلى الخريف، ومن الشتاء إلى قيظ الصيف. ﴿ تُمَرَّ يُغْرِجُ فِي رَزَعًا تُخْلِفًا أَلَوْنُهُ في فإذا بالماء الواحد يجعله الله نباتات مختلفة. ﴿ ثُمَ يَهِيجُ فَ تَرَبَهُ مُصَعَلًا ﴾ فحين تينع الثمار، وتيبس الحبوب، لا

(١) حبكه: شده و أحكمه.

بُ**سِوَرَة** الزُّمِر

- (٢) وصفاء جمع الوصيفة: الجارية.
- (٣) تفسير القمي : ج٢ ص٢٤٦، بحار الأنوار : ج٨ ص١٢٨.

تستقر في مواقعها، بل تميل إلى الصفرة بعد الخضرة استعدادا لحصادها. ﴿ تُمَرَّ يَجْعَلُهُ حُطَّاماً ﴾ يابسا تذره الرياح، والحطام ما يتفتت من النبت، أولا ترون آثار القدرة والتدبير في كل هذه الدورة الحياتية السريعة؟! ﴿ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَذِكْرَىٰ لِأُولِي ٱلْأَلْبَنِ ﴾ يعرفون الله من خلال آياته، ويعرفون صنع الله فيها يأتي من خلال صنعه فيها مضي، ويعرفون سنة الله الواحدة في الخلق فكها تمر النباتات بالدورة الحياتية يمر الإنسان بالدورة ذاتها، وعليه أن يستعد للرحيل، ويتزود للمسير بالتقوى، ويأخذ من دار الغرور لدار الجزاء.

وكلمة أخيرة: إن هذه الدورة النباتية تعكس النبات في حالتين: عندما يزهو في اخضراره، وحينها يكون حطاما. إنه النبات ذاته يمر بحالتين، كذلك الإنسان قد يكون في ذروة إيهانه وقد يكون في حضيض الكفر. هل يستويان مثلا؟!. الله نزل أحسن الحديث

﴿ أَفْمَنَ شَرَحَ ٱللَّهُ صَدَرَهُ لِلإسْكَبِ فَهُو عَلَى نُورٍ مِن زَيْدٍ فَوَيْلٌ لِلْقَلَسِيَةِ قُلُوبُهُم مِن ذِكْر اللَّهُ أُوْلَيْكَ فِي صَلَلْل مُبِينٍ (\*) اللَّهُ ذَرًا لَمَ اللَّهُ ذَرًا لَمَ اللَّهُ مَنْا لَهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ مَنْا لَهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَهُ مَنْ عَلَى اللَّهُ مَنْا لَكُوبُ اللَّهُ مَا لَكُوبُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَهُ عَلَى اللَهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَهُ عَلَى الْحَدَا اللَّذَيْ اللَهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَهُ مَنْ اللَهُ مَنْ اللَهُ مَنْ اللَهُ مَنْا اللَهُ مَنْ اللَهُ مَنْ اللَهُ مَنْ الْعَلَى الْحَدَا الْعَنْ الْعَلَى الْحَالَةُ اللَهُ مَنْ اللَهُ مَنْ اللَهُ مَنْ اللَهُ مَنْ اللَهُ مَنْهُ اللَهُ مَنْ الْعَلَى الْعَلَى اللَهُ مَنْ الْعَلَى اللَهُ مَنْ الْعَلَى اللَهُ مَنْ الْعَلَى الْحَلَى الْحَلَى الْحَلَى الْحَلَى اللَهُ مَنْ الْمَالَةُ مَنْ اللَهُ مَنْ الْحَالَ اللَهُ مَنْ الْحَدَالَ اللَّهُ مَنْ الْعَلَى اللَهُ مَنْ اللَهُ مَنْ اللَهُ مَنْ اللَهُ مَا اللَهُ مَا اللَهُ مَنْ الْعَلَى اللَهُ مَا اللَهُ اللَهُ اللَهُ مَالَهُ الللَهُ عَلَى اللَهَ اللَهُ مَا الْحَالَةُ مَا عَ

هدى من الآيات:

سَوَدَةُ النَّمِر

من تجليات الإعجاز البلاغي في كتاب ربنا أنه مثاني تقشعر منه جلود الذين آمنوا، ومن معاني المثاني أنه يتابع سلسلتين من الأفكار متداخلتين يتحدث عنهما معا في سياق آياته بنظم دقيق ومنهج متين، ذلك أنه من الله الذي لا يشغله شيء عن شيء.

(١) مثاني: جمع مثنى أي إن قصص هذا الكتاب وإخباراته وأحكامه تذكر مثنى مثنى في قوالب مختلفة للتركيز في الأذهان. (٢) معالي من الدهاي بالسان بالمان أساس بالمكتاب والحكامة تذكر مثنى مثنى في قوالب مختلفة

(٢) متشاكسون: التشاكس التمانع والتنازع، وأصله من الشكاسة وهو سوء الخلق والاختصام.

وهنا نجد السياق في ذات الوقت الذي يتابع الحديث عن فوارق النمطين من الناس: فهناك من شرح الله صدره للإسلام، وهناك من قسا قلبه من ذكر الله، ويتقي بوجهه سوء العذاب، ويكذب بالله ليلقى جزاءه خزيا في الدنيا، في الوقت ذاته يبين خصائص القرآن وكيف تتلقاه النفوس الطيبة، وكيف يضرب الله فيه من كل مثل للناس لعلهم يتذكرون.

### بينات من الآيات:

[٢٢] ما هي المعرفة، وكيف يتخلص البشر من رواسب الجهل، ولماذا نجد البعض يرتفعون إلى أعلى درجات الإيهان بينها يهبط الآخرون إلى الحضيض في الكفر؟.

للقرآن بصيرة واضحة في المعرفة تتلخص في أن محل العلم القلب، فإذا كان منشرحا ازداد معرفة و إيهانا، بينها القلب القاسي لا يتسع للمعرفة. ﴿أَفَمَن شَرَحَ ٱللَّهُ صَدَرَهُ لِلْإِسْلَحِ ﴾

ما هو الصدر المنشرح بالإسلام؟.

الإسلام هو التسليم لله لسنن الله لشرائع الله وللحق أنى كان، فإذا شرح الله الصدر خشع له ولان لكلمات الله ووسعها كما تخشع الأرض الطيبة لماء السماء، كما تلين التربة الصالحة لنبتة مباركة، كما تستقبل الزهور النسيم العليل، بينما القلب القاسي كالصخرة الصماء لا يتسع لمعارف الحق، ولا يهتز لوابل السماء، ولا ينبت زهرة، ولا يستقبل نسمة. هكذا أوصى نبينا الأكرم ابن مسعود فقال تشريقية له: «يَا ابْنَ مَسْعُودٍ ﴿أَفَمَن شَرَحَ اللَّهُ صَدْرَهُ, لِلإِسْلَمِ فَهُوَ عَلَى نُورِ مِن زَيَبِهِ ﴾ فَإِنَّ النُّورَ إِذَا وَقَعَ فِي القَلْبِ انْشَرَحَ وَانْفَسَحَ.

فَقِيلَ: يَا رَسُولَ اللهِ فَهَلْ لِذَلِكَ مِنْ عَلَامَةٍ؟ قَالَ ﷺ: نَعَمْ، التَّجَافي عَنْ دَارِ الغُرُورِ وَالإِنَابَةُ إِلَى دَارِ الْحُلُودِ وَالِاسْتِعْدَادُ لِلْمَوْتِ قَبْلَ نُزُولِ الفَوْتِ، فَمَنْ زَهِدَ فِي الدُّنْيَا قَصْرَ أَمَلُهُ فِيهَا وَتَرَكَّهَا لِأَهْلِهَا»<sup>(1)</sup>.

فَهُوَ عَلَى نُورٍ مِن رَبِهِ ﴾ فبالنور الرباني يتصل صدر الإنسان بعالم الحقائق، فيتسع لها، وينشرح بها، ونور الله هو العقل المستضيء بالوحي، ولعل التعبير بـ عَلَى ﴾ للإيحاء بأن المؤمن ماض على صراط مستنير، كقوله سبحانه: ﴿أَوْلَيَكَ عَلَى هُدًى مِن رَبِعَهُم ﴾ [البقرة: ٥]. ويمكن أن نستوحي من الآية أن للقلب حالتين: فهو ينغلق على ذاته فلا يرى إلا نفسه فيعيش فقط ضمن مصالحها وتمنياتها وأوهامها، ويريد العالم المحيط لذاته، فيكون قاسيا ومع الهوى متقلبا، وبالرين والطبع متلبسا، لا يعترف بقانون، ولا يؤمن بسنَّة، ويكون مثله من يعيش في (1) بحار الأنوار: ج ٧٢ ص ٩٣. بيت ويزعم بألا أحد يمكث فيه معه، فيفعل فيه ما يشاء، ويتحلل من كل التزام، وأما الحالة الأخرى فهي الخروج من زنزانة الذات إلى رحاب الحقيقة، حيث يعيش في عالم واقعي يعترف بوجوده، ويسعى للتعرف إليه و التكيف معه. إن مثل صاحبها كمن يدخل بلدا ويعلم أن فيه أناسا لا بد أن يعايشهم، وأن لهم قوانين لا بد من الالتزام بها، وهكذا لا يضيق ذرعا إذا تعرف إليهم وعرف حقوقهم، بل إنه يستقبلهم بترحاب، و يخضع لنظامهم بلا تردد.

وإذا كانت الحالة الأولى تعكس الجمود والتخلف والجهل والفوضى، فإن الحالة الأخرى هي ذروة النشاط والرقي والعلم والالتزام. ﴿فَوَيَّلُ لِلْقَنَسِيَةِ قُلُوبُهُم مِّن ذِكْرِ ٱللَّهِ ﴾ الله الذي وسعت كل شيء آيات رحمته وقدرته وعظمته، مع ذلك ترى قلوبهم قاسية من ذكره، فكيف سائر حقائق الخلق؟ أرأيت من عمي عن ضوء الشمس هل يرى شمعة؟! كذلك حين قسا القلب عن ذكر الله فلا يرجى أن ينشرح لمعرفة شيء. ﴿أُوَلَيَهِكَ فِي ضَلَكِلٍ مُبِينٍ ﴾ يحيط بهم الضلال المبين كما يحيط بأولئك نور الله.

[٢٣] من أبرز معالم شرح الصدر استقبال نور الله في القرآن، فلقد أنزل الله أحسن الحديث، اختصر الجمال والروعة والبلاغة والعلم والهدى والنور، وتجلى فيه الرب حتى رأت فيه قلوب المؤمنين جمال ربهم كما رأت أعينهم جمال صنعه. ﴿اللَّهُ نَزَلَ أَحْسَنَ الْحَدِيثِ ﴾ إنه مرآة تعكس روعة الخلق وجمال الخالق وأحسن الحلق وأنبل الأعمال.. ﴿كَنَبًا ﴾ منتظما في وحدة متماسكة، مجموعا إلى بعضه بتماسك لا ثغرة فيه ولا فطور، ولا تناقض ولا اختلاف: أُمُّتَشَبِها ﴾ بعضه يشهد على بعضه ويفسره ويبينه، وفي الوقت ذاته لا يرقى إلى كنه فهمه عقل، ولا ينفذ في غور علمه أحد، وكلما تلوت آياته استفدت علما جديدا وهدى طارفا، وما أوتيت من علم فهو بالنسبة إليك محكم، ولكن يبقى ما لم تؤت من علم كالمحيط الواسع لا تتناهى عجائبه ولا تنقضي غرائبه. ﴿مَتَانِيَ ﴾ فنجد فيه:

**أولاً**: مفارقات بين الخالق والمخلوق، بين الحق والباطل، بين المحسن والمسيء، كها يذكرنا بالمفارقات الظاهرة بين النور والظلام، بين الظل والحرور، وبين الحرية والعبودية، و. و. ولعل سورة الزمر قد بلغت الذروة في هذا التميز، بالذات بين الناس حيث تجلت فيها صفة (الفرقان) في معرفة الصالحين وتزيلهم عمن سواهم.

ثانياً: مقارنات بين أزواج الطبيعة، بين الذكر والأنثى، بين السماء والأرض، البر والبحر، الإنسان والحيوان، الزيتون والأعناب، الفاكهة والأب وهكذا.

**ثالثاً**: شواهد وأمثلة، فما من حقيقة يذكر بها كتاب ربنا إلا وتتثنى بتفسيرها ودليلها ومثالها، فما تتلو فيه من آية حتى تجد في السياق عادة أو في موقع آخر تبيانا لها، فإذا ذكرت عاقبة المتقين ضربت لها أمثلة من جزائهم عند الله وانتصارهم في الدنيا، وإذا ذكرت من صفات المتقين واحدة ثنيَّت بشواهدها من حياة النبيين المَسَلَّلَا، وإذا ذكرت حقيقة من حقائق التوحيد توالت شواهدها. فمثلا حين ذكر السياق شرح الصدر بالإسلام بيَّن مثله في خشوع قلب المؤمنين لآيات الذكر. وهكذا أشارت الآيات التالية إلى أن القرآن ضرب للناس من كل شيء مثلا، فيكون المثل تثنية كل حقيقة مذكورة في القرآن.

هذه بعض معاني المثاني. ولأنه مثاني تشفع الحجة بالحقيقة فإن قلوب المؤمنين تصعق له، وتسري في أعصابهم رعشة الخشية، فنهتز تبعا -لذلك- جلودهم. ﴿نَقْشَعِرُ مِنْهُ جُلُودُ الَذِينَ يَخْشَوْنَ رَبَّهُمْ ﴾ عندما تواجه النفس حقيقة أكبر من سعتها تندهش بها وتحصل لصاحبها قشعريرة، إما لاهتزاز الأعصاب أو لتجمع الدم حول القلب كما يحصل في حالات الخوف الشديد. ولأن هذا الفريق يخشون ربهم، ويعرفون شيئا من عظمته وكبريائه، ويعلمون أن الكتاب رسالة الله إليهم، فلا تكاد قلوبهم تستقر لتجلياته الظاهرة في كتابه، ولو لا أن الله موسى فخر موسى عليماً لا صعقاء أرأيت تجلي الله للجبل عندما تجلي الرب له أمام والمؤمنين. إنها المؤمنون توجل قلوبهم بمجرد ذكر الله، فكيف لا تصعق عندما تتلى عليهم رسالة والمؤمنين. إنها المؤمنون توجل قلوبهم بمجرد ذكر الله، فكيف لا تصعق عندما تتلى عليهم رسالة والمؤمنين. إنها المؤمنون توجل قلوبهم بمجرد ذكر الله، فكيف لا تصعق عندما تتلى عليهم وسالة والمؤمنين. إنها المؤمنون توجل قلوبهم بمجرد ذكر الله، فكيف لا تصعق عندما تتلى عليهم رسالة والمؤمنين. إنها المؤمنون توجل قلوبهم بمحرد ذكر الله، فكيف لا تصعق عندما تتلى عليهم وسالة والمؤمنين. إنها المؤمنون توجل قلوبهم بمحرد ذكر الله، فكيف لا تصعق عندما تتلى عليهم وسالة وقلُوبُهُم إلى ذلك، إلا إذا رفع الله الحبب واتصل القلب بنور الرب. (مُمَ تَلَينُ جُلُودُهُمَ بقلوبنا لا نعرف ذلك، إلا إذا رفع الله الحبب واتصل القلب بنور الرب. على هول المواجهة، وقُلُوبُهُم إلى ذِكْرُ آللَتَ في إذا دهبت آثار الصدمة، وتغلب العقل بتأييد الله على هول المواجهة، لانت الجلود تعبيرا عن خشوع القلب، واستعدادا لاستقبال ضياء الحدى.

وقال المفسرون: إن قشعريرة الجلد تعبير عن خشيتهم من عذاب الله، أما حين يلين فإنه دليل على طمعهم في رحمة الله، وهكذا يعيش قلب المؤمن بين الخوف والرجاء. وقال الفخر الرازي: إن المقامين المذكورين في الآية: ﴿نَقَشَعِرُ - تَلِينُ ﴾ لا يجب قصرهما على سماع آية العذاب والرحمة، بل ذاك أول المراتب، وبعده مراتب لا حد لها ولا حصر في حصول تلك الحالتين. ثم تناول هذا المفسر الكبير الفرق بين حالة المؤمنين عند تلاوة الكتاب، وحالة الوجد الصوفية عند سماع أشعار المجران والوصل، وقال: إن الشيخ أبا حامد الغزالي أورد مسألة في كتاب «إحياء علوم الدين» وهي أنا نرى كثيرا من الناس يظهر عليه الوجد الشديد التام عند سماع الأبيات المشتملة على شرح الوصل والهجر، وعند سماع الآيات لا يظهر عليه شيء من هذه الأحوال، ثم إنه سلم هذا المعنى وذكر العذر فيه من وجوه كثيرة، وأنا أقول (أي الرازي): هذه الأحوال، ثم إنه سلم هذا المعنى، فإني كلما تأملت في أسرار القرآن اقشعر جلدي، ووقف علي إن خلقت محروما عن هذا المعنى، فإني كلما تأملت في أسرار القرآن اقشعر جلدي، ووقف علي معري، وحصلت في قلبي دهشة وروعة، وكلما سمعت تلك الأشعار غلب الهزل على، وما 171

وجدت البتة في نفسي منها أثرا، وأظن أن المنهج القويم والصراط المستقيم هو هذا، ثم ذكر وجوها في بيان ذلك تتلخص فيها يلي:

أ**ولاً**: إن تلك الأشعار لا تليق بمقام الخالق، وإن إثباتها في حقه كفر.

ثانياً: إن قائل القرآن هو الله عبر جبرائيل إلى الرسول إلينا، بينها قائل تلك الأشعار شاعر كذاب مملوء من الشهوة وداعية الفجور .

ثالثاً: إن مدار القرآن الدعوة إلى الحق، ومدار الأشعار الباطل ....

وأقول: إن تلك الأشعار تثير شهوات البعض، وتدغدغ عواطف الهوى المكبوتة لديهم، بينها تستثير آيات الذكر دفائن العقول، وتجلي القلوب من رين الشهوات، وكل إناء بالذي فيه ينضح.

ذَلِكَ هُدَى ٱللَّهِ يَهْدِى بِهِ مَن يَشَكَآءُ ﴾ وإن أولئك الذين يبحثون عن سبل الزلفي إلى الله عبر الأشعار الجاهلية والطرق غير الشرعية لا يهديهم الله إليه، بل يضلهم لأنهم لم يتبعوا الوسيلة التي بينها لعباده.

وَمَن يُضَلِل ٱللَّهُ فَمَا لَهُ, مِنَّ هَادٍ ﴾ فمن شاء أن يهتدي إلى ربه سبيلا فعليه أن يتوسل به إليه، وبأوليائه الذين جعلهم وسائل رحمته، وألا يخترع لنفسه مذهبا فيضله الله، وأن يعلم أن الله يدل على ذاته بذاته، ولا شيء أظهر دلالة منه ولا شفيع إلا من بعد إذنه، وهكذا يخلص النية لربه، وحاشا لله أن يخيب ظن عبده به.

[٢٤] ويعود القرآن إلى مفارقته بين من يتقي به في الدنيا فينجيه الله من عذاب النار، وبين من لا يتقي ولا يجد هناك شيئا يحتجز به عن النار، فتراه يضطر إلى اتقاء النار بوجهه. ( أَفَمَن يَنَقِي بِوَجْهِهِ، سُوَهَ ٱلْعَذَابِ يَوْمَ ٱلْقِيَمَةَ ﴾ أي عذاب هائل ذلك العذاب، حين تتميز جهنم غيضاً، وتتفجر فيها النيران تفجرا، ويأتي المجرمون لا يملكون من الثواب ما يقيهم النار، فتتعرض وجوههم لها، تلك الوجوه التي اعتزوا بها وبإثمها في الدنيا، وصانوها بأيديهم وبها يملكون. ﴿وَقِيلَ لِلظَّلِمِينَ ذُوقُواْ مَا كُنُمُ تَكْمِبُونَ﴾ إن الفواحش التي يرتكبها الظالمون في الدنيا تتجسد في صورة نيران ملتهبة وعقارب وحيات. أرأيت الذي يصنع القنبلة النووية بيده ثم يفجر نفسه والبلاد كيف أنه حين يصنعها لا يتصور بسهولة هول عذابها، كذلك المجرمون حين يزنون أو يغتابون أو يأكلون أموالهم بينهم بالباطل أو يؤيدون الطاغوت لا يتصورون أي

(1) راجع التفسير الكبير: ج ٢٦ ص ٢٧٣ والعبارة أوسع.

عذاب شديد يكتسبونه ويعدونه لأنفسهم في يوم القيامة.

[٢٥] وكما هو في الآخرة كذلك في الدنيا، فمن بنى السد وطغى به عُذَّبَ به، كما انهار سد مأرب، و من عبد الحجارة، أو اتخذ من الجبال أكنانا عُذَّبَ بها كما عاد وثمود، ومن عبد الماء أُغرِقَ فيه كقوم فرعون. ﴿ كَذَّبَ أَلَذِينَ مِن قَبْلِهِمْ فَأَنَىٰهُمُ أَلْعَكَابُ مِنْ حَيْتُ لَا يَشْعُرُونَ ﴾ فمن كذب بآيات الله وصدف عنها أتاه العذاب من حيث لا يشعر، وعلينا أن نراجع قصص القرآن كيف عذب الله الأقوام، فهل كان يتصور فرعون أن موسى عَلِيَتَكَرَ الذي ربّاه في بيته يكون فناء ملكه على يديه؟! كلا.. وهل كان يعلم فرعون وملؤه الذين عبدوا الماء، فكانوا يرمون في النيل بأجل فتياتهم لإرضائه، وكان فرعون يفتخر بالأنهار التي تجري من تحته، وكانت حضارتهم قائمة عليه، هل كانوا يعلمون بأنهم سوف يغرقون في معبودهم وأساس تحضرهم. إن الذي يكذب بآيات الله يكون بأنهم سوف يغرقون في معبودهم وأساس تحضرهم. إن الذي يكذب بآيات الله يكون هلاكه بالقوة التي يعتمد عليها ( يعبدها).

[٢٦] ﴿ فَأَذَاقَهُمُ اللَّهُ الْخِزْىَ فِي الْحَيَوَةِ الدُّنْيَاۖ ﴾ لأنهم كانوا يستكبرون، ولا يعترفون بشيء غرورا، والآن يجب أن يلاحقهم الخزي والعار، هذا في الدنيا ﴿وَلَعَذَابُ ٱلْآخِرَةِ أَكْبَرُلُوْ كَانُواْ يَعْلَمُونَ ﴾ أكبر خزيا وألما، والإنسان يهرب من عذاب الدنيا فكيف لا يهرب مما هو أكبر منه؟!

[٢٧] وبعد ذلك يذكّرنا الرب بأنه ضرب لنا الأمثال، من قصص الأنبياء وأعمم. وهي وقائع خارجية جسدت القيم التي يبشر بها القرآن وهذا المعنى المثل أي التطبيق الخارجي للحقيقة. ﴿ وَلَقَدَ ضَرَبْنَ اللنّاسِ فِي هَذَا ٱلْقُرْءَانِ مِن كُلَ مَثَلِ لَعَلَّهُمْ يَنَذَكُرُونَ ﴾ والتعبير فرمن كُلِّ مَثَلٍ ﴾ يدل على أن في القرآن إشارة إلى كل الحقائق، وذلك عبر أمثلة واقعية لها، فأنى تفكرت فيه مما يتصل بالخلق والخالق والصلة بينهما وصلة الخلق ببعضهم وغيرها مذكور في القرآن ومفصل بالأمثلة التي لا تقتصر على حياة الشعوب السابقين بل وتشمل إشارات إلى الطبيعة وأحوالها.

[٢٨] وبعد ذلك يأخذنا الرب إلى صفات ذلك القرآن الذي يضرب فيه من كل مثل، ويذكر له صفات ثلاث:

١ - ﴿ قُرْءَانًا ﴾: مقروءاً، يوصلنا بالماضي، ويفصل لنا الحاضر، ويرسم خريطة المستقبل.

٢- ﴿عَرَبِيَّا﴾: بلغة مفهومة، فأعرب الكلام أفصح عنه، ويقال أعرب فلان عن استيائه أي بينَّه، والعربي هو الذي يكون فصيحاً بليغاً.

يفصح القرآن عن الحقائق بصورة مباشرة.

فَرَّءَانًا عَرَبِيًّاغَيْرَ ذِي عِوَجٍ لَعَلَمُهُمْ يَنَّقُونَ ﴾ وهذا هدف القرآن، أنه يريد منا أن نتقي الله ونخافه، ونعمل بمضمون التقوى من إصلاح دنيانا و أخرانا.

[٢٩] ومن أمثلة القرآن التي تقرب إلى أذهاننا قبح الشركاء اشتراك مجموعة في امتلاك شخص. ﴿ ضَرَبَ اللَّهُ مَثَلاَ رَجُلاً فِيهِ شُرَكَاً مُتَشَكِسُونَ ﴾ هل يستوي عبد يملكه أكثر من مالك وعبد يملكه رجل واحد؟! كلا.. لأن في الأول كل مالك يريد أن يُجيَّره لحسابه على حساب الآخرين، وقد بين الباري ذلك في قوله: ﴿وَإِنَّ كَثِرَا مِنَ الْخُلُطَاءَ لَبَعْني بَعْضُهُمْ عَلَى بَعْض ﴾[ص: ٢٢]. وقال تعالى: ﴿ لَوَكَانَ فِيهِماً ءَالِمَةُ إِلَا اللَّهُ لَفَسَدَتَاً فَسَبَحَنَ اللَّهُ رَبِّ الْعَرْضِ عَماً يصفُونَ ﴾ [ص: ٢٢]. وقال تعالى: ﴿ لَوَكَانَ فِيهِماً ءَالِمَةُ إِلَا اللَّهُ لَفَسَدَتَاً فَسَبَحَنَ اللَّهِ رَبَّ الْعَرْضِ عَماً يصفُونَ ﴾ [الأنبياء: وقال تعالى: ﴿ لَوَكَانَ فِيهِماً ءَالِمَةُ إِلَا اللَّهُ لَفَسَدَتَاً فَسَبَحَنَ اللَّهِ رَبَّ الْعَرْضِ عَماً يصفُونَ ﴾ وقال تعالى: ﴿ لَوَكَانَ فِيهَمَا ءَالِمَةُ إِلَا اللَّهُ لَفَسَدَتًا فَسَبَحَنَ اللَّهِ رَبَّ الْعَرْضِ عَمَا يصفُونَ ﴾ وقال تعالى: ﴿ لَوَكَانَ فِيهَمَا ءَالِمَةُ إِلَا اللَّهُ لَفَسَدَتًا فَسَبَحَنَ اللَّهِ رَبَ الْعَرْضِ عَماً يصفُونَ ﴾ [الأنبياء: إلَّا يُوال تعالى: هِ لَوْكَانَ فِيهماً عَالِمَةً إِلَا اللَّهُ لَفَسَبَحَنَ اللَّهِ رَبَ الْعَرْضِ عَماً يصفُونَ ﴾ [الأنبياء: إلَّهُ إِذَا لَذَهَبَ كُلُ إِلَى مِن استحالة الأَسْبَاه والأعضاد: ﴿ مَا أَتَعَنَ لَكَ لَدُ مَعَانَ مُعَالَهُ مِن وَلَدٍ وَمَا حَدَانَ مَعْهُ مِنْ

وهناك مثال من واقعنا: حيث تعيش بعض الدول المستضعفة في إطار ولاءات مختلفة فتتصارع عليها قوى الشرق والغرب، وقد يجري الصراع على أراضيها وبأيديها، ويكون بالتالي الغرم لها والمكاسب للأسياد. وليست الآلهة التي تعبد من دون الله سوى رموز للقوى السياسية والاجتهاعية التي تتصارع على استعباد البشر فتجر إليه الويلات، وما يخلصنا سوى التحرر من عبادتها والتمرد على سلطانها للنجاة من مشاكساتها وحروبها التي تطحننا اليوم طحنا.

وَرَجُلًا سَلَمًا لِرَجُلٍ هَلْ يَسْتَوِيَانِ مَثَلًا ﴾ كلا.. إن الرجل الذي يقوده شخص واحد باسم الله ولا تتداخل فيه شهوات الآخرين ولا ضغوطهم ولا مصالحهم يعيش دائها في حرية مستقيما في طريق واحد، وتعصف به الاختلافات، ولا تتحكم فيه الفوضى، ولا يواجه مشكلة تعدد الولاءات، إنه لا يخاف الصراعات ولا تنافس القوى عليه، إنه يعيش بعيدا عن أهواء الشياطين وأطياع الحكام. جاء في الحديث عن أمير المؤمنين عَلِيَكَلا أنه قال: «أَنَا السَّلَمُ لِرَسُولِ الله عَنْشُ يَقُولُ اللهُ عَزَّ وَجَل: ﴿وَرَجُلَا سَلَمًا لِرَجُلٍ ﴾ ".

(الحُمَدُ لِلَّوَ بَلُ أَكْثُرُهُمْ لَا يَعْلَمُونَ ﴾ فلا يفرقون بين الذي يوحد الله ويخضع فقط لأوليائه ومن تستعبده قوى السلطة والثروة. وهكذا ضرب الله لنا مثلا للتوحيد من واقع الحياة الاجتماعية والسياسية، وميَّز بين نمطين من الحياة، حياة الاستقلال وحياة العبودية، وذلك تكميلا لبيان المفارقات في سورة الزمر.

(١) بحار الأنوار: ج٢٤ ص١٦٣.

## أليس الله بكاف عبده

إِنَّكَ مَيِّتٌ وَإِنَّهُم مَّيِّتُونَ ۞ ثُعَ إِنَّكُمْ يَوْمَ ٱلْقِيدَمَةِ عِندَ رَبِّكُمْ تَخْنُصِمُونَ (٢) ﴿ فَمَنْ أَظْلَمُ مِتَن كَذَبَ عَلَى ٱللَّهِ وَكَذَّبَ بِٱلصِّدْقِ إِذْ جَآءَهُ أَلَيْسَ فِي جَهَنَكَ مَنْوَى لِلْكَفِرِينَ (٢) وَٱلَّذِي جَاءَ بِٱلصِّدْقِ وَصَدَقَ بِعِنْ أَوْلَبَهِكَ هُمُ ٱلْمُنْقُونَ 🐨 لَهُم مَّا يَشَآهُونَ عِندَ رَبِهِمْ ذَلِكَ جَزَآهُ ٱلْمُحْسِنِينَ (٢) لِيُحْكَفِرَ ٱللَّهُ عَنَّهُمْ أَسْوَأَ ٱلَّذِى عَمِلُوا وَبَجَزِيَهُمْ أَجْرَهُمْ بِأَحْسَنِ ٱلَّذِى كَانُوا يَعْمَلُونَ ٢ أَلَيْسَ اللَّهُ بِكَافٍ عَبْدَهُ وَيُخَوِّفُونَكَ بِالَّذِينَ مِن دُونِيهِ أَوْمَن يُصْلِل اللَّهُ فَحَالَهُ مِنْ هَادٍ ٢٠ وَمَن يَهْدِ اللَّهُ فَمَا لَهُ مِن مُضِلٍّ أَلَيْسَ ٱللهُ بِعَزِيزٍ ذِي أَسْقَامٍ ٣٠ وَلَمِن سَأَلْتَهُم مَّنْ خَلَقَ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ لَيَقُولُ اللَّهُ قُلْ أَفَرَءَ يَتُم مَّا تَنْعُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ إِنْ أَرَادَنِيَ ٱللَّهُ بِضُرٍّ هَلْ هُنَّ كَنْشِغَنْتُ ضُرِّهِ أَوْ أَرَادَنِي بِرَحْمَةٍ هَلْ هُ مُعْسِكَتْ رَجْمَتِهِ فَلْحَسْبِي ٱللَّهُ عَلَيْهِ بَتَوَكَلُ ٱلْمُتَوَكِّلُونَ قُلْ يَنْغَوْمِ أَعْمَلُواْعَلَىٰ مَكَانَئِكُمْ إِنِّي عَنِمِلْ فَسَوْفَ تَعْلَمُونَ ٣ مَن يَأْتِيهِ عَذَابٌ يُعْزِيهِ وَيَعِلُّ عَلَيْهِ عَذَابٌ مُقِيمُ ۞ إِنَّا أَنزَلْنَا عَلَيْكَ ٱلْكِنَبَ لِلنَّاسِ بِٱلْحَقِّ فَحَنِ ٱلْمَتَكَكَ فَلِنَفْسِهِ، وَمَن ضَلَّ فَإِنَّمَا يَضِلْ عَلَيْهِمْ أَوَمَآ أَنتَ عَلَيْهِم بِوَكِيلٍ ٥

هدى من الآيات:

تهبط آيات القرآن كالصاعقة على القلب الغافل فتفجر فيه طاقات الفهم، وتثير فيه

دفائن العقل، من ذلك ما نجده في هذا الدرس حيث يهدينا إلى حقيقة يحاول ابن آدم إنكارها تكبرا وعلوا حتى أضحت تشبه في إنكار الناس لها الباطل، وتلك هي الموت الذي ينتظر كل حي، ولكن الموت هو أهون المراحل التي تنتظرنا، فها بعده أعظم، كالاختصام يوم القيامة، ذلك لأن الإنسان لا يستطيع في ذلك اليوم حين يقف وحيدا أمام محكمة الحق أن يتهرب من الحقائق، فلا بد إذا أن نهتم بالمعايير الأخروية اليوم وقبل ذلك اليوم. وفي بداية سورة آل عمران قلنا: إن الإيهان بالبعث يمثل حجر الزاوية في فكر الإنسان المسلم، حيث يحافظ على توازنه، ويدعوه إلى الإيهان بحقائق خارج محيط ذاته وإنها هي المحور، وإذا آمن الإنسان بوجود محور في الحياة بحث عنه، وإذا بحث عنه وجده.

وهذا الدرس امتداد للدرس الماضي، حيث ذكرنا هنالك أن القلب الخاشع لله يهديه الله للإسلام، فيعترف بوجود الحق، بعكس القلب القاسي المنغلق على ذاته، الذي لا يعترف إلا بها يعيش داخله، فهو يتمحور حول ذاته.

وفي هذا الدرس يعرض القرآن مفارقة بين من جاء بالصدق وصدَّق به، ومن يكذب على الله ويكذِّب بالحق ويدَّعي الأنداد لله، وبعد ذلك يعلن الله كفايته لرسوله رغم تخويف المشركين له بالذين من دونه، وأنهم لن يستطيعوا إضلال من هداه الله، ولا يستطيع الذين من دونه كشف الضر عنا أو منع الخير.

بينات من الآيات:

[٣٠] من أبرز وأخطر مصيبات البشر انغلاق قلبه عن حقائق الخليقة، وإيهانه بمقاييس ذاتية، يقيم بها الأحداث والأشخاص من حوله، فكيف يتخلص الإنسان من هذه المصيبة التي تعمُّ سائر أبناء آدم، وتعبير آخر كيف يتقي الإنسان شح ذاته، ويخرج من زنزانة نفسه الضيقة إلى رحاب الحق؟

لا ريب أن وعي الموت والنشور ثم الوقوف أمام محكمة الحق أقرب السبل للخلاص من هذه البلية، ذلك أن اعتقاد الإنسان بوجود مقاييس موضوعية ثابتة عند الله، وأنه سوف يعرض عليها بأفكاره وأقواله و أعماله، وسوف يحاكم وفق تلك المقاييس شاء أم أبي، كل ذلك يعيده إلى رشده، وينمي عقله على حساب هواه، ويجعله يبحث عن تلك المقاييس اليوم وقبل فوات الأوان.

هكذا يدعونا الإيمان بالبعث إلى الإيمان بكل الحقائق، وهو كما أسلفنا حجر الزاوية

في بناء صرح المعرفة عند الإنسان، وقبل الإيهان بالبعث لا بد من وعي الموت. ﴿ إِنَّكَ مَبِّنُ وَإِنَّهُم مَبِتُونَ ﴾ فإذا مات الرسول عن وغم عظمته وجلال مقامه فهل يبقى أحد منا؟! قال تعالى: ﴿ وَمَاجَعَلْنَا لِبَشَرِ مِن فَبَلِكَ ٱلْخُلَدُ أَفَإِين مِتَ فَهُمُ ٱلْمَنْلِدُونَ ﴾ [الأنبياء: ٣٤]. ويبدو لي أن الخطاب ليس خاصا برسول الله عن فكل من يقرأ القرآن معني بهذا الخطاب، لأن وفي أعصابنا رعشة، وفي عقولنا إثارة، وفي أفئدتنا سكينة، فأي هيبة عظيمة للموت، هذا الباب الذي لا يعود منه من دخله، ولا ينجو منه من هرب منه، وأين يذهب أعزَّن الذين نحملهم وفي أعصابنا رعشة، وفي عقولنا إثارة، وفي أفئدتنا سكينة، فأي هيبة عظيمة للموت، هذا الباب الذي لا يعود منه من دخله، ولا ينجو منه من هرب منه، وأين يذهب أعزَّننا الذين نحملهم ولا يوم إلى المقابر مرغومين، ونقف عند أجداثهم مرهوبين، ويهمس في آذاننا داعية الحق آناذ

وإذا حملت إلى القبور جنازة فاعلم بأنك بعدها محمول

ويقول الإمام على عَلَيْظَلاً: «لَوْ رَأَى العَبدُ أَجَلهُ وَسُرِعَتَهُ إِلَيْهِ أَبْغَضَ الأَمَلَ وَتَرَكَ طَلَبَ الدُّنيَا»<sup>(1)</sup>.

[٣١] وهل تنتهي المشكلة عند الموت؟ كلا.. ﴿ ثُمَّ إِنَّكُمْ يَوَمَ ٱلْقِيَحَةِ عِندَ رَبِّكُمْ تَخْلُصِمُونَ ﴾ فخلافاتكم في الدنيا تنتقل إلى الآخرة، وربنا سبحانه هو الحكم يومئذ، والموازين والقوانين يومئذ غيرها في الدنيا، وعلينا أن نبحث عنها وأن نطبق حياتنا وفقها إن أردنا الحياة.

[٣٢] ومحور المعايير هنالك الصدق، وأظلم الناس لنفسه من كَذَبَ على الله وكذَّب بالصدق، ولكن كيف يكذب على الله؟ يزعم الإنسان حينها يقسو قلبه، وينغلق عن الحقائق، بأن ذاته هي الحق، ويكون مثله مثل ذلك لما سئل: أين مركز الدنيا؟ فقال: حيث يقف حماره، لقد كان يزعم هو والكثير من أمثاله بأنهم مركز الحياة، فالعالم يبدأ من حيث هم، وليس من حيث هي، ويتصورون أن الحق ما يرونه، والباطل ما يرفضونه، و هذا هو الكذب على الله، وحين يعرفون دين الله تراهم تبعا لهذه الحالة النفسية يحقوُّن الباطل ويبطلون الحق، وهكذا يكذبون على الله المراحل ما يرفنه، والباطل ما يرفضونه، و هذا هو الكذب على الله، وحين يعرفون دين الله تراهم تبعا لهذه الحالة النفسية يحقوُّن الباطل ويبطلون الحق، وهكذا الحقيقة شاهد على صدقه، إذ من يَكذِبُ على الله يهون على نفسه هذا الذنب ثم يرتكبه، بينها نرى الرسول بالعكس تماما يبيَّن مدى جريمة الكذب على الله. وكثير من الناس يهارسون الكذب

> (1) ديوان الإمام علي علي تشكر: ص٣١٨. الصادر عن دار نداء الإسلام للنشر - قم، ١٤١١هـ. (٢) عيون الأخبار: ج٢ ص٣٩.

على الله وهم لا يشعرون، وذلك حين يقولون: هذا حلال وهذا حرام، دون سلطان من الله أتاهم. وجرم الكاذب على الله عظيم، ولا يعادله إلا تكذيب الصدق الذي يجيء من عند الله، إذ الإنسان مسؤول عن معرفة الصدق والتصديق به، ولا يجوز أن ينطوي على نفسه ويقول: من أين نعرف صدق هذا الداعية؟ ﴿وَكَذَبَ بِٱلصِّدْقِ إِذْ جَاءَهُمَ ﴾ وجزاء هذا وذاك الإقامة في جهنم، لأنها معا كافران. ﴿أَلَيْسَ فِي جَهَنَهَ مَنْوَى لِلْكَفِرِينَ ﴾ ويترك السياق الجواب عليهم لكى تقر ألسنتهم به.

[٣٣] وفي مقابل هؤلاء يقف الصادقون فحين يخرجون عن ذواتهم يرون الحق بوضوح، لأن مشكلة الذي لا يرى الحق انغلاق نفسه، فهل تدخل الشمس غرفة مغلقة مسدلة الستائر ؟! كلا.. فعلى الإنسان أن يفتح صدره، ويزيل الستائر والحجب من ذاته، لكي يدخل نور الله أرجاء قلبه. ﴿ وَلَلَّذِى جَاءَ بِالصِّدَقِ وَصَدَتَقَ بِهِ مَحَ ﴾ ﴿جَاءَ بِالصِدَقِ ﴾ أي دعا إليه كالرسول، وصَدَتَقَ بِهِ ﴾ أي التزم بها آمن، فلا يكفي الإيهان بصدق شيء من دون العمل بمضمون هذا الإيهان، والصديق هو الذي يؤمن في الأوقات الحرجة، حيث لا تسمح له السلطات ولا يؤيده الناس.

وجاء في تفسير مجمع البيان: «قيل الذي جاء بالصدق محمد ﷺ وصدَّق به علي بن أبي طالب ﷺ .. و هو المروي عن أئمة الهدى من آل محمد ﷺ »<sup>(1)</sup>.

والصديق يتقي بصدقه عذاب الله: ﴿أَوْلَنَبِكَ هُمُ ٱلْمُنَقُونَ ﴾ القرآن عادة ما يربط بين الفكر والعمل برباط التقوى، والتقوى حقيقة تدور حولها كل الحقائق، وهذا ما تشير إليه الآية: ﴿إِنَّمَا يَتَقَبَّلُ ٱللَّهُ مِنَ ٱلْمُنَقِينَ ﴾ [المائدة: ٢٧].

[٣٤] وفي الجنة: ﴿لَهُمُ مَّايَشَاَءُونَ عِندَ رَبِّهُمْ ﴾ لأنهم تركوا ما يشاؤونه في الدنيا، فأهواؤهم كانت تدعوهم للخضوع إلى الطاغوت، والميل للمجتمع الفاسد، والانسياق وراء شهوة البطن والفرج.. وهكذا أعطاهم الله ما يشاؤون، أو لأنهم أعطوا للمحتاج ما يشاء أعطاهم الله ما يشاءون. وكلمة ﴿مَّا﴾ تعني الإطلاق، فهم لا يتمنون على الله شيئا إلا أعطاهم. وقيل: إن ما عند ربهم يشاؤونه، فقد أعد الله لهم نعيها في الجنة يشاؤونه، ولا تعارض في المعنيين.

ذَلِكَ جَزَآءُ ٱلْمُحْسِنِينَ ﴾ بعد مرحلة التقوى يأتي الإحسان، والإحسان هو العطاء، ونتساءل: هل يمكن أن يعطي الإنسان شيئا دون أن يخرج من قوقعة ذاته؟ كلا.. فالذي يعيش في حدود نفسه وشهواتها لا يستطيع أن يعطي، وإنها يعطي من يفكر في حاجات الآخرين قبل حاجات نفسه، فالإحسان إذن أرفع مراحل التكامل البشري، فقد يكون الإنسان متقيا ولكن لا يعطي إلا بحساب، والمحسن موقن بالخلف فيستسهل البذل. و الظاهر أن الإيهان والتقوى يكتمل بالإحسان، وهو أعلى المراحل في المسيرة الإيهانية.

[٣٥] ويبقى المتقون خائفين من سيئاتهم التي إن بقيت أكلت جانبا من حسناتهم، ولكن الله يطمئنهم حين يَعدِهُم بغفرانها: ﴿لِيُحَكَفِرَ اللَّهُ عَنَّهُم أَسَواً الَّذِي عَمِلُواً ﴾ إذا كان الخط العام للإنسان في الحياة سليها فإن هفواته تغتفر له، كها لو كانت استراتيجية القائد سليمة فإن أخطاءه التكتيكية لا تؤثر عليه كثيراً، بعكس ما إذا كانت استراتيجيته خاطئة فإن صواب خططه المرحلية لا ينفعه شيئا. وهكذا إذا كان الخط العام لحياة شخص سليها، فتولى الله ورسوله وأولي الأمر حقا، ونهض بواجباته في التحصن ضد الانحر افات السياسية والاجتماعية والاقتصادية، فلم ينصر ظالما، ولا خذل مظلوما، ولا أكل أموال الناس بالباطل، ولا أدلى بها إلى الحكام، وبالتالي اجتنب فواحش الذنوب، ثم ارتكب اللمم وهي الصغائر، أو حتى الكبائر بلا جحود ولا إصرار، ثم تاب إلى ربه متابا فإنه ترجى له مغفرة الله.

أما من كان خطه العام منحرفا فكان وليا لأعداء الله، معينا للظلمة على عباد الله، فإن كثرة صلاته و صومه لا تنفعه، كذلك لو عاش على الحرام حتى نبت لحمه وعظمه منه. ولعل المعيار الأساس في ذلك ألا تكون السيئة الصادرة من منطلق سيء، إذ قد يرتكب المرء ذنبا ولكن قلبه لا يزال مطمئنا بالإيهان فيمكن تدارك الأمر، ولكن الذي يرتكب الموبقات وهو جاحد بربوبية الرب، مستحل للمحرمات، فإن توبته إلى الله بعيدة. وتشجيعا لحالة الإحسان في الأمة ألغى الإسلام الضهان عن المحسنين الذين يقعون في الخطأ، فقال سبحانه: هما على أمكتسيزيت من سكيم في العمان عن المحسنين الذين يقعون في الخطأ، فقال سبحانه: هما على أحكاما كثيرة حيث أسقطوا بها الضهان من الذين يريدون الإحسان ولكنهم يخطئون فيلحقون ضررا بالطرف الآخر، كمن أراد إنقاذ غريق فتسبب جهله بطريقة الإنقاذ إلى المساهمة في غرقه.

[٣٦] ومن العقبات التي تعترض طريق المؤمنين المحسنين خشية الناس، والخوف من مقاطعتهم و هجرهم، ولكن الله وعدهم بكفايتهم شر الناس، والله سبحانه هو الذي يحفظ السهاوات والأرض أن تزولا، فكيف لا يحفظ عبده؟! ﴿ أَلِيَّسَ ٱللَّهُ بِكَافٍ عَبْدَهُ ﴾ بلي؛ إن الله يكفي عبده شر جور السلاطين، وكيد الحاسدين، وبغي الظالمين. ﴿وَيُخُوِفُونَكَ بِأَلَذِينَ مِن دُونِهِ ﴾ بإثارة الرعب في قلبك ممن هو من دونه سبحانه، أن يضلوك عن سبيله. ﴿وَمَن يُضَمِّلِلِ ٱللَّهُ فَحَالَهُ مِنْ هَحَادٍ ﴾ لا يعلمون أن المهيمن هو الله، وأن الأنداد من دونه، والسلطات الطاغوتية، والمجتمع الفاسد، و.. . لا تملك أي قوة، ولأنهم توجهوا إلى غير الله فقد سلب منهم الله نور الهداية فأضلهم.

[٣٧] ومرة أخرى يؤكد الله على فكرة الكفاية بقوله: ﴿ وَمَن يَهْدِ ٱللَّهُ فَمَالَهُ, مِن مُّضِلٍ ﴾ أي لا توجد قوة قادرة على إضلال امرئ إذا أراد الله هدايته. ﴿أَلَيْسَ ٱللَّهُ بِعَزِيزٍ ذِي أَنبِقَامٍ ﴾ إن الله عزيز، ومن عزته انتقامه من الكفار، ومن مظاهر انتقامه إضلاله للمعاندين كما أن من مظاهر عزته هدايته للمحسنين.

[77] ومن أمثلة عزة الله خلقه السهاوات والأرض وتدبيره لهما: ﴿ وَلَمِن سَأَلْتَهُم مَنْ خَلَقَ السَّمَوَنِ وَٱلأَرْضَ لَيَقُولُنَ اللَّهُ ﴾ إن الله هو الذي خلق السهاوات والأرض، وهما بيده، فلا تنظر إلى محيط دولة يحكمها مخلوق ضعيف، وتقول: هذا ربي. كلا.. فالذي خلق السهاوات والأرض ربك وربه، وأنتها تحت سيطرته، وما يملك فهو له سبحانه. ﴿قُلْ أَفَرَمَ يَتُمُ مَاتَدَعُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ إِنَّ أَرَادَنِي ٱللَّهُ بِضَرٍ هَلْ هُنَ صَحْبِفَ مَن ما فهو له سبحانه. ﴿قُلْ أَفَرَمَ يَتُمُ مَاتَدَعُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ إِنَّ أَرَادَنِي ٱللَهُ بِضَرٍ هَلْ هُنَ صَحْبِفَنْتُ ضَرِّعِه ﴾ فلو اجتمعت كل سلطات العالم لتمنع عن أحد ضرر فيروس بسيط كفيروس الأيدز مثلا أتراهم يقدرون؟ كلا.. ﴿أَوَ أَرَادَنِي بِرَحْمَةٍ هَلَ هُوَ مُسْكِنَتُ رَحْمَتِهِ ﴾ فلو شاءت إرادة الله إنزال الماء من السهاء على العالم لتمنع عن أحد ضرر فيروس بسيط كفيروس الأيدز مثلا أتراهم يقدرون؟ كلا.. ﴿أَو الله بلدمعين، وأراد طاغوت هذا البلد منعه فهل يستطيع؟! كلا.. إن مشكلة الإنسان هو خضوعه النفسي للطاغوت، وإذا لم يخضع له نفسيا فهو لا يستطيع أن يفعل شيئا. ﴿قُلْ حَسْ يَالَهُ عَلَيْ عَلَيْهُ النفسي للطاغوت، وإذا لم يخضع له نفسيا فهو لا يستطيع أن يفعل شيئا. فَقُلْ حَسْ كَلَهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَي ال يتَوَصَحَ لُ ٱلْمُتُوكِلُونَ ﴾ فالله يكفيني، وعليه توكلي. وهذه الآيات الثلاث تسلية للرسول ومن يتوَصَحَ لُ ٱلْمُتَوكِلُونَ ﴾ فالله يكفيني، وعليه توكلي. وهذه الآيات الثلاث تسلية للرسول ومن

١- كفايته للرسول ومن يحمل رسالته من بعده من تخويف الكافرين له.

٢- إنه سبحانه يضلل الكافرين ومن يدعون من دونه، ولن يهديهم سواء السبيل. ٣- إن الله سوف يهدي الذين آمنوا حين يتمسكون بهداه، ولن يضلهم أعمالهم.

٤ – إن الله عزيز ذو انتقام، لا يرد بأسه عن الذين كفروا، فسوف يأخذهم أخذ عزيز منتقم.

 إن الله حين يريد بالمؤمنين خيرا فلن تستطيع قوة أن تهزمهم، وإن حمايتهم وحسبهم وكفايتهم على الله، لأن الله أراد ذلك.

[٣٩]وحين يطمئن الله الرسول يأمره بتحديهم. ﴿ قُلْ يَنْقَوْمِ أَعْـ مَلُواْعَلَىٰ مَكَانَئِكُمْ إِنِّى عَنَمِلُ فَسَوْفَ تَعْلَمُونَ ﴾ هذا التحدي من الرسول ﷺ ينبع من روح الاطمئنان بسبب حماية الله وكفايته وحسب، وهذه الروح يجب أن يتحلى بها الرساليون، ويقولون كما قال الرسول ﷺ: يا قوم ! اعملوا ما شئتم، وامكروا ما شئتم، واظلموا ما شئتم، واقتلوا ما شئتم، إننا ماضون على الطريق فسوف تظهر النتائج سريعا.

[٤٠] وهناك تعلمون: ﴿مَن يَأْتِيهِ عَذَاتٌ يُخْزِيهِ وَيَحِلُّ عَلَيَهِ عَذَاتٌ مُّقِيمٌ ﴾ ففي محكمة العدل الإلهية يتقرر من الصالح ومن المفسد، فهناك الميزان الحق، والمقاييس السليمة.. وتذكرة القرآن بذلك اليوم تحقق التعادل في النفوس السليمة. فلا تأبه بالمعايير المادية الخاطئة.

[13] إذن، فمن اهتدى بالكتاب فقد أمن يوم الفزع الأكبر، ومن ضل فقد ضل على نفسه، وهو الخاسر الوحيد، إذ يخسرون في يوم القيامة أنفسهم وأهليهم. ﴿إِنَّا أَنزَلْنَا عَلَيْكَ ٱلْكِنَبَ لِلنَّاسِ بِٱلْحَقِّي ﴾ القرآن هو ذلك المقياس يوم القيامة، وسيأتي مجسدا يوم القيامة، فلا بد أن نجعله مقياسا لنا في الدنيا. ﴿فَمَن آهْتَكَكَ فَلِنَفْسِمِ وَوَمَن ضَلَ فَإِنَّمَا يَضِلُ عَلَيْهَا ﴾ فالهدى له، والضلالة عليه. ﴿وَمَآأَنَتَ عَلَيْهِم بِوَحِيلٍ ﴾ كل إنسان لا بد أن يواجه مصيره بنفسه، ويختار طريقه بإرادته، ويتحمل مسؤولية اختياره، ولا أحد يتحمل مسؤولية أحد، حتى الرسول ليس وكيلا عن قومه، إنها هو نذير.

## قل لله الشفاعة جميعا

﴿ أَلَنَّهُ يَنَوَفَّى ٱلْأَنفُسَجِينَ مَوْتِهِكَا وَأَلَّتِي لَمُ تَمُتْ فِي مَنَامِهِكَ فَيُعْسِكُ ٱلَّتِي قَضَى عَلَيْهَا ٱلْمَوْتَ وَيُرْسِلُ ٱلْأَخْرَى إِلَى أَجَلِ مُسَمِّي إِنَّ فِي ذَلِكَ لَأَيَكَتٍ لِقَوْمٍ يَنَفَكُرُونَ ٢ أَمِ أَخَذُوا مِن دُونِ أَللَّهِ شُفَعَآءً قُلْ أَوَلَوْ كَانُواْ لَا يَمْلِكُونَ شَيْءًا وَلَا بَعْقِلُونَ ٢) قُل لِلَّهِ الشَّفَعَةُ جَمِيعًا لَهُ، مُلْكُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ ثُمَّ إِلَيْهِ تُرْجَعُون () وَإِذَا ذَكِرَ ٱللَّهُ وَحَدَهُ ٱشْمَأَزَّتْ قُلُوتُ ٱلَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِٱلْآخِرَةِ وَإِذَا ذَكِرَ ٱلَّذِينَ مِن دُونِهِ إِذَا هُمْ يَسْتَبْشِرُونَ ٢ قُلِ ٱللَّهُمَّ فَاطِرَ ٱلشَمَوَٰتِ وَٱلْأَرْضِ عَالِمَ ٱلْغَيْبِ وَٱلشَّهَدَةِ أَنتَ تَحَكُّرُ بَيْنَ عِبَادِكَ فِي مَا كَانُوا فِيهِ يَغْنَلِفُونَ ٢٠ وَلَوَ أَنَّ لِلَّذِينَ ظَلَمُوا مَا فِي ٱلْأَرْضِ جَمِيعًا وَمِثْلَهُ, مَعَهُ, لَأَفْنَدُوا بِهِ، مِن شَوَءِ ٱلْعَذَاب يَوْمَ ٱلْقِيكَمَةِ وَبَدًا لَمُمْ مِنَ ٱللَّهِ مَا لَمْ يَكُونُوا يَحْتَسِبُونَ ٢٠ وَبَدَا لَحُمْ سَيِّنَاتُ مَا حَكَسَبُوا وَحَاقَ بِهِم مَّا كَانُوا بِهِ يَسْتَهْزِ مُونَ ٢ فَإِذَا مَسَّ أَلْإِنسَنَ صُرُّدَعَانًا ثُمَّ إِذَا خَوَلْنَهُ نِعْمَةً مِنَا قَالَ إِنَّمَا أُوتِيتُهُ, عَلَى عِلْمٍ بَلْ هِيَ فِشْنَةٌ وَلَئِكِنَّ أَكْثَرَهُمُ لَا يَعْلَمُونَ ٢٠ قَدْ قَالَما ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ فَمَا أَغْنَى عَنْهُم مَّا كَانُوا بَكْسِبُونَ ٢٠ فَأَصَابَهُمْ سَيِّنَاتُ مَا كَسَبُوا وَالَّذِينَ ظَلَمُوا مِنْ هَتَؤُلاً وِ سَيُصِيبُهُمْ سَيِّنَاتُ مَا كَسَبُوا وَمَا هُم بِمُعْجِزِينَ ٢٠ أَوَلَمْ يَعْلَمُوا أَنَّ ٱللَّهَ يَبْسُطُ ٱلزَّقْ لِمَن يَشَآءُ وَيَقْدِرُ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَأَيَنَتِ لِعَوْمِ مُؤْمِنُونَ ٢

#### هدى من الآيات:

إن آيات الله في الكون التي يشير إليها هذا الدرس، ليست فقط دليلا للإنسان على وجود الله، بل طريقا إلى معرفته المعرفة الأسمى أيضا. وعلى الإنسان أن لا يكتفي بدرجة من الإيهان بل يتابع مسيرته التكاملية حتى يصل إلى مرحلة العرفان، وللعرفان أيضا درجات، فكلما تفكر الواحد في آيات الله في الآفاق وفي نفسه، والتحولات والتغيرات التي تحدث عنده، ازداد يقينا ومعرفة، حتى يبلغ الحد به أن يقول: "لَوْ كُشِفَ الْغِطَاءُ مَا ازْدَدْتُ يَقِينا»<sup>(1)</sup>، كما قاله سيد العارفين الإمام على عَلَيْتَلَان.

#### بينات من الآيات:

[27] تقارن الآية الأولى بين النوم واليقظة، وبين الموت والحياة عند الإنسان، فكما لم يكتشف العلم لغز الموت، فإنه لم يكتشف لغز النوم أيضا، وهما أخوان، ولكن بينما ينام الإنسان بخروج جزء من روحه، أو حسب تعبير بعض المفسرين (خروج نفسه وبقاء روحه)، فإن كل روحه تخرج بالموت. ولو فسرنا كلمة النفس بالعقل، فلا ريب أنه في حالة النوم يعيش البشر سباتا عقليا. ويذكرنا الله بأن الله هو الذي يسلب نفس الإنسان ويأخذها في حالتين النوم، وحالة الموت، فالتي يسلبها في حالة النوم يردها على صاحبها عند اليقظة، بينما يدع تلك الأخرى عنده إلى يوم البعث.

وفي الحديث عن أبي جعفر عَلِيَّةِ أنه قال: «مَا مِنْ أَحَدٍ يَنَامُ إِلَّا عَرَجَتْ نَفْسُهُ إِلَى السَّمَاء وَبَقِيَتْ رُوحُهُ فِي بَدَنِهِ وَصَارَ بَبْنَهُمَا سَبَبٌ كَشُعَاع الشَّمْسِ فَإِذَا أَذِنَ اللهُ فِي قَبْضِ الأَرْوَاح أَجَابَتِ الرُّوحُ وَالنَّفْسُ وَإِنْ أَذِنَ اللهُ فِي رَدَّ الرُّوح أَجَابَتِ النَّفْسُ وَالرُّوح» (٢)، وفي حديث آخر قال الإمام الصادق عَلِيَّةٍ: «إذَا أَوَى أَحَدُكُمْ إِلَى فِرَاشِهِ فَلْبَقُلِ اللَّهُمَّ إِنَّ احْتَبَسْتُ نَفْسِهِ عِنْدَ عَلَّ رَضُوَانِكَ وَمَغْفِرَيْكَ وَانَ أَذِنَ اللهُ فِي رَدً الرُّوح أَجَابَتِ النَّفْسُ وَالرُّوح» (٢)، وفي حديث آخر قال الإمام عَلَّ رَضُوَانِكَ وَمَغْفِرَيْكَ وَمَنْفَرُ وَإِنْ أَذِنَ اللهُ فَي رَدًا لَوْ فَي مَا أَنْ وَالرُّوح الْمُعَا عَلَ ذَهُ مَوَانَهُ مَا وَالنَّهُ وَالنَّهُ وَالْ أَذِنَ اللهُ فَي رَدًا اللهُ عَلَيْقُولَ اللَّهُ وَالرُّوح (

وربنا في هذه الآية يقول: ﴿ أَلَمَّهُ يَتَوَفَى ٱلْأَنفُسَحِينَ مَوْتِهِكَا﴾ وفي اللغة توفى بمعنى أخذ الشيء وافيا. ﴿وَأَلَمَى لَمُ تَمُتَ فِي مَنَامِهِكَاً﴾ تلك النفس التي لم تمت يتوفاها الله عند النوم. ﴿فَيُمْسِكُ ٱلَمِي عَلَيْهَا ٱلْمَوْتَ﴾ ولا يدعها تعود إلى الجسد، ولعل الآية تشير إلى

- (١) بحار الأنوار: ج٢٦ ص٢٠٩.
  - (۲) بحار الأنوار: ج
     ۳۹ ص
     ۳۷) الكافي: ج

أن للنفس ولها بالجسد وتريد العودة إليه، ولكن الله يمسكها إمساكا. ﴿وَيُرْسِلُ ٱلْأَخْرَيَ إِلَىٰ أَجَلِمُسَمِّىُ ﴾ أما النفس التي لم تمت بل نامت فإنه تعالى يأخذها ثم يعيدها إلى صاحبها لفترة معينة هي حلول أجله. فإذا حل سلبها منه دون عودة إلا عند البعث.

فها هذه الروح؟ هل هي كامل الروح؟ أم شعاع منها؟ أم شيء آخر؟.

في الواقع إن مسائل الروح لا تزال بعيدة عن إفهامنا. والآية تشير بوضوح إلى الموت وطبيعته، و نحن لم نمت ولم يعد إلينا من مات ليخبرنا عن واقع الأمر، ولكننا ننام، وحيث يخبرنا الرب بأن الموت مثل النوم نستطيع أن نتعرف إليه نسبيا من خلاله.

ويقتبس لقمان من هذه الفكرة حكمة فيقول لابنه وهو يعظه بالموت: «يَا بُنَيَّ إِنْ تَكُ فِي شَكٌ مِنَ المَوْتِ فَارْفَعْ عَنْ نَفْسِكَ النَّوْمَ وَلَنْ تَسْتَطِيعَ ذَلِكَ وَإِنْ كُنْتَ فِي شَكٌ مِنَ البَعْثِ فَارْفَعْ عَنْ نَفْسِكَ الِانْتِبَاهَ وَلَنْ تَسْتَطِيعَ ذَلِكَ فَإِنَّكَ إِذَا فَكَرْتَ فِي هَذَا عَلِمْتَ أَنَّ نَفْسَكَ بِيَدِ غَيْرِكَ وَإِنَّ النَّوْمُ بِمَنْزِلَةِ المَوْتِ وَإِنَّمَا اليَقَظَةُ بَعْدَ النَّوْمِ بِمَنْزِلَةِ البَعْثِ بَعْدَ المَوْتِ ا

وفي الحديث النبوي المستوحى من هذه الآية الكريمة: «لَتَمُونُنَّ كَمَا تَنَامُونَ وَلَتَبْعَثُنَّ كَمَا تَسْتَيْقِظُونِ»<sup>(1)</sup>. فلماذا نحن نتعجب من البعث والنشور، بينما لا نتعجب من اليقظة بعد النوم؟! أوليس القادر على إيقاظ النائم من نومه بقادر على أن يعيد إلى الميت الحياة؟!.

إنَّ فِي ذَلِلِكَ لَأَيكَتِ لِقَوْمِ مَنَكَكُرُوكَ ﴾ ولعل المعنى الحقيقي لكلمة التفكر هو تحريك المعلومات وربطها ببعضها وتحليلها، والذين يفعلون ذلك يصلون إلى مغزى الموت والنوم، ويعرفون من وراء التحول من يحول، ومن خلال التدبير من يدبر وهو الله سبحانه وتعالى. وإنهم يعرفون من خلال ذلك الشيء، أن القدرة المهيمنة على نهاية حياة الإنسان، هي التي يجب أن تعبد حقا.

[27] أما الشفعاء المزعومون من دون الله الذين لا يملكون الموت ولا الحياة، وهما أهم قضيتين في حياة الإنسان، فلا يحق لهم أن يتحكموا في حياته، ولا أن يخضع هو لهم أبدا. ﴿ أَمِرِ أَتَحَكَرُواْ مِن دُونِ اللَّهِ شُفَعَاءَ ﴾ وللشفعاء المرفوضين عند الله تفسيران:

ا**لأول**: أنهم الشركاء من دون الله، وهم رموز القوى المؤثرة في حياة البشر، كسلطان القوة والمال والشهرة. وينفي القرآن أية قيمة لهذه القوى عند الله، فلا يزعم صاحب السلطان

- (١) بحارالأنوار: ج٧، ص٤٢.
- (٢) بحار الأنوار: ج ٧ ص ٤٧.

والغنى والشهرة أن ميزته في الدنيا تستمر إلى الآخرة. بل إنه يأتي ربه يومئذ فردا فقيرا مغمورا، ولا يزعم الواحد منهم كما زعم صاحب الجنتين إذ قال لصاحبه وهو يحاوره: ﴿مَآ أَظُنُ أَن تَبِيدَ هَٰذِهِ أَبَدًا ٣) وَمَآ أَظُنُ ٱلسَّكَاعَةَ قَـآبِمَةُ وَلَبِن رُّدِدتُ إِلَى رَبِي لَأَجِدَنَ خَيْرًا مِنْهَا مُنقَلَبًا ﴾ [الكهف: ٣٥-٣٦].

الثاني: أنهم الذين يزعم البشر أن باستطاعته التهرب من المسؤولية بسببهم، وذلك بإلقاء مسؤولية ضلاله وانحرافه عليهم، كأن يلقي بمسؤولية انحرافه وضلاله على والديه، أو السلطات الحاكمة، أو المجتمع.

ولكن الله ينسف فكرة الشفاعة عموما فيقول: ﴿قُلْ أَوَلَوَ كَانُواْ لَا يَمْلِكُوُنَ شَيْئًا﴾ كالنفع والضر أو الموت والحياة، أو أقل من ذلك. لأن الملك كله لله عز وجل. ﴿وَلَا يَعْقِلُونَ ﴾ لأنهم لو كانوا يعقلون لم يكونوا ليأمروا بها يخالف رضى الله تعالى. فهم إذن لا قوة لهم ولا علم. ومن يكون هكذا لا يكون شفيعا.

[33] إن الشفيع الحقيقي هو الله الذي بيده ناصية كل شيء، وإذا كان ثمة آخرون فإنها يشفعون بإذنه. ﴿قُلْ لِلَهِ الشَّفَنَعَةُ جَمِيعًا ﴾ فإذا أراد البشر أن يفر من عذاب الله، فليهرب إليه تعالى، فليس من ملجاً منه إلا إليه كها قال ربنا: ﴿ فَفِرُوا إِلَى اللَّهِ ﴾ وكلنا يخشى من ذنوبه ولكن لن نجد غافرا للسيئات التي احتطبناها سوى الله. ومن عادة البشر أنه إذا أذنب ذنبا حاول تبريره، أو اخترع لنفسه شفيعا يزعم أنه سوف يخلصه من ذنبه، والله يقول: لا، لماذا تذهب هنا وهناك؟! تعال إليَّ، حتى ولو كنت مذنبا تعال، فأنا الذي أخلصك من الذنب، لا أولئك الشفعاء، ولا تلك التبريرات. ﴿لَهُ مُلْكُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ ثُمَ إِلَيْهِ بِي الذابِ الذ فالله هو الشفيع حقا، لأنه هو السلطان في السهاوات والأرض، فهو الذي يدبر الأمور اليوم وإليه المصير حيث السحاب الدقيق والجزاء الأوف.

[20] ﴿ وَإِذَا ذُكِرَ اللَّهُ وَحَدَهُ اَشْمَأَزَتَ قُلُوبُ اَلَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِٱلْآخِرَةِ ﴾ لأنهم لا يؤمنون بالآخرة، ويحاولون التهرب من المسؤوليات، ويعرفون أنه إذا كانت الآخرة أمرا واقعيا فإنهم سوف يحملون عبء الأمانة، لكل ذلك تراهم يشمئزون فحربهم لفكرة الآخرة إنها هي بدافع نفسي، فهم لا يحبون القيامة لأنهم لا يحبون المسؤولية، والمثال على ذلك: إذا قيل لمجرم: جاء الشرطة يشمئز قلبه، لماذا؟ لأن الشرطة سيأخذونه إلى المحكمة، ومن ثم الجزاء العادل، وأما الرجل المظلوم، الذي يسمع وهو بين يدي من يظلمه، أن جاء الشرطة تراه يحمد ربه، لماذا؟ لأنه سوف يتخلص من يد الظالم.. و هكذا المؤمنون يشتاقون إلى الآخرة، لأنهم يعرفون أن هناك الجزاء الأوفى لحسناتهم، بينها الكافرون تشمئز قلوبهم، إذا ذكر الله وحده، لأنهم يفتشون عن إله يخلصهم من رب السماوات والأرض، ويخلصهم من ذنوبهم وسيئاتهم.

﴿وَإِذَا ذُكِرَ ٱلَّذِينَ مِن دُونِهِ إِذَا هُمٌ يَسْتَبْشِرُونَ ﴾ فإذا كانوا يتحدثون عن الآباء، والقيم الفاسدة، والشفعاء الموهومين، فإنهم يرتاحون نفسيا. وتجد هذه الآية تطبيقها في كل إنسان، خصوصا في العالم المتخلف، حيث لا نحب نحن البشر الاستهاع إلى من يحدثنا عن مسؤولياتنا، أما إذا تحدثوا إلينا عن تبرير وضعنا الفاسد وإلقاء المسؤولية على الدول أو على الخطوط، أو على القضاء والقدر، فإننا نستمع مرتاحين، والسبب هو أن مثل هذا الكلام لا يحملنا المسؤولية.

[33] وفي مواجهة هذا الانحراف الكبير والضلال البعيد يتوكل المؤمن على الله ويدعوه ضارعا ليثبت فؤاده حتى لا يتأثر باشمئز ازهم من ذكر الله، وفي ذات الوقت يتحداهم بالمزيد من ذكر ربه. ﴿ قُلَ اللَّهُمَّ فَاطِرَ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ عَلَمَ الْغَيْبِ وَالشَّهَدَةِ ﴾ حين ينشق شي يقال انفطر، والله شق العدم بالخلق فإذا بالسهاوات والأرض تخرجان من ضميره. ومن معاني الانفطار أن السهاوات والأرض لم تكونا فكانتا مرة واحدة، فأبدعها من غير مثال يحتذي به، ومن معانيه أنها كانتا رتقا ففتقها بقدرته. ﴿ أَنتَ تَحَكُّرُ بَيْنَ عِبَادِكَ إِن تعميق الإحساس برقابة الله في نفس الإنسان، وأنه هو الحاكم بين عباده، يجعله لا يعصيه، لأنه لا يمكن له الكتهان عليه أو الكذب عليه يوم القيامة. وإذا كان هو الحاكم بين عباده فيا هو دور الشركاء الذين عليه أو الكذب عليه يوم القيامة. وإذا كان هو الحاكم بين عباده فيا هو دور الشركاء الذين الناس بالحق. في ما كانو رفيه يَغْنَلِفُوت ﴾ فهنالك الكلمة الفصل، التي لا ريب فيها، ولا تلبيس، ولاتحيط بها ضلالات الهوى، وتبريرات الشهوات، وكلما تفكر الي ونها، ولي فيها، ولا تلبيس، ولاتحيط بها ضلالات الحوى، وتبريرات الشهوات، وكلما تفكر التي لا ريب فيها، ولا وفي ميزان الحق الذي ينصب فيه، تباعد عن عورية ذاته، وتحصن ضد قسوة القلب وانغلاقه دون فهم الحقائق.

[27] فمن كفر بالله وظلم نفسه أو الناس هلك ولا تنفعه ثرواته شيئا. ﴿ وَلَوْ أَنَّ لِلَّذِينَ ظَلَمُواْ مَافِي ٱلْأَرْضِ جَيِعًا وَمِثْلَهُ, مَعَهُ لَأَفْنَدَوْا بِهِ مِن شَوَءِ ٱلْعَذَابِ يَوْمَ ٱلْقِينَمَةِ ﴾ وفي آية أخرى يقول الله: ﴿ إِنَّ ٱلَذِينَ كَفَرُواْ وَمَانُواْ وَهُمَ كُفَّارٌ فَلَن يُقْبِكُ مِنْ أَحَدِهِم قِلْ ٱلْأَرْضِ ذَهَبَا وَلَوِ ٱفْتَدَى بِقُرِ أَوْلَنَهِ كَفَرُواْ وَمَانُوا وَهُمَ كُفَّارٌ فَلَن يُقْبِكُ مِنْ أَحَدِهِم قِلْ المرء نفسه بثمن بخس فيشتري جهنم بغيبة أو بكذبة، وما أبخس هذا الثمن إذا كانت النار عاقبته ! وهكذا يهون علينا القرآن شأن الدنيا حتى لا تخدعنا زخارفها ولو كانت الأرض كلها بأيدينا فهي تعف عنها أنفس المؤمنين بالآخرة، لأن عذابها لا يزول بافتداء كل الأرض ومثلها معها، فما شأن بيت معمور فيها أو زوجة حسناء أو منصب بسيط؟! ﴿وَبَدَا لَهُم مِنَ ٱللَّهِ مَا لَمَ يَكُونُوا يَحْتَسِبُونَ ﴾ لأن كتابهم آنذاك لا يغادر صغيرة ولا كبيرة إلا أحصاها مما لم يكونوا يتوقعونه ولم يحتسبوا أن الأمر بهذه الدقة وبهذه الجدية، وفي الحديث عن الإمام الباقر عليمًا قال: «اتَّقُوا المُحَقَّرَاتِ مِنَ الذُّنُوبِ فَإِنَّ هَا طَالِباً يَقُولُ أَحَدُكُم أُذْنِبُ وأَسْتَغْفِرُ إِنَّ اللهَ عَزَّ وجَلَّ يقُولُ: ﴿وَنَحَتَّتُ مَا قَدَمُوا وَ أَنْزَهُمْ وَكُلَّ شَيءٍ أَحْصَيْنَهُ فِي إِمَامِ مُعَنِ فَو أَسْتَغْفِرُ إِنَّ اللهَ عَزَّ وجَلَّ يقُولُ: ﴿وَنَحَتَتُ مَا قَدَمُوا وَ أَنْزَهُمْ وَكُلَّ شَيءٍ أَحْصَيْنَهُ فِي إِمَامِ مُعَنِ فَو أَسْتَغْفِرُ إِنَّ اللهَ عَزَّ وجَلَّ يقُولُ: ﴿وَنَحَتَتُ مَا قَدَمُوا وَ أَنْزَهُمْ وَكُلَ شَيءٍ أَحْصَيْنَهُ فِي إِمَامِ تُعَنِي في وَقَالَ عَزَ وجَلَّ وَلَنَهُ أَنْهُ لَطِيفُ خَيِيرٌ ﴾ "". ويبدو من خلال الآية أن الإنسان قد يُتصور أن مجرد ذنوبه البسيطة قد لا تسبب له دخول النار، ولكن الحقيقة شيء آخر، إذ تجتمع الذنوب إلى بعضها حتى تكون كالجبل على قلبه. وفي الحديث عن الإمام أبى الحسن عليكَلا: «لا تَسْتَكْثِرُوا كَثِيرَ الحَيْ وَلا تَسْتَقِلُوا قَلِيلَ الذُّنُوبِ فَإِنَّ قَلِيلَ الذُّنُوبِ عَانَ وَلا تُسْتَعْذُ

[84] ﴿وَبَدَا لَهُمَّ سَيِّحَاتُ مَا صَحَسَبُواْ ﴾ فالسيئات التي مكروها في الحياة الدنيا بدت لهم على حقيقتها. إذ إن النفس الأمارة والشياطين من الجن والإنس كل أولئك يزينون للبشر سيئات أعماله، حتى تختفي ظاهر سوءاتها وتبدو لهم أنها حسنات، و ذلك بإظهار حسناتها، بيد أنها في القيامة حيث تبلو السرائر تظهر سيئات أعمالهم التي اكتسبوها.

وقد تشير الآية إلى تجسد الأعمال، حيث تصبح السيئات عقارب وحيات ونيران ملتهبة، والدليل على ذلك قوله تعالى: ﴿وَحَاقَ بِهِم ﴾ أي أحاط بهم. ﴿مَاكَانُواْ بِهِ،يَسَتَهْزِءُونَ ﴾ فالرسالة ذاتها التي استهزؤوا بها أهلكتهم، فالقرآن في يوم البعث يقود من اتبعه هنا إلى الجنة هناك، و يسوق من تولى عنه هنا إلى النار هناك. وهكذا كل رسالات الله.

[٤٩] ويمضي السياق قُدُماً في بيان أن الثروة ليست قيمة مطلقة لأنها ليس فقط لا تغني شيئا عن عذاب الله في الآخرة، بل ولا عن بلائه في الدنيا حينها تحيط بالإنسان الضراء فتراه يدعو ربه، ولكنه لا يلبث أن ينسب النعم إلى ذاته، ويزعم بأنه إنها حصل عليها بعلمه. كلا إنها من عند الله ولكنها ليست دليلا على كرامته عنده، بل هي مجرد فتنة يمتحن الله بها خلقه.

فَإِذَا مَسَّ ٱلْإِنسَنَ ضُرُّ دَعَانا ثُمَ إِذَا خَوَلْنَهُ نِعْمَةً مِنَا قَالَ إِنَّمَا أُو بِيتُهُ, عَلَى عِلْمُ ﴾ وهذه
 الآية تكمل الآية الثامنة من هذه السورة، حيث إن الإنسان هناك نسب النجاة إلى الأنداد بينها
 هنا نسبها إلى نفسه، والفرق واضح، ففي المرة الأولى ألةً غيره، وفي الأخرى أله نفسه، واعتقد
 أن ما خوَّله الله به من نعمة إنها هو من ذاته. ولان السياق هناك كان في مقام نفي الأنداد فقد

- (١) الكافي: ج٢ ص٢٧٠.
- (٢) بحار الأنوار: ج ٧٠، ص ٣٤٦.

عالج حالة الشرك بهم، بينما السياق هنا -فيما يبدو- ينفي قيمة الثروة فإنه عالج عبادة الذات والزعم بأن ما حصل عليه من النعم كانت بعلمه. وتذكرنا الآية بما قاله قارون: ﴿إِذْ قَالَ لَهُ قَوْمُهُ لَا تَقْرَحٌ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يُحِبُ ٱلْفَرِحِينَ ۞ وَٱبْتَغ فِيمَا ٓ اتَـنك ٱللَّهُ ٱلدَّارَ ٱلْآخِرُةَ وَلَا تَنس نَصِيبَكَ مِنَ ٱلدُّنيا وَأَحْسِن صَحَمَا أَحْسَنِ ٱللَّهُ إِلَيْكَ وَلَا تَبْغ أَلْفَسَادَ فِي ٱلْآرِضِ إِنَّ ٱللَّهُ لَا يُحِبُ

أَبَلَ هِيَ فِتْـنَةٌ وَلَئِكِنَ أَكْثَرَهُمُ لَا يَعْلَمُونَ ﴾ لماذا قال ربنا أولا ﴿نِعْـمَةً ﴾ وهي صيغة مؤنث حيث أستخدم ضمير المذكر ثم عاد إلى صيغة المؤنث؟.

لعل الجواب: أن الأصل في السياق استخدام صيغة المؤنث وإنها انصرف عنه في قوله: (أوتِيْتُهُ، ﴾، لبيان أن الله إنها خوَّله شيئا من النعمة ذلك أن الإنسان يتصور أنه حاز على النعمة جميعا بينها لم يخوَّله الله إلا شيئا بسيطا منها، فإذا هو بهذا القليل يطغى فكيف بكل النعم. ويشير السياق إلى أنه ينبغي ألا يرى الإنسان أن النعمة خير له.. بل قد تكون فتنة وابتلاء، بل قد تكون استدراجا من الله له، ففي الرواية عن أمير المؤمنين عَلِيَكَلاً: "يَا ابْنَ آدَمَ إِذَا رَأَيْتَ رَبَّكَ سُبْحَانَهُ يُتَابِعُ عَلَيْكَ نِعَمَهُ وَأَنْتَ تَعْصِيهِ فَاحْذَرُهُ". وقال عَلِيَكَلاً: "يَا ابْنَ آدَمَ إِذَا رَأَيْتَ رَبَّكَ إِلَيْهِ ومَعْرُورٍ بِالسَّتْرِ عَلَيْهِ ومَفْتُونٍ بِحُسْنِ القَوْلِ فِيهِ ومَا ابْتَلَ اللهُ سُبْحَانَهُ أَحَداً بِمِنْلِ الإِمْلَا لَهُ»".

وأمرنا الإسلام بأن نكون على حذر شديد من النعم لكي لا تَغرَّنا، قال أمير المؤمنين عَشِيَّلَا: «أَيَّهَا النَّاسُ لِيَرَكُمُ اللهُ مِنَ النَّعْمَةِ وَجِلِينَ كَمَا يَرَاكُمْ مِنَ النَّفْمَةِ فَرِقِينَ إِنَّهُ مَنْ وُسَّعَ عَلَيْهِ فِي ذَاتِ يَدِهِ فَلَمْ يَرَ ذَلِكَ اسْتِدْرَاجاً فَقَدْ أَمِنَ تَخُوفاً ومَنْ ضُيَّقَ عَلَيْهِ فِي ذَاتِ يَدِهِ فَلَمْ يَرَ ذَلِكَ اخْتِبَاراً فَقَدْ ضَيَّعَ مَأْمُولًا»<sup>(٣)</sup>. بل يجب أن يكون خوف الإنسان من الغنى أشد من خوفه من الفقر، ومن الصحة أِشد من خوفه من المرض، فقد وضع اللهُ سبحانه الحرج عن المريض، ولم يكلف الله نفسا إلا بها آتاها بينها صاحب العافية والثروة تلزمه مجموعة كبيرة من الحقوق لو قصر فيها استحق العذاب، وفي الحديث: «لاَ يُؤمِنُ أَحَدُكُم حَتَّى يكُونَ الفَقَرُ أَحَبَّ إِلَيْهِ مِنَ الْخِنَى، والمَرَضُ أَحَبَّ إِلَيْهِ مِنَ الْمَوْنِ.

[٥٠] وفي التأريخ عبرة فلقد أهلك الله من القرون من كان يملك الثروات الطائلة،

- (١) نهج البلاغة: حكمة: ٢٥.
- (٢) نهج البلاغة: حكمة ١١٦.
- (٣) نهج البلاغة: حكمة ٣٥٨.
- (٤) الدر المنثور للسيوطي: ج ٤ ص١١٦ عن ابن مسعود قريب من المعني.

ويزعم أنها تمنحه الحرية في التصرف حيث يشاء، والتهرب من مسؤولية أعماله السيئة، وقد قال مثل قول هؤلاء أنه حصل على الثروة بعلمه فهو قادر على دفع الضرر عن نفسه. ﴿قَدَ قَالَمَا الَذِينَ مِن قَبْلِهِمْ ﴾ فأوغلوا في المعاصي اغترارا بالنعم. ﴿فَمَا أَغْنَى عَنْهُم مَّا كَانُواْ يَكْسِبُونَ ﴾.

[٥١] لقد اعتمدوا على مكاسبهم المادية، وزعموا أنها تحلل لهم السيئات، أو لا أقل يقدرون على دفع العقاب عن أنفسهم ولكن هيهات. ﴿فَأَصَابَهُمْ سَيِّحَاتُ مَاكَسَبُواً ﴾ ولزمهم عقاب ما اجترحوا من الذنوب وتلك سنة الله تجري في من يأتي كها جرت في من مضى. ﴿وَالَّذِينَ ظَلَمُوا مِنْ هَتَوُلَاءِ سَيُصِيبُهُمْ سَيِّحَاتُ مَاكَسَبُواً ﴾ جزاء للسيئات التي اكتسبوها. ﴿وَمَا هُم بِمُعْجِزِينَ ﴾ أي لا يعجزون الله إهلاكهم، أو إحضارهم إلى جهنم.

> [٩٢] لقد زعموا أن علمهم كان سبب مكاسبهم، فرد عليهم القرآن: أ**ولاً**: ماذا تغني مكاسبكم عن العذاب. **ثانياً**: بأن الرزق من عند الله.

ويبدو أن الرزق يختلف عن الكسب، فالرزق هو ما يعطيه الله سواء بسعي أو بدون سعي، والكسب هو الذي يحتاج إلى سعي، فكل كسب رزق، وليس كل رزق كسبا، والنعم الأولية الفطرية هي رزق من الله مثل السمع، والبصر والفؤاد، والقوة، و الشباب. ولو لم يكن رزق الله هل كان يقدر الإنسان على الكسب؟ لو لم يعطك الله السمع والبصر والفؤاد هل كنت قادرا على السعي وراء رزقك؟ ولا تحصى نعم الله التي توفر للإنسان فرصة لكسب ومن دون واحدة منها لا يقدر عليه فهل بعد ذلك يصح الادعاء بأن علم الإنسان هو سبب غناه؟! كلا.. ﴿ أَوَلَمَ يَعَلَمُوا أَنَ اللَّهُ يَبَسُطُ الرَزِقَ لِمَن يَشَاءَ وَيَقَدِرُ إِنَ فِي ذَلِكَ لَا يسان هو سبب غناه؟! كلا.. حتى يعتقد أنه هو الذي رزق نفسه، أو يربط رزق الله ، فترى الواحد منهم يربط رزق الله بنفسه، حتى يعتقد أنه هو الذي رزق نفسه، أو يربط رزق الله بالنجوم، فالنجوم هي التي رزقته، ولكنه ليس مستعدا أن يقول: بأن الله هو الذي رزقني، لأنه لو قال لكان عليه أن يؤدي حقوقه ويلتزم بالمسؤوليات.

# إن الله يغفر الذنوب جميعا

المُحْفَقُل يَعْجَادِى ٱلَّذِينَ أَسْرَقُوا عَلَى أَنفُسِهِمْ لَا نَقْتَطُوا مِن تَحْمَةِ اللَّهُ إِنَ اللَّهَ يَغْفِرُ ٱلدُّنُوبَ جَمِيعًا إِنّهُ هُوَ ٱلْعَقُورُ الرَّحِيمُ (\*) وَأَنِيبُوا إِلَى رَبِكُمْ وَأَسْلِمُوا لَهُ, مِن قَبْلِ أَن يَأْتِيكُمُ ٱلْعَذَابُ ثُمَّ لَا نُصَرُوتَ (\*) وَٱتَبِعُوا أَحْسَنَ مَا أُنزِلَ إِلَيْكُم مِن تَبِحُم مِن قَبْلِ أَن يَأْلِيكَ مُ ٱلْعَذَابُ بَعْنَة وَأَسَمَرُونَ (\*) مَن قَبُلِ أَن يَأْلِيكَ مُ ٱلْعَذَابُ بَعْنَة وَأَسَمَرُونَ (\*) مَن قَبُلِ أَن يَأْلِيكَ مُ ٱلْعَذَابُ بَعْنَة وَأَسَمَرُونَ (\*) مَن قَبُلِ أَن يَأْلِيكُم مِن تَبْحَمُ أَلْعَذَابُ بَعْنَة وَأَسَمَرُونَ (\*) أَن تَقُولَ نَفْسُ بَحَسَرَتَ عَلَى مَا فَرَطتُ فِي جَئْلِ اللَّهُ وَإِن كُنتُ لَمِنَ أَن تَقُولَ نَقْشُ بَحَسَرَتَ عَلَى مَا فَرَطتُ فِي جَئْلِ اللَّهِ وَإِن كُنتُ لَمِنَ أَن تَقُولَ نَقْشُ بَحَسَرَتَ عَلَى مَا فَرَطتُ فِي جَئْلِ اللَّهُ وَإِن كُنتُ لَمِنَ أَن تَقُولَ نَقْشُ بَحَسَرَتَ عَلَى مَا فَرَطتُ فِي جَئْلِ اللَّهُ وَإِن كُنتُ لَمِن السَّخِرِينَ (\*) أَوْ تَقُولَ عَنْ أَنْ مَا مَنْ مَا أَنْ أَنْذَى اللَّهُ وَإِن كُنتُ لَمِنَ أَنْ مَنْ قَبُولَ أَنْ تَقُولَ نَقْشُ بَحَسَرَتَ عَلَى مَا فَرَطتُ فِي جَعْبَهِ وَاللَّهُ وَإِن كُنتُ لَمِنَ السَّخِرِينَ (\*) أَوْ تَقُولَ عَنْ أَنْ أَسْلِعُولَ أَنْ أَنْ أَنْ أَنْ أَنْتَكَمُ أَنْعَانَ مَ أَنْ وَالْتُعُونِ مَنْ السَّخِرِينَ أَنْ وَتَقُولَ مِنْ أَنْ مَنْهُ بَعَنْ مَا أَنْ أَنْ أَنْ مَالَكُونَ مِنَ اللَّهُ وَجُوهُهُمُ مُ أَنْ وَتَقُولَ عَنْ أَلَيْسَ فِي جَهَنَهُ مَا يَعْنَى أَنْهُ مَا مَنْ وَيَعْمَ أَنْعَالَ مَنْ أَنْهُ مَنْ مَا مُنْ مَا أَنْهُ وَنَعْنُ أَنْ مَنْ وَالْنَ مَالَكُونَ مِنْ أَنْهُ وَيَعْ مَنْ أَنْهُ مَنْ مَنْ أَنْهُ مَنْ مُنْ مَعْنَ مَنْ مُ مَعْرَى أَنْهُ مَا مَنْ مَنْ فَعْتَ مَا أَنْعَالَ مَنْ مَنْ مَنْ مُنْهُ مُنْ مُنْ مَا مُنْ مَا مُنْ مَا مُوا عَلْنَ مَنْ أَنْ مَا مُوا مُنْهُ مَا مُنْ مَا مَنْ أَنْ مَا مَا مُنْ مَا مَا أَنْهُ مَا مُنْ مَا مَا مَا مَا مُوا مُنْتُ مَا مُنْ مَا مُولَ مُنْ مُ مَا مُنْ مَا مَا مُنْ مَا مَا مُوا مُنْ مُ مَا مُ مَا مُنْ مُوا مُنْ مَا مُوا مُنْ مَا مُعْتَ مُ مَا مُوا مَا مُوا مَا مَا مُوْ مُنْ مَا مُ مَا مَا مُوا مُوا مَ

#### هدى من الآيات:

يذكرنا ربنا في آيات هذا الدرس برحمته الواسعة، وإلى أي مدى يمكننا الاستفادة منها. أوليس الله أنعم علينا برزقه الواسع، وأسبغ علينا نِعَمَه ظاهرة وباطنة؟!

أوليس الله دعانا للاستفادة من رحمته، وأن لا نقنط منها حين نسرف على أنفسنا بالذنوب؟!

بلى؛ ولكن طالما تحول بيننا وبين رحمة ربنا العقبات النفسية كإسر افنا على أنفسنا بالذنوب، وقنوطنا من رحمته تعالى بسببها، وهكذا بعض العقبات الاجتماعية التي تنتهي إلى ذات المشكلة. وقد جاء هذا الدرس ليعالج جانبا من المشاكل النفسية والاجتماعية عند الإنسان.

## بينات من الآيات:

[20] كانت آيات الدروس الماضية شديدة على من اتخذ من دون الله ندا أو شفيعا، أو احتسب الرزق من علمه، حتى تكاد تتفجر لهبا، والذين يتلون الكتاب حق تلاوته توشك قلوبهم أن تتصدع من وقع آيات الزمر عليها، ليس فقط لنفاذ بلاغتها، وقوة صعقاتها المتتالية، وإنها أيضا لبيان جدية الحساب، ومدى دقته مما يضيق الأمر على البشر بحيث لا تتخلص نفس منها، فحتى الصالحون من عباد الله قد يقعون في خطأ نسبة الرزق إلى علمهم أو الزعم بأن هناك من يشفع لهم من دون الله أو يشوب قلوبهم ما يتنافى ونقاء نياتهم. ولعل خطر البآس من ورح الله كان قريبا من قلوبهم عند تلاوتهم لهذه الآيات أكثر من أي وقت آخر، فجاءت هذه الأية التي يعيش بين شدة الخوف من عباد الله قد يقعون في خطأ نسبة الرزق إلى نفوسهم. أو ليس قل روح الله كان قريبا من قلوبهم عند تلاوتهم لهذه الآيات أكثر من أي وقت آخر، فجاءت هذه الأية التي هي الأرجى بين آيات الرحمة في الكتاب لإعادة التوازن إلى نفوسهم. أوليس قلب المؤمن يعيش بين شدة الخوف وشدة الرجاء؟ في قُلْ يَكْعِبَادِي الَّذِينَ أَسَرَقُواً عَلَى أَنفُسِهم في إنها المؤمن يعيش بين شدة الخوف وشدة الرجاء؟ في قُلْ يَكْعِبَادِي الَذِين التي قتل ما عن كلمة المؤمن يعيش بين شدة الخوف وشدة الرجاء؟ في قُلْ يَكْعِبَادِي الَذِين الله حمال أوليس قلب رعبد) حيث يختلف عن كلمة الذين تجاوزوا الحدود، فلم يلتزموا بالشرائع الإلهية، بل وأسرفوا في المعاصي والذبوب، إلا إن الله لم يطردهم عن باب رحته التي وسعت كل شيء، إنها فتحه لهم على مصر اعيه، ودعاهم إلى التوبة، كما بهرهم عن القنوط واليأس. في تُفْ يُضُوا مِن تَرْمَة الما على مال على مصر اعيه، ودعاهم إلى التوبة، كما بهرهم عن القنوط واليأس. في تُفْسَطُوا مِن تَرْمَة الما على ماله من الذبوب، الا

إِنَّ اللَّهَ يَغْفِرُ الذُّنُوبَ جَمِيعًاً ﴾ كل الذنوب بلا استثناء، وإذا كان في آيات الرجاء في القرآن بعض الاستثناء فإن كلمة ﴿جَمِيعًا ﴾ هنا بعد كلمة ﴿الذُّنُوبَ ﴾ التي هي أصلا للعموم، تزيد الجملة سعة، مما يشمل الكبائر كالزنا والغيبة، أو القتل و خدمة الظالمين، وأظن الآية تعني بالخصوص الذنوب القلبية، التي تقترب من الشرك بالله، وانعدام الخلوص في الدين، مما سيقت في آيات هذه السورة.

وفي الحديث عن رسول الله على أنه قال: «مَا أُحِبُّ أَنَّ لِيَ الدُّنيَا وَمَا فِيهَا بهذِهِ الآيَةَ» (.). وقال أمير المؤمنين عليمًا وهو يؤكد التفسير المتقدم للآية: «مَا فِي القُرآنِ آيةٌ أَوْسَعُ مِنْ ﴿ قُلْ يَنِعِبَادِيَ ٱلَّذِينَ أَسَرَفُواْ عَلَى أَنفُسِهِمْ ﴾ (.).

وفي نهاية الآية نفسها نجد تأكيدا على رحمة الله، ودليلا على سعتها وشمولها إذ يقول

- (۱) مجمع البيان: ج۸، ص٦٤٨.
  - (٢) المصدر السابق: ص ٦٤٨.

تعالى: ﴿إِنَّهُ هُوَالْغَفُورُ الرَّحِيمُ ﴾ وقد تأكدت رحة الله في هذه الآية ثلاث مرات: الأولى: عند قوله تعالى ناهيا عن اليأس من الرحة ﴿لا نُقْـنَطُواْ مِنرَّحْمَةِ اللَّهِ ﴾. الثانية: عند تعميمه للغفران بأنه لا ينحصر في نوع من الذنوب ﴿إِنَّ اللَّهَ يَغْفِرُ الذُنُوبَ جَمِيعًا ﴾. الثالثة: عندما وصف نفسه في نهاية الآية بأنه ﴿الْعَفُورُ الرَّحِيمُ ﴾.

وهنا دعنا نقرأ هذه الرواية عن رحمة الله لنزداد ثقة ورجاء في غفرانه تعالى: «دَخَلَ مُعَاذُ؟. بْنُ جَبَلِ عَلَى رَسُولِ اللهِ عَنْفَيْ بَاكِياً فَسَلَّمَ فَرَدَّ عَلَيْهِ السَّلَامَ، ثُمَّ قَالَ عَنْفَيْ : مَا يُبْكِيكَ يَا مُعَاذُ؟. فَقَالَ: يَا رَسُولَ اللهِ إِنَّ بِالبَابِ شَابَاً طَرِيَّ الجَسَدِ نَقِيَّ اللَّوْنِ حَسَنَ الصُّورَةِ يَبْكِي عَلَى شَبَابِهِ بُكَاءَ النَّكُلَى عَلَى وَلَدِهَا يُرِيدُ الدُّخُولَ عَلَيْكَ. فَقَالَ النَّبِيُّ عَلَيْنُ : أَدْخِلْ عَلَيَّ الشَّابَ يَ

ثُمَّ قَالَ ﷺ: مَا يُبْكِيكَ يَا شَابُ؟. قَالَ: وكَيْفَ لَا أَبْكِي وقَدْ رَكِبْتُ ذُنُوباً إِنْ أَخَذَنِ اللهُ عَزَّ وجَلَّ بِبَعْضِهَا أَدْخَلَنِي نَارَ جَهَنَّمَ ولَا أَرَانِي إِلَّا سَيَأْخُذُنِي بِهَا، ولَا يَغْفِرُ لِي أَبَداً. فَقَالَ رَسُولُ اللهِ يَنْشَحُ: هَلُ أَشْرَكْتَ بِالله شَيْئاً؟. قَالَ: أَعُوذُ بِالله أَنْ أُشْرِكَ بِرَبِي شَيْئاً. فَالَ يَنْتُخُذ الَّتِي حَرَّمَ الله؟. قَالَ: لَا. فَقَالَ النَّبِيُ عَنْنَتْ: يَغْفِرُ اللهُ أَنْ أُشْرِكَ بِرَبِي شَيْئاً. قَالَ عَظْنَ اللهِ

قَالَ الشَّابُّ: فَإِنَّهَا أَعْظَمُ مِنَ الجِبَالِ الرَّوَاسِي. فَقَالَ النَّبِيُّ عَنْفِرُ اللهُ لَكَ ذُنُوبَكَ وإِن كَانَتْ مِثْلَ الأَرْضِينَ السَّبْع وبِحَارِهَا ورِمَالِيا وأَشْجَارِهَا ومَا فِيهَا مِنَ الخَلْقِ. فَقَالَ: إِنَّهَا أَعْظَمُ مِنَ الأَرْضِينَ السَّبْع وبِحَارِهَا وَرِمَالِيَا وأَشْجَارِهَا ومَا فِيهَا مِنَ الخَلْقِ. فَقَالَ النَّبِيُّ يَعْفِرُ اللهُ لَكَ وَنُوبَكَ وِإِنْ كَانَتْ مِثْلَ السَّبَاوَاتِ ونُجُومِها ومِثْلَ العَرْشِ والكُرْسِيِّ. قَالَ: إَنَّهَا أَعْظَمُ قَالَ فَنَظَرَ النَّبِيُ قَالَ النَّبِيُ مِنْ السَّبْعِ وَبِحَارِهَا وَأَشْجَارِهَا وَمَا فِيهَا مِنَ الخَلْقِ.

فَخَرَّ الشَّابُ لِوَجْهِهِ وهُوَ يَقُولُ: سُبْحَانَ رَبَّي مَا شَيْءٌ أَعْظَمَ مِنْ رَبِّي. رَبِّي أَعْظَمُ يَا نَبِيَ الله مِنْ كُلِّ عَظِيم. فَقَالَ النَّبِيُّ يَحْفَقُ الشَّبُ فَقَالَ لَهُ النَّبْيُ الْعَظِيمَ إِلَّا الرَّبُ العَظِيمُ. قَالَ الشَّابُ لَا والله يَا رَسُولَ الله. ثُمَّ سَكَتَ الشَّابُ فَقَالَ لَهُ النَّبِيُ يَحْفَى يَغْفِرُ الذَّنْبِ وَاحِدٍ مِنْ ذُنُوبِكَ؟. قَالَ: بَلَى، أُخْبِرُكَ إِنِّي كُنْتُ أَنْبُشُ القُبُورَ سَبْعَ سِنِينَ أُخْرِجُ الأَمُواتَ وأَنْزِعُ الأَكْفُانَ فَهَاتَتُ جَارِيَةٌ مِنْ بَعْضِ بَنَاتِ الأَنْصَارِ فَلَيَّا مُحِلَتْ إِلَى قَبْرِهَا ودُفِنَتْ وانْصَرَفَ عَنْهَا الأَكْفُانَ فَهَا مَا يَعْذِي الْمَوَاتَ وأَنْزِعُ وَتَرَكْتُهَا وَجَنَّ عَلَيْهِمُ اللَّيْلُ أَتَيْتُ قَبْرَهَا ومَضَيْتُ مُنْصَرِفاً، فَاتَانِ وَأَنْذِعُ وَتَرَكْتُهُمَا وَمُوَنَتَ عَلَيْهِمُ اللَيْلُ أَتَيْتُ عَبْرَهَا ومَضَيْتُ مُنْتَخْرَجْتُهَا وَنَوْعَتُ مَا كَانَ عَلَيْهَا مِنْ أَكْفَانِيَّ وَتَرَكْتُهَا مُحَرَّةَ عَلَى شَفِيرِ قَبْرِهَا ومَضَيْتُ مُنْصَرِفا، فَأَتَانِيَ الشَّيْطَانُ فَأَقْبَلَ الْأَعْوَى الَّذَ يَوْمِ الدِّينِ. يَوْمَ يَقِفُنِي وإيَّاكَ كَمَا تَرَكْتَنِي عُرْيَانَةً فِي عَسَاكِرِ المَوْتَى ونَزَعْتَنِي مِنْ حُفْرَتِ وسَلَبْتَنِي أَكْفَانِي وتَرَكْتَنِي أَقُومُ جُنُبَةً إِلَى حِسَابٍ فَوَيْلُ لِشَبَابِكَ مِنَ النَّارِ. فَهَا أَظُنُّ إِنِّي أَشَمُّ رِيحَ الجَنَّةِ أَبَداً فَهَا تَرَى لِي رَسُولَ الله؟. فَقَالَ رَسُولُ الله ﷺ: تَنَحَّ عَنِّي يَا فَاسِقُ إِنِّي أَخَافَ أَنْ أَحْتَرِق بِنَارِكَ فَهَا أَقْرَبَكَ مِنَ النَّارِ.

ثُمَّ لَمْ يَزَلْ عَ<sup>لَيْ</sup> يَقُولُ ويُشِيرُ إِلَيْهِ حَتَّى أَمْعَنَ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ فَذَهَبَ فَأَتَى المَدِينَةَ فَتَزَوَّدَ مِنْهَا ثُمَّ أَتَى بَعْضَ جِبَاهِا فَتَعَبَّدَ فِيهَا ولَبِسَ مِسْحاً وغَلَّ يَدَيْهِ بَمِيعاً إِلَى عُنُقِهِ ونَادى: يَا رَبَّ هَذَا عَبْدُكَ بُهْلُولٌ بَيْنَ يَدَيْكَ مَعْلُولٌ. يَا رَبَّ أَنْتَ الَّذِي تَعْرِفُنِي وزِلْ مِنِّي مَا تَعْلَمُ. سَيِّدِي يَا رَبَّ إِنِّي أَصْبَحْتُ مِنَ النَّادِمِينَ، وأَتَبْتُ نَبِيَكَ تَائِباً فَطَرَدَنِي وَزَادِ مِنْي مَا تَعْلَمُ. سَيِّدِي يَا رَبَّ وعَظَمَةِ سُلُولٌ بَيْنَ يَدَيْكَ مَعْلُولٌ. يَا رَبَّ أَنْتَ الَّذِي تَعْرِفُنِي وزِلْ مِنِّي مَا تَعْلَمُ. إِنِّي أَصْبَحْتُ مِنَ النَّادِمِينَ، وأَتَبْتُ نَبِيَكَ تَائِباً فَطَرَدَنِي وَزَادَنِي خَوْفاً فَأَسْأَلُكَ بِاسْمِكَ وَجَلَالِكَ

فَلَمْ يَزَلْ يَقُولُ ذَلِكَ أَرْبَعِينَ يَوْماً ولَيْلَةً نَبْكِي لَهُ السَّبَاعُ والوُحُوشُ فَلَمَّا تَمَّتْ لَهُ أَرْبَعُونَ يَوْماً ولَيْلَةٌ رَفَعَ يَدَيْهِ إِلَى السَّبَاءِ وقَالَ: اللَّهُمَّ مَا فَعَلْتَ فِي حَاجَتِي إِنْ كُنْتَ اسْتَجَبْتَ دُعَائِي وغَفَرْتَ خَطِينَتِي فَأَوْحِ إِلَى نَبِيَّكَ. وإِنْ لَمُ تَسْتَجِبْ لِي دُعَائِي ولَمُ تَغْفِرْ لِي خَطِينَتِي وأَرَدْتَ عُقُوبَتِي فَعَجَّلْ بِنَارٍ تُخْرِقُنِي أَوْ عُقُوبَةٍ فِي الدُّنيَا تُهْلِكُنِي وخَلَصْنِي مِنْ فَضِيحَةِ يَوْمِ القِيَامَةِ.

 فَلَمْ يَزَلْ يَقُولُ نَحْوَ هَذَا وَهُوَ يَبْكِي ويَخْنُو التُّرَابَ عَلَى رَأْسِهِ وقَدْ أَحَاطَتْ بِهِ السِّبَاعُ وصَفَّتْ فَوْقَهُ الطَّبْرُ وهُمْ يَبْكُونَ لِبُكَائِهِ فَدَنَا رَسُولُ الله يَنْتَخِيرُ فَأَطْلَقَ يَدَيْهِ مِنْ عُنُقِهِ ونَفَضَ التَّرَابَ عَنْ رَأْسِهِ وقَالَ يَنْتَحْدُ: يَا بُهْلُولُ أَبْشِرْ فَإِنَّكَ عَنِيقُ اللهِ مِنَ النَّارِ. ثُمَّ قَالَ يَنْتَخِهِ لِأَصْحَابِهِ: هَكَذَا تَدَارَكُوا النُّنُوبَ كَمَا تَدَارَكَهَا بُهْلُولُ ثُمَّ تَلَا عَلَيْهِ مَا أَنْزَلَ اللهُ عَزَ وجَلَّ فِيهِ وبَشَرَهُ بِالحَابِهِ:

ونتساءل: بعد هذا هل يصح لنا أن نغلق باب رحمة الله عن أنفسنا باليأس؟!.

[20] وبعد أن فتح الله للمذنبين بابا من رحمته الواسعة، وهو باب الرجاء، يفتح لهم بابا آخر، هو باب التوبة والعودة إليه. ﴿ وَأَنِيبُوا إِلَىٰ رَبِّكُمْ ﴾ بترك الشركاء المزعومين من دونه، لأنه وحده الرب الحقيقي للخلق. ﴿ وَأَسْلِمُوا لَهُ ﴾ بالخضوع والطاعة، لأن رضى الله وأمره ونهيه هو الذي ينبغي له أن يؤثر في شخصية الإنسان، أما العوامل الأخرى كالمال والسلطة، وما يسمى بالحتميات فيجب تجاوزها كلها، وتلك الإنابة وهذا التسليم يجب أن يكونا عن وعي تام بضرورتهما لا بسبب شخوص العذاب الإلهي لأنهما حينئذ لا ينفعان. ﴿ مِن قَبْلِ أَن يَأْتِيكُمُ ٱلْعَذَابُ ثُمَّ لَا نُنُصَرُونَ ﴾ حيث لا تقدر الآلهة المزيفة على رد عذاب الله عنكم.

[٥٥] ﴿ وَأَتَّبِعُوَا أَحْسَنَ مَآ أُنزِلَ إِلَيْكُم مِن رَّبِحَكُم ﴾ وقد اختلف المفسرون كثيرا في معنى الأحسن، فقال بعضهم: إن الأحسن هو الناسخ، لقوله تعالى في سورة البقرة: ﴿مَا نَنسَخْ مِنْ ءَايَةٍ أَوْ نُنسِهَا نَأْتِ عِنَيْرٍ مِنْهَآ أَوْ مِثْلِهَا ﴾ [البقرة: ٦٠٦]، وقال ابن عباس: «أَيْ مِنَ الحَلاكِ وَالحَرام، والأَمْرِ والنَّهْيِ، وَالوَعْدِ وَالوَعِيدِ، فَمَنْ أَنَى بِالمَامُورِ بِهِ، وَتَركَ الْمُنْهِيِّ عَنْهُ، فَقَدْ اتَبِعَ الأَحْسَنَ».

وما يبدو لي هو أن الآية تحتمل ثلاثة معاني كلها مهمة:

الأول: هو معرفة الواجبات وتطبيقها على أفضل وجه، لقوله تعالى: ﴿ ٱلَّذِي خَلَقَ ٱلْمَوْتَ وَٱلْحَيَوَةَ لِبَلُوَكُمُ أَيَّكُرُ أَحْسَنُ عَمَلًا ﴾ [الملك: ٢].

ولتقريب الفكرة نقول: إن الإنسان الذي يمرض شخص عزيز عليه مرضا خطيرا، فإنه لن يبحث عن أي طبيب لعلاجه، إنها سيبحث عن أفضل طبيب ممكن طمعا في حصول الشفاء بأسرع وقت وأفضل صورة، والإنسان في حياته العامة يواجه خطرا مصيريا هو النار، وينبغي له لكي يخلص نفسه من شرها أن يتعرف على الواجبات والمستحبات ويؤديها على أفضل وجه، وكيف لا وقد ورد في الحديث عن رسول الله تشتيني: «هَلَكَ العَامِلُونَ إِلَّا العَابِدُونَ وهَلَكَ

- (١) مستدرك الوسائل: ج١١ ص٣٦٣.
  - (٢) مجمع البيان: ج ٨ ص ٦٤٨.

منهُدَى الْعُرَآنِ ج

#### الآيات ٥٣ - ٦٠

العَابِدُونَ إِلَّا العَالِمُونَ وهَلَكَ العَالِمُونَ إِلَّا الصَّادِقُونَ وهَلَكَ الصَّادِقُونَ إِلَّا المُخْلِصُونَ وهَلَكَ المُخْلِصُونَ إِلَّا المُتَّقُونَ وهَلَكَ المُتَقُونَ إِلَّا المُوقِنُونَ وإِنَّ المُوقِنِينَ لَعَلَى خَطَرٍ عَظِيمٍ"<sup>(1)</sup>.

الثاني: وقد تقدمت الإشارة إليه عند تفسير قوله تعالى في بدايات هذه السورة: ﴿ ٱلَّذِينَ يَسْتَمِعُونَ ٱلْقُوْلَ فَيَتَبَعُونَ آَحْسَنَهُ ﴾ [الزمر: ١٨]. وهو أن القرآن كله حسن، ولكن بالنسبة إلى ظروف كل شخص و عصره قد يختلف الأحسن، فعلى سبيل المثال الصلاة والصيام والحج والجهادو..و..كل ذلك مفروض على الناس، ولكن يتأكد على كل شخص أحد هذه الواجبات أكثر من الآخرين، وأكثر من سائر الواجبات الأخرى، فالتاجر ينبغي أن يكون أقرب الناس إلى آيات التجارة والمعاملة وأعرفهم بها، بينها المقاتل يكون الأحسن له معرفته بآيات الجهاد والقتال، أما القاضي فالأحسن له المعرفة بأحكام القضاء والحدود و ما إلى ذلك، وهكذا بالنسبة للظروف التي تحيط بالشخص فإنها تحدد له الأحسن، فمثلا للمجاهد في ظروف التقية ليس الإعلان عن نفسه بل الكتمان والسرية، إذن فموقع الإنسان وظروفه المحيطة هما اللذان

الثالث: التوحيد الخالص وهو أفضل ما أنزله الله على خلقه، وأعظم شيء يتجلى فيه التوحيد هو اتباع القيادة الرسالية الحقة ورفض القيادات المنحرفة، وفي الخبر في تفسير الآية: ﴿ وَاَتَّبِعُوَا أَحْسَنَ مَآ أُنْزِلَ إِلَيْكُم مِن رَبِّكُم ﴾ قال: «مِنَ القُرْآنِ وَوَلَايَةِ أَمِبِرِ المُؤمِنِينَ غَلِيَتَلاً وَالأَيْشَةِ غَلَيْتَهِ عَلَيْهَا.".

ويبين القرآن بعد نهيه لنا عن اليأس، ودعوته بالإنابة والتسليم لله، وأخيرا تأكيدا على اتباع الأحسن، خلفيات هذه الموعظة وأهميتها بالنسبة للإنسان فيقول: ﴿مِن قَبَّلِ أَن يَأْلِيُكَكُمُ ٱلْعَذَابُبَغِّتَةً وَأَنتُمَرَ لَاتَشْعُرُوبَكَ ﴾ فهذا الإنسان الذي يَسدُر في طرق الضلال، ويسرف في اقتحام الذنوب والموبقات، رافضا الإنابة و التسليم لله، واتباع الأحسن، سوف يجرُّ على نفسه العذاب بألوانه، وسيفاجاً به، ليس لانعدام النذر والعلامات الدالة عليه، بل لأن يعيش عمق الغفلة والضلال.

[٥٦] هذا في الدنيا أما في الآخرة حيث تنكشف الحقائق للإنسان، فإنه يصل إلى أعلى مراحل الوعي والشعور، فإنه يكاد يذوب حسرة حين يرى ما أعد الله للمؤمنين به الذين استغلوا فرصة الحياة الدنيا مثل الثواب، بينها أغفل هو الاستفادة من هذه الفرصة الثمينة وحين

- (١) مستدرك الوسائل: ج١ ص ٩٩.
- (٢) تفسير القمي: ج٢ ص٢٥٠، بحار الأنوار: ج٢٤ ص١٩٤.

يرى ما أعده الله من العذاب للكافرين والمشركين والظالمين.

أن تَقُولَ نَفَسُ بَحَمَرَتَى عَلَى مَا فَرَطَتُ فِي جَنَبِ ٱللَّهِ ﴾ بالإسراف في الذنوب والتقصير في الواجبات وعمل الصالحات. إذن يجب أن نستفيد من فرصتنا في الحياة، وإنها السعيد من اتعظ بتجارب غيره. فإذا كان غيرنا قد مضى من الدنيا مقصرا وبالتالي هلك وتحسر، فلنتعظ به حين يكون الاتعاظ نافعا، لأنه إذا جاء الموت فإننا لا نستطيع أن نُغيِّر من واقعنا شيئا بزيادة أو حين يكون الاتعاظ نافعا، لأنه إذا جاء الموت فإننا لا نستطيع أن نُغيِّر من والتالي هلك وتحسر، فلنتعظ به حين يكون الاتعاظ نافعا، لأنه إذا كان غيرنا قد مضى من الدنيا مقصرا وبالتالي هلك وتحسر، فلنتعظ به حين يكون الاتعاظ نافعا، لأنه إذا جاء الموت فإننا لا نستطيع أن نُغيِّر من واقعنا شيئا بزيادة أو محين يكون الاتعاظ نافعا، لأنه إذا جاء الموت فإننا لا نستطيع أن نُغيِّر من واقعنا شيئا بزيادة أو نقصان. وحيث يصل الإنسان بعد الموت إلى أعلى مراحل العلم وهي عين اليقين فإنه يكتشف مدى ضلالته وانحرافه عن الحق. ﴿ وَإِن كُنتُ لَعِنَ ٱلسَّخِرِينَ ﴾ أي إنني كنت من الساخرين

[٧٧] ويُحمَّل الله الإنسان مسؤولية هداية نفسه، بالاستفادة من آياته تعالى، سواء ما تجلى منها في الكون، أو الأخرى المتجلية في رسالاته للناس. ﴿أَوْتَقُولَ لَوَأَتَ اللَّهَ هَدَئنِي لَحَـُنتُ مِنَ ٱلْمُنَقِينَ ﴾ بلى؛ إن الله يوفر أسباب الهداية للإنسان كالآيات وكالمصلحين، أما إذا رفضهم فلن يجبره على اختيار الحق، في الحياة الدنيا، لأن الدنيا دار الامتحان والابتلاء، ثم ليس صحيحا أن ينتظر الإنسان الهداية تأتيه إلى بيته إنها يجب عليه هو البحث عنها وتحمل مسؤولياتها.

ونستوحي من الآية إشارة إلى أن بعضا من الناس سوف يتعذرون بهذا التبرير، والله يُبيِّن لهم أنه مرفوض عنده، إذا كنت تريد الهداية فهذا هو الطريق، أن تتغلب على القنوط، وتنيب وتسلم لله قبل العذاب أو الموت، وأن تتبع طريق الحق وأحسن ما أنزل، وإذا فعلت ذلك فسوف تكون مهتديا، أما الطرق الأخرى كالانتظار الساذج أو اتباع المناهج المنحرفة في الحياة، أو الانصياع لقيادة الطاغوت، أو الإصر ار على الذنب تحديا أو قنوطا فإنها كلها لا تنتهي إلا إلى الضلال.

[٥٨] ولا بد أن يعرف الإنسان قضية مهمة وحاسمة بالنسبة للحياة الدنيا، وهي أنها الفرصة الوحيدة له التي يستطيع فيها تجربة نفسه وإرادته، فإن فشل فيها فسوف يفشل في الآخرة، وإن أفلح فسوف يفوز هناك بنسبة فشله وفلاحه هنا.

﴿ أَوْ تَقُولُ حِينَ تَرَى ٱلْعَذَابَ ﴾ الذي لم تره ببصيرة الإيهان حيث كفرت بالحق: ﴿ لَقُولُ حِينَ تَكُونُ مِنَ ٱلْمُحْسِنِينَ ﴾ وهكذا يكرر القرآن تأكيده كثيرا على أهمية أنت لي حَكَرَةً فَأَكُونَ مِنَ ٱلْمُحْسِنِينَ ﴾ وهكذا يكرر القرآن تأكيده كثيرا على أهمية الإحسان لأنه أرفع درجة يصل إليها البشر، باعتباره يمثل خروج الإنسان عن ذاتياته وأهوائه إلى خدمة الآخرين، ﴿ وَمَن يُوَقَ شُحَ نَفْسِهِ ، فَأُولُيَتِكَ هُمُ ٱلْمُفْلِحُونَ ﴾ [الذي المُ البشر، باعتباره يمثل خروج الإنسان عن ذاتياته وأهوائه إلى خدمة الآخرين، ﴿ وَمَن يُوَقَ شُحَ نَفْسِهِ ، فَأُولُيَتِكَ هُمُ ٱلْمُفْلِحُونَ ﴾ [التغابن: ١٦].

[94] ونعود للسياق القرآني في هذه السورة بعد هذا الاستطراد لنرى رد القرآن على تلك الأقوال التي تتكرر على لسان أصحاب النار يوم القيامة، يقول تعالى: ﴿ بَلَى قَدَّ جَاَءَتُكَ اليَنِي ﴾ وكان بإمكانك أن تتجاوز الحسرة والملامة، وأن تهتدي للحق، وأن تنتفع من فرصة الحياة الدنيا. ﴿فَكَذَبَتَ بِهَا﴾ أولاً. ﴿وَاسَتَكْبَرَتَ ﴾ على الحق الذي جاءت به ثانياً، وهذه المرحلة من أخطر مراحل المعصية. ﴿وَكُنتَ مِنَ ٱلْكَنِفِرِينَ ﴾ حيث أنكرت إنكارا تاما ما

والكَذَبَةُ لا تسعهم رحمة الله على سعتها اللامتناهية، بل يحشرون يوم القيامة في هيئة مخزية لهم. ﴿وُجُوهُهُم مُسَوَدَةٌ ﴾ بآثار الكذب والمعاصي، وبالتالي بانقطاع نور الله عنها ﴿وَمَنَ لَرَ يَجَعَلِ ٱللَّهُ لَهُ نُوُرًا فَمَالَهُ مِن نُورٍ ﴾ [النور: ٤٠].

ويستفهم منا السياق فيقول: ﴿أَلَيْسَ فِي جَهَنَّمَ مَثْوَى لِلْمُتَكَبِّرِينَ ﴾ ويتركنا نحن الذين نجيب عنه بأنفسنا فنقول: بلى، لنقر بوجود هذا المثوى في جهنم، فنخاف مما أعده الله للكاذبين من العذاب فلا نتكبر.

(۱) الكافي: ج۱ ص۳۷۲.

## وأشرقت الأرض بنور ربها

هدى من الآيات:

تذكرنا آيات هذا الدرس بيوم القيامة الذي لا سبيل للخلاص من عقباته وعذابه إلا بالتوحيد والتقوى، أما الشرك فإنه يحبط أعمال الإنسان ولو كانت من رسول الله ﷺ على عظمته.

كما نجد في الآيات تأكيدا على هيمنة الله على الكون، التي تدعونا لعبادته والتسليم له

تسليما مطلقا، ولا يشرك البشر بشيء إلا إذا اعتقد بهيمنته وسيطرته ولو على جانب من الحياة، وإنما يخضع البعض لأنظمة الطواغيت بسبب هيمنتهم الظاهرية على المجتمع.

بينات من الآيات:

[71] حدثنا ربنا في نهاية الدرس السابق عن المتكبرين الذين يحشرون بوجوه مسودة، وفي جهنم يخصص لهم واديا سحيقا يلقون فيه أشد ألوان العذاب، وهذا مما يثير الخوف في النفس فأراد الله تعالى أن يدخل الاطمئنان والرجاء على عباده المؤمنين حيث وعدهم مباشرة بالنجاة من العذاب، وبراحة البال. ﴿ وَيُنَجَى اللَّهُ ٱلَّذِينَ ٱتَّقَوَّا بِمَفَازَ تِهِرَ ﴾ والمفازة من الفوز، ومعناها النجاة، والمؤمنون ينجون بتقواهم. ﴿لَا يَمَسَّهُمُ ٱلسُّوَءُ ﴾ وهو أدنى العذاب. ﴿ وَلَا فَمَ يَحَزَنُونَ ﴾ من طبيعة الإنسان أنه إذا وجد جزاء عمله وكان طموحا فإنه غالبا ما يستقله ويعتقد أن عمله كان أكبر منه، أما المؤمنون فإنهم يجدون أنه جزاؤهم الأوفى فترضى به نفوسهم، ولا يجزئون على ما قدَّموه من عمل أو أنفقوه من مال أو نفس، ذلك أنهم يرون جزاءهم الأوفى في يوم القيامة، وهو أكبر بكثير مما كانوا يتوقعونه فإنهم لا يحزنون.

[٦٢] ويعرِّفنا ربنا نفسه من خلال القرآن. ﴿ ٱللَّهُ خَلِقُ كُلِّ شَيْءٍ وَهُوَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ وَكِيلٌ ﴾ أي حافظ ومهيمن ومدبر، والآية تنسف فكرة التفويض التي تزعم بأنه تعالى خلق الأشياء ثم تركها و شانها.

[٦٣] ﴿ لَهُ مَعَالِيدُ السَّمَوَتِ وَٱلْآرَضِ ﴾ يتصرف فيهما كيف يشاء، والمقاليد جمع مقليد أو مقلاد، ومعناه المفتاح، فمفاتيح السماوات والأرض بيده عز وجل، وكون مفاتيح الشيء بيده يدل على أنه متصرف في ذلك الشيء وفيما يحتويه. ولعل كلمة مقاليد تدلنا على وجود سنن وأنظمة تحكم هذا الكون، ومع أن ربنا فوق السنن والأنظمة، إلا أنه بحكمته يهيمن على الخلق من خلالهما، ولأن المؤمنون يسلمون له تعالى، ويتبعون آياته فإنهم وحدهم الذين يفلحون ويفوزون في الحياة، ويسخرونها أفضل من غيرهم لصالحهم. ﴿وَالَذِينَ كَفَرُوا بِعَايَتِ اللَّهُ أُولَيَتِكَ هُمُ الْخَنسِرُونَ ﴾ والآية هي العلامة من الشيء، وآيات الله هي العلامات الهادية للحق والصلاح، وحيث يرفضها الكفار يضلون ولا يبلغون الفوز والفلاح.

[37] ويأمر الله نبيه الأكرم ﷺ بتحدي هؤلاء. ﴿ قُلْ أَفَغَيْرَ ٱللَّهِ تَأْمُرُوَفِي أَعْبُدُ أَيُّهَا الجُهَلُونَ ﴾ إنهم يجهلون بالله، ولا يعرفون هيمنته على كل شيء وخلقه له، ويرتكزون في الجهل بصورة أعمق حينها يظنون أن الأنداد التي يزعمونها من دونه تستحق العبادة، ويأمرون الناس بالخضوع لها. وليس شرطا أن تكون هذه الأنداد من الحجارة، بل هي كل باطل يخضع له الإنسان، سواء تمثل في فكرة يؤمن بها أو طاغوت يخضع له، كما أنه ليس المقصود من العبادة فقط الركوع والسجود أو طقوس عبادية خاصة يقوم بها الإنسان تجاه من يشرك بهم، بل إن إعانتهم وطاعتهم وحتى الرضى النفسي بهم يُعَدُّ عبادة، ويجب على المؤمن أن يرفض ذلك كله.

[٦٥] ثم يبيَّن الله الموقف الحاسم من الشرك والمشركين، فيبيَّن لنبيه ﷺ بأنه لو افترض أن أشرك بالله فإن جزاءه سيكون كسائر الناس، وإذ يخصص ربنا الخطاب هنا بأقرب الناس إليه وهو النبي محمد ﷺ مع عصمته لكي يبيَّن لنا بأن الشرك أعظم الذنوب عنده تعالى.

 إنها تكون مقبولة حينها يكون إطارها العام إطارا توحيديا، أما لو عملت الصالحات وأنت إنها تكون مقبولة حينها يكون إطارها العام إطارا توحيديا، أما لو عملت الصالحات وأنت تشرك فلن تنفعك أبدا. (وَلَتَكُونَنَ مِنَ الْمُنْسِمِينَ ﴾ وهذه نتيجة طبيعية لإحباط العمل، ذلك أن ما يجلب للإنسان الفلاح والفوز هو عمله الصالح فإذا أحبط فأنًى له الفوز؟. ولعل هذه أن ما يجلب للإنسان الفلاح والفوز هو عمله الصالح فإذا أحبط فأنًى له الفوز؟. ولعل هذه الآية من أخوف آيات القرآن الكريم، وتأتي في هذا الدرس تقابل أرجى الآيات وهي قوله تعلى: (قُلْ يَعْبَادِي ٱلَّذِينَ ٱسْرَقُوا عَلَىٰ ٱنفُسِهِمْ لا نَقْتَعْطُوا مِن رَحْمَةِ ٱللَّهِ إِنَّ ٱلذَّقُوبَ تعالى: القرآن الكريم، وتأتي في هذا الدرس تقابل أرجى الآيات وهي قوله تعلى: (قُلْ يَعْبَادِي ٱلَذِينَ ٱسْرَقُوا عَلَىٰ ٱنفُسِهِمْ لا نَقْتَعُطُوا مِن رَحْمَةِ ٱللَّهِ إِنَّ ٱلذَه يَعْفِرُ ٱلذُنُوبَ تعالى: (قُلْ يَعْبَادِي ٱلذَينَ ٱسْرَقُوا عَلَىٰ ٱنفُسِهِمْ لا نَقْتَعُطُوا مِن رَحْمَةِ ٱللَّهِ إِنَّ ٱلذَى واحدة في موادة واحدة في سياق التوازن القرآني الدقيق. حيث يعيش قارئه معادلة دقيقة طرفاها الخوف والرجاء. وكيف لا تكون هذه الآية من أخوف الآيات، وهي تنذر الإنسان بأنه قد يعمل الصالحات عشرات السنين دون نتيجة بسبب شركه، ومن الشرك خضوعه للحاكم الجائو؟!

إن التوازن الدقيق الذي ترسمه الآيتان يمكن تلمس بعض آفاقه في الآتي:

۱ – الخوف أو الخشية درجات فليس الخوف من أذى ذباب أو بعوضة، كالخوف من لدغة الحية أو العقرب، والخشية من عذاب طاغ ليست كالخشية من نار جهنم.

كذلك الرجاء درجات فليس رجاء امتلاك بيت أو سيارة، كالرجاء في رحمة الله بدخول الجنان. والذي يتدبر في آي الذكر يمتلئ قلبه بأقصى درجات الخوف والرجاء، وهكذا تتوفر له حالة الاندفاع بقوة هائلة توازي قوة رجاءه وقوة خوفه.

وإذا كانت سورة الزمر تؤسس للمجتمع الرسالي الخالص من الشرك، والبعيد عن عبادة الطاغوت، والنقي عن تسربات الثقافة الجاهلية، فإننا نتلو فيها آيتين لعلهما تفيدان؛ الأرجى من آيات الرحمة والأشد من آيات العذاب، ذلك لأن ما يحتاجه بناء هذا المجتمع الخالص ليس يسيرا. ٢- والتوازن الحرج الذي يعيشه المؤمن بين الخوف والرجاء يتمثل في بصيرة المؤمن بأن مغفرة الله تسع كل ذنب إذا استغفر و تاب إلى الله متاباً، وإذا لم يتب فإنه لا يغفر الشرك لأنه ظلم عظيم.

ولأن الشرك هو الذي يبتلي به الناس لأنه لا يقتصر فقط بشرك عبادة بل قد يكون شرك طاعة، فإن قلب المؤمن يظل أبداً في خوف شديد من الوقوع في شرك الشرك، وهكذا يصبح أواباً، لكي لا يموت عن شرك، بل يختم حياته بالمغفرة والله العالم.

[77] وفي مقابل دعوة الله نبيه وبالتالي كل مؤمن لرفض الشرك في الآيتين المتقدمتين، يدعوه في هذه الآية لعبادة الله وحده وشكره على توفيقه له لعبادته. لأن ذلك من أكبر نعم الله على الإنسان. ﴿ بَلِ ٱللَّهَ فَأَعْبُدٌ وَكُن مِنَ ٱلشَّكَرِينَ ﴾ وفي تقديم كلمة ﴿ اللَّهَ ﴾ (المفعول له) على الفعل والفاعل ﴿ فَأَعْبُدٌ ﴾ دلالة على أن العبادة يجب أن تكون خالصة منحصرة لله وحده. وهذا يشبه تقديم الضمير المنفصل ﴿ إِيَّاكَ ﴾ وهو المفعول على الفعل والفاعل ﴿ فَعَبْدُ ﴾ في سورة الحمد، أما الشكر المأمور به فهو على عبادة الله التي لا تتم إلا بتوفيق الله أو هو على عموم نعم الله.

[77] ثم -وبصورة أخرى- يؤكد لنا القرآن ضرورة عبادة الله، التي تأتي نتيجة معرفته عز وجل. و المشركون والكافرون إنها عبدوا غير الله بسبب جهلهم به وبقدرته. الأمر الذي جعل تقديرهم له دون مقامه مقام الربوبية. ﴿ وَمَا فَذَرُوا اللَّهَ حَقَّ فَذَرِهِ وَالأَرْضُ جَمِيعًا فَبَضَ تُهُ يَوْمَ الْقِيَكَمَةِ وَالسَّمَكَنَ مَطْوِيَنَ أَبِيَمِينِهِ ﴾ يتصرف فيهما وفي من عليهما من الخلق كيف يشاء، فهذه الأرض مع حجمها الكبير في نظرنا، والسهاوات السبع التي يعجز العقل عن استيعاب مداها، والخيال عن تصور سعتها، يشبه هيمنته على إحداهما بهيمنة الإنسان على قطعة النقد الصغيرة التي تكون في قبضته، ويشبه الأخرى بالورقة الملفوفة في يمينه، ولا ريب أن قبضته تعالى كما يمينه ليستا بمعنى وجود جارحة لله سبحانه وإنها هما رمز لقدرته وإرادته، كما اليد رمز لقوة الإنسان، وربنا إنها يستخدم التشبيهات المجازية لتقريب المعنى إلى أذهاننا ولو وصف لنا قدرته كما هي لما استوعبت ذلك عقولنا.

شُبَحَنَهُ، وَبَعَكَىٰ عَمَّا يُشْرِكُونَ ﴾ إن من أسباب الشرك عند الإنسان هو عدم معرفته بالله، فيتصوره بعقله المحدود عاجزا محدودا مثله، و يزعم أنه يحتاج إلى الشركاء ليدبر شؤون الخلق. وربنا منزه عن ذلك، فمن هذه قدرته لا يحتاج إلى الشركاء، ولا يجوز لنا بأي حال أن نشرك به. وبخصوص هذه الآية قال الإمام الباقر عَلَيْتَلَا: «إِنَّ اللهَ لَا يُوصَفُ وكَيْفَ يُوصَفُ وقَدْ قَالَ فِي كِتَابِهِ: ﴿ مَا قَكَدُرُوا أَلَقَهَ حَقَّ قَكَدَرِهِ ﴾ فَلَا يُوصَفُ بِقَدَرٍ إِلَّا كَانَ أَعْظَمَ مِنْ ذَلِكَ» (.).

وعن سليمان بن مهران قال: "سَأَنْتُ أَبَا عَبْدِ الله عَلَيْظَلاَ عَنْ قَوْلِ اللَّهِ عَزَّ وَجَلَّ ﴿وَٱلأَرْضُ جَمِيعًا قَبْضَسَتُهُ يَوْمَ ٱلْقِيكَمَةِ ﴾ فَقَالَ عَلِيَّلاَ: يَعْنِي مِلْكَهُ لَا يَمْلِكُهَا مَعَهُ أَحَدٌ وَالقَبْضُ مِنَ اللهِ تَعَالَى فِي مَوْضِع آخَرَ المَنْعُ وَالبَسْطُ مِنْهُ الإعْطَاءُ وَالتَّوْسِعُ كَمَا قَالَ عَزَّ وَجَلَّ: وَيَبْضُطُ وَإِلَيْهِ تُرْجُعُونَ ﴾ يَعْنِي بُعْطِي وَيُوَسَعُ وَيَمْنَعُ وَيُمْنَعُ وَيُفَسِّعُ كَمَا قَالَ عَ آخَرَ الأَخْذُ فِي وَجْهِ عَلَيْهَا.

قُلْتُ: فَقَوْلُهُ عَزَّ وَجَلَّ: ﴿وَٱلسَّمَوَتُ مَطْوِتَتُ بِيَمِينِهِ ﴾. قَالَ عَائِكَة: البَمِينُ البَدُ وَالبَدُ القُدْرَةُ وَالقُوَّةُ يَقُولُ عَزَّ وَجَلَّ: ﴿وَٱلسَّمَوَتُ مَطْوِيَتُ ﴾ بِقُدْرَتِهِ وَقُوَّتِهِ ﴿سُبْحَنَهُ. وَبَعَكَلَ عَمَّا يُشْرِكُونَ ﴾"".

[1٨] ويهدينا القرآن إلى أحد مظاهر قدرة الله وهيمنته، وذلك حينها ينفخ في الصور فيصعق بذلك كل الخلق في أقل من لحظة، ولا يبقى أحد إلا بعض من الناس وبعض من الملائكة يحفظهم الله من ذلك النفخ ﴿وَنُفِخَ فِي ٱلصُّورِ فَصَعِقَ مَن فِي ٱلشَّمَوَتِ وَمَن فِي ٱلأَرْضِ إِلَّا مَن شَآءَ ٱللَّهُ ﴾ وبعد هذه النفخة تكون نفخة أخرى تدبُّ بسببها الحياة في الجميع ﴿مُمَّ نُفِخَ فِيهِ أُخْرَىٰ فَإِذَا هُم قِيَامٌ يَنظُرُونَ ﴾ والنظر هنا ينصرف لأحد معنيين، فإما أن يكون بمعنى النظر المتعارف حيث تموت بالنفخة الأولى كل حواس الإنسان ثم تعود لطبيعتها مرة أخرى ومن بينها حاسة النظر، وأما يكون بمعنى الانتظار لأنهم في النفخة الثانية يستنهضون للجزاء فأما إلى الجنة أو إلى النار، وهذا ما يجعل الجميع ينتظر الحكم الصادر بشأنه كقوله تعالى: ﴿وَإِنِي فأما إلى الجنة أو إلى النار، وهذا ما يجعل الجميع ينتظر الحكم الصادر بشأنه كقوله تعالى: ﴿وَإِنِي

[٦٩] وينقلنا السياق إلى جانب آخر من يوم القيامة، إذ تشرق الأرض بنور الله، وتوضع الموازين للحساب العدل وتُوفَى الأنفس أعمالها التي أحصاها الله بعلمه ﴿ وَأَشَرَقَتِ ٱلْأَرْضُ بِنُورِ رَبِّهَا ﴾ الذي يخلقه ويتجلى من خلاله جلاله وعظمته، وقد يتجلى الله في خلقه الشمس والقمر، وقد يتجلى في إبداع نور تشرق به الأرض ذلك اليوم.

وفي الأخبار عن المفضل بن عمر قال: سمعت أبا عبد الله عَلِيَّة يقول: «إِنَّ قَائِمَنَا إِذَا قَامَ

- (1) الكافي: ج١، ص١٠٣.
- (٢) بحار الأنوار، ج٤، ص٢.

مِنْهُدُي الْقُرْآنِ جِ ٨

أَشْرَقَتِ الأَرْضُ بِنُورِ رَبِّها وَ اسْتَغْنَى العِبَادُ عَنْ ضَوْءِ الشَّمْسِ وَ ذَهَبَتِ الظَّلَمَة»<sup>(1)</sup>. ولا شك أن نهوض إمام الحق وما يتبع ذلك من قيام حكومة العدل الإلهية هو من أبرز تجليات نوره تعالى، أوليس الأنبياء والرسل والأولياء هم نور الله في الأرض؟.

وَوَوَضِعَ ٱلْكِنَبُ كَلَي لِيحاسب الله الناس على أعمالهم، والكتاب هنا هو الميزان والمقياس ونستوحي من ذلك أن الأشياء تتحول في الآخرة من صيغتها المعنوية إلى المادية، فالكتاب الذي هو ميزان الحق والباطل، وفرقان بينهما في الدنيا، يتحول إلى ميزان محسوس يراه الناس في الآخرة. ﴿وَجَانَ، بِالنَّبِيتَنَ وَٱلشَّهَدَاءَ ﴾ وهم ميزان آخر لمعرفة الحق والباطل ومحاسبة الناس، فالأنبياء ميزان بعصمتهم وسلوكهم النموذجي، بينها الشهداء ميزان بمواقفهم وشهادتهم على مجتمعاتهم، حيث كانوا طليعتها، و لعل الشهداء هنا أشمل من أن نحصرها في أولئك الذين يجاهدون من أجل الحق، ويسقطون مضر جين بدمائهم، إنها هم كل من يلتزم بالحق فيصير حجة على الناس. فأيوب غليتًلا حجة على الذين ينهزمون أمام الابتلاء، ويوسف غليتًلا حجة على الذين يغترُون بجهالهم، كما أن الذين يثورون ويتجاوزون إرهاب الطعاة حجة على القاعدين والخانعين.

وحيث يحضر هذان الميزانان يحاسب الناس بهما وفيهما يتجلى الحق. ﴿وَقَضِىَ بَيْنَهُم بِٱلْحَقِّ وَهُمْ لَا يُظْلَمُونَ ﴾ وعدم الظلم نتيجة مترتبة على كون المقاييس حقانية وعقلانية، وإنها يجور الحاكم باتباعه الباطل في قضائه، ومادام الأمر كذلك فالناس إذن هم الذين يظلمون أنفسهم بمخالفتهم الحق إذا قضي عليهم بالعذاب. والله يقول بهذا الشأن: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَظْلِمُ النَّاسَ شَيْئًا وَلَكِكَنَّ ٱلنَّاسَ أَنفُسَهُمْ يَظْلِمُونَ ﴾ [يونس: ٤٤].

[٧٠] ثم يؤكد الله عدالته في الحساب. ﴿وَوُفِيَتَ كُلُّ نَفْسٍ مَّاعَمِلَتَ ﴾ والسؤال: لماذا لم يقل الله ووفي كل شخص، أو ووفي كل إنسان، والجواب كما يبدو أنه تعالى يريد بيان حقيقة مهمة، وهي أن الإنسان لا يحاسب على أعماله الظاهرة التي يمارسها بأعضائه وحواسه وحسب، بل يلاقي جزاءه خيرا كان أو شراحتى على أعمال النفس وتصر فاتها، على فكره، وحبه وبغضه، والحساب الإلهي ليس قائما على الجهل أو الظنون، إنها يقوم على علم الله المطلق ﴿وَهُوَ أَعْلَمُ بِمَا يَفَعَلُونَ ﴾ وعلمه تعالى أدق من علم الإنسان بنفسه بل حتى من حساب الملائكة الحفظة، لأن البشر معرض للزيادة والنقصان في حساباته، وذلك بسبب وقوعه تحت تأثير عوامل كثيرة كالغفلة والنسيان والجهل وغير ذلك ولأن الله قد يخفي حتى عن ملائكته بعض أعمال الإنسان وقيل الحمد لله رب العالمين

﴿وَسِبِقَ ٱلَّذِينَ حَكَفَرُوا إِلَى جَهَنَمَ رُمُرًا ('' حَتَى إِذَا جَاءُوهَا فُتِحَتْ أَبُوَبُهَا وَقَالَ لَهُمْ خَزَنَتُهَا آلَمْ يَأْتِكُمْ رُسُلٌ مِنْمُ يَتْلُونَ عَلَيْكُمْ ءَايَنَتِ رَبِّكُمْ وَيُنذِرُونَكُمْ لِقَاءَ يَوْمِكُمْ هَذا قَالُوا بَلَى وَلَكِنْ حَقَّتْ كَلِمَةُ ٱلْعَذَابِ عَلَى ٱلْكَفِرِينَ (\*) قِبَلَ ٱدْخُلُوا أَبُوبَ جَهَنَهُ خَلِدِينَ فِيهَا فَيَسْ مَتْوَى ٱلْمُتَحَتِيرِينَ (\*) وَبِلَ وَسِيقَ جَهَنَهُ خَلِدِينَ فِيها فَيَسْ مَتْوَى ٱلْمُتَحَتِيرِينَ (\*) وَبَلَ وَسِيقَ الَذِينَ اتَقَوْلُ أَعْذَابِ عَلَى ٱلْكَفِرِينَ (\*) وَقِبَلَ الْحُلُوبَ وَسِيقَ الَذِينَ اتَقَوْلُ أَعْذَابِ عَلَى ٱلْمَتَحَتِيرِينَ (\*) وَعَنْ وَسِيقَ الَذِينَ اتَقَوْلُ أَعْذَابِ عَلَى ٱلْجَنَةِ زُمَرًا حَقَى إِنَّا مَعْتَى وَعَمَةُ أَعْذَابُونَ وَسِيقَ مَوْ وَقَالَ هُمَةً خَلِدِينَ فِيها فَيْسَ مَوْى ٱلْمَتَكَتِينَ الَذِينَ اتَقَوْلُ الْحَمَةُ إِلَى ٱلْجَنَةِ زُمَرًا حَقَى الْمُتَتَحَيْبِينَ وَاللَهُ عَلَيْتَكَ الْوَيْبُهَا وَقَالَ هُمَةُ خَذَيْنَهُمُ إِلَى ٱلْجَنَةِ وَمَتَ مَعْتَى وَعَدَهُ وَأَوْرَنَا ٱلْأَرْضَ نَبَعَتَ الْوَيَنِينَ الْحَمْةُ وَقَالَ هُمَة حَدَيْبَهُمُ إِلَى ٱلْجَنَةِ وَقَالَ الْهُمَ حَذَيْبُهُمَ إِلَى الْحَمْةُ وَلُكُمَ عَلَيْتَتَعَتْ الْتَنْعَا وَقَالَ الْتَحْمَةُ لِيلَةٍ وَتَكُمُ الْعَالَةِ وَعَنَهُ مَا أَنْوَا الْتَحْتَدُ لِيَعْتَ عَلَيْهُ وَقَعَدَهُ وَالْوَا الْحَمْةُ لَكَنَ عَلَيْ مَوْلُولَ الْعَنْ مَنْهُ فَيْعِمَ الْعَنْتَقُولُ الْمُوعَا لَكُتَكَ عَذَى الْعَنْ مَنْ يَعْتَى الْعَنْ مَنْتَبُولُهُ الْعَنْ مَنْ يَعْتَلُهُ فَيَعْمَ أَنْ الْمَنْ مَنْتَعَالَةُ فَيْعَمَ الْعَالَةُ عَنْ عَلَيْ مَا عَنْ يَعْتَنَ وَقَوْنَ الْعَنْ الْعَنْ مُولَنَا الْقَوْنَ الْعَنْ مُوسَلُ وَقَوْنَا الْحَنْ عَالَةُ عَالَةُ عَنْ عَنْ عَالَةُ عَالَةُ لَهُ مَنْ عَالَةُ أَنْ عَنْ عَالَةُ مُنْ عَالَةُ عَالَهُ مَالَةُ مَا الْتَعْتَ مَنْ عَائِنَهُ مَا عَالَهُ عَلَيْ عَنْ مَا عَنْ أَعْنَا الْحَيْنَ مَا عَنْ عَالَةُ عَالَهُ الْعَالَةُ مَا مَا عَنْ الْعَالَةُ عَلَهُ الْعَالَةُ عَنْ مَ

### هدى من الآيات:

سُوَيَةُ الزُّمِي

في هذا الدرس ترد كلمة الزمر التي سميت بها السورة، وقد تكررت مرتين، مرة عند الحديث عن الكفار، وأخرى عند الحديث عن المؤمنين، ذلك أن كلا الفريقين يحشرون إلى مصيرهم زمرا وجماعات.

وربها سميت السورة بهذا الاسم، وأكد القرآن عليه مرتين، من أجل أن يوحي لنا بطبيعة

(١) زمراً: جمع زمرة وهي الفوج، أي يساقون فوجاً فوجاً، كل فوجلا مشتمل على متشابهي الأعمال كالزناة والمقامرين وهكذا. التفاعل بين أبناء المجتمع، فالناس إنها يساقون إلى النار والجنة وفق أعمالهم وانتهاءاتهم وهذا المقياس أساسي في حياة الإنسان، فهو إذا أراد أن يعرف نفسه، أو أراد الآخرون أن يعرفوه، فما عليه وعليهم إلا معرفة الذين ينتمي إليهم اجتماعيًّا وعمليًّا، فإن كانوا صالحين كان منهم، وإن كانوا منحرفين فهو كذلك أيضاً.

والأحاديث المروية تؤكد بأن معرفة الرجال تتم بمعرفة الذين يحيطون بهم، فمعرفة القائد بحاشيته، والشاب بأصدقائه، والنظام بالعاملين فيه، والدولة بالذين يؤيدونها من طبقات المجتمع.

قال سليهان عَلَيَّهُ: "لَا تَحْكُمُوا عَلَى رَجُلٍ بِشَيْ ۽ حَتَّى تَنْظُرُوا إِلَى مَنْ يُصَاحِبُ فَإِنَّهَا يُعْرَفُ الرَّجُلُ بِأَشْكَالِهِ وأَقْرَانِهِ وِيُنْسَبُ إِلَى أَصْحَابِهِ وأَخْدَانِهِ". وقال الإمام على عَلَيَ يوصي ولده الحسين عَلَيَّهُ: "قَارِنْ أَهْلَ الْخَبْرِ تَكُنْ مِنْهُمْ وبَايِنْ أَهْلَ الشَّرَّ تَبِنْ عَنْهُمْ". إذن ليست أحادية ولا متناثرة، وإنها تسير كتلا وأجناسا (زمرا زمرا) وإذا لم تعرف شخصا بذاته فإنك تستطيع معرفته بالزمرة التي ينتمي إليها، وهذه الحقيقة يؤكدها القرآن في مواضع كثيرة منه، وبصيغ مختلفة كمخاطبته الناس بصورة التجمعات: ﴿ يَتَأَيَّهُمَا الَذِينَ عَامَانُوا ﴾ في صفة المؤمنين، ﴿ وَالَذِينَ كَفَرُوا ﴾ في صفة الكافرين، وهكذا المنافقين والمنافقات، والصابرين والصابرات... الخ.

## بينات من الآيات:

[٧١] ﴿وَسِيقَ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا إِلَى جَهَنَمَ زُمُرًا ﴾ أي جماعات على أساس تجانس أعمالهم يسوقهم ملائكة العذاب. ﴿حَتَى إِذَا جَآمُوها فُتِحَتْ آبُوَبُها ﴾ وأبواب جهنم هي سبعة، حسب الروايات، السبعة يدخل كل جماعة من باب، وقد يكون معنى الأبواب العذاب الذي يتضمنه كل قسم من جهنم، وفي الخصال عن الصادق عن جده بشئلة: "إِنَّ لِلنَّارِ سَبْعَةَ أَبُوَاب بَابٌ يَدْخُلُ مِنْهُ فِرْعَوْنُ وَهَامَانُ وَقَارُونُ وَبَابٌ يَدْخُلُ مِنْهُ المُشْرِكُونَ وَالكُفَّارُ مِنَّ لَيْ يُؤْمِنُ وَهُوَ بَابٌ سَقَرَ وَهُوَ بَابٌ الله عَنْ الصَادق عن جده بَشَعَةَ وَهُوَ لَهُمْ خَاصَةً لَا يُزَاجِعُهُمْ فِيهِ أَحَدٌ وَهُوَ بَابُ لَظَى وَهُوَ بَابٌ سَقَرَ وَهُوَ بَابٌ الْهَاوِيَةِ تَهْوِي بِهِمْ سَبْعِينَ خَرِيفاً فَكُلَّهَا هَوَى بِهِمْ سَبْعِينَ فَوْرَةً قَذَفَ بِهِمْ فِي أَعْلَاهَا سَبْعِينَ خَرِيفاً أَمَّ هَوَى بِهِمْ مَنْ يَعْذَلُ اللَّهُ مَنْ عَنْ عَلَ

- (١) بحار الأنوار: ج ٧١ ص ١٨٨.
- (٣) نهج البلاغة: من وصيته عَلِيَتَلاَ لولده الحسن عَلَيْتَلاَ .

حَرّاً» ( ). وعندما يدخل كل فريق من بابه يتلقاه خزنة النار بالشهاتة والسؤال.

وَقَالَ لَهُمَ خَزَنَئُهَا أَلَمَ يَأْتِكُمْ رُسُلٌ مِنكُم يَتَلُونَ عَلَيْكُمْ ءَايَنتِ رَبِّكُمٌ ﴾ فمن جهة كان الرسل هم الذين جاؤوا إليكم وهذه نعمة كبيرة أن يبعث الله هاديا في المجتمع، ومن جهة أخرى لم يكونوا غرباء عنكم فلقد كانوا من وسطكم الاجتهاعي ويتكلمون بلسانكم، ومن جهة ثالثة كانوا بجملون إليكم رسالة ربكم ويهدونكم إلى الآية تلو الآية. ﴿ وَيُنذِرُونَكُمٌ لِقَاآءَ يَؤْمِكُمُ هَذَاً ﴾ وكان هذا كافيا لهدايتكم وخلاصكم من النار لو اتبعتموهم؟.

ولم يكن يملك أصحاب النار ردا على كل هذه الحجج البالغة إلا بأن. ﴿ قَالُواْ بَلَىٰ ﴾ إذن فالهداية ممكنة لو أرادوها فعلا. ﴿ وَلَنَكِنْ حَقَّتْ كَلِمَةُ ٱلْعَذَابِ عَلَى ٱلْكَفِرِينَ ﴾ إن باستطاعة الإنسان أن يكفر بالله، باختياره ولكن بعدئذ يغلق عليه باب الاختيار، ويحاول البعض تبرير كفره بأنه سوف يتوب في المستقبل كعمر بن سعد الذي اختار الكفر بقتل الإمام الحسين عَلِيَتَلَاِ ثم انشد:

| يديــن | ونبار وتعذيب وغبل     | يقولـون إن الله خالـق جنـة       |
|--------|-----------------------|----------------------------------|
| سينتين | أتـوب إلى الرحمـن مـن | فـإن صدقـوا في مـا يقولـون إننـي |

وهذا من أخطر الأشياء على البشر، حين يختار الانحراف ثم يمني نفسه بالتوبة في المستقبل دون أن يدرك سنة الله في الحياة، وهي أن الإنسان قد يختار طريقا بحرِّيته ويتخذ قرارا بكامل إرادته، ولكنه بعد ذلك لا يتمكن من العودة عنه والخروج من المأزق الذي يقع فيه بسبب ذلك الاختيار السيئ. كالذي يقرر أن يلقي بنفسه من جبل شاهق ثم يجد نفسه عاجزا عن الصعود مرة أخرى، فالسقوط يكون باختياره ولكنه لا يتمكن من العروج أنى حاول.

والقرآن يعبر عن هذه الفكرة بصيغ عديدة في آياته، فتارة يسميه بالختم على القلوب والأسماع ﴿ خَتَمَ ٱللَّهُ عَلَى قُلُوبِهِمْ وَعَلَى سَمْعِهِمْ ﴾[البقرة: ٧]. وتارة يسميه بذهاب النور ﴿ذَهَبَ اللَّهُ بِنُوبِهِمْ وَتَرَكَّهُمْ في ظُلْمَنت لا يُبْعِرُونَ ﴾ [البقرة: ١٧]. وأخرى يسميه باستحقاق الضلالة ﴿وَمِنْهُم مَنْ حَقَّتَ عَلَيْهِ ٱلضَّلَالَةُ ﴾ [النحل: ٣٦]. أو باستحقاق كلمة الله ﴿كَذَلِكَ حَقَّتُ كَلِمَتُ رَبِّكَ عَلَى ٱلَذِينَ فَسَقُوا أَنَهُمُ لا يُؤْمِنُونَ ﴾ [يونس: ٣٣]. ويعبر القرآن أيضا عن ذلك بجعل الغشاوة على الأبصار ﴿وَجَعَلَ عَلَى بَصَرِهِ غِشَوَةً فَمَن يَهْدِيهِ مِنْ بَعَدِ القرآن أيضا عن

(١) بحار الأنوار: ج٨، ص٢٨٥. (و تجدر الإشارة في هذا الحديث إلى أن المذكورين عينات لأصحاب الأبواب السبعة وإلا فهو يدخل معهم كل من جانسهم في العمل، بل إن السبعة قد تكون للتخصيص والكثرة وليس للحصر). ٢٣]. أو بجعل الأكنة على القلوب ﴿وَجَعَلْنَاعَكَ قُلُوبِهِمْ أَكِنَّةُ أَن يَفْقَهُوهُ ﴾ [الأنعام: ٢٥]. وهذه التعابير وتلك كلها تسير إلى سلب الله الإنسان حينها يصر على الانحراف والضلال إرادة الهدى فيجد نفسه مجبولا على الفساد والاستمرار في طريق الباطل.

إن الاختيار، والإرادة، والحرية من أكبر نعم الله على الإنسان، وإذا سلبه ربه هذه النعمة فبهاذا يختار الحق على الباطل، والمستقبل الأخروي على الحاضر الدنيوي؟ وإن استحقاق الكافرين لكلمة العذاب هو بكفرانهم بنعمة الحرية وتضييعهم فرصة الاختيار على أنفسهم.

[٧٢] ولأنهم حقت عليهم كلمة العذاب بانحر افهم في الدنيا، تحقق ذلك العذاب بواقعه المحسوس في الآخرة. ﴿ قِيلَ اَدْخُلُواْ أَبْوَبَ جَهَنَّ حَلَلِانِ فِيهَا ﴾ بتمحضكم في الكفر، وعلى الإنسان أن لا يغتر بأعماله أبدا لأنه قد يستطيع أن يغلق عن نفسه باب الزنا من النار، ولكنه يدخلها من باب الاستسلام للطاغوت والتقاعس عن الجهاد، فيجيب علينا إذن لكي نزحزح عن النار أن نغلق كل أبوابها عن أنفسنا، وذلك بعمل الصالحات وترك الذنوب جميعا التي هي مفاتيح أبواب جهنم، وأهم تلك الأبواب وأخطرها باب المتكبرين الذي يخصصه القرآن هنا بالذكر والذم من بينها كلها. ﴿فَيِقَسَ مَنْوَى ٱلْمُتَكَمَ

[77] وفي الجانب الآخر يحدثنا ربنا عن مصير المؤمنين المتقين الذين يزفون بالترحيب والتحية إلى قصورهم، وحورهم، وعموم جزائهم في الجنة. ﴿ وَسِيقَ ٱلَّذِينَ ٱتَّقَوْا رَبَّهُمَ إلَى ٱلْجَنَّةِ زُمَرًا حَتَى إِذَا جَآءُوهَا وَفُتِحَتْ أَبُوَبُهَا ﴾ وللجنة ثمانية أبواب كما في الروايات <sup>(()</sup>، فقد روي عن الإمام الصادق عَلَيَّلاً أنه قال: قال رسول الله تَتَقَدَّهُ: «لِلْجَنَّةِ بَابٌ يُقَالُ لَهُ بَابُ المُجَاهِدِينَ يَمْضُونَ إِلَيْهِ فَإِذَا هُوَ مَفْنُوحٌ وهُمْ مُتَقَلِّدُونَ بِسُيُوفِهِمْ والجَمْعُ فِي المَو تُرَحَّبُ مِمْ ثُمَّ قَالَ فَمَنْ تَرَكَ الجِهَادَ أَلْبَسَهُ اللهُ عَزَّ وجَلَّ ذُلًا وفَقُراً في مَعِيشَتِهِ وعَقالَ لَهُ بَابُ عَزَّ وَجَلَّ أَغْنَى أَمَّتِي بِسَنَابِكِ خَيْلِهَا ومَرَاكِزِ رِمَاحِهَا»<sup>(\*)</sup>. وقال الإمام الباقر عليقاتُ اللهُ عَزَّ وجَلَّ ذُلًا وفَقُراً في مَعِيشَتِهِ وعَقاً في دِينِهِ إِنَّ اللهُ تُرَحَّبُ مِمْ ثُمَّ قَالَ فَمَنْ تَرَكَ الجِهَادَ ٱلْبَسَهُ اللهُ عَزَّ وجَلَّ ذُلًا وقَقْراً في مَعِيشَتِهِ وعَقاً في دِينِهِ إِنَّ اللهُ عَزَّ وجَلَّ أَغْنَى أَمَّتِي بِسَنَابِكِ خَيْلِهَا ومَرَاكِزِ رِمَاحِهَا»<sup>(\*)</sup>. وقال الإمام الباقر عَلَيْقَال

وإذا دخل المؤمنون الجنة استقبلهم الملائكة الموكلون بها، يلقون إليهم تحية ربهم عزَّ وجل. ﴿وَقَالَ لَهُمْ خَزَنَنُهُمَا سَلَنُمُ عَلَيْكُمْ طِبْتُمْ فَأَدْخُلُوهَا خَلِدِينَ ﴾ ولا يطيب الإنسان وبالتالي يدخل الجنة إلا إذا اجتنب الذنوب والمعاصي في الدنيا، فزكى نفسه بذلك وبعمل الصالحات، لأن الجنة دار الطيبين فقط.

- (١) راجع التعليق الذي مر في الرواية المتقدمة عن النار.
  - (٢) الكافي: ج٥، ص٢.
  - (٣) بحار الأنوار: ج٨، ص١٣١.

[٧٤] وحيث يَعُدُّ المؤمنون دخول الجنة من أكبر نعم الله عليهم شكروه على ذلك. ﴿وَقَـالُوا ٱلْحَـمَدُ لِلَّهِ ٱلَّذِى صَدَقَنَا وَعَدَهُ. وَأَوَرَنَنَا ٱلْأَرْضَ نَتَبَوَّأُ مِنَ ٱلْجَنَّةِ حَيْثُ نَشَآَةُ ﴾ قالوا: المراد بالأرض الجنة، والله العالم. ﴿فَنِعَمَ أَجَرُ ٱلْعَنْمِلِينَ ﴾ وهذه النهاية الحكيمة للآية تؤكد حقيقة مهمة جدا، وهي أن التقوى وإن كانت درع الإنسان وحصنه الذي يقيه العذاب، إلا أنها لا تكفي وحدها من دون العمل، الذي لا ينفك أن يكون جزاء أساسيا منها.

إن الدرع وحدها لا تكفي المقاتل الذي يخوض المعركة، بل لا بد له من سلاح يهارس به عملية الهجوم و الدفاع، وهكذا بالنسبة للمؤمن فهو يتحصن بالتقوى عن ارتكاب الموبقات، ولكنه من جهة أخرى لا يستغني عن العمل لكي يقرَّب نفسه من الجنة ويبني مستقبله الأبدي. ولأن الجنة لا تحصل إلا بالعمل الصالح بعد التقوى، ولأن عمر الإنسان قصير ومحدود فلا بد أن يزيد من تقواه ومن عمله، وأن يستفيد قدر الإمكان من فرصة العمر القصيرة، في سبيل رضا الله وشراء الجنة، وذلك بأن يجعل ذلك هدفا أمامه يسخر كل جهوده لبلوغه.

وعن جابر بن عبد الله الأنصاري قال: "جَاءَ أَعْرَابِيُّ إِلَى النَّبِيِّ مَنْكَفَى فَقَالَ يَا رَسُولَ اللهِ هَلْ لِلْجَنَّةِ مِنْ ثَمَنٍ؟ قَالَ عَظْفَى: نَعَمْ. قَالَ مَا ثَمَنُهَا؟. قَالَ عَظْفَهُ: لَا إِلَهُ إِلَّا اللهُ يَقُولُمُا العَبْدُ مُخْلِصاً بِهَا. قَالَ ومَا إِخْلَاصُهَا؟ قَالَ عَظْفَةٍ: العَمَلُ بِمَا بُعِنْتُ بِهِ فِي حَقِّهِ وَحُبُّ أَهْلِ بَيْنِي. قَالَ : فَذَاكَ أَبِي وَأُمِّي وَإِنَّ حُبَّ أَهْلِ البَيْتِ لِمَنْ حَقَّهَا؟. قَالَ عَالَةُ إِنَّ حَبَّهُمْ لَا عَبْدُ

وقال رسول الله عَنْقَيْنَةِ: «مَنْ قَالَ لَا إِلَهَ إِلَّا اللهُ غُرِسَتْ لَهُ شَجَرَةٌ فِي الجَنَّةِ»<sup>(1)</sup>. وقال: «لَمَّا أُسْرِيَ بِي إِلَى السَّبَاءِ دَخَلْتُ الجَنَّةَ فَرَأَيْتُ فِيهَا مَلَائِكَةً يَبْنُونَ لَبِنَةً مِنْ ذَهَب وَلَبِنَةً مِنْ فِضَّة وَرُبَّهَا أَسْرِيَ بِي إِلَى السَّبَاءِ دَخَلْتُ الجَنَّة فَرَأَيْتُ فِيهَا مَلَائِكَةً يَبْنُونَ لَبِنَةً مِنْ ذَهَب وَلَبِنَةً مِنْ فِضَّة وَرُبَّهَا أَسْرَكُواً، فَقُلْتُ لَهُمْ: مَا لَكُمْ رُبَّهَا بَنَيْتُمْ وَرُبَّهَا أَسْتَكْتُمْ؟ فَقَالُواً: حَتَى تَجِينًا وَمَا نَفَقَتُكُمْ؟ فَقَالُوا: قَوْلُ المُؤْمِنِ فِي الدُّنْيَا: سُبْحَانَ اللهِ وَالْحَمْدُ للهِ وَلَا إِلَهُ إ

ومما يروى من سيرة الإمام زين العابدين عَلَيْتَكَمَّ أنه خرج ذات مرة في ليلة باردة وقد تطيَّب ولبس الجديد، فرآه بعض أصحابه فقال له: جُعلت فداك؛ في مثل هذه الساعة، على هذه الهيئة، إلى أين؟ فقال الإمام عَلَيْتَكَمَّ: «إِلَى مَسْجِدِ جَدِّي رَسُولِ اللهِ يَثْنَى أَخْطُبُ الحُورَ العِينَ إِلَى اللهِ عَزَّ وَجَلَّ»<sup>(1)</sup>.إذن فالذي يقيم الصلاة، والذي يجاهد في سبيل الله، والذي يأمر بالمعروف وينهى عن المنكر، والذي يُقيم أعمال البر ويؤسس التعاون على ما ينفع المؤمنين وهكار. كلهم

> (١) أمالي الشيخ الطوسي: ص ٥٨٣ مجلس يوم الجمعة. (٢) الكافي: ج٢ ص٥١٧ . (٣) بحار الأنوار: ج١٨ ص٤٩٩. (٤) بحار الأنوار: ج٤٦.

يبني مستقبله الأبدي بهذه الأعمال.

[٧٥] وصورة ثالثة من يوم القيامة بالإضافة إلى دخول أولئك النار وهؤلاء الجنة، هناك منظر الملائكة الذين يحفُّون بعرش القدرة والعزة ويسبحون بحمد الله. ﴿وَتَرَى ٱلْمَلَكَمِكَةَ حَافِيكَ مِنْحَوْلِ ٱلْعَرَيْسِ يُسَبِّحُونَ بِحَمْدِرَبِهِمٌ ﴾ وهذا المنظر من أعظم تجليات قدرة الله وعظمته، لم يشير القرآن إلى انتهاء المحكمة الإلهية العادلة باعتهادها مقياس الحق.

وَقَضِيَ بَيْنَهُم بِٱلْحَقَى في ويبقى أهل الجنة يتذكرون نعم الله عليهم ومن أعظمها نعمة الهداية في الدنيا، والنجاة من النار في الآخرة فيحمدون ربهم، ومن جانب آخر يتجلى عدل الله لأصحاب النار فيدخلونها وهم معترفون بمسؤوليتهم عن هذا المصير وبأن حكم الله فيهم حق وصدق، فيحمدون ربهم. ﴿وَقِيلَ ٱلْحَمَّدُ لِلَهِ رَبِّ ٱلْعَالَمِينَ﴾.

سُورة غَافِر ٢ \* مكيّة. \* عدد آياتها: ٨٥. \* ترتيبها النزولي: ٦٠. \* ترتيبها في المصحف: ٤٠.

\* نزلت بعد سورة الزمر .

فضاك لشورة عَنْ أَبِي الصَّبَّاح عَنْ أَبِي جَعْفَرٍ عَلِيَّ لا: "مَنْ قَرَأَ حم المُؤْمِنَ فِي كُلِّ لَيْلَةٍ غَفَرَ اللهُ لَهُ مَا تَقَدَّمَ مِنْ ذَنْبِهِ ومَا تَأَخَّرَ وأَلْزَمَهُ كَلِمَةَ التَّفْوَى وجَعَلَ الآخِرَةَ خَبْراً لَهُ مِنَ الدُّنْيَا». (وسائل الشيعة: ج٦ ص٢٥٤)

\*\*\*

عَنْ أَبِي بَصِيرٍ عَنْ أَبِي عَبْدِ الله عَلَيَ لاَ الْحَوَامِيمُ رَيَاحِينُ القُرْآنِ فَإِذَا قَرَ أَتْمُوهَا فَاحْمَدُوا الله وَاسْكُرُوهُ كَثِيراً لِفُظِهَا وَ تِلَاوَتِهَا إِنَّ الْعَبْدَ لَيَقُومُ وَ يَقْرَأُ الحَوَامِيمَ فَيَخُرُجُ مِنْ فِيهِ أَطْيَبُ مِنَ المُسْكِ الأَذْفَر وَالعَنْبَرِ وَإِنَّ اللهَ عَزَّ وَ جَلَّ لَيَرْحَمُ تَالِيَهَا أَوْ قَارِئَهَا وَيَرْحَمُ جِيرَانَهُ وَأَصْدِقَاءَهُ وَمَعَارِفَهُ وَكُلَّ حَمِيمٍ وَقَرِيبٍ لَهُ وَإِنَّ اللهَ عَزَّ وَ جَلَّ لَيَرْحَمُ تَالِيهَا أَوْ قَارِئَهَا وَيَرْحَمُ جِيرَانَهُ وَأَصْدِقَاءَهُ وَمَعَارِفَهُ وَكُلَّ حَمِيمٍ وَقَرِيبٍ لَهُ وَإِنَّ اللهَ عَزَّ وَ جَلَّ لَيَرْحَمُ تَالِيهَا أَوْ قَارِئَهَا وَيَرْحَمُ جِيرَانَهُ وَأَصْدِقَاءَهُ وَمَعَارِفَهُ وَكُلَّ حَمِيمٍ وَقَرِيبٍ لَهُ وَإِنَّهُ فِي القِيمَامَةِ بَسْتَغْفِرُ لَهُ العَرْشُ وَالكُرْمِيقُ وَمَلَائِكَة

# الإطار العام

# عواهب التكذيب بآيات اللَّه

اشتهرت هذه السورة باسمين:

١ - غافر؛ لما فيها من ذكر كرامة الله للمؤمنين، واستغفار حملة العرش لهم.

۲– المؤمن؛ لما فيها من تفصيل قصة مؤمن آل فرعون، ولما فيها من ذكر إكرام الله له ولسائر المؤمنين.

إن الغاية السامية التي تسعى آيات هذه السورة نحوها بحق، هي التذكرة بأسماء الله الحسني لتزداد النفوس العامرةبالإيمان عرفاناً بربها الكريم، ولتتم الحجة على الكافرين.

و لقد تجلى ربنا العظيم في آيات كتابه الكريم جميعاً، ولكن كما الشمس -وتعالى الله عن الأمثال - تتجلى في كل أفق تجليات بديعة و جديدة، فإن لكل سورة تجلياتها الخاصة بها. وهكذا في هذه السورة حيث عَرَّفَت فاتحةالسورة ربنا العظيم بأنه غافر الذنب (ومن هنا جاء أحد اسمي السورة)، وأنه قابل التوب شديد العقاب ذوالطول (الآيات: ١ – ٣) ثم (في الآية: ١٥) ذكر اسم رفيع الدرجات ذي العرش وأنه يلقي الروح من أمره على من يشاء من عباده، ثم جاء (في الآية: ٦٥) أنه سبحانه هو الحي لا إله إلا هو.

و جاء في (الآية: ١٣) و(الآية: ١٨) أنه سبحانه يرينا آياته (ويعرفنا نفسه عبرها). ونتساءل: فلماذا –إذا– لا نعرف ربنا عبر تلك الآيات المبصرات؟! ويعرف الجواب حقاً من يرهف سمعه لكلام ربه، حيث إنَّ منهج القرآن هو تصفية العقبات النفسية قبل إلقاء البصائر ببلاغة نافذة، وحجة تامة،وخطاب فصل مبين.

وقد تركزت آيات السورة في هذا التوجه، حيث نجد التحذير من الجدال في آيات الله

أربع مرات، تُعَدُّ كل مرة عنواناً لسلسلة من البصائر والحديث الشافي الذي يطهر القلب من العقبات التي تمنع من الوصول إلى الإيهان، وذلك عبر الترتيب التالي:

**أولاً**: في البدء نجد تحذيراً من الجدال عبر التذكير بعاقبة الجدال السوءى، ثم نتلوا بياناً لطائفة من آيات الله التي تهدف إقامة الحجة على الكافر، وزيادة إيهان ومعرفة الذي ألقى السمع، وسلم للحق.

دعنا نستعرض جانباً من هذا المنهج، وفي ذات الوقت نجمل الحديث حول موضوعات السورة، ضمن هذا الإطار،وهو إعداد القلب لتقبل آيات الذكر.

(الآيات: ٤-٦) تنعت المجادل في آيات الله بالكفر والغرور، وتحذر من عاقبة سيئة له مثل التي كانت لقوم نوح والأحزاب.

و(الآيات: ٧-٩) تبشر المؤمنين الذين يسلمون لآيات الله بأنهم مكرمون عند الله وعند حملة العرش من ملائكته، الذين يدعون لهم بالوقاية من النار، ودخول الجنة، وحفظهم من السيئات.

وهكذا لا يكتفي المنهج القرآني بالإنذار، بل يقرنه غالباً بالتبشير.

ويعود السياق إلى التحذير من الكفر (والجدال) بأن صاحبه مخزي ممقوت، وسيندم حيث لا ينفعه الندم (الآيات: ١٠ – ١٢).

وهكذا تتهيأ النفوس لاستقبال آيات الله من دون الجدال الباطل فيه، فيبيَّن السياق طائفة منها مع الأمر بإخلاص الدين له وتوحيده وأنه رفيع الدرجات (أسهاء الله) وذلك عبر (الآيات: ١٣–١٥).

ويعود السياق إلى التحذير من مغبة الجدال في يوم القيامة (الآيات: ١٦–٢٠) مع التذكرة بأسماء الله التي تتجلى في ذلك اليوم الرهيب.

و يذكرنا بمصير الكفار في الدنيا، وكيف أخذهم الله –على شدة قوتهم ومكاسبهم الكثيرة– كل ذلك لأنهم جادلوا في آيات الله، وكفروا بالبينات التي جاء بها رسله (الآيات: ٢١–٢٢).

ويضرب القرآن مثلاً على عاقبة الجدال في آيات الله والذي يساوي الكفر مما انتهى إليه أمر فرعون وقومه، كمايضرب مثلاً للذين آمنوا بآيات الله من العاقبة الحسنى التي فاز بها مؤمن آل فرعون. ويفصل الكتاب ذات الحقائق من خلال حوار ساخن بين موسى عَلَيْتَكَة (الرسول) وهارون عَلَيْتَكَة (وزيره) والمؤمن (الذي صدَّق بهما) من جهة، وبين فرعون (الطاغية) وهامان (وزيره) وقارون (الذي اتبعهما) من جهة أخرى، وتحول الحوار إلى صراع، وانتهى الصراع بمصرع آل فرعون، وتدمير حضارتهم، وعذابهم بالغدو والآصال في البرزخ، وإقحامهم والتابعين في جهنم، وساءت مصيراً.(الآيات: ٢٣–٣٤).

وتتجلى في السياق صورة مؤمن آل فرعون مثلاً رائعاً لشخصية المؤمن الصلبة ونفاذ بصيرته، وقدرته الربانية على تحدي الطغيان المادي، مما جعلت اسمه عنواناً لهذه السورة الكريمة.

ثانياً: وخلال الحوار والصراع والتحدي يذكرنا الكتاب مرة ثانية بقضية الجدال في آيات الله وكيف ينتهي بصاحبه أن يطبع الله على كل قلبه، ويمسي كفرعون الذي بلغ به الغرور الأهوج حداً قال لوزيره هامان: ابن لي صرحاً لعلي أبلغ الأسباب، ومضى في طريق الغواية حتى النهاية البائسة، بينها دعا الصدَّيق إلى اتباع نهجه الذي هو نهج الرشاد (الآيات: ٣٥-٣٨)، وركزَّ على مسؤولية البشر عن أعماله ومواقفه، ثم فوض أمره إلى الله بعد أن تحداهم بقوة، وكانت العاقبة أن الله وقاه من سيئات ما مكروا، بينها حاق بآل فرعون سوء العذاب، ولم يفلت المستضعفون من العاقبة ذاتها التي كانت للمستكبرين، لأنهم جميعاً جادلوا في آيات الله وعصوارسله (الآيات: ٣٩–٥٠). أما رسل الله والذين آمنوا فإن الله ينصرهم في الدنيا ويوم يقوم الأشهاد، إلا أن عليهم الصبر والاستغفار وأن يسبحوا بحمد الله بالعشي الابكار (الآيات: ٢٥–٥).

ثالثاً: وفي المرة الثالثة يحذَّرنا السياق من الجدال في آياته، مبيِّناً -هذه المرة- الجذر النفسي لهذه اللعنة التي تصيب القلب، وهي الكبر الذي لن يبلغه صاحبه. وبعد أن يأمرنا بالاستعاذة بالله العظيم يهدينا إلى عظمة خلق الله للسهاوات والأرض، ويوحي إلينا أن الكبر عمى والإيهان بصيرة، وأن الساعة آتية لا ريب فيها، ثم يأمرنا بالدعاء لأنه شفاء من الكبر (الآيات: ٥٦- ٦٠).

وحسب المنهج القرآني الفريد، فإن الله يلقي على الأفندة السليمة آياته (الآيات: ٦١-٦٢) ثم يحذِّرمن الجحود بها، لأن من يجحد بها يؤفك عن الحق (الآية: ٦٣). ويعود يذكرنا بآياته المبصرة، وبأنه الحي الواحد، ويأمر رسوله بتحدي آلهة الزيف، ويذكرنا بأنه يحيي ويميت (الآيات: ٦١-٦٨).

رابعاً: ينهى عن الجدال في آيات الله (الآية: ٦٩) وينذر الذين كذبوا بالكتاب بأنهم

سوف يعلمون أي جريمة اقترفوا، وذلك حين توضع الأغلال في أعناقهم وفي السلاسل يُسحبون.(الآيات: ٧٠–٧١).

و كذلك يعالج داء الجدال بالتحذير من عاقبته الأخروية (الآيات: ٧٢-٧٦)، ويُجمل السياق في خاتمة السورة بصائرها، من الأمر بالصبر (الآية: ٧٧) اتباعاً لسنة الأنبياء عَلَيْنَكْر، والتحذير بعاقبة الاستهزاء (الآية: ٨٧) والتذكرة بآية الله في خلق الأنعام، والأمر بالسير في الأرض للنظر في عاقبة المكذبين، وكيف دُمرَّوا فلم يغن عنهم ما كانوا يكسبون، وذلك أنهم حينها أنذرهم الرسل فرحوا بها عندهم من العلم، فحاق بهم ما كانوابه يستهزئون (الآيات: ٩ ٣٧-٣٨). بلى؛ إنهم آمنوا في اللحظة الأخيرة حين رأوا بأس الله، ولكن سنَّة الله جرت بألا ينفع الإيهان في ذلك الوقت، وأنه قد خسر هنالك الكافرون (الآيات: ٢٤-٨٥).

وكلمة أخيرة: إن الحقائق الكبرى الثلاث التي تحيط بالخليقة (التوحيد والبعث والرسالة) شواهدها وآياتها مبثوثة في الأفاق والأنفس، إلا إن حجباً سميكة تغطي البصائر عن رؤيتها والتفاعل معها، وتؤدي إلى الجدال في آياتها ودلائلها، والقرآن الكريم شفاء للقلب من تلك الحجب، وفي هذه السورة المباركة نجد نهجاً بديعاً وشفاءً سريعاً، وعلينا فقط أن نلقى السمع إلى آياتها بلا جدال.

## ١

# غافر الذنب وقابل التوب

بنسب إلقوال مُنْزِيلُ الْكِنَبِ مِنَ اللَّهِ الْعَزِيرِ الْعَلِيمِ () غَافِرِ حَمَّمَ () تَنزِيلُ الْكِنَبِ مِنَ اللَّهِ الْعَزِيرِ الْعَلِيمِ () غَافِر الذَّلُ وَقَابِلِ التَّوْبِ شَدِيدِ الْعِقَابِ ذِى الطَّوْلُ () لَا إِلَهُ إِلَّا هُوَ إِلَيْهِ الْمَصِيرُ () مَا يُجَدِلُ فِي مَايَتِ اللَّهِ إِلَّا الَذِينَ كَفَرُوافَلَا يَغْرُرُكَ تَقَلَّبُهُمْ فِ الْبِلَكِ () مَا يُجَدِلُ فِي مَايَتِ اللَّهِ إِلَّا الَذِينَ كَفَرُوافَلَا يَغْرُرُكَ تَقَلَّبُهُمْ فِ الْبِلَكِ () حَكَذَبَهُ فَرَعُهُمْ قَوْرُ نُوْجِ وَالْأَخْزَابُ مِنْ بَعَدِهِمُ وَهَمَتَ حَكُلُ أَمَةِ بِرَسُولِمِ إِيَاحُدُوهُ وَجَدَلُوا بِالْبَطِلِ لِيُدَحِضُوا () بِهِ الْحَقَ فَاَخَذَتُهُمْ فَكَفْ كَانَ عِقَابِ () وَكَذَلِكَ حَقَّتْ كَلِمَتُ رَبِكَ عَلَى الَّذِينَ كَفَرُوا أَنْهُمْ أَصْحَبُ النَّالِ () وَ

هدى من الآيات:

المؤمن وغافر هما اسمان لهذه السورة المباركة، التي تبدأ حديثها عن القرآن، أو قل عن نفسها قبل الحديث عن أي قضية أخرى. والسبب هو أن المنهج يسبق الفكر، والذي يريد معرفة شيء ما يجب عليه أولا أن يعرف الطريق المؤدي إليه. والقرآن هو ذلك المنهج الذي نفهم من خلاله الحياة، ونعالج الأمراض النفسية والعقلية، وغير ذلك ما يمنع الفهم الصحيح عن الإنسان.

وأكثر سور القرآن حينها تبدأ الحديث عنه فإنها تنذر بمختلف ألوان النذر أولئك الذين ينكرون الحقيقة استجابة لأهوائهم ولظروفهم، وفي هذه الآيات يبيِّن لنا القرآن أن الذين

- (١) ذي الطول: الطول هو الإنعام الذي تطول مدته.
  - (٢) لَيُدْحِضُوا: ليبطلوا ويزيلوا.

## الآيات ١ - ٦

يكفرون بالحق إنها بسبب نفوسهم المريضة التي تنقاد للهوى وتنصاع للمحيط، وليس لنقص في الآيات الدالة عليه فهي بيان واضح للحق بالحق.

بينات من الآيات:

<بِسْعِ ٱللَّهِ ٱلرَّحْسَنِ ٱلرَّحِيعِ <

وهو الرب الذي يتأله ويجأر إليه، والذي به يستغاث وبه يستعان وإليه يجأر كل مضطر وصاحب حاجة، حيث غرزت الحاجة إليه في فطرة كل مخلوق، وأركز الإحساس بألوهيته في أعمق أعماق شعورنا جميعا، فمهما اختلفنا في الألفاظ والتعابير على اختلاف ألسنتنا ومذاهبنا إلا إننا لا نختلف في الحقيقة التي فطرنا عليها جميعا، إذ كلنا يستعين بالله ويتوسل بأسمائه التي أظهرها لفاقتنا إليها كما في الأخبار.

[1] (حمّ) من المقطعات القرآنية التي سبق تفسيرها في عدة مواضع<sup>(1)</sup>. وجاءت روايات بأن (ح) إشارة إلى اسم الحميد و(م) إشارة إلى اسم المجيد فيكون (حمّ) محينئذ قسما بحاكمية التي تقتضي محده ومالكيته التي تقتضي مجدا على أن القرآن حق، أوليست آيات القرآن تجليات لأسماء ربنا، ولعل السور السبع التي تبتدئ بكلمة (حمّ) وأولها هذه السورة مظاهر لاسمي الحميد والمجيد.

[٢] والكتاب الذي يتكون من أمثال هذه الحروف تَنَزَّل من رب عزيز عليم. ﴿ تَنزِيلُ ٱلْكِنَنبِ مِنَ ٱللَّهِ ٱلْعَزِيزِ ٱلْعَلِيمِ ﴾ فبعزته يفرضه على الإنسان ويطبق ما فيه على واقع الحياة، وبعلمه الذي أحاط بكل شيء إحاطة مطلقة جعله كله هدى وحكمة ونورا ينسجم مع واقع الحياة والإنسان. ويبدو لي أن الآية جملة مفيدة كاملة، مبتدؤها ﴿ تَنزِيلُ ٱلْكِنَنبِ ﴾ وخبرها ﴿مِنَ ٱللَّهِ ٱلْعَزِيزِ ٱلْعَلِيمِ ﴾ وهذا ما يوحي بالمعنى المتقدم.

[٣] وتعرفنا الآيات بربنا من خلال ذكر صفاته، وهذا ينفعنا في تحديد علاقتنا به تعالى. وأول أسماء الله المذكورة هنا أنه غافر الذنب، ومن يغفر الذنوب إلا الله، وأي رحمة واسعة تلك التي تغسل جريمة المعصية، وأي قدرة تستطيع محو الآثار العديدة للمعاصي على النفس والواقع غير رحمة الله وقدرته. وتضفي أسماء الله السكينة على القلب، فهو غافر الذنب وقابل التوب وهو ذو الطول، ولولا هذه السكينة لتصدعت قلوب المؤمنين عند استماعهم لاسم شديد العقاب. ﴿غَافِرِ ٱلذَّنْبِ وَقَابِلِ ٱلتَّوْبِ شَدِيدِ ٱلْعِقَابِ ذِي ٱلطَّوَلِ ﴾ والمؤمن حقا يعيش مديد العقاب. إلى ما يحمد المائية المكينة لتصدعت على المؤمنين عند استماعهم السم

۲ • ٦

متوازنا مباركا، يحثه الرجاء على التوبة والعمل الصالح، ويمنعه الخوف عن المعصية. والخوف من عذاب الله كما رجاء رحمته ليس قضية نفسية وحسب، إنها يعنيان العمل، فنحن يجب أن نتحرك عند الرجاء ولكن ليس في أي اتجاه، إنها في اتجاه مرضاة الله وباتباع هداه، لأن الحياة تشبه حقل الألغام والذي ينجو فيها هو الذي يمتلك خريطة واضحة لها يتبعها بدقة، أما حينها ينحرف الإنسان عن الحق فسوف يضل ويخسر ولن يجد من ينقذه أبدا، لأن الله وحده هو الإله المتصرف الذي يحدد مسيرة الإنسان ومصيره دون أن يكون أحد قادرا على التغيير والتبديل. في أيا إلكه إلكه والذي يقد والذي يقتره ولن يجد من ينقذه أبدا، لأن الله وحده هو الإله المتصرف الذي يحدد مسيرة الإنسان ومصيره دون أن يكون أحد قادرا على التغيير والتبديل.

[3] ولكن بعض الناس يرفضون الحق وبكل إصرار، فتراهم يجادلون في آيات الله التي تهديهم إلى الحق. والجدال -حسب اللغة - لف الخيوط الناعمة أو أنسجة الليف على بعضها لتصبح حبلا، وهذا يشبه حال المجادلين الذين يلفون بعض الكلام على بعضه للتعطية على جهلهم. ﴿ مَا يُجَدَدُ أَنِي مَا يَلْعَهُ مع وضوحها بها لا يدع مجالا للشك. ﴿ لَأَلَمُ اللَّذِينَ كَفَرُوا ﴾ لأنهم لا يبحثون عن الحقيقة، ولو كانوا كذلك لاستوجب الأمر قبولهم للآيات باعتبارها لأنهم لا يبحثون عن الحقيقة، ولو كانوا كذلك لاستوجب الأمر قبولهم للآيات باعتبارها يتنات بينا يسعى هؤلاء لتبرير اتباعهم للباطل ليخدعوا أنفسهم بأنهم على الحق، وليغطوا بينات بينا يسعى هؤلاء لتبرير اتباعهم للباطل ليخدعوا أنفسهم بأنهم على الحق، وليغطوا ضعفهم ويتراؤوا بأنهم أقوياء، ولكن المؤمن الذي يتبع بصائر القرآن لا ينخدع بهم أبدا ﴿فَلَا يَعْزَرُكُ تَقَلَبُهُمْ في أَلِيلَكِ ﴾ فمها تظاهروا بالمقدرة من خلال تنقلهم في البلاد عبر مسيرات ضعفهم ويتراؤوا بأنهم أقوياء، ولكن المؤمن الذي يتبع بصائر القرآن لا ينخدع بهم أبدا ﴿فَلَا يَعْزَرُكُ تَقَلَبُهُمْ في أَلِيلَكِ ﴾ فمها تظاهروا بالمقدرة من خلال تنقلهم في الجق، وليناهم القوة ينغران القوة، كما يعنوا الغائرة ولغلوا أي ألم ضعفهم ويتراؤوا بأنهم أقوياء، ولكن المؤمن الذي يتبع بصائر القرآن لا ينخدع بهم أبدا ﴿فَلَا معفهم ويتراؤوا بأنهم أقوياء، ولكن المؤمن الذي يتبع مائر القرآن لا ينخدع بهم أبدا ﴿فَلَا معفهم ويتراؤوا بأنهم أقوياء، ولكن المؤمن الذي يتبع مائر القرآن لا ينخدع منهم أبدا ﴿فَلَا معنه أبدا في أنها معنوا أول ألهم ضعفهم إلى البوار وإن إلى الله المورا.

[0] ويضرب لنا القرآن مثلا من واقع التاريخ على أن تقلَّب الكفار في البلاد وسيطرتهم المادية الظاهرة ليس دليلا على سلامة خطهم. (كَنَّبَتَ قَبِّلُهُمْ ﴾ أي قبل كفار قريش الذين يجادلونك يا محمد، وقبل كل الطغاة في كل عصر. فقوم نوج وَالأَحْزَابُ مِنَ بَعَدِهِمْ ﴾ لأنهم لم يستفيدوا من تجربة قوم نوح. فوهَمَتَ كُلُ أُمَتَمَ بِرَسُوهِمْ لِيَا خُدُوهُ ﴾ وكم هو مؤسف أن تصل البشرية إلى هذا الحضيض، فإذا بها بدل أن تكرم المصلحين وتتبعهم لأنهم يحملون لها الهدى والسعادة ترفضهم وتسعى لقتلهم والقضاء على خطهم، هذا من الناحية العملية، أما من الناحية النظرية فإنها تحاول إبطال الحق الذي يأتي به الأنبياء.

وَجَدَلُوا بِٱلْبَطِلِ لِيُدَحِضُوا بِهِ ٱلْحَقَّ) وهكذا كل كافر لا يملك عقيدة إلا الكفر بالحق، فهو لكي يملأ الفراغ العقائدي في نفسه يبحث عن باطل ليس ليعتقد به إنها ليقاوم به الحق، وإنها ازداد ركام الباطل، وتنوعت مذاهبه، وكثر الكلام فيه لأنه لم يكن يملك رصيدا

۲۰۷

الآيات ١ - ٦

من الواقع ولا شاهدا من الفطرة فيحتاج إلى المزيد من السفسطة باسم البرهان، والفلسفة باسم الحكمة، والجدل باسم الحوار . ولكنه مع ذلك كله لا يغني شيئا، وهكذا نهت النصوص عن الجدال في الدين، فقد روي عن رسول الله ﷺ أنه قال: "لُعِنَ المُجَادِلُونَ فِي دِينِ اللهِ عَلَى لِساَنِ سَبْعِينَ نَبِيًّا وَمَنْ جَادَلَ فِي أَيَّاتِ الله فَقَدْ كَفَرَ"<sup>(1)</sup>.

وإنها يفشل الباطل-رغم الجدال عنه- لأن الله من فوق عرشه وعبر سننه في الحياة يدافع عن الحق، فهو يفشل كل محاولة لدحضه، فالحق هو المنتصر دائها لأنه يملك قوة المنطق ومنطق القوة بتأييد الله. ﴿فَاَخَذَتُهُمْ فَكَيْفَكَانَ عِقَابٍ ﴾ والأخذ ينطوي على الشدة والمباغنة، وتساؤل السياق عن العقاب ليثير أفكارنا فنبحث عن الإجابة التي فيها العبرة والموعظة.

[7] ولأن الحديث هنا عن سنَّة إلهية تحكم الحياة نجد السياق وبعد تخصيص قوم نوح والأحزاب بالذكر يعمم الحديث ليضم إليهم كل الكافرين في كل مكان وزمان، فهم جميعا ينالهم عذاب الله وانتقامه. ﴿ وَكَذَلِكَ حَقَّتَ كَلِمَتُ رَبِّكَ عَلَى ٱلَّذِينَ كَفَرُوا أَنَّهُم أَصْحَبُ النَّارِ ﴾ ففي الدنيا ينالهم انتقام الله، وفي الآخرة عذابه الشديد، فهم خالدون في نار جهنم لأنهم أصحابها. فالحكم للبه العلى الكبير

﴿ اللَّذِينَ يَعْلُونَ ٱلْعَرْضَ وَمَنْ حَوْلَهُ لَيُسَبِّحُونَ عِمَدِ رَبِّمٍ وَيُؤْمِنُونَ يَعِد وَيَسْتَغْفِرُونَ لِلّذِينَ ءَامَنُوا رَبَّنَا وَسِعْتَ حَصُلَ شَقْ وَتِحْمَةً وَعِلْمَا فَاغْفِرْ لِلَذِينَ تَابُوا وَاتَبَعُوا سَبِيلَكَ وَفِهِمْ عَذَابَ الْحِيمِ (\*) رَبَّنَا وَمَا عَدْ لَعَامَ عَذَابَ الْحَيمِ مَنْ رَبَّنَا وَمَا عَدْ يَعْمَ وَمَن مَسَلَحَ مِنْ ءَابَآيِهِمْ وَاَذَخِلَهُمْ جَنَبَ عَذْنِ ٱلَتِي وَعَدتَهُمْ وَمَن مَسَلَحَ مِنْ ءَابَآيَهِمْ وَاَذَخِلَهُمْ جَنَبَ عَذْنِ ٱلْتَي وَقِهِمْ وَاَنَعْهُمْ وَمَن مَسَلَحَ مِنْ ءَابَآيَهِمْ وَاَذَخِلَهُمْ وَمَن مَسَلَحَ مِنْ ءَابَآيَهِمْ وَاَذَخِلَهُمْ جَنَبَتِ عَذْنِ ٱلْتِي وَعَدتَهُمْ وَمَن مَسَلَحَ مِنْ ءَابَآيَهِمْ وَالْفَوْزُ وَالْحَكْمَ وَمَن مَسَلَحَ مِنْ الْعَزَيْنُ الْعَذِينَ السَيَتَاتِ وَمَن تَعَالَى وَقِهِمُ الْعَذِينَ السَيتَعَاتِ وَمَن تَقَالَمُونَ لَيْنَا الْعَذِينَ أَعْذَيْتَ مَعْتَ اللّهُ وَعَمْ أَعْذَرُهُ الْعَذِرُ أَنْتَ الْعَنْ أَعْذَرُ أَنْ وَنَا لَعَنْ أَعْتَ الْعَذِينَ أَعْتَ أَعْتَ أَعْتَ أَعْتَ أَعْتَ أَنْتَ الْعَنْ أَعْذَلُ عَنْ أَعْنَ أَعْذَلُهُ مَعْتَ وَمَن تَعَالَى الْعَنْ أَعْوَنُ أَعْذَرُ أَنْعَمَ عَنْ أَعْذَلُكُمْ أَنْهُ أَعْتَ أَعْتَ أَعْتَ أَعْتَ أَعْتَ أَنْ عَمَنَ وَعَنْ أَعْتَ أَعْتَ أَعْتَ أَعْتَ أَعْتَ الْعَنْ أَعْتَ الْعَنْ أَعْتَ أَعْتَ الْعَالَ أَنْ أَعْتَ أَعْتَى أَعْتَ أَعْتُ أَعْتَ الْعَالَ أَعْتَ أَعْتَ أَعْتَ أَعْتَ أَعْتَ أَعْتَ أَعْتُ أَعْتُ أَعْتَ أَعْتَ أَعْتَ أَعْتَ أَعْتُ أَعْتُ أَعْتُ أَعْتَ أَعْتُ أَعْتَ أَعْتَ أَعْتَ أَعْتَ أَعْتُ أَعْتَ أَعْتُ الْعَا مُنْ أَنْ أَعْتَ أَعْتُ أَعْتُ أَعْتَ مَنْ أَعْتَ أَعْتَ أَعْتَ أَعْتَ أَعْتُ أَعْتَ أَعْتَ عَا أَعْتُ أَعْتُ أَعْتَ أَعْتَ مَنْ أَعْتَ عَالَهُ أَعْتُ مَنْ أَعْتَ أَعْتَ أَعْتُ أَعْتَ أَعْتَ أَعْتُ أَعْتَ أَعْتَ أَعْتَ أَعْتَ أَعْتَ أَعْتَ أَعْتَ أَعْتَ أَعْتُ أَعْتَ أَعْتَ أَعْتَ أَعْتَ أَعْتَ أَعْتُ أَعْتَ أَعْتَ أَعْتَ أَعْتُ أَعْتُ أَعْتُ أَعْتُ أَعْتَ أَعْتَ أَعْتَ أَعْ أَعْتَ أَعْ أَعْتَ أَعْتَ أَعْتَ أَعْتُ أَعْتَ أَعْتُ أ

هدى من الآيات:

لكي لا تهزم الظروف الصعبة إرادة المؤمن، وبخاصة إذا كان يتحدى الطغاة وحده، أو يحافظ على إيهانه في سرية، ولكي يطهر المؤمن بالإنابة من درن الشرك أوحى ربنا بأن أعظم خلق الله الذين يحملون عرش القدرة الإلهية يستغفرون للذين آمنوا وأنابوا إلى الله، ويدعون لهم بالمغفرة، وأن يقيهم عذاب جهنم، و يدخلهم جنات الخلود هم ومن صلح من آبائهم

وذرياتهم، وأن يحفظهم من السيئات برحمته.

بينها الكفار يلعنون وينادون بأن مقت الله أكبر من مقتهم أنفسهم حين رفضوا الإيهان، وتراهم يتضرعون يومئذ إلى الله قائلين: إننا بعد أن مررنا بتجربة الموت والحياة مرتين أصبحنا نعترف بذنوبنا، ويسألون: هل نستطيع الخروج من العذاب؟ فيرفض طلبهم لأنهم قد كفروا بالتوحيد وآمنوا بالشركاء، وإنها الحكم لله العلي الكبير لا للشركاء المزعومين.

والله وحده الحاكم في الخليقة فهو الذي يهدي الناس إلى نفسه عبر آياته، ويرزقهم من السماء، ولكن لا ينتفع بآيات الله إلا من ينيب إليه فيتذكر.

وفي ختام الدرس يدعونا الرب إلى إخلاص الدين ونبذ الشركاء برغم الكفار الذين يكرهون التوحيد.

### بينات من الآيات:

[٧] تتبع الآيات القرآنية منهجا يتميز عن المناهج البشرية في أنه كالضوء ينتشر من نقطة مركزية واحدة، هي التوحيد لتتسع سائر الحقول. ذلك أن عالم الخلق والحق كما عالم العلم والمعرفة مظهر وتجل لأسماء الله الحسنى، وكل شيء فيه آية تدلنا إلى ربنا الحميد المجيد. ولقد افتحت هذه السورة بذكر بعض صفات الله التي تتجلى في الخليقة فاسم الله وآلرَّجِيمِ ﴾ ولقد افتحت هذه السورة بذكر سماء الله الحسنى، وكل شيء فيه آية تدلنا إلى ربنا الحميد المجيد. ولقد افتحت هذه من المعام والحق كما عالم العلم والمعرفة مظهر وتجل لأسماء الله الحسنى، وكل شيء فيه آية تدلنا إلى ربنا الحميد المجيد. ولقد افتتحت هذه السورة بذكر بعض صفات الله التي تتجلى في الخليقة فاسم الله وآلرَّجِيمِ كما والمعات الله التي تتجلى في الخليقة فاسم الله وآلرَجِيمِ ب على الفاتحة: ٣]، الذي يتجلى في قبول الله للتوبة ﴿وَقَابِلِ التَّوْتِ ﴾ [غافر: ٣]، لها انعكاس على خلق الله، ومن ثم على سلوك الإنسان، وعليه أن يتخذ منه منهجا لتقويم سلوكه.

بل ينعكس هذا الاسم الكريم على الخليقة إذ يحدثنا القرآن عن الملائكة الحافيَّن بعرش الله، فهم من جهة يتصلون بالله عبر علاقة التسبيح والإيمان، ويتصلون بالإنسان المؤمن عبر علاقة الحب والرحمة، وربنا إذ يشرح لنا جانبا من هذه العلاقة يبيَّن ذلك في صورة دعاء من قبل الملائكة للمؤمنين التائبين.

ويبقى السؤال: ما هو عرش الله؟.

للعرش معنيان:

الأول: أن الله يملك محلا واسعاً يسمى بالعرش، لا نعرف إلا أنه عظيم يسع السهاوات والأرض بل الخلق بأجمعهم. وقد جاء في الحديث المروي عن أمير المؤمنين عَلِيَتَلاً: «إِنَّ المَلَائِكَةَ تَحْمِلُ العَرْشَ وَلَيْسَ العَرْشُ كَمَا تَظُنُّ كَهَيْنَةِ السَّرِيرِ وَلَكِنَّهُ شَيْءٌ مَحْدُودٌ مَحْلُوقٌ مُدَبَّرٌ وَرَبُّكَ عَزَّ وَجَلَّ مَالِكُهُ لَا أَنَّهُ عَلَيْهِ كَكَوْنِ الشَّيْءِ عَلَى الشَّيْءِ"<sup>(()</sup>. وفي الحديث المأثور عن أبي ذر عن النبي عَنَيْنَهُ أنه قال: «يَا بَا ذَرِّ مَا السَّبَاوَاتُ السَّبْعُ فِي الكُرْسِيَّ إِلَّا كَحَلْقَةٍ مُلْقَاةٍ فِي أَرْضِ فَلَاةٍ وَفَضْلُ العَرْشِ عَلَى الكُرْسِيِّ كَفَضْلِ الفَلَاةِ عَلَى تِلْكَ الحَلْقَةِ»<sup>(()</sup>.

الثاني: أن العرش هو رمز القدرة والهيمنة، حيث فسرت الآية الكريمة ﴿ وَكَانَ عَرْشُـهُ, عَلَى آلْمَآءٍ ﴾ [هود:١١]، بأنه سيطرته وهيمنته تعالى. أما الملائكة الذين يحملون العرش فإنهم وسائط رحمة الله، وتنفيذ إرادته في الحياة. وإلى ذلك تشير الرواية المأثورة عن الإمام الرضا عَلَيْتَلاً: «العَرْشُ لَيْسَ هُوَ اللهَ والعَرْشُ اللهُ عِلْم وقُدْرَةٍ»<sup>(٣)</sup>. وفي حديث آخر عن الإمام الصادق عَلِيَتَلاً أنه حين سئل عن قول الله عز وجل ﴿وُسِعَكُرُسِيُّهُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ ﴾ [البقرة: ٢٥٥]، قال: «عِلْمُهُ»<sup>(1)</sup>.

ويحتمل قريباً أن يكون لربنا مقام معلوم حمله علمه وقدرته، ومنه ينطلق تدبيره للخليقة وهو عرشه، وفيه ملائكة الله المقربون. وما يهمنا معرفته أن حملة العرش خلق من خلق الله وليس أنصاف آلهة، وهم مشغولون بالتسبيح والتمجيد.

هذا عن علاقتهم بالله، أما عن علاقتهم بالإنسان فهي التي تكشف عن علاقة الطبيعة بالبشر، إذ الملائكة وسائط أمر الله وتنفيذ إرادته، فهم إذن يمثلون موقف الخلائق من الإنسان، وهو يرتبط بموقف الإنسان من الحق، فإذا كان البشر على فطرته وعلاقته الإيجابية مع ربه فهم معه وإلا فلا، فما على الإنسان حتى يفلح في الحياة إلا أن يتحرك باتجاه تسخير الطبيعة التي من أهم عوامل تسخيرها العبودية لله، وحينها سوف يجد كل شيء يقف معه مؤيدا، إذ الملائكة الوكلة من قبل الله بقوى الطبيعة المختلفة سوف يجد كل شيء يقف معه مؤيدا، إذ الملائكة صالحا فإن هفواته لا تضره إذ سرعان ما يتوب إلى الله منها فتستغفر الملائكة له منها، ولعلهم يسددون خطاه بأمر الله للعودة إلى نقائه وطهره، وقد يعصمونه بإذن الله من الذيوب الجديدة، و يثبتون قلبه، ويحفظونه من تسويلات النفس ووساوس الشيطان، ويبدو أن هذا من علامات قبول التوبة.

﴿ٱلَّذِينَ يَجْعِلُونَ ٱلْعَرْشَ﴾ وهم من أعظم ملائكة الله، ولعلهم أول من يتلقون أمر الله. والمُشعِر بأنهم ملائكة العطف على: ﴿وَمَنَ حَوْلِهُۥَ﴾ من الملائكة الآخرين كها في قوله

- (٢) بحار الأنوار : جوه، ص٥.
  - (٣) الكافي: ج١، ص١٣٠.
- (٤) بحار الأنوار : ج٤، ص٨٩.

<sup>(</sup>١) بحار الأنوار: ج٣ ص٣٣٣.

تعالى:﴿وَتَرَى ٱلْمَلَكَبِكَةَ حَاقِبِنَ مِنْحَوْلِ ٱلْعَرْشِ﴾ [الزمر:٧٥]. لكن يحتمل جدا أن حملة عرش العلم والرحمة هم المعنيون بقوله تعالى: ﴿وَٱلْمَلَكُ عَلَىٰٓ أَرْجَآبِهَا وَيَعِمُلُ عَرْشَ رَبِّكَ فَوْفَهُمْ يَوْمِبِذِ ثَمَنِيَةٌ ﴾ [الحاقة: ١٧].

في يقدس الرب عن الشريك والشبيه والنقص والعجز، ويصحب التسبيح والتنزيه والذي هو نفي ثناء، فهو حمد على الفعل الإلهي الذي هو تجل للرحمة والعلم والحكمة. فويتومنونَ به فتسبيحهم ليس مجرد كلمات يتلفظونها، أو أفعال يمارسونها، إنها يقومون بكل ذلك عن معرفة وقناعة راسخة بوجوبه عليهم. هذا عن علاقتهم بالله، أما عن علاقتهم بالمؤمنين فهي الاستغفار لهم لكي يتوب الله عليهم ويوفقهم في الحياة. فويستغفرُونَ لِلَذِينَ ءَامَنُواً في وليس يغفرون، لأنهم ليسوا آلهة، إنها الدعاء. عليهم عباد مقربون عند الله عن علاقتهم بالمؤمنين فهي الاستغفار لهم لكي يتوب الله عليهم ويوفقهم في الحياة. فويستغفرُونَ لِلَذِينَ ءَامَنُواً في وليس يغفرون، لأنهم ليسوا آلهة، إنها الدعاء.

ومن آداب الدعاء:

**أولاً**: البدء بحمد الله وتسبيحه والثناء عليه ثم طلب الحاجة، وهكذا فعل الملائكة إذ تراهم سبحوا الله بحمده ثم استغفروا للمؤمنين.

**ثانياً**: البدء بطلب العفو قبل سائر الطلبات حيث إن رحمة الله قريبة من التائبين، إذ الذنوب تمنع استجابة الدعاء، ونزول الرحمة، وهكذا فعل الملائكة.

وربَّنَا وَسِعْتَ حَكْلَ شَقَر رَحْمَةً وَعِلْمَافَأَغْفِرْ لِلَّذِينَ تَابُوا وَأَتَّبَعُوا سَبِيلَكَ ﴾ والتوبة هي الشرط الأول لقبول الله عودة العبد إليه. أما الشرط الثاني فهو أن تكون التوبة صادقة يستقيم عليها العبد، فيتبع سبيل الله وحده دون أن يعود إلى سبيل الشيطان. وهذا ما يبصره ربنا الذي أحاط بكل شيء علما. ﴿وَقِهِمْ عَذَابَ أَلْجَمِيمٍ ﴾ وهذا أهم وأعظم ما يمكن للمؤمن الدعاء به لنفسه ولإخوانه. وهكذا عندما يتوب المؤمن إلى الله فإن الملائكة تكون معه. وبالتالي فإن ما في الحياة يدعو البشر إلى إصلاح نفسه والعودة إلى الطريق المستقيم.

[٨] وحينها يكون الإنسان صالحا فإنه سوف ينفع الآخرين، فإذا بآبائه وأبنائه كها الأشخاص المحيطين به كزوجة يفيدهم بصلاحه ويدخلون معه الجنة، إلا إذا كانوا منحرفين تماما، وهذا يعني أن الحياة قائمة على أساس البناء لا الهدم، والصلاح لا الفساد، والملائكة تدعم هذه المسيرة وتؤيدها بإذن ربها فرَبَّنَا وَأَدْخِلَهُمْ جَنَّتِ عَذْنِ ٱلَّتِي وَعَدَتَّهُمْ وَمَن صَكَلَحَ مِنْ اَبَآيِهِمْ وَأَزْوَبَجِهِمْ وَذُرِيَّتِهِمْ إِنَّكَ أَسَتَ ٱلْعَزِيرُ ٱلْحَكِيمُ ﴾ فبعزتك تقدر على استجابة 212

إلدعاء، وبحكمتك تستجيب أو لا تستجيب، وهكذا ينبغي على من يدعو أن لا يحتم على الله بل يقدم دعوته ويثني على ربه وحسب.

ويتوافق هذا الدعاء مع رغبة الإنسان حيث يتطلع إلى العيش مع أحبائه وأعزته في الدنيا والآخرة. و إنها تكتمل النعم عندما يجتمع الأحبة تحت ظلال نعم الله في الجنة.

[٩] ولا يبلغ البشر غاية مناه إلا إذا تخلص من سيئاته التي تتجسد يوم القيامة في صور شتى، فمنها الظلمات الحالكة، ومنها النيران الملتهبة، ومنها العقارب والحيّات، ومنها اقتران الشيطان، وقد تبتلع سيئة واحدة عامة صلاة الفرد وصيامه، وقد تتسبب في حبط أعماله الصالحة ونقص درجاته. وقد جاء في الحديث عن رب العزة أنه سبحانه قال: «أنَا المَالِكُ أَنَا الدَّيَانُ لَا يَنْبَغِي لَأَحَدٍ مِنْ أَهْلِ الجَنَّةِ أَنْ يَدْخُلَ الجَنَّةَ وَلَا لِأَحَدٍ مِنْ أَهْلِ النَّارِ أَنْ يَدْخُلَ النَّارَ وَعِنْدَهُ مَطْلَمَةٍ حَتَّى أَقُصُّهُ مِنْهُ»<sup>(1)</sup>.

وهكذا كان في دعوة الملائكة حفظ المؤمنين من سيئاتهم في ذلك اليوم الذي تتجسد فيه السيئات. ﴿ وَقِهِمُ السَّيَتَاتِ وَمَن تَقِ السَّيَتَاتِ يَوْمَ ذِفَقَدٌ رَحِمَّتَهُ ﴾ والوقاية هنا بمعنى الحفظ، وإنها يتقي البشر آثار السيئات في الآخرة عندما ينتصر على نفسه في الدنيا و يتجاوز الأهواء والشهوات السلبية. ﴿وَذَلِكَ هُوَ الْفَوْزُ الْعَظِيمُ ﴾ إن الوصول إلى النجاة من النار ودخول الجنة غاية عظيمة، وعمل صعب، وعلى الإنسان المؤمن أن يعقد عزمه بقدم أورادته من أجل تحقيقها، إذ كلما كان الهدف عظيما يجب أن تكون الإرادة عظيمة بقدره.

[10] هذا عن علاقة الملائكة بالمؤمنين. أما علاقتهم بالكافرين فهي سلبية وتتسم بالدعاء عليهم و التشمت بهم. ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا يُنَادَوْنَ ﴾ تناديهم الملائكة وكل الطبيعة المفطورة على الحق الذي خالفه هؤلاء.. ﴿لَمَقْتُ ٱللَّهِ أَكْبَرُ مِن مَقْتِكُم أَنفُسَكُمُ إِذْ تُدَعَوْنَ إِلَى ٱلإِيمَانِ فَتَكَفُرُونَ ﴾ إن الله يريد الخير لعباده وما خلقهم إلا ليرحمهم. أما إذا رفضوا الإيمان به والاستجابة لدعوته، وبالتالي أهانوا أنفسهم وأذلوها بالكفر، فإنه سوف يينهم أضعافا مضاعفة على إهانتهم لأنفسهم، بإبعادهم عن رحمته، وإدخاطم العذاب. و الإنسان يهين نفسه ولا يحترمها حينها يحتقر الحق ويرفض الاستجابة له. ذلك أن لا قيمة للإنسان إلا بقربه من الحق وتجسيده له في حياته.

[11] وفي جواب الكفار للنداء بشدة مقت الله لهم: ﴿قَالُواْ رَبَّنَا ٱمْتَنَا ٱلْنَكَيْنِ وَأَحْيَيْتَنَا ٱلْمَنَتَيْنِ ﴾ ونتساءل: متى كانت الموتتان؟!

(١) تفسير نور الثقلين: ج٤ ص١٦، بحار الأنوار: ج٧ ص٧٨.

لقد اختلف العلماء والمفسرون في بيان هذه الآية، فقال بعضهم: إن الموتة الأولى قبل دخول الإنسان في الحياة الدنيا، حيث كان في عالم الأشباح حيا ثم مات، ثم دخل الحياة الدنيا ثم يموت عند بلوغه أجله ثم يحيى للحساب والجزاء. وقال آخرون: إن الله يحيي الإنسان في قبره بعد الموت ليحاسبه حساب القبر، وبعدها يميته ثم يحييه يوم القيامة للجزاء. وجاء في الحديث عن الإمام الصادق عَلِيَنَكِرَ أنه قال-في تفسير الآية-: «ذَلِكَ في الرَّجْعَةِ»<sup>(1)</sup>.

وهناك تفسير آخر هو: أن الإنسان منذ أن خلقه الله لا يزال حيا، وهذه الحياة الأولى التي وهبها الرب للأرواح تستمر مع الإنسان في الدنيا فلا موت (إماتة) قبل هذه الحياة، ثم يوافي الإنسان أجله المتعارف في الدنيا فيموت، بمعنى: أنه تنفصل روحه عن جسده، وتبقى الروح في حالة الحياة (الحياة البرزخية). وبعد هذا الموت يموت البشر -مرة أخرى - فتنعدم عنه الحياة تماماً -أي تموت الروح - وذلك حينها ينفخ في الصور النفخة الأولى، وقد أشار القرآن في ألأرض إلا من شآة الترة ثم نفيخ فيه أخرى فإذا هم قيام ينظرون فصيعتى من في السَمنون ومن في ألأرض إلا من شآة الته ثم نفيخ فيه أخرى فإذا هم قيام ينظرون فصيعتى من في السَمنون ومن الحيم هذا المعنى في سورة الزمر حيث قال: فونفيخ في الصور النفخة الأولى، وقد أشار القرآن في ألأرض إلا من شآة الته ثم نفيخ فيه أخرى فإذا هم قيام ينظرون في الزمر: ٣٩]، وهذه هي الحية الثانية التي تستمر مع الإنسان خالدة للأبد. وبين الحياتين والموتين تتجلى قدرة الله للبشر وي ألأرض إلا من شآة المنه ثم نفيخ فيه أخرى فإذا هم قيام ينظرون من في السَموني ومن الحياة الثانية التي تستمر مع الإنسان خالدة للأبد. وبين الحياتين والموتين تتجلى قدرة الله للبشر الحياة الثانية التي التي العتراف بخطئهم، وأنهم قد أحيم من كل جانب بسبب الحياة الثانية التي التي العذا ولي الامران في الله بضراعة عن غرج من مأز قهم. في أعرفي أن في يذُنُوبِنا لا نملك من أمرنا شيئا. في في ألى خروج من سيبيل في من النار.

[17] وتجيبهم الملائكة بأنه قد كان يوجد خرج واحد فقط من هذا المأزق، وهو الإيهان بالله الواحد القهار والتسليم له ﴿وَمَن يَتَقِ ٱللَّهَ يَجْعَلُكُمْ مَخْرَجًا﴾ [الطلاق: ٦٥]، ولكنكم رفضتم الدخول فيه وضيعتم على أنفسكم الفرصة. ﴿ ذَلِكُم بِأَنَّهُ إِذَا دُعِي ٱللَّهُ وَحَدَهُ. حَكَفَرَتُمُ وَإِن يُشَرَكُ بِهِ تُؤْمِنُواً ﴾ لأنكم كنتم تريدون إيهانا يبرر لكم شهواتكم، ويعترف بواقعكم الفاسد وتصرفاتكم الخاطئة، وهذا ما لا تجدونه في الدين التوحيدي الخالص، مما يدعوكم لرفضه. ﴿فَالَحُكُمُ لِلَهِ ٱلْعَلِي ٱلْكَبِيرِ ﴾ أما الشركاء الذين عبدتموهم من دون الله فلن ينفعوكم أبدا لأنهم لا يملكون شيئاً من الحكم.

[١٣] وليس الله بعيدا عن البشر ولا مجهولا لمن يستثير عقله حتى يشرك به الإنسان، فرحمته المعنوية التي تتمثل في الهداية مهيأة لنا في كل شيء وفي كل حين، إذ كل شيء آية تهدينا إلى ربنا، ورحمته المادية التي تتجسد في أنواع الرزق هي الأخرى تتنزل علينا من السهاء وتحوطنا من كل جانب. ويبقى الإنسان مع ذلك يشرك بربه ولا ينتفع من كل ذلك، إلا إذا كان مؤمنا

(١) بحار الأنوار: ج٥٣، ص٥٦.

به منيبا إليه. ﴿ هُوَ ٱلَّذِى يُرِيكُمْ ءَايَنَتِهِ وَيُنَزِّكُ لَكُمْ مِّنَ ٱلسَّمَآءِ رِزْقَأَ وَمَا يَتَذَكَ يُنِيبُ ﴾ والمنيب هو الذي يرجع الأمور إلى الله، ويتوب إليه كلما أدركه النسيان أو الخطأ، أما المشرك فإنه لا ينتفع بهذه الآيات ولا بهذه النعم حتى يحصل على معرفة ربه، لأنه ينسب كل ذلك إلى الشركاء، فإذا به يعتقد أن منبع رزقه هو صاحب المال والسلطة، أو يرجع الرزق إلى حتميات وأسباب من عنده فلا يشكر ربه ولا يتذكره بها.

[18] ولما كان الشرك يحرف مسيرة الإنسان في الحياة، ويوجهه لغير الله ولغير الحق، أكد ربنا على ضرورة الإخلاص له في الاعتقاد بعيدا عن كل عوامل الشرك. و لأن الضغوط التي يواجهها المؤمن الاجتهاعية منها والسياسية والاقتصادية من قبل الآخرين من أهم تلك العوامل وأبلغها أثرا خصصها بالذكر. ﴿فَادَعُوا اللَّهَ مُخْلِصِينَ لَهُ اللِّينَ وَلَوَ كَرِهَ ٱلْكَفِرُونَ ﴾ وهذا ينسجم مع سياق السورة الذي يحدثنا عن مؤمن آل فرعون كمثل لمحافظة الإنسان على إيهانه و إخلاصه لله رغم الضغوط والظروف المعاكسة.

# يعلم خائنة الأعين وما تخفي الصدور

﴿وَفِيعُ ٱلدَّرَحَنِ ذُو ٱلْعَرَشِ يُلْقِى ٱلرُّوحَ مِنْ أَمَرِهِ عَلَى مَن يَمْتَهُ مِنْ عِبَادِهِ لِنُدِرَ يَوْمَ ٱلنَّلَاقِ (() يَوْمَ هُمْ بَدِرُوُنَ لَا يَخْفَى عَلَى اللَّهُ مِنْهُمْ شَىٰ يُ لِمَن الْمُلْكُ ٱلْيَوْمَ لِيَّهِ ٱلْوَحِدِ ٱلْقَهَارِ (() ٱلْيَوْم تُحْذَى اللَّهُ مِنْهُمْ شَىٰ يُ لَعَن ٱلْمُلْكُ ٱلْيَوْمَ لِيَّهِ ٱلْوَحِدِ ٱلْقَهَارِ (() ٱلْيَوْم تُحْذَى كُلُّ نَفْسٍ بِمَا حَكَسَبَتْ لَا طُلْمَ ٱلْيَوْمُ إِنَ اللَّهُ سَرِيعُ ٱلْجَسَابِ كُلُ نَفْسٍ بِمَا حَكَسَبَتْ لَا طُلْمَ ٱلْيَوْمُ إِنَ اللَّهُ سَرِيعُ الْحَسَابِ كُلُ نَفْسٍ بِمَا حَكَسَبَتْ لَا طُلْمَ ٱلْيَوْمُ إِنَ ٱللَّهُ سَرِيعُ ٱلْجَسَابِ وَأَنْذِرْهُمْ يَوْمَ ٱلْآرَفَةِ (') إِذِ ٱلْقُلُوبُ لَدَى ٱلْحَنَاجِ كَظَمِينَ مَا يَعْفَى وَمَا لَكَرَفَةُ (ا) يَعْلَمُ عَلَيْهُ مَا يَعْمَ وَمَا لَكَرُونَهِ مَا يَعْمَ عَلَى الللَّعْنِ وَمَا مَنْ يَعْلَمُ عَلَيْهُ مَا يَعْمَ وَاللَّهُ مَعْنِعِ يُطَاعُ (ا) يَعْلَمُ عَلَيْهُ أَلْحَيْنُ وَمَا لَكَن يَدْعُونَ مِن دُونِهِ يَعْظَى لَعْنَ مَنْ مَعْنَ يَعْمَ وَالَذَي يَ يَعْلَمُ عَلَيْ وَمَا لَكَن يَعْتَقْ وَالَذِي يَعْمَ مِنْ الْعَنْ يَعْلَى الْمُعْذَا عَنْ مَنْ يَعْمَ الْعُلْكُونَ مَا يَعْتَقُونُ وَمَا يَعْتَعْتَ وَلَا يَعْتَعْنُ وَعَلَى الْتُعْتِي وَمَا مَنْ يَعْتَعْنَى الْعَلَى الْتَعْتَقُقُونَ الْعَنْ يَعْتَقَى وَاللَّهُ مِنْ وَاللَهُ عَلَى الْتَعْتَ يَعْتَ الْتَعْتِي مَا يَعْتَى الْتُعْتَى الْتَعْتَ عَلَيْهُمُ مَنْ أَيْتُونَ مَنْ مَا يَعْتَقْتِي مَا يَعْتَعْتَ الْلَا عَلَى عَنْتَى الْتَعْتَقَالَ مِنْ يَعْتَعْتَ اللَّهُ مِنْ مَا يَعْتَ عَلَيْ عَنْ عَلَى مَاللَهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَى مَنْ يَعْتَ عَلَيْ عَنْ يَعْتَعْتَ مَنْ يَعْتَ عَلَيْهُ مَنْ مَنْ يَعْتَقَتْ مَنْ يَعْتَ عَلَى مَا يَعْتَ عَنْ يَعْتَ مَا يَعْتَ عَلَيْ عَنْ يَعْتَ مَنْ يَعْتَى مَنْ مَنْ يَعْتَ مَنْ يَعْتَ عَلَى عَنْ يَعْتَى يَعْتَى مَ يَعْتَ مَنْ يَعْتَ مَا يَعْ يَعْتَ مَنْ يَعْتَ مَنْ يَعْتَ مَا يَعْتَ مَنْ يَعْتَ مَنْ يَعْتَ عَنْ يَعْتَ مَنْ يَعْتَ مَ يَعْتَ مَ عَنْ يَعْتَ مَ يَعْتَ مَنْ مَنْ يَعْتَ مَنْ يَعْتَ عَنْ يَعْنَ مَنْ يَعْتَ عَلَى مَنْ يَعْتَ مَ مَا يَعْتَ عَنْ يَعْتَ عَنْ يَعْتَ عَا عَنْ عَنْ يَعْنَ عَنْ يَعْنَ مَ عَانَ عَنْ

- (١) يوم التلاق: أصله التلاقي حذف الياء تخفيفاً، أي يوم يلتقي فيه أهل السماء أهل الأرض. (٢) يوم الأزفة: من أزف بمعنى دني، ويُسمى يوم القيامة بالآزفة لدنوّه.
- (٣) يوم ٢ لرك بلك بلك لركي، ويسمى يوم الفيامة بالارفة لدنوة.
   (٣) واقي: الواق أصله واقي، من وقى بمعنى حفظ، أي لم يكن لهم حافظ يحفظهم من بأس الله وعذابه.

### هدى من الآيات:

انطلاقا من النقطة المحورية في توجيهات القرآن الحكيم وهي التذكرة بالله الواحد القهار وبرسالاته الحضارية المنزلة على عباده، يبيَّن لنا هذا الدرس بعض ما يتصل بالرؤية التاريخية وما يدور في هذا المجال من الحقائق التي أبرزها انتقام الله انتقاما عمليا للأفكار الحقة ممن يكفر ويستهزئ بها.

بينات من الآيات:

[١٥] بماذا نستدل على ربنا؟ وما هو السبيل إلى المعرفة الأعمق به؟

إن الكون بها فيه من مخلوقات، وظواهر، يهدينا لو تفكرنا فيه إلى ربنا والى الحق، ولكن آيات القرآن أبلغ بيانا وهداية، لأنها حديث الله عن نفسه، كما أنها موضع التجلي الأعظم لله تعالى بصفاته وأسمائه الحسنى، وفي الدعاء عن أمير المؤمنين عليميًا في يخاطب ربه فيقول: «يَا مَنْ ذَلَّ عَلَى ذَاتِهِ بِذَاتِهِ بِذَاتِهِ»<sup>(١)</sup>. فلنقرأ كلام الله عن نفسه. فرَفِيعُ الدَّرَجَنتِ في إنه المالك لتلك الأفاق والمراتب السامية في الدنيا والآخرة، فهو يرفع المؤمنين به إلى أسمى درجات الكمال والرقي والعزة. أما المعنى الآخر للآية فهو: إن الله ذاته تبارك وتعالى في أرفع الدرجات من الكمال في كل صفاته، فهو مطلق الرحة، ومطلق العزة والقدرة.. كما أنه مطلق الانتقام والسدة.. في ألْعَرْشِ في أي القوة والسيطرة. وقد تقدم أن للعرش أحد معان ثلاثة:

ا**لأو**ل: المعنى المادي وهو أن العرش خلق عظيم واسع الحجم، ممتد الطول هائل المقام.

**الثاني**: المعنى المعنوي بأن يكون العرش رمزا للقدرة والعلم والهيمنة.

الثالث: أو أنه الإثنين معاً؛ خلق عظيم جعله الله محلاً للعلم المخلوق والمشيئة والتدبير.

وربنا من تلك الدرجات الرفيعة ينزِّل رسالاته للبشر على من يصطفي من عباده، التي تُحَدُّ في لغة القرآن منبع الحياة الحقيقية للإنسان، لأنها تنقذه من الهلكات، وتنفخ فيه الحركة والتكامل والعروج الإنساني الفاضل، ولعله لهذا السبب سميت الرسالة والملك الذي يتنزل بها وهو جبرائيل عَلَيَـنَّلاً بالروح. ﴿يُلَقِى ٱلرُّوحَ مِنَّ أَمَرِهِ عَلَىٰ مَن يَشَآءُ مِنْ عِبَادِهِ. فو هنا إشارة إلى أن الروح ليس جزءاً ينفصل من الله لينزل من عنده إلى الأرض، إنها هو مخلوق فهو من أمر الله

(١) بحار الأنوار: ج٨٤، ص٣٣٩، من دعاء الصباح لأمير المؤمنين عَلِيَتَهُ؟.

كما هو حال سائر الخلق في كونهم من أمره تعالى، والذي تشير إليه الآية الكريمة ﴿إِنَّمَا أَمَرُهُ. إِذَا أَرَادَ شَيْئًا أَن يَقُولَ لَهُ.كُن فَيكَكُونُ ﴾ [يس:٨٢]، وهذا يعني أن الأنبياء والرسل ليسوا آلهة بها اختصوا به من الوحي إنها هم عباد له تعالى، وما عندهم من الوحي والمنزلة الرفيعة لم يبلغوه بسعيهم المجرد وإنها بمشيئة الله و حكمته.

وتنفي هذه الفكرة فكرة التكامل الطبيعي عند الإنسان، التي يدَّعي أصحابها بأن الإنسان يتكامل بطبعه حتى يعرج إلى السماء أو إلى مقام الرسالة والألوهية. بلى، الإنسان يستطيع أن يهيئ في نفسه أرضية للعروج، ولكن الله هو الذي يكمله، وإذا رفعه إلى مقام الأنبياء فليس معنى ذلك أنه أصبح إلها، أو أنه رفعت عنه المسؤولية. كلا، والدليل أن نزول الروح على أي إنسان يحمِّله مسؤولية التبليغ لهداية الناس.

لِيُنذِرَ يَوْمَ ٱلنَّلَاقِ﴾ و تلخص هذه الآية كثيرا من العقائد الإسلامية والنظرات الحياتية في القرآن بمفرداتها الأربع:

> - ﴿ وَفِيعُ ٱلدَّرَجَنِ ﴾. - ﴿ ذُو ٱلْعَرَيْسَ ﴾. - ﴿ يُلْقِى ٱلرُّوسَ مِنْ أَمَرِهِ ﴾.

لَا يَوْمُ ٱلنَّلَاقِ، ويوم التلاق هو يوم يلتقي الإنسان خصومه، وهو من الأيام الحساسة والمشهودة في حياته، فيلتقي المستكبر بالمستضعف، والظالم بالمظلوم، والغاصب بالمغصوب منه، والكاذب بمن افترى عليه، وكل عامل يلتقي يومئذ عمله، ويلتقي المجرمون الشهود، والناس جميعا يلتقون بالحساب عند ربهم، وهكذا يكون يوما عظيها لا بد أن يرهب مقامه، وينذر به المنذرون.

[17] ويضيف القرآن مبيًّنا واقع ذلك اليوم العظيم والحاسم: ﴿يَوْمَ هُم بَنِرِزُونَ لَا يَخْنَى عَلَى ٱللَّهِ مِنْهُمْ شَى أَنَّهُ فِي الدنيا يحاول الإنسان جاهدا إخفاء سلبياته وتجاوزاته لحقوق الآخرين، وحتى إنه يحاول خداع ذاته، و إخفاء جرائمه عن ضميره بالتبريرات والأعذار، وقد يستطيع الهرب من يد العدالة، ولكن هل يتمكن من مثل ذلك في الآخرة؟

كلا، لأن اعتقادات الإنسان وأقواله و أعماله كلها تظهر بارزة يومئذ ولا تخفى منها خافية أبدا كما يقول تعالى: ﴿يَوْمَبِذٍ تُعْرَضُونَ لَا تَخَفَىٰ مِنكُرٌ خَافِيَةٌ ﴾ [الحاقة: ١٨]، كبيرة كانت أو صغيرة، وكيف يكون ذلك وقد أوكل الله بكل واحد ملائكة يكتبون له وعليه كل ما يصدر

منه، وهو من ورائهم رقيب؟!

وحينئذ يرتسم في الأفق سؤال عريض ربها ينطق به كل شيء، لأنه سؤال الساحة الذي يقتضيه الحال، وقد ينادي به مناد من عند الله، السؤال هو: ﴿لِمَنِ ٱلْمُلْكُ ٱلْيَوْمَ ﴾ والإجابة يحكيها لسان الواقع، وهي التي وردت في فاتحة الكتاب التي وصفت الله بأنه ﴿ مَالِكِ يَوْمِ ٱلدِّينِ ﴾ وهنا أيضا يقول القرآن مجيبا عن النداء أو السؤال المفترض: ﴿لِلَّهِ ٱلْوَحِدِ ﴾ فلا يشاركه أحد في الملك والحكم. ﴿ ٱلْقَهَارِ ﴾ والقهار هو أبرز سهات الانفراد بالملك، حيث لا شيء يعجز الله ويقهره، ولا أحد ينازعه على الملك إلا وقصمه، بل ما سواه تعالى مقهورا له. وملك الله ليس محدودا بالآخرة وحسب، فهو الملك في الدنيا أيضا، ولكن الكفار يعمون ويصدون عن هذه الحقيقة بعنادهم وبفقدانهم للبصيرة الهادية حيث رفضوا رسالات الله، أما المؤمنون فهم يعرفون هذه الحقيقة بعمق، لهذا يسلَّمون لله ولمن يختاره راضين طائعين.

جاء في الأثر في تفسير هذه الآية الكريمة عن يعقوب الأحر قال: دخلنا على أبي عبد الله عليكلا: نعزيه بإسماعيل فترحم عليه ثم قال: «إنَّ الله عَزَّ وجَلَّ نَعَى إلَى نَبِيَدٍ عَلَى نَفْسَهُ تَقَالَ ﴿ لَنَكَ مَيَتُ وَإِنَّهُم مَتَوْدَكَ وقَالَ ﴿ كُلُّ نَفْسٍ ذَآيَعَة ٱلمَوْتِ كُ نُمَّ أَنشاً يُحَدُّ فَقَالَ إِنَّهُ بَمُوتُ أَهْلُ الأَرْضِ حَتَى لَا يَبْتَى آحَدٌ ثُمَّ يَمُوتُ أَهْلُ السَّبَاءِ حَتَى لَا يَبْقَى آحَدٌ إِلَّا مَلَكُ المُوْتِ وحَمَلَة العَرْش وجَبَرَيْبُ ومِيكَائِيلُ عَتَى أَحَدٌ ثُمَّ يَمُوتُ أَهْلُ السَّبَاءِ حَتَى لَا يَبْقَى آحَدٌ إِلَّا مَلَكُ المُوْتِ وحَمَلَة العَرْش وجَبَرَيْبُلُ ومِيكَائِيلُ عَتَى أَحَدٌ ثُمَّ يَمُوتُ أَهْلُ السَّبَاءِ حَتَى لَا يَبْقَى آحَدٌ إِلَّا مَلَكُ المَوْتِ وحَمَلَة وجَلَّ فَيْقَالُ لَهُ مَنْ بَقِي وهُوَ أَعْلَمُ فَيَقُولُ يَا رَبِّ لَمُ يَبْقَ إِلَّا مَلَكُ المَوْتِ وحَمَلَة وجَلَّ فَيُقَالُ لَهُ مَنْ بَقِي وهُو أَعْلَمُ فَيَقُولُ يَا رَبِّ لَمْ يَبْقَ إِلَا مَلَكُ المَوْتِ وحَمَلَة المَرْش وَجَبَرَيْبِلُ ومِيكَائِيلُ عَيَقُولُ لَهُ مَنْ بَقِي وهُو أَعْلَمُ فَيَقُولُ يَا رَبِّ مَعْتَلا حَتَى يَعْتَى اللَّهُ عَزَ ومَعَائِلاً المَرْخِلَ وَأَمِينَيْكَ فَيَقُولُ إِنَّ قَدْ قَضَيْتُ عَنَى وَمُو أَعْلَمُ فَيَقُولُ المَاكُ المَوْتِ وحَمَلَة المَوْنِ وَمَكَائِكُ المَا وَقَالَ لَهُ مَنْ يَتَقَولُ إِنَّ قَدْ فَعَمَنْ عَلَى مَنْ يَقُولُ المَا يَعْتَى وَعَمَا أَنْ أَنْ مَنْ عَتَى وَمَعَنَّى أَعْدَى مَعْتَقُولُ الْمُوتِ وَمَعَا اللَّهُ مَنْ يَقُولُ اللَّ ومَمَلَةُ العَرْشِ فَيَقُولُ قُلْ لِعَمَ إِنَا مَلَكُ المَوْتِ فَيْتَهُ فَيْ عَمَو فَي فَي قَالَ عَلْسَ مَا عَنَ عَنْ يَ عَنْ عَمَنَ مَ عَنْ يَعْتَ فَقَ عَنْ عَنْ اللَهُ عَنَ عَنْ يَعْ عَنَ عَالَ عَنْ عَالَ عَنْ مَنْ عَنَى فَي عَنْ يَعْتَ عَنْ عَنْ عَامَ عَنْ عَانَ اللَّ عَنَ عَنْ عَنْ عَا عَنْ عَنْ عَنْ عَنْ عَالَ اللَهُ عَنْ عَنْ عَمْ مَعْنَا مُنَ عَلَى أَنْ عَنْ عَنْ عَنْ عَنْ عَلَى مَنْ عَنْ عَالَ عَنْ عَالَ عَنْ عَنْ عَنْ عَنْ عَنْ عَنْ أَعْمَالُ عَلْ اللَا عَنْ عَنْ عَنْ عَ مَنْ عَنْ عَالَ عَنْ عَلَى اللَا عَلَى مَنْ عَنْ عَنْ عَنْ عَنْ عَلَى مُو عَائَ مُ عَنْ عَنْ عَاعُ عَنُ عَامَ مَنْ عَنَ عَانَ عَاعَنُ عَنْ عَلْ عَنْ عَنْ

[1۷] ثم يبيِّن القرآن أن كون الملك للواحد القهار لا يعني أنه يجور على الناس، تعالى ربنا عن الظلم والحيف، إنها يحاسبهم على أساس المقاييس العادلة التي جاءت ببيانها رسالات الأنبياء. ﴿الْيَوْمَ تَجُمَزَى كُلُّ نَفْسٍ بِمَا كَصَبَتَ ﴾ في السر أو العلانية، قليلا كان أو كثيرا، والآية تلغي المقاييس الأخرى الباطلة، كالفداء والشفاعات المزعومة، أو أن ينتفع الإنسان

<sup>(</sup>۱) الكافي: ج۳ ص٢٥٦.

لمجرد انتهائه ظاهرا للحق، وذلك حينها تؤكد المسؤولية ﴿بِمَا كَسَبَتُ ﴾ وتركز الآية الكريمة هنا على العدالة الإلهية فتقول: ﴿لَا ظُلْمَ ٱلْيَوْمَ إِنَ ٱللَّهَ سَرِيعُ ٱلْحِسَابِ ﴾ لأنه مطلق العلم والقدرة، ولأنه يحاسب الناس على ضوء المقاييس والحجج، وإذا كان الإنسان بعلمه و إمكاناته المحدودة قد اكتشف جهاز الكومبيوتر الذي يفحص الأمتعة والحقائب من خلال الشاشة في لحظات فكيف بربنا وهو سريع الحساب؟!

فلا يتوهم البعض أن كثرة عدد البشر وتنوع ما يكتبونه بها لا يحصى يمنع ربنا من الدقة في الحساب أو النَّصَفَ فيه. كلا، إنه سريع الحساب يحصي عليهم حتى أنفاسهم وخفي ضمائرهم فيحاسبهم جميعا على كل ذلك في ساعة يوم القيامة.

[١٨] ﴿ وَأَنذِرْهُمْ يَوْمَ ٱلْآرِفَةِ ﴾ وهو أحد أسماء يوم القيامة، ولعل كل اسم من أسماء الآخرة جاء بمناسبة معينة أو بحالة معينة. ولهذا الاسم عدة معان:

منها: أن القيامة قريبة جدا، من أزف الأمر إذا دنا وقته واقترب، وفعلا الساعة قريبة فلا تفصلنا-نحن البشر - عنها عمليا إلا زجرة الموت، وبعده يغفل عن أكثر الناس حتى قيام الساعة فيكونون كمن غط في نوم عميق سحابة نهاره فيتصل عنده أول يومه بآخره ويكون ما يحدث عليه آخر النهار قريبا من أول النهار. أما الذين محضوا الإيهان والكفر فإنهم إذا ماتوا قامت قيامتهم، فتدفع أرواح المؤمنين في الجنان فور انتقالها من أبدانهم، ويعرض على أرواح المعاندين النار غدوا وعشيا كآل فرعون، فالقيامة إذا قريبة منا جميعا. وفي القرآن إشارة إلى هذا المعنى في قوله تعالى: ﴿فَإِنَّا هِيَ زَجْرَةٌ وَحِدَةٌ (٣) فَإِذَا هُم بِأَلتَ هِمَا جَمِعا. وفي القرآن إلى هذا المعنى في قوله تعالى: ﴿فَإِنَّا هِي زَجْرَةٌ وَحِدَةٌ ٣) فَإِذَا هُم بِأَلتَ إِلَى إِنّا الذي الذي الماتوا.

ومنها: أن العذاب يكون قريبا من الناس في ذلك اليوم، أو أن روح الإنسان يقرب خروجها من جسده لأهوال ذلك اليوم. ﴿إِذِ ٱلْقُلُوبُلَدَى الْحُنَاجِرِ كَظَفِينَ ﴾ و ربما يكون المقصود من القلب هنا بالإضافة إلى الروح، القلب بواقعة المادي، ذلك أن الإنسان يحس وكان قلبه يصعد إلى الأعلى عندما يتعرض للفزع، وبالذات إذا كان مفاجئا لا يتوقعه، ولأن الناس كلهم مشغولون بأنفسهم لا يجد الواحد طرفا يمكنه أن ينفعه يظهر له ما في نفسه لذلك يخفي الجميع ما في صدورهم ويكظمون غيظهم، وحتى إذا أرادوا البوح فهل هي إلا ندامة وخسار ! ولم بالإضافة إلى هيبة ذلك اليوم التي تعقل ألسنتهم، وإلى الملائكة الغلاظ الشداد الذين لا يأذنون الم بالكلام، وإلى خشوع الأصوات جميعا لرب العالمين، فهم لهذه الأسباب وغيرها يضطرون للكظم بالرغم من شدة غيظهم حتى ليكادون يتميزون حنقا.

أَمَا لِلظَّالِمِينَ مِنْ حَمِيمٍ ﴾ وهو أقرب الأصدقاء وأحبهم للإنسان، إذ تنقطع بينهم

الروابط والعلاقات. ﴿وَلَا شَفِيعِيْطَاعُ ﴾ والشفيع هو الوسيط الذي يعرف الشخص ويقضي حاجته عند الآخرين، وقد تعود الظالمون في الدنيا على التوسل بالشفعاء في بلوغ مآربهم وحل مشاكلهم، ولكنهم في الآخرة لا يجدون إلى الشفعاء سبيلا، لأن الذين اعتمدوا عليهم من أئمة الظلم هم بدورهم يريدون من يشفع لهم، ولو افترضنا أن أحدا صالحا أو طالحا تحمَّل هذه المسؤولية وحاول الشفاعة للظلمة فإنه لا ينفعهم شيئا، إذ لا تُعَدُّ الشفاعة عند الله للظلمة إنها تنفع من تكون مسيرتهم العامة في الحياة سليمة، فتأي الشفاعة لترفع عنهم تبعات الذنوب الجزئية. فقد روي عن الإمام موسى بن جعفر عليمًا أن قال: «مَا مِنْ مُؤْمِن يَرْتَكِبُ ذَنْباً إلَّا سَاءَهُ ذَلِكَ وَنَدِمَ عَلَيْهِ وَقَدْ قَالَ النَّبِيُّ عَنْ يَنْ تَعَلَى بِالنَّهُم تَوْبَةً وَقَالَ مَنْ سَرَّتُهُ حَسَنَةً وَسَاءَتُهُ سَبَّعَةً سَاءَهُ ذَلِكَ وَنَدِمَ عَلَيْهِ وَقَدْ قَالَ النَّبِيُ عَنْ يَقْتَنْ عَفَى بِالنَّذَم تَوْبَةً وَقَالَ مَنْ سَرَّتُهُ وَمَا يَا الله عنه مَنْ المُنه الذا يَعْهُ مُؤْمِنٌ فَمَنْ لَمُ يَنْدَمْ عَلَيْ وَقَدْ قَالَ النَبِي عَنْ يَعْتَيْهُ عَلَى الشفاعة لِوَلا أَنْ عَل

هكذا نعرف أن الشفاعة إنها هي للتائبين الذين تسوؤهم سيئاتهم فيندمون عليها، وكفى بالندم توبة. وحيث أكد ربنا على أن الشفاعة لا تنفع الظالمين، لأنهم إنها اعتقدوا بالشركاء وبشفاعتهم ليتهربوا من المسؤولية، فأراد الله بذلك تأكيد المسؤولية عليهم، ونفي هذه الذريعة التي يتوسل بها البعض لاجتراح الجرائم.

[19] ويمضي السياق مؤكدا مسؤولية البشر بأنه تعالى يحصي عليه كل شيء، ولا تفوته من تصرفاته صغيرة ولاكبيرة، ويكفي بهذا وازعا إياه عن المعصية، ودافعا نحو تحمل المسؤولية. ﴿ يَعْلَمُ خَآيِنَةَ ٱلْآعَيُنِ ﴾ حيث ينظر الإنسان إلى ما حرم عليه أو أن يستخدم نظره في غير أهدافه، كالتجسس على الناس وحسدهم، والنظر إلى أعراضهم وعموم عوراتهم وأسرارهم. وفي الحديث قال الراوي: سألت أبا عبد الله عن قوله عز وجل: ﴿ يَعْلَمُ خَآيَنَةَ الْأَعَيُنِ ﴾ فقال: «أَلَمْ تَرَ إِلَى الرَّجُلِ يَنْظُرُ إِلَى الشَّيْءِ وَكَأَنَّهُ لَا يَنْظُرُ إِلَيْهِ فَذَلِكَ خَائِنَةُ الأَعْيُنِ».

و جاء في تفسير هذه الآية: أن النبي عنه حينها فتح الله له مكة المشر فة أهدر دم بعض المشركين، و كان بينهم عبد الله بن سعد بن أبي سرح، فجاء إليه عثمان يستأمنه منه، فسكت النبي طويلا ليقتله بعض المؤمنين، ثم أمَّنه بعد تردد المسألة من عثمان، وقال: أما كان منكم رجل رشيد يقوم إلى هذا يقتله؟! فقال عباد بن بشر: يا رسول الله إن عيني ما زالت في عينك انتظارا أن تومي فأقتله، فقال عليه: «إِنَّ الأَنبِيَاءَ لَا تَكُونُ لَهُمْ خَانِنَةُ أَعْيُنِ».

- (١) بحار الأنوار: ج٨ ص٣٥١.
  - (٢) بحار الأنوار : ج٤ ص٨٠.
- (٣) بحار الأنوار: ج٢٢، ص١٨٩.

الخيانة بني البشر، أما الله فلا يفوته منها شيء.. وكيف يكون ذلك وهو يحيط بنوايا الإنسان وما ينطوي عليه قلبه؟! ولو تعمقنا في هذه الآية الكريمة، واعتبرنا بها لاستطعنا أن ننزع من قلوبنا بذور النفاق وجذور الخيانة، لأن الإنسان حينها يتحسس رقابة الله عليه، ويستشعر حقيقة علمه تعالى بها في قلبه فإنه لن ينافق أو يخون، ولن تأخذه روح اللامبالاة بالذنب. ﴿وَمَا تُخْفِي الشُّدُورُ ﴾ من نوايا يسعى نحو تحقيقها، التي قد تخفى في بعض الأحيان عن الإنسان نفسه.

[٢٠] ﴿وَٱللَّهُ يَقْضِى بِٱلْحَقِّ ﴾ وإنها يكون قضاؤه حقا لحكمته وإحاطته بها يحكم فيه، فمهها حاول أحد أن يتعلل ويقدم المعاذير ليفلت من العدالة فلن يستطيع أبدا، لأن الله يعلم الغيب والشهود حتى نوايا الضمير، وعلى الإنسان أن يبحث عن الحق ويلتزم به فهو وحده الذي ينفعه عند الله. وكلمة ﴿بِٱلْحَقِّ ﴾ توحي بأن وسائل الحكم ونتائجه كلها حق، فربنا يعتمد الحق في تحديد الموضوع، ويعتمده أيضا في تحديد الحكم وتنفيذه، أما الآخرون الذين يشرك بهم الظلمة وجهال الناس فإنهم لا مقياس لهم في الحياة والحكم فلا يصيبون حتى جزءاً من الحق.

﴿وَٱلَّذِينَ يَدْعُونَ مِن دُونِهِ لَا يَقْضُونَ بِشَىءٌ ﴾ في يوم القيامة، أما في الدنيا فهم لا يقضون بالحق، والسبب بالإضافة إلى اعتهادهم الأهواء والشهوات في قضائهم أنهم لا يحيطون بموضوعات الحكم إحاطة تامة، فحكمهم قائم على الشهادات الظاهرية أو الظنون والتخرصات، أما الله فهو يحيط إحاطة مطلقة بكل شيء مما يجعل حكمه حقا تاما. ﴿إِنَّ اللَّهَ هُوَ ٱلسَّمِيعُ ﴾ الذي يحيط بكلام الناس وما تنطوي عليه نفوسهم. ﴿ٱلْبَصِيرُ ﴾ الذي يرى تصرفاتهم وأفعالهم. وفي الآية إيحاء بأن الباطل لا يمثل شيئا. أوليس الباطل كان زهوقا؟ فلمركاء المزعومون يقضون بالباطل الذي لا يمثل شيئا، ويا لروعة الكلمة وبلاغة التعبير، فهم لا يقضون عند الله شيئاً بالرغم من أن الطغاة يتشدقون بألوف القوانين التي يتظاهرون أنهم يقضون بها خلافات الناس، بينها يعقدون بها في الواقع – أوضاع الناس، ويزيدون بأحكامهم الباطلة هذه الصراعات، فيا لخسارة تابعيهم!

[11] إن تحمل أمانة المسؤولية لأشد على قلب الإنسان من حمل الجبال الراسيات، وإنه-في الوقت ذاته- السبيل الوحيد لنجاته، والقرآن يهدينا إلى ذلك بحجج شتى، أبرزها بيان عاقبة أعمال البشر في الآخرة وقد تحدث السياق عنه آنفا، والحجة الثانية بيان عاقبة أعماله هنا، ولكن كيف نعرف ذلك؟ إنما بالنظر في أحداث التاريخ، التي تكشف عن خطأ التكذيب بالحق، وبالتالي ضعف الإنسان أمام إرادة ربه المتجلية في سنن الحياة.

وأصدق كتاب ينبئنا عن حقائق التاريخ-بعد القرآن- آثار الغابرين على الطبيعة، فلا

بد من السير في الأرض وقراءة تلك الآثار. ﴿ أَوَلَمَ بَسِيرُوا فِي ٱلأَرْضِ فَيَنَظُرُوا كَيْفَ كَانَ عَنِقِبَةُ ٱلَّذِينَ كَانُوا مِن قَبِّلِهِ حَكَانُوا هُمَ أَشَدَّ مِنْهُم فُوَّةً وَءَاثَارًا فِي ٱلأَرْضِ في يعني قوة أبدانهم أو عموم أسباب القوة التي اجتمعت عندهم بحيث استطاعوا إعهار الأرض ماديا بها لم يصل إلى مستواه الأقوام الذين يعنيهم القرآن بخطابهم. إلا أن هذه القوة وتلك الآثار لم تكن قائمة على أساس صالح ينميها ويحافظ على كيانها، إنها كانت القوة تزيدهم غرورا، والإعهار يزيدهم وإنها بالحق. ﴿ بُدُنُو بِهِمْ فَ ولم يكن ثمة أحد ينقذهم من عذاب الله وأخذه. ﴿ وَمَاكَانَ لَهُم مِنَ ٱللَّهِ مِن وَاقٍ في قلم تنفعهم قوتهم وقدراتهم شيئا عند العذاب ولا أولئك الشركاء الذين اعتقدوا جين قال لنا: ﴿ وَتَكَزَوَ وَأَ فَ مَنْ الإنسان الصالح الذي لم يتزودوا منه بالرغم من وصية ربهم حين قال لنا: ﴿ وَتَكَزَوَّ وَأَ فَ مَنْ الإنسان الصالح الذي لم يتزودوا منه بالرغم من وصية ربهم

[٢٢] ويبيَّن القرآن السبب في هلاكهم ﴿ ذَلِكَ بِأَنَهُمْ كَانَت تَأْتِيهِمْ رُسُلُهُم يَأْلَبَيِنَكَتِ ﴾ والرسل إنها بعثهم الله ليستنقذوهم من الذنوب وما تنتهي إليه من العذاب، ولكنهم رفضوهم وتمسكوا بقيادة الطواغيت، ورفضوا رسالاتهم وتمسكوا بالعقائد والأفكار المنحرفة، فها بقيت ضهانة لهم تمنع عنهم العذاب. ﴿فَكَفَرُواْ فَأَخَذَهُمُ ٱللَّهُ إِنَّهُ،قَوَىٌّ شَدِيدُ ٱلْحِقَابِ ﴾ وإذ يصف الله نفسه هنا بالقوة وشدة العقاب فلكي يبيَّن لنا نوع العذاب الذي حل بهم، ببيان صفات مُنزِلَهُ عليهم، ولكي يبيَّن لنا من جانب آخر أنه لم ولن يقدر أحد على منع العذاب عن الظالمين والكافرين حين ينزل بساحتهم.

[٢٣] وكشاهد على تكذيب الأقوام تضرب الآيات لنا مثلا من واقع موسى عَلَيَتَلاً مع قومه الذين كذبوا برسالته. ﴿وَلَقَدُ أَرْسَلْنَا مُوسَىٰ بِتَايَكِيْنَ اَوَسُلْطُنِ مُبِيرٍ ﴾ ولعل الآيات هي التوراة، وأما السلطان المبين فلعلها المعاجز التي أظهرها الله على يد نبيه عَلَيَتَلاً كالعصا واليد البيضاء.

[٢٤] وقد جاء موسى غليتًا للتغيير الواقع المنحرف، ومقاومة الفساد المتمثل في الطاغوت وأعوانه، وكل من يجسد ذلك الواقع ﴿ إِلَىٰ فِرْعَوْنَ وَهَـٰمَنَ وَقَـٰرُونَ ﴾ وهؤلاء هم نهاذج مختلفة، كل واحد منهم يمثل جانبا من الفساد، فرعون يجسد الطاغوت الحاكم، وهامان يمثل الجهاز الإداري له، بينها يمثل قارون بهاله الرأسهالية التي تمتص خيرات الشعوب، وقد جاء موسى غليتيا لتصفية هذه الأجهزة الثلاثة. ﴿فَقَالُوا سَنَحِرُّ صَـكَذَابٌ ﴾ وواجهوا بهذا المنطق الباطل الحجج الظاهرة والبينات فكان عاقبتهم الدمار كها تفصله الآيات التالية. ومن يضلل الله فماله من هاد

﴿ فَلَمَّا جَآءَهُم بِٱلْحَقِّ مِنْ عِندِنَا قَالُوا ٱقْتُلُوّا أَبْنَآءَ ٱلَّذِينَ مَامَنُوا مَعَهُ. وَأَسْتَحْيُوا نِسَآءَهُمْ وَمَا كَيْدُ ٱلْكَفرينَ إِلَّا فِي صَلَالٍ ٢٠ وَقَالَ فِرْعَوْثُ ذَرُونِ أَقْتُلْ مُوسَىٰ وَلِيَدْعُ رَبَّهُ ۗ إِنِّي أَخَافُأَن يُبَدِّلَ دِينَكُمْ أَوْأَن يُظْهِرَ فِي ٱلْأَرْضِ ٱلْفَسَادَ ۞ وَقَالَ مُوسَى إِنِّي عُذْتُ بِرَتِي وَرَبِّڪُم مِن كُلّ مُتَكَبِّرٍ لَا يُؤْمِنُ بِيَوْمِر ٱلْجِسَابِ ٣ وَقَالَ رَجُلٌ مُؤْمِنٌ مِّن الفِرْعَوْنِ بَكُمُ إِيمَنهُ أَنْقَـْتُلُونَ رَجُلًا أَن يَقُولَ رَبِّي اللَّهُ وَقَدْ جَآءَكُم بِٱلْبَيِّنَاتِ مِن زَبِّكُمْ وَإِن يَكُ حَكَٰذِ بُافَعَلَتِهِ كَذِبُهُ وَإِن يَكُ صَبَادِفًا يُصِبْكُم بَعْضَ ٱلَّذِى يَعِدُكُمْ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَهْدِى مَنْ هُوَ مُسْرِفٌ كَذَابٌ ٢٠ ٢٠ يَفَوْمِ لَكُمُ ٱلْمُلْكُ ٱلْيَوْمَ ظَنِهِرِينَ فِي ٱلْأَرْضِ فَمَن يَنصُرُنَا مِنْ بَأْسٍ ٱللَّهِ إِن جَآءَنَأْ قَالَ فِرْعَوْنُ مَآ أُرِيكُمْ إِلَّا مَآ أَرَىٰ وَمَآ أَهْدِيكُوْ إِلَّا سَبِيلَ ٱلرَّشَادِ (٢) وَقَالَ ٱلَّذِي امَنَ يَنْقُومِ إِنِّي أَخَافُ عَلَيْكُم مِثْلَ يَوْمِ ٱلْأَخْزَابِ ٢ مِثْلَ دَأْبِ فَوْمِ نُوجٍ وَعَادٍ وَثَمُودَ وَٱلَّذِينَ مِنْ بَعَدِهِمْ وَمَا ٱللَّهُ يُرِيدُ ظُلْمًا لِلْعِبَادِ ( وَيَنْقَوْمِ إِنِّ أَخَافُ عَلَيْكُمُ يَوْمَ ٱلنَّنَادِ " ٢ يَوْمَ تُوَلُّونَ مُدْمِرِينَ مَا لَكُمْ مِنَ ٱللَّهِ مِنْ عَاصِيرٌ وَمَن يُضَلِلُ لَلَّهُ فَمَا لَهُ مِنْ هَادٍ (٣) .

<sup>(</sup>١) يوم التناد: أصله التنادي، وإنما حذف الياء تخفيفاً، والمرادبه: اما يوم نزول العذاب، فإن فيه ينادي كل إنسان صاحبه بالفرار والحذر، وأما يوم القيامة حيث ينادي أهل النار أهل الجنة: ﴿أَنَّ أَفِيضُواْ عَلَيَسَنَامِنَ ٱلْمَآءِ ﴾ وينادي أهل الجنة أهل النار: ﴿مَاسَلَحَكُمْ فِسَقَرَ﴾.

١

تتكرر في القرآن قصة موسى مع فرعون وذلك لأسباب شتى من أهمها أن هذه القصة تكشف خلفيات الصراع بين المستضعفين والمستكبرين، الذي ينتهي بانتصار المستضعفين حين يتوسلون بالله، ويتبعون القيادة الشرعية التي تستمد مواصفاتها من الحق المتحلي في رسالة الله.

بينات من الآيات:

[٢٥] حينها جاء موسى بالتوراة وواجه فرعون وأتباعه بالبينات لم يكن عندهم منطق حق لمواجهته، لهذا توسلوا بالإرهاب الذي يمثل منطق القوة. ﴿ فَلَمَّا جَاءَهُم بِٱلْحَقِّ مِنْ عِندِنَا قَالُوا أَقْتُلُوا أَبْنَاءَ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا مَعَهُ وَٱسْتَحْيُوانِينَاءَ هُمَّ ﴾ وقد كانوا يريدون من وراء ذلك الضغط عليهم لكي يتنازلوا عن مسيرتهم الرسالية، ويتخلوا عن الجهاد تحت راية الحركة الألهية وقيادتها المتمثلة في نبي الله موسى عَلَيْتَكْلَا، وهذا من أهم ما يتوسل به الطغاة في خططهم الرامية لمواجهة الحركات الجهادية عبر التاريخ، ولكن إذا استقامت الجماهير وواجهت طلائعها الضغوط بوعي وحزم استطاعت إفشال خطط الطغاة.

وَمَا صَحَيِّدُ ٱلْكَفِرِينَ إِلَّا فِي صَكَلِ ﴾ والكيد هو الخطة الماكرة التي يستهدف صاحبها النيل من عدوه وربنا يصف كيد الكافرين والطغاة (كفرعون) بأنه لا ينتهي إلى النتيجة التي يتطلعون إليها، بل ربها جاءت النتيجة مخالفة لمصالحهم، لأن أمرهم يشبه من يرمي في الظلام ولا يدري لعله يقتل أقرب الناس إليه. والسبب أن الخط الاستراتيجي العام للكفار خط منحرف، فكلها حاولوا تكتيكيا أن يخططوا لأنفسهم انتهت خططهم للفشل بسبب انحراف أفكارهم، كها لو افترضنا شخصا يريد الذهاب إلى مدينة تقع شهالا ولكنه يتحرك باتجاه الجنوب، فإنه مهها حاول أن يكون تحركه دقيقا ومدروسا فلن يصل إلى هدفه المنشود،

[٢٦] فالجانب الأول من خطتهم أن يفصلوا الناس عن الحركة الرسالية من خلال الإرهاب والضغوط، أما الجانب الثاني منها الذي يستهدف القضاء على التحرك الايهاني النهضوي في المجتمع فهو القضاء على النبي موسى عَلِيَتَلا محور الحركة وقائدها ﴿وَقَالَ فِرْعَوْتُ ذَرُونِيَ أَقَتُلُ مُوسَىٰ ﴾ ومن كلمة فرعون ﴿ذَرُونِيَ ﴾ يتضح أن خلافا تفشى في بيته حول تحديد الموقف المناسب من النبي موسى عَلِيَتَلا، ولعله كان من رأي جماعة منهم ضرورة الاستماع إلى دعوته ومقارعة الحجة بالحجة، وكان هذا الرأي يمنع فرعون من قتله، وحيث يعلم هو بخطئه وقصوره عن مواجهة موسى ورسالته بهذا الأسلوب حاول تجاوز هذا الرأي وإقناع أصحابه بقبول خطته القاضية بتصفية موسى عَلِيَّلاً تصفية جسدية، وطالما يتكرر بصورة مستمرة في الحركات الرسالية الناهضة أن مفجرها يثير الخلاف في صفوف الطواغيت وقراراتهم تجاه هذه الحركات. ولأن فرعون تبنَّى قرار التصفية الجسدية أراد إقناع المخالفين له بصحة رأيه، وذلك بتبرير أن موسى عَلِيَتَلاً لم يكتف بقوة المنطق وحسب وإنها تسلح أيضا بمنطق القوة. إذن مواجهته بهذا الأسلوب أمر موضوعي في رأي الطاغوت.

وَلَيْكُمُ رَبَّهُ فَمَ الذي تحدانا به كثيرا، وهذا منطق كل الطغاة، إنه لو كان المؤمنون الرساليون على الحق إذن لكانوا أقوياء و لانتصروا لأنفسهم فعلا! إلا أن خلط القوة بالحق، وجعل القوة الظاهرية الآنية مقياسا لمعرفة الحق من الباطل خطأ كبر يقع فيه الطغاة، لأن الحق قانون لا يتحدد بالقوة والإرهاب، فقد يكون الحق ضعيفا لعوامل خارجة عن إرادة أصحابه، وقد يكون الحق ضعيفا لعوامل خارجة عن إرادة أصحابه، وقد يكون الحق ضعيفا لعوامل خارجة عن إرادة أصحابه، وقد يكون الحق ضعيفا لعوامل خارجة عن إرادة أصحابه، وقد يكون الحق في يقع فيه الطغاة، لأن الحق وتعديكون الحق ضعيفا لعوامل خارجة عن إرادة أصحابه، وقد يكون الحق ضعيفا لعوامل خارجة عن إرادة أصحابه، وقد يكون المل حقا والحق باطلا أبدا، وفيها يلي من الآيات نجد المزيد من البيان في خطأ هذه الفكرة التي يعتمدها الطغاة في تضليل الناس لأن هذه الفكرة من الأسس التي تقوم عليها الأنظمة الفاسدة وتعطي لنفسها –لذلك – حق ممارسة الإرهاب نجد المؤيد، وتبريره بشتى الحجج، فهذا فرعون يجاول تبرير قراره الإرهابي وتبيئة المعارضين له من الأسس التي تقوم عليها الأنظمة الفاسدة وتعطي لنفسها ولذلك – حق ممارسة الإرهاب لقموله، بقوله، بقوله: (إني أخافاً أن يُبَرِل وينكم أي أي أنكاركم وثقافتكم، وكل أفكار مبا لماس المن المورة علي الناس من ثقافة التخلف والقبول بالطاغوت إلى ثقافة رسالية لقبوله، بقوله: (إني أخافاً أن يُبَرِل وينك م أي أفكاركم وثقافتكم، وكل أفكار مبا الناس في وي دينول، أنه أن أن يأبر أن وينك أم أي أي أفكاركم وثقافته، وكل أفكار مبا وضين له والقبول بالطاغوت إلى ثقافة رسالية من أشد الأمور خطورة على الطواغيت، فهم يخافون من حدوث ذلك كم صر الناس فهي دينهم، وليس النظام الطاغوي هو إفراز لثقافة المجتمع وبقاؤه يعتمد على سكوته؟ فرعون بنفس الحام ولي الخام الحافي والقون من حدوث ذلك كما صرم فرعون بنون ما من في فرعون ما مون ما ما والقبول بالطاغوت إلى فقافة رسالية من أشد الأمور خطورة على الطواغيت، فهم يخافون من حدوث ذلك كما صرم خطارية من أشد الأمور خطورة على الطواغيت، فهم يخافون من حدوث ذلك كما صرم في فرعون بنفسه أوليس النظام الطاغوي هو إفراز لثقافة المجمع وبقاؤه وي بلهما. أوليس النظام الطاغوي هم يعافون من حدوث ذلك كما صرم في فرعون بنفيم أي أول الفي المولي المول وي في أول المول ولي القافة المجمع وبقاؤه ويما ما المافي إ

وحيث أحس فرعون بخطورة الحركة الرسالية سعى بالإضافة إلى ضغطه على تيارها الاجتماعي ومؤيديها لفصلهم عنها، وقراره بقتل قائدها، سعى إلى إثارة الناس ضدها عن طريق الإيحاء لهم بأنها تحارب دينهم وما التزموا به هم وآباؤهم، هذا فيها إذا سكت فرعون، أما إذا لم يبادر إلى القضاء على موسى عاجلا فسيستفحل أمره وتكون المواجهة حتمية لاختلاف النهجين في المستقبل وحينها سوف تقع الفتنة بين الناس، و تسبب في قتل الناس وتدمير اقتصادهم، ويحتمل أن فرعون يصف مشروع التحرر الذي تتضمنه رسالة موسى عليتك بالفساد من حيث إنها تهدم ثقافتهم وأنظمتهم الاجتماعية والاقتصادية والسياسية التي حقيقتها الظلم والاستغلال للمستضعفين. وهكذا صور فرعون لقومه وقال: ﴿أَوَ أَن يُظْلِهِ فَ أَلَا رَضِ الفُسَاد كي وهاتان التهمتان هما في عرف السياسيين اليوم أخطر ما يمكن توجيهه للمعارضة وخاصة في البلاد المحكومة بأنظمة استبدادية جائرة، والقرآن يختصر بهذه العبارات الموجزة موقف الطغاة من الحركات التغييرية في كل مكان وزمان.

[77] أما موسى عَلَيْتَلَا فهو في الوقت الذي تحدى هذا الغرور والعنجهية الفرعونية، لم يعتمد على ذاته، ولا على منطق القوة، إنها اعتمد وكسائر الأنبياء والربانيين على قوة ربه وقوة الحق الذي يؤمن به ويجاهد من أجله. ﴿وَقَالَ مُوسَى إِنِي عُذْتُ بِرَتِي وَرَيِّكُم مِّن كُلِّ مُتَكَبِّرٍ لاَ يُؤْمِنُ بِيَوْمِ الحِسابِ ﴾ والتكبر والكفر بيوم الحساب، هاتان الصفتان تنتهيان إلى شيء واحد، هو ضياع المقاييس عند الإنسان، فإذا به يعتقد بأن ما تشتهيه نفسه هو الحق، فبتكبره لا يخضع للحق، وبكفره بالجزاء لا يتحسس المسؤولية. ولمقاومة شر هذا النوع من الرجال لا بد من الاستعاذة بالله:

> **أولاً**: للاستقامة أمام إغرائهم وإرهابهم. **ثانياً**: للاستلهام من الوحي سبل مقاومتهم.

فبينها كان الطاغوت جالسا يتباحث أمر موسى عَلَيَنَكَلا مع خاصته ليكيدوا به ويقتلوه، والكل يزعم بأن لا غريب بينهم، وإذا بالمؤمن ينهي فترة الصمت والكتهان ويستنكر عليهم قرارهم المنحرف: ﴿أَنَقَـتُلُونَ رَجُلًا أَن يَقُولَ رَقِي ٱللَّهُ ﴾ وهذا هو الحق والواقع. ﴿وَقَدَ جَآءَكُمُ بِٱلْبَيِنَنَتِ مِن رَبِّكُمٌ ﴾ ثم إن دعوته لم تكن مجردة، إنها كانت مدعمة بالأدلة والبراهين التي تؤكد صدقها، وإنها ليست من عند موسى نفسه بل من رب الخلائق، ولعل هذا الحدث كان ذا أثر عميق على فرعون وقادة نظامه، أن ينهض من بينهم شخص يؤيد المعارضة وينتمي ها. من هنا ينبغي لأولئك الذين يتوبون لله من أعوان الظلمة، أن يدركوا أهمية كتهانهم، فلا يظهرون قرارهم بالتوبة، وإنها يبعثون بشخص موثوق أو برسالة، أو يلتقون هم بأنفسهم القيادة الدينية الواعية، و يستطلعون رأيها، ويعرفون مسؤوليتهم والدور المناسب الذي يجب أن يهارسوه، كما فعل نعيم بن مسعود الأشجعي الذي جاء إلى رسول الله تشك فقال: «يا رسول الله إني قد أسلمت ولم يعلم بي أحد من قومي فمرني بأمرك، فقال له رسول الله "إنَّهَا أنت فِينَا رَجُلٌ وَاحِدٌ فَخْذِلْ عَنَّا مَا اسْتَطَعْتَ (يعني ثبُّط الأعداء وجبنهم) فَإِنَّها الحَرْبُ وقريش وغطفان من محمد بمنزلة واحدة إن البلد بلدكم وبه أموالكم وأبناؤكم وإنه ما أنتم قريش وغطفان من محمد بمنزلة واحدة إن البلد بلدكم وبه أموالكم وأبناؤكم وإنها ما أنتم تراوا غير ذلك رجعوا إلى بلادهم وخلوا بينكم وبين الرجل ولا طاقة لكم به فلا تقالوا حتى تأخذوا رهنا من أشرافهم تستوثقون به أن لا يبرحوا حتى يناجزوا محكم فإن رأوا فرصة انتهزوها وإن رأوا غير ذلك رجعوا إلى بلادهم وخلوا بينكم وبين الرجل ولا طاقة لكم به فلا تقالوا حتى تأخذوا رهنا من أشرافهم تستوثقون به أن لا يبرحوا حتى يناجزوا محمدا. فقالوا له: قد أشرت

ثم ذهب فأتى أبا سفيان وأشراف قريش، فقال: يا معشر قريش إنكم قد عرفتم ودي إياكم وفراقي محمدا ودينه وإني قد جئتكم بنصيحة فاكتموا علي. فقالوا: نفعل ما أنت عندنا بمتهم. فقال: تعلمون أن بني قريظة قد ندموا على ما صنعوا فيما بينهم وبين محمد فبعثوا إليه أنه لا يرضيك عنا إلا أن نأخذ من القوم رهنا من أشرافهم وندفعهم إليك فتضرب أعناقهم ثم نكون معك عليهم حتى نخرجهم من بلادك. فقال: بلى، فإن بعثوا إليكم يسألونكم نفرا من رجالكم فلا تعطوهم رجلاً واحداً واحذروا.

ثم جاء غطفان فقال: يا معشر غطفان إني رجل منكم ثم قال لهم ما قال لقريش فلما أصبح أبو سفيان، وذلك يوم السبت في شوال سنة خس من الهجرة بعث إليهم أبو سفيان عكرمة بن أبي جهل في نفر من قريش، إن أبا سفيان يقول لكم: يا معشر اليهود إن الكراع والخف قد هلكتا وإنا لسنا بدار مقام فاخرجوا إلى محمد حتى نناجزه فبعثوا إليه أن اليوم السبت وهو يوم لا نعمل فيه شيئا ولسنا مع ذلك بالذي نقاتل معكم حتى تعطونا رهنا من رجالكم نستوثق بهم لا تذهبوا وتدعونا حتى نناجز محمدا. فقال أبو سفيان: قد حذرنا والله هذا نعيم فبعث إليهم أبو سفيان أنا لا نعطيكم رجلاً واحداً فإن شئتم أن تخرجوا وتقاتلوا وإن شئتم فاقعدوا. فقالت اليهود: هذا والله الذي قال لنا نعيم. فبعثوا إليهم: أنا والله لا نقاتل حتى تعطونا رهنا، وخذل الله بينهم وبعث سبحانه عليهم الريح في ليال شاتية باردة شديدة البرد حتى انصر فوا راجعين. قال محمد بن كعب قال حذيفة اليهاني: والله لقد رأينا يوم الخندق وبنا من الجهد والجوع والخوف ما لا يعلمه إلا الله وقام رسول الله ﷺ فصلى ما شاء الله من الليل ثم قال: «ألا رَجُلٍ بَأْتِينَا بِخَبَرِ القَوْمِ يَجْعَلُهُ اللهُ رَفِيقِي فِي الجَنَّةِ». قال حذيفة: فو الله ما قام منا أحد مما بنا من الخوف والجهد والجوع. فلما لم يقم أحد دعاني فلم أجد بدا من إجابته، قلت: لبيك. قال

قال: وأتيت القوم فإذا ريح الله وجنوده يفعل بهم ما يفعل ما يستمسك لهم بناء ولا يثبت لهم نار ولا يطمئن لهم قدر فإني لكذلك إذ خرج أبو سفيان من رحله ثم قال: يا معشر قريش لينظر أحدكم من جليسه!. قال حذيفة: فبدأت بالذي عن يميني، فقلت: من أنت؟. قال: أنا فلان. قال: ثم عاد أبو سفيان براحلته، فقال: يا معشر قريش والله ما أنتم بدار مقام هلك الخف والحافر وأخلفتنا بنو قريظة وهذه الريح لا يستمسك لنا معها شي ء ثم عجل فركب راحلته وإنها لمعقولة ما حل عقالها إلا بعد ما ركبها. قال: قلت في نفسي لو رميت عدو الله فقتلته كنت قد صنعت شيئاً فوترت قوسي ثم وضعت السهم في كبد القوس وأنا أريد أن أرميه فأقتله فذكرت قول رسول الله تشتشينية : ٢... وَلاَ تُحْدِثْنَ شَيْئاً حَتَّى تَرْجِعَ».

قال: فحططت القوس ثم رجعت إلى رسول الله تشيئيني وهو يصلي فلما سمع حسي فرج بين رجليه فدخلت تحته وأرسل علي طائفة من مرطه (يعني الكساء، ولعل الرسول كان يريد أن يخفيه حتى عن المسلمين ليبقى مجهولا في تحركه) فركع وسجد ثم قال شيئيني: مَا الحَبَرُ؟. فأخبرته»<sup>(1)</sup>.

من هذه الرواية التاريخية نعرف مدى أهمية التسلّح بالكتهان في بعض الظروف، والتغلّب على التوجه الشخصي لصالح الحركة الرسالية.

ولا ريب أن الدور الذي مارسه مؤمن آل فرعون (حزقيل) لم يكن بعيدا عن قرار القيادة الرسالية المتمثلة يومئذ في شخص موسى ظَلِيَنَّلاً فقد بقي إيهانه طي الكتهان مدة طويلة، كان خلالها حذرا قوي المراوغة، فلم يفتضح أمره أبدا، وكان ثابت العقيدة، راسخ الإيهان، فلم تغيِّر المناصب ولا المغريات من موقفه، وهو مع ذلك لم يَعُدُّ الكتهان هدفا في حركته، إنها عَدَّه وسيلة لهدف، لهذا فجر صراعه مع الطاغوت حيث كانت الظروف مناسبة للإعلان عن موقفه الواقعي، وذلك حينها دافع عن موسى ظَلِيَنَّلاً وعارض الطغيان الذي مارسه فرعون ونظامه إلى حد رفض الآراء المعارضة ومواجهتها بالقتل والإرهاب، قائلا: بأن الموقف السليم تجاه

(١) مجمع البيان: ج٨ ص٤٤٧، بحار الأنوار: ج٢٠ ص٢٠٦.

آراء الآخرين ليس استخدام منطق القوة وإنها استهاعها والإصغاء لصاحبها، فإن كانت خاطئة فليس ذلك مما يضر السلطة إذا كانت على الحق، وإن كانت صادقة وسليمة فيجب اتباعها والانتفاع بها، وإلا فإن العاقبة ستكون غير محمودة إذا رفض الإنسان الحق.

وَإِن يَكُ كَنْ بَعَضُ الَّذِى يَعِدُكُمْ ﴾ وهو الذي يتحمل مسؤولية رأيه وموقفه. ﴿وَإِن يَكُ صَادِقًا يُصِبَّكُم بَعَضُ الَّذِى يَعِدُكُمْ ﴾ هكذا تساءل مؤمن آل فرعون: لماذا تقتلون موسى؟ فهو إن كان كاذبا لم نخسر نحن شيئا، وإن يكن صادقا فالأمر خطير بالنسبة لكم؟؟ وكان هذا السؤال كافيا لو انطلق منه فرعون وحاشيته أن يوصلهم إلى الحق، ولكن الشك المنهجي لا ينفع الذين حجبت شهواتهم عقولهم، وأرادوا الإسراف في اللذات ثم تبريرها بالأعذار و الأسباب الكاذبة. ﴿إِنَّ اللَّهَ لَا يَهْدِى مَنْ هُوَ مُسَرِفٌ ﴾ فقلبه متجه إلى الشهوات كلية. ﴿كَذَابٌ ﴾ يستخدم لسانه في تبرير شهواته، والخلط بين الحق والباطل وهذه من أخطر المشاكل التي يبتلى بها الإنسان.

[٢٩] ويبين المؤمن السبب الذي جعل فرعون وقومه يكفرون بموسى عليه وهو الخلط بين الحق والقوة، فقد زعموا بأن ما عندهم من قوة ظاهرة تغنيهم عن البحث الجاد من أجل الوصول إلى الحق والالتزام به. ﴿ يَنْقَوْمِ لَكُمُ ٱلْمُلَكُ ٱلْيَوْمَ ظَنَهِ بِينَ فِي ٱلْأَرْضِ ﴾ فأنتم أصحاب القوة المادية والسيطرة الاجتماعية، ولا أحد ينافسكم، ولكن هل تبقى هذه القوة وتستمر؟ ثم إذا حل غضب الله فهو لا يرد.

فَوْمَن يَنصُرُنَا مِنْ بَأْسِ اللَّهِ إِن جَآءَنَا ﴾ وبالطبع سوف تكون الإجابة عن هذا السؤال بالنفي (لا أحد). إذن فها قيمة القوى التي لا تمنع عن أصحابها الأذى؟ وكل هذه الأسئلة والتي ستليها يجمعها سياق واحدهو : محاولة المؤمن من خلالها إثارة الشك المنهجي في النفوس وقيادتها للحق. ولعل المؤمن أفلح في إيجاد جبهتين في صف الحاكمين، مما دفع فرعون للتدخل من أجل حسم الخلاف وإنهائه لصالحه. في ألك فِرْعَوْنُ مَآ أُرِيكُم إلاً مآ أَرَى وَمَآ أَهَدِيكُر المَّكبيلَ أَلرَّشَادِ ﴾ قطع عليهم مسيرة الشك المنهجي والتفكير، قائلًا: إنكم لا تحتاجون إلى التفكير، ولا أن تروا شيئا، فأنا أفكر وأرى لكم، ولا أرى إلا الحق ولا أهدي إلا إليه، فيجب عليكم أن تسلموا لي تسليها مطلقا، وهذا هو ديدن الطغاة في كل مكان وزمان، وبالذات في البلاد المحكومة بأنظمة استبدادية جائرة، التي يعتقد حكامها بأن إعلامهم و رأيهم وفكرهم وحده الذي يجب أن تؤمن به الجاهير، ومن هنا نهتدي إلى أن فرعون الذي حاربه موسى لم يكن سوى مظهر من مظاهر الطغان عبر التارية.

[٣٠-٣٠] وإذا كان كلام فرعون هذا قد أخضع ظاهرا من كان حوله، فإن المؤمن

بقي متصلبا في نصرته للحق، والتزامه ببصيرة الهدى، رغم تضليل الطاغوت، وهكذا ينبغي للمؤمنين في كل الأمكنة والعصور ﴿ وَقَالَ الَّذِي َ مَامَنَ يَنَقَوْمِ إِنِي أَخَافَ عَلَيْكُم مِّشْلَ يَوْمِ الأَحْزَابِ ﴾ وهم كل جماعة يتحزَّبون على أساس الهوى ضد الحق ومن يمثله، وكمثل لهذه الفئة يشير القرآن إشارة عابرة إلى طوائف منهم ذهبت قصصهم عبرا وأحدوثات في الأمم الغابرة. في مِثْلَ ذَأْبِ فَوْمِ نُوْجِ وَعَادٍ وَتَمُودَ وَالَذِينَ مِنْ بَعَدِهِمٌ ﴾ فهؤلاء وإن اختلفوا في تاريخهم وقصصهم وفي عاقبتهم إلا أنهم متشابهون في جحودهم الحق، إذ كذبوا الرسل وخالفوا رسالاتهم، وهذا والربط بين أحداث التاريخ ثم الاهنداء بها إلى سنة الله في الحياة يدل على عمق البصيرة والإيهان عند مؤمن آل فرعون. وبعد أن وجه هذا الداعية العقول إلى عبر التاريخ من خلال أحداثه المأساوية الفظيعة يؤكد على عدالة الله و أن ما يصير إليه البشر نتيجة تفكيرهم لا تتيجة قدر إلهي ظالم، حاشا لله. في ما يمير يُذُلُمُ الله في الحياة من الدين يظلمون أنفسهم لا حينها يخالم، حاشا بقر أن من عدائة منهم الحق، إذ يقول إلى عبر التاريخ من خلال أحداثه عند مؤمن آل فرعون. وبعد أن وجه هذا الداعية العقول إلى عبر التاريخ من خلال أحداثه عند مؤمن ال فرعون. وبعد أن وجه هذا الداعية العقول إلى عبر التاريخ من خلال أحداثه عنه عنه يقطيعة يؤكد على عدالة الله و أن ما يصير إليه البشر نتيجة تفكيرهم وسلوكهم لا

[٣٣-٣٣] ثم تابع تحذيره من يوم غضب الله ﴿وَيَنَقَوْمِ إِنَّ أَخَافُ عَلَيَكُمْ يَوْمَ النَّنَادِ ﴾ حيث بنادي كل شخص بالآخرين لعلهم ينقذونه من العذاب. وكلمة ﴿ أَخَافُ كَالتي يقولها المؤمن دليل على شفقته ورأفته بالناس. ثم يبيَّن واقع ذلك اليوم. ﴿ يَوْمَ تُوَلُّونَ مُدْمِرِينَ مَالَكُمُ مِنَ التَّهِ مِنْ عَاصِيرٍ ﴾ لأن ما يعصم البشر من عذاب الله ونقمته هو الإيهان والعمل الصالح، وليس عندكم من هذا شيء. ﴿وَمَن يُضَدِلِ اللَّهُ فَمَا لَهُ مِنْ هَادٍ ﴾ فالهداية مرتبة رفيعة لا يصل إليها كل إنسان، ومن يريد الهداية فإنها لا تحصل بالبحث عن الحق وتزكية النفس وحسب، إنها لا بد من التوسل بالله ودعائه، لأن الهدى الحقيقي لا يكون إلا من عنده وبإرادته، و الدليل على ذلك أنه تعالى حينها يضل أحدا بأن يسلبه توفيق الهداية فلا سبيل بعدها لهدايته. وما كيد فرعون إلا في تباب

فَوَلَقَدْ جَآءَ حُمْ يُوسُفُ مِن قَبْلُ بِٱلْبَيْنَتِ فَمَا زِلْتُمْ فِي شَكِ يَمَاجَآء حُمْ بِعِ حَقَّى إذا هَلَكَ قُلْتُمْ لَن يَبْعَثُ اللَّهُ مِن بَعْدِهِ رَسُولاً حَذَلِكَ يُضِلُ اللَّهُ مَن هُو مُسْرِفٌ مُرْتَابُ (\*) الَذِين يُجْدَدِلُون فِي ءَايَتِ اللَّهِ بِغَيْرِ سُلْطَنِ أَتَسْهُمْ حَبُرَ مَقْتًا عِندَ اللَّهِ وَعِندَ الَذِينَ مَامَنُوا كَذَلِكَ يَطْبَعُ اللَّهُ عَلَى حُلِ قَلْبِ مُتَكَبِّر جَبًار وَعِندَ الَذِينَ مَامَنُوا كَذَلِكَ يَطْبَعُ اللَّهُ عَلَى حُلِ قَلْبِ مُتَكَبِر جَبًار وَعِندَ الَذِينَ مَامَنُوا كَذَلِكَ يَطْبَعُ اللَّهُ عَلَى حُلَ قَلْبِ مُتَكَبِر وَعِندَ اللَّذِينَ مَامَنُوا كَذَلِكَ يَطْبَعُ اللَّهُ عَلَى حُلَ قَلْبِ مُتَكَبِر وَعِندَ اللَّذِينَ مَامَنُوا كَذَلِكَ يَطْبَعُ اللَّهُ عَلَى حُلَ قَلْبِ مُتَكَبِر وَعِندَ اللَّذِينَ الْمَنْوَا فَنْعَوْنَ اللَّهُ مَعْلَى وَقَالَ الْذِينَ اللَّهُ مَا عَذَلَ اللَّهُ عَلَى وَقَالَ فَرْعَوْنَ يَعْمَنُ اللَّهُ عَلَى وَعَلَى وَعَوْنَ يَعْتَقَدِ مَنْ السَبَبَ السَمَوْتِ فَأَطَلِعَ إِلَى إلَهِ مُوسَى وَإِنِي لَقْلَ مُتَكَبِر جَبًار فَرْعَوْنَ اللَّيْعَانَ اللَّهُ مُعَمَاء وَعَرَعُونَ إِلَا مِنْكُمُ اللَّهُ مَا مَكَنَ الْتُعْرَى الْعَمَى اللَهُ مُوسَى وَاتِي لَا مُعْلَى اللَهُ عَنْ اللَّيْتَ الْمَعْوَى فَرْعَوْنَ إِلَى اللَّذِينَ الْعَنْدُلُنَ فَى مَائِنَ اللَهِ مُعْرَى مَالَعُنَ اللَّهُمُ اللَّهُ مَعْتَ عَنْذَا وَتَعَوْرَ إِنَا الَذِي عَامَ وَانَ الَذِي يَعْذَعُونَ الْعَنْ الْتَعْتَ فَلَه مُنَكَرُ مَنْ عَمَا مَنْ عَمَوْنَ اللَهُ عَامَا عَذَي يَعْتَى الْتَعْتَ فَي مَائَعُ فَلَهُ وَمَا عَنْ عَمَا مَنْ عَمَا مَنْ عَما مَنْ عَنْ عَلَى الْعُنَا الْهُ عَلَى الْمُ عَلَى الْعُنَا فَي مَنْ عَمَلَ مَنْ عَمْ مَنْ عَمْ فَلَهُ فَنْ عَالَةُ عَالَهُ عَنْ عَلَى الْنَهُ اللَهُ عَنْ اللَّهُ مَنْ عَما مَنْ عَنْ عَامَ مَنْ عَمَنَ عَلَى الْعَنْ عَالَهُ اللَهُ عَنْ عَائَنَ مَنْ عَمَا مَنْ الْعَنْنَ الْنَهُ عَلَى الْعَامِ الْنَهُ مَنْ عَمْ الْعَامِ الْنَ مَا عَائَ الْنَعْتَ عَامَ الْمُ الْنَهُ مَا عَائَةُ مَنْ عَلَى مَنْ عَمَا مَا عَا الْنَهُ مَنْ عَالَ الْمَا عَائَمُ مَا عَلَى الْعَامِ الْنَا الْ عَائِ مَنْ عَامَ مَالْنَ الْنَهُ مَنْ عَا الْعَا مِ الْعَا

هدى من الآيات:

يشكل نموذج فرعون في حكم مصر المحور المناقض ليوسف عَلِيَّلاً الذي حكم تلك الديار أيضا، وحينها لا يريد الإنسان أن يؤمن فسوف يجادل في آيات الله سواء هبطت على يوسف عَلِيَّلاً الملك المقتدر، الذي جمعت فيه الصفات الحسنة المادية والمعنوية، أو أنزلت على موسى عَلِيَّلاً الراعيَ الفتير والمنتمي إلى طائفة مستضعفة مظلومة. ونموذج فرعون يناقض كلتا الرسالتين، لأن مقياس الإيهان أو الكفر هو القلب فتارة يكون خاشعا يسلَّم للحق ولمن يجسده في المجتمع، وتارة يكون متكبرا يكفر بكل ذلك، مهما كان الشخص الذي يمثل الحق، و مهما كانت الآيات بيِّنة واضحة.

ويذكر ربنا في هذا الدرس بهذه الحقيقة، فبينها نجد شخصا كمؤمن آل فرعون يكتم إيهانه مزروعا في قلب النظام الطاغوتي، ومحاطا بكل إرهاب فرعون وإغرائه وتضليله، نجد شخصا آخر يعيش في كنف يوسف عَلِيَـنَّلاً، حيث الملك والرخاء والهداية، ولكنه يكفر في قلبه بالحق، ولا يؤمن إيهانا حقيقيا بيوسف وبربه.

بينات من الآيات:

[٣٤] يوسف عليم هو أحد الأبناء الاثني عشر ليعقوب عليم الذي يسمى بالعبرية إسرائيل أي عبد الله، ومن صُلُب هؤلاء الأخوة انسل بنو إسرائيل في اثني عشر سبطا وقبيلة، ويوسف كان أحد آبائهم الكبار. وقد بُعِثَ يوسف عليم بالرسالة وأصبح ملكا مقتدرا يخضع له أهل مصر، فقد جمعت عنده الكمالات المادية بالملك والسيطرة، والمعنوية بالرسالة، وبالرغم من ذلك كفر به البعض، ولكنهم قالوا في أنفسهم: لا نظهر هذا الكفر بل ننتظر حتى يموت من ذلك كفر به البعض، ولكنهم قالوا في أنفسهم: لا نظهر هذا الكفر بل ننتظر حتى يموت يوسف فنسيطر بعده على الحكم والملك. (وَلَقَدَ جَآةَ صُمَّ يُوسُفُ مِن قَبْلُ ﴾ أي قبل موسى عليم في ألبيتني فما زلام في أخر من الماد . وأولقد جاة صحم يوبي لا نظهر هذا الكفر بل ننتظر واضحة. (حَتَى إذا مُلك قُلْتُم في سَكَم ما أله أن قلوبكم لا تريد الإيان، وإلا فالأدلة واضحة. (حَتَى إذا هَلك قُلْتُم في سَكَم ما ألم في من قبل به أي الماد والا فالأدلة واضحة. والفضل، ولا يدل موقفهم إلا على الضلال الذي كتب عليهم بسبب إسرافهم وتر ددهم في الريب. و الآية توحي بأن شعب مصر أسلم ظاهرا على يد يوسف إلا أنه كان يجذ العودة إلى في الريب. والآنه كان فاسدا بالإسراف والارتياب، وسر على يد يوسف إلى أنه كان يجذ العودة إلى في الريب. و الآية توحي بأن شعب مصر أسلم ظاهرا على يد يوسف إلا أنه كان يجذ العودة إلى في الريب. والم على المدا بالإسراف والارتياب، وسر عان ما عاد إلى كفره بعد هلاك يوسف، وكانه قد استراح بموت يوسف.. وهناك أحاديث تدل على إسلام الشعب المري على يده.

فَكَذَلِكَ يُضِلُ ٱللَّهُ مَنْ هُوَ مُسَرِفٌ مُرْتَابٌ ﴾ وهنا تكشف الآية عن سبب موقفهم المنحرف من الحق، وهو إسرافهم من الناحية العملية، فلا يقنعون بها عندهم من الخير والنعمة، وارتيابهم من الناحية النظرية والنفسية، فلا يسلمون للحق والبينات. والاسراف وهو وصف لاحق فرعون في أكثر من موضع في آيات القرآن، وهنا في هذه السورة. إذ الإسراف يخلق شدة ارتباط بين الإنسان وبين الشهوات وتشتد معه حالة الرفض والتكذيب لما يعاكس تيار الشهوات، فتختل مقاييس التفكير السوي، ويتولد الارتياب في الآخرين سواء لمخالفتهم تيار الشهوات حين يتعلل المسرفون بتبريرات ثقافية تزين لهم باطلهم، أو لأن النفسية المنغمسة في الشهوات تظن أن الآخرين مثلها ينازعونها على الشهوات. وإذا أمعنا النظر لوجدنا كلتا الصفتين «الاسراف، الارتياب» تنتهيان إلى صفة واحدة هي عدم التسليم للحق، وعدم الاكتفاء بها أعطاهم الله، و طلب المزيد، المزيد من النعم إلى حد الإسراف، والمزيد من الأدلة إلى حد الجدل في الآيات الواضحات. وتدل هذه الآية على أنه كانت ليوسف رسالة إلى قوم مصر، وقد وقَرَّ الله لهم فرصة الهداية بهذه الصورة الفريدة حيث جعل مليكهم الحبيب رسولا إليهم لعلهم يهتدون. ولعل الحكمة في ذلك كانت شدة تعلق الشعب المصري ذات الحضارة النهرية بالسلطة السياسية مما حدا بموسي غلبًغ أيضا إلى التوجه إلى شخص فرعون الحاكم الأعلى لبلادهم.

[٣٥] ونسأل: من هم المرتابون؟ ويجيب القرآن: الذين يجادلون في آيات الله، ويحاولون تحريفها من دون أدنى حجة، والحال أن الذي يخالف فكرة ما لا بد أن يأتي بأخرى مثلها أو أفضل منها. ﴿ الَذِينَ يُجُدَدِلُونَ فِي عَايَنَ اللَّهِ بِغَيْرِ سُلطَنِ أَتَسْهُمْ ﴾ وتشمل الآية – كها يبدو – الذين يحرفون آيات الله، ويتصرفون فيها بغير تفويض من الله، فهم يضعون أنفسهم مواضع الذين يحرفون آيات الله، ويتصرفون فيها بغير تفويض من الله، فهم يضعون أنفسهم مواضع الحكم بلا سلطان من الله. ﴿ كَبُرَ مَقْتًا عِندَ اللَّهِ وَعِندَ الَّذِينَ عَامَنُواً ﴾ فالله يمقتهم فيذلهم في الدنيا ويضل أعمالهم ولا يدعهم يفلحون أبدا. أما الذين آمنوا فيمقتونهم فلا ينخدعون بهم ولا يسلمون لقيادتهم. وهاتان عاقبتان سيئتان لهم. أما العاقبة السوأى فهي سلب فرصة الهداية عنهم إلى الأبد، وذلك بإطفاء شعلة الهدى من قلوبهم.

لأكذلك يَظْبَعُ أللَّهُ عَلَى صَحْلَ قَلْبٍ مُتَكَبِّرٍ جَبَّارٍ في والجبار هو الذي يسعى لقهر الآخرين والتسلط عليهم، وهي من نزعات القيادات والحكام الظلمة. أما المتكبر فهو الذي لا يتواضع للحق، ولا يقتنع بواقعه، إنها يتصور نفسه دائها أكبر من حجمه الحقيقي، وَمَنْ هذه صفته فإن قلبه يصير منغلقا فيختم الله عليه بسلب نور العقل والفطرة منه. والتعبير القرآني دقيق جدا حينها قال: في مَتَكَبِّر جَبَّارٍ في ومع أن بعضا من الفوا بأنه عليه بسلب نور العقل والفطرة منه. والتعبير القرآني يسعى عليه جدا حينها قال: في متكربً مُتَكَبِّر جَبَّارٍ في ومع أن بعضا من المفسرين قالوا بأنه يتواضع للحق، ولا يقتنع بواقعه، إنها يتصور نفسه دائها أكبر من حجمه الحقيقي، وَمَنْ هذه مفته فإن قلبه يصير منغلقا فيختم الله عليه بسلب نور العقل والفطرة منه. والتعبير القرآني دقيق جدا حينها قال: في حكل قَلْبٍ مُتَكَبِّر جَبَّارٍ في ومع أن بعضا من المفسرين قالوا بأنه يساوي قولنا: قلب كل متكبر جبار، إلا أنه يبدو أن السياق القرآني أراد بيان حقيقة مهمة هي: إن الطبع على القلب تختلف نسبته باختلاف الصفات السلبية عند الإنسان، فقد يطبع الله بنسبة إن الطبع على القلب قلب الزاني أو السارق، أما المتكبر الجبار فإنه يطبع على قلبه كله متكبر جبار، إلا أنه يبدو أن السياق القرآني أراد بيان حقيقة مهمة هي: إن الطبع على القلب تختلف نسبته باختلاف الصفات السلبية عند الإنسان، فقد يطبع الله بنسبة وهذا يكفي لبيان الخلفيات السيئة جدا لهاتين الصفتين.

[٣٦–٣٧] ولأن بني إسرائيل والشعب المصري لم يؤمنا إيهانا حقيقيا في ظل يوسف الملك النبي فقد ابتلاهم الله بفرعون يحكم من الأريكة ذاتها، وشتان بين الاثنين، وحقا إنها عاقبة الكفر بالنعمة.

ويوجهنا السياق هنا إلى النهايات السيئة لهذا التحول، لعلنا ننتبه إلى أن الكفر برسالات

الله، والإسراف والارتياب والتكبر والتجبر، وبالتالي التملص من مسؤوليات النظام العادل والحاكم العادل -كيوسف عَلِيَكَلا - قد لا تظهر عاقبته في البدء ولكنها عند الختام، حيث يكون مصير المجتمع ما انتهى إليه أهل مصر، إذ ابتلوا بحاكم مثل فرعون. وهكذا علينا ألا تخدعنا المظاهر الخلابة لحضارة الشهوات بل ندرسها من خلال نهاياتها المأساوية، وما قيمة بدء الغرور مع عاقبة السوء. ﴿ وَقَالَ فَرْبَوْنَيْنَهَ مَنْ أَبْنِ لِي صَرَّحًا لَعَلَى آبَلُغُ أَلاً شَبَنبَ ﴾ بعد أن فشل فرعون في إقناع من حوله بضر ورة قتل موسى غليتَلا، مما أثبت ضعف حجته، حاول الاعتهاد على القوة المادية لفرض سيطرته على الجهاهير، وهذه مرحلة من المراحل التي تمر بها الحضارات، فهي تبدأ بالقيم قوية حيوية، وتبلغ المظاهر المادية قبل أن تصل نهايتها إما بالدمار الشامل أو حالة العبثية المطلقة والانطواء التام. وهكذا نظام فرعون حينها تبين لهم خواؤه المعنوي وفراغه العلمي، توجه إلى البنايات الضخمة، حيث بني صرحا عظيها حاول الوصول به إلى إله موسى، وهذا مؤسر واضح على نظرته المادية الحياة، وسعيه لتحدي القيم المعنوية بالماهي ، وهذا مؤسر واضح على نظرته المادية وسعيه لتحدي التميم المعنوي وفراغه العلمي، مؤسر واضح على نظرته المادياة، وسعيه لتحدي القيم المعنوية بالمظاهر المادية.

إنه سعى نحو مواجهة إله موسى عز وجل، وتحدَّيه سبحانه بها لديه من إمكانات محدودة، كما فعل نمرود حين أمر بإعدام سجين وإطلاق الآخر، وقال لإبراهيم متحديا رب العزة: أنا أحيي وأميت، وهكذا يفعل الطغاة في كل عصر. إنهم يقومون-أمام كل حركة تحررية- باستعراض قوتهم لفرض الهيبة التي تكاد تسقط أمام عاصفة النهضة. وقد يكون فرعون هو الذي بنى بعض أهرامات مصر حسبها توحي به هذه الآية الكريمة، التي كان يسعى من خلالها لتضليل الناس وبلوغ أعلى مكان في نظره وهي أسباب السهاوات.

وربما كان التضليل الفرعوني للناس هنا كان يتمحور في اتجاهين؛ الأول إشغال الناس عن التفكير بحقيقة الرسالة بصرفهم إلى الانشغال والتفكير بالصرح المادي الضخم، والآخر توجيه التفكير إلى منهجية خاطئة لا توصل إلى الحق: ﴿ أَسْبَـٰبَ السَّمَوَتِ فَأَطَّلِعَ إِلَى إِلَىٰهِ مُوسَىٰ وَإِنِي لَأَظُنَّهُ, صَكَنِدِبَاً وهذا ديدن الطغاة كفرعون. إنهم يستصدرون الأحكام في غتلف القضايا بعيدا عن المنهجية السليمة حيث يعلم فرعون بأن الإله الحق الذي يدعو إليه موسى عليماً لا يدرك بالمقاييس المادية، ولكنه أخذ يستخدم منهجا ماديا بحتا للتعرف إلى الله-سبحانه وتعالى- والنتيجة التي سيصل إليها حتى إذا قدر أنه بلغ السهاوات العلى خاطئة، وعلى ضوء هذا المنهج سيكون موسى كاذبا.

ومن المعروف أن فرعون كان يُسخِّر المستضعفين لبناء الصرح سخرة وبلا أجور، وكان الكثير من هؤلاء التعساء الذين كان يحشرهم من مختلف أنحاء مصر يموتون تحت ضغط الكدح، وسوء التغذية، و انتشار الأمراض، و كان قد خصص إلى جنب أهرامات مصر أراضي واسعة لاستقبال جثث هؤلاء المساكين مما أثار هذا العمل بذاته غضب الجهاهير، وهيأ أرضية التحول عند شعب مصر. فو كَنْلِكَ زُبِّنَ لِفِرْعَوْنَ شُوَءُ عَمَلِهِ مَ بسبب تراكم العادات والمهارسات السيئة على قلبه المتكبر الجبار، فكان يرى الباطل حقا والعكس، إلى هذا المستوى الهابط من الاعتقاد، حيث زعم أنه يتحدى بقوته المحدودة إرادة الله. ألم ير الجبال كيف أرساها الرب، وأنه إذا صعد عليها رجل لا يرى السهاء إلا بمثل ما يراها على الأرض؟! أولم يعلم أن عاصفة واحدة تكفي لاقتلاع مظاهر قوته في لحظة؟! وقد جاء في الحديث: «فَبَنَى هَامَانُ لَهُ فِي الموابِ صَرْحاً حَتَّى بَلَغَ مَكَاناً في الهَوَاءِ لَمَ يَقْدِرِ الإِنْسَانُ أَنْ يَقُومَ عَلَيْهِ مِنَ الرَّع

ومن جملة الآثار النفسية التي يخلفها العناد والإصرار على ممارسة السيئة الصدعن سبيل الله. ﴿وَصُمَدَّعَنِ ٱلسَّبِيلَ﴾ وهو القيادة الرسالية التي تمثل رسالة الله، والتي تهدي البشر إلى ربه الرحيم، وهل يخضع المتكبر إلى الحق، أو هل يرتضي الجبار العدل؟ كلا.. إذن فهو سوف يتبع الباطل في الحياة، وحيث رفض السبيل إلى الله (القيادة الرسالية) فسوف يحاربها ويكيد لها. ولكن سنة الله وإرادته فوق محاولات فرعون الفاشلة لإطفاء نوره عز وجل. ﴿وَمَاصَكَيْدُ

[٣٨] وهنا يبرز على مسرح الأحداث مرة أخرى مؤمن آل فرعون الذي كتم إيهانه ثم تحدى به فرعون في اللحظة المناسبة فحاز على فضيلة الكتهان وفضيلة التحدي معا، وهي كلمة الحق عند السلطان الجائر. ونحن إذا تعمقنا في قصة هذا المؤمن من خلال القرآن الحكيم، نعرف حينها المعنى الحقيقي للتقية في الإسلام، و يجب أن نبلور هذا المفهوم لأن التقاة تحولت لدى الكثير إلى تبرير للتقاعس والنكوص عن الجهاد، بينها التقية (التقاة) في مفهوم الرسالة هي العمل والجهاد المركز والمستمر بعيدا عن أعين الطغاة حتى تحين لحظة التحدي الكبير. وهل يحتاج إلى الكتهان إلا من يجاهد الطغاة؟!

إن البعض يجعل كلمة التقية بديلا عن العمل والتحرك في ظروف القمع والإرهاب، ولكنه لا يتحرك حتى في الظروف المناسبة، ومثال ذلك اولئك الذين يرفضون التجاوب مع الحركات الرسالية ويبرّرون ذلك بوجود الإرهاب، ولكنهم يرفضون الجهاد حتى في المهجر حيث يعيشون حالة الأمان. إن (التقاة) حقا هي أن تحافظ على نفسك وتحركك الجهادي بعيدا عن سطوة الظالم في ظل الإرهاب، لتحتفظ بقوتك ليوم الصراع. وهكذا كان مؤمن آل فرعون (حزقيل) يكتم إيهانه، ويتحرك في ظل توجيهات القيادة الرسالية، منتظرا الساعة

(١) بحار الأنوار: ج١٣ ص١٢٥.

المناسبة لتفجير الصراع مع الطاغوت، وها قد حل أوانها حيث جمع فرعون وزراءه وأنصاره وقوات جيشه وسحرته ليقرروا قتل موسى عَلِيَمَلاً، فاستبسل من بينهم وتحدى الظلم والظالمين ليضرب لنا مثلا صادقا عن التقية التي يرتضيها الله تعالى، وهي النابعة من الإيهان والإرادة والتخطيط والعمل، وليست الناتجة عن خور العزيمة وخوف الإنسان وحبه للراحة. فهي إذن تمهيد للتحدي، وجمع للقوى، لتفجير الصراع في وقته المناسب.

وهكذا استطاع مؤمن آل فرعون تعويق مؤامرات فرعون التي استهدفت قتل موسى عَلَيْتَلَا، وبذلك وفي ربنا عهده لرسوله الأمين بنصره وتأييده. ﴿ وَقَالَ الَذِي َءَامَنَ يَنَقَوْمِ اتَبِعُونِ أَهَدِ كُمَّ سَبِيلَ الرَّشَادِ ﴾ فهو من جهة تحدى فرعون، ومن جهة أخرى طالب مَنْ حوله باتّباعه وحمّلهم مسؤولية الثقة برسالته والطموح إلى تغيير حكومة فرعون، وهكذا ينبغي للرساليين أن يثقوا برسالتهم في الحياة، وأن يطرحوا أنفسهم قادة للناس بديلا عن القيادات الفاسدة دون استحياء أو وجل.

[٣٩] وحيث شخص المؤمن جذر الانحراف ونقطة الضعف التي تدعوهم للالتفاف حول فرعون واتباعه، وهي المادية التي تتجسد في اللهث وراء حطام الدنيا، ذكرهم بالآخرة التي تتميز عن الدنيا بنوعية نعيمها الأفضل، بينها الدنيا بها فيها تشبه المتاع الذي يأخذه المسافر معه وهو قليل ومحدود، كما أكد على مفارقة أخرى مهمة هي: أن نعيم الآخرة دائم لا ينتهي حيث يلغي فيها حساب الزمن، بينها الدنيا محدودة جدا. وينقَوّم إنّما هَذِهِ ٱلْحَيَوَةُ ٱلدُّنيَّا مَتَنَعٌ وَإِنَّ ٱلْأَخِرَةَ هِيَدَارُ ٱلْقَرَارِ ﴾ وهل يختار العاقل تلك على هذه؟!! كلا.

[•3] ويمضي المؤمن في بيان معالم ثقافته الرسالية رغبة منه في إنقاذ الناس من ضلالات الطاغوت، قائلا: ﴿ مَنْ عَمِلَ سَيِنَتَهَ فَلَا يَجْزَى إِلَّا مِنْلَهَا ﴾ عدالة ورحمة من الله بعباده، ولعله أراد من ذلك فضح سياسة فرعون القائمة على الظلم والجور. ﴿وَمَنْ عَمِلَ صَالِحًا مِن ذَكَرَ أَوَ أَنْقُ وَهُوَ مُؤْمِنُ ﴾ فالمقياس عند الله هو العمل، أما التهايزات المادية والظاهرية – التي تقرهاً الأنظمة البشرية الفاسدة – فلا معنى لها أبدا. بلى، هناك أمر واحدير تكز عليه العمل فلا يقبل إلا به وهو الإيهان. والذين يتوفر لديهم هذان الشرطان (العمل الإيهان) هم الذين يدخلون الجنة. فَأُولَنَتَكَ يَدْ خُلُونَ الجُمَنَة يَرْزَقُونَ فِيهَا بِعَبَرٍ حِسَابٍ ﴾ إن مشكلة الكثير من الذين يرفضون الإيهان بالحق والعمل به هو أنهم ينظرون له من خلال البلاء والمعانة التي يستتبعها الإيهان به وليس من علاج لهذه المشكلة أفضل من التوجيه إلى نعيم الآلايان الذي هو ثمرة الإيهان والعمل. وحيث ركز المؤمن حديثه مع أتباع فرعون الغارقين في المادة الذي يستتبعها الإيهان في الإيهان بالحق والعمل به هو أنهم ينظرون له من خلال البلاء والمعاناة التي يستتبعها الإيهان به والعمل. وحيث ركز المؤمن حديثه مع أتباع فرعون الغارقين في المادة الذي هو ثمرة الإيهان به من علاج هذه المشكلة أفضل من التوجيه إلى نعيم الآخرة الذي هو ثمرة الإيهان والعمل. وحيث ركز المؤمن حديثه مع أتباع فرعون الغارقين في المادة أراد علاج هذه المشكلة، والعمل. وحيث ركز المؤمن حديثه مع أتباع فرعون الغارقين في المادة أراد علاج هذه المشكلة،

#### ۲۳۸

## و أفوض أمري إلى الله

وَيَنْقَوْمِ مَا لِنَ أَدْعُوكُمْ إِلَى ٱلنَّجَوْةِ وَيَدْعُونَنِيَ إِلَى ٱلنَّارِ ٥ تَدْعُونَنِي لِأَحْتُفُرَ بِٱللَّهِ وَأَشْرِكَ بِعِ مَا لَيْسَ لِي بِعِ عِلْمٌ وَأَنَا أَدْعُوكُمْ إِلَى ٱلْعَزِيزِ ٱلْغَفَرِ ٢ الْاجَرَدَأَنَّمَا تَدْعُونَنِيَ إِلَيْهِ لَيْسَ لَهُ، دَعْوَةٌ فِي ٱلدُّنْيَا وَلَافِي ٱلْأَخِرَةِوَأَنَّ مَرَدَّنَا إِلَى ٱللَّهِ وَأَتَ ٱلْمُسْرِفِينَ هُمْ أَصْحَنْتُ ٱلنَّارِ ٢٠ فَسَتَذْكُرُونَ مَا أَقُولُ لَكُمْ وَأُفَوْضُ أَمْرِتَ إِلَى ٱللَّهُ إِنَّ ٱللَّهَ بَصِيرُ بِٱلْعِهَادِ ٢٠ فَوَقَىٰ مُ ٱللَّهُ سَيِّنَاتِ مَا مَحْكَرُوا وَحَاقَ بِنَالٍ فِرْعَوْنَ سُوَّءُ ٱلْعَذَابِ ٢ أَلَنَّارُ يُعْرَضُونَ عَلَيْهَا غُدُوًّا وَعَشِيًّا وَيَوْمَ تَقُومُ ٱلسَّاعَةُ أَدْخِلُوا ءَالَ فِرْعَوْنَ أَشَدَّ ٱلْعَذَابِ ٢٠ وَإِذْ يَتَحَالَجُونَ فِي ٱلنَّارِ فَيَقُولُ ٱلضَّعَفَنُوْا لِلَّذِينَ ٱسْتَكْبَرُوٓأَ إِنَّا كُنَّا لَكُمْ تَبَعَا فَهَلْ أَنتُم مُّغْنُونَ عَنَّا نَصِيبًا مِّنَ ٱلنَّارِ ٢٠٠ قَالَ ٱلَّذِينَ ٱسْتَحْتَبُرُوٓا إِنَّا كُلُّ فِيهَآ إِنَّ ٱللَّهَ قَدْ حَكُمَ بَتَنِ ٱلْعِبَادِ ٢٠ وَقَالَ ٱلَّذِينَ فِي ٱلنَّارِ لِخَزَنَةِ جَهَنَّهُ أَدْعُوا رَبَّكُمْ يُحَفِّف عَنَّا يَوْمًا مِّنَ ٱلْعَذَابِ ٢ قَالُوَا أَوَلَمْ تَكُ تَأْنِيكُمْ رُسُلُكُم بِٱلْبَيْنَتِ فَالُواْبَلَيْ قَالُوا فَأَدْعُوا وَمَا دُعَتَوُا ٱلْحَكَ فِرِينَ إِلَّا فِي ضَلَالٍ ٢

### هدى من الآيات:

كما البرق الخاطف في جو مدلممً في ليل داج، شعَّت كلمات المؤمن في بيت فرعون، وهم يتآمرون على حياة صاحب الرسالة موسى بن عمران عَلَيَتَلاً. لقد قال لهم: إنني أدعوكم لنجاة أنفسكم من النار التي تحيط بكم، بينها أنتم تدعونني لألتحق بكم في سواء اللهب. بلي، إن الكفر بالله والشرك به (كاتباع سلطة غير شرعية) إن ذلك بذاته النار التي هم فيها، أما هو فإن دعوته إلى النجاة منها بالإيهان بالله العزيز الغفار.

أنتم تدعونني إلى الشركاء الذين لا ينبغي أن يدعو أحد إليهم، لأنهم تافهون حقراء، بينما أنا أدعوكم إلى من إليه مصيرنا جميعا، وأنتم تدعونني إلى الإسراف الذي لا ريب ينتهي بصاحبه إلى النار، بينما أدعوكم إلى التقوى.

وتحدَّاهم حين لم يستجيبوا له- بأنه ينتظر وإياهم عاقبة الأمر حين يستذكرون إنذاره، أما هو فقد فوض أمره إلى الله الذي وقاه سيئات ما مكروا، بينها أحاط بآل فرعون سوء العذاب، ففي عالم البرزخ يعرضون على النار صباحا ومساءً، وإذا قامت الساعة يذوقون في جهنم أشد العذاب.

هنالك حيث لا ينفع الضعفاء تبريرهم بأنهم إنها اتبعوا كبراءهم فلذلك لا بد أن يتحملوا عنهم نصيبا من العذاب، كلا، كل من الضعفاء والمستكبرين في النار بحكم الله الذي لا ينقض حكمه أحد.

### بينات من الآيات:

[13] لا يطيب الموت في فم أحد إلا أن المترفين أشدُّ هيبة منه، لأنهم أحرص على حياة الدنيا، وأعمق اغترارا بزخارفها، ولا بد أن يضرب الدعاة إلى الله على هذا الوتر الحساس في أفئدة المترفين، ويذكروهم بالموت وما بعده من الجزاء الشديد، وكفى به موعظة لمن يريد هدى وخلاصا. وهكذا فعل مؤمن آل فرعون حين ذكرهم بعاقبة الدعوتين، دعوة الحق ودعوة الباطل. في وَيَنقَوْمِ مَا لِيَ أَدْعُوصَتُمَ إِلَى النَّجَوْةِ وَتَدَعُونَنِيَ إِلَى النَّا وِلَى النار وقد أحاطت بهم من كل صوب، السياسة طغيان، والاقتصاد ترف، والتربية انحراف، والإعلام ضلالة، فهم يتقلبون في سرادقات الجحيم، وإنها يدعوهم المؤمن للنجاة، بها تحتاجه من همة و سعي واجتهاد، ولكنهم يدعونه إلى التوغل في النار. والآية تشملنا أيضا، فباستئناء ربنا سبحانه: فو وَإن مِنكُمُ إلاَ وَارِدُها كَانَ عَلَى رَبِّكَ حَتْما مَقْضِيًا أَنْ أَنْ مَقْراد وقد قال ربنا سبحانه: في واجتهاد، ولكنهم يدعونه إلى التوغل في النار. والآية تشملنا أيضا، في من من ربنا سبحانه: فو وَإن مِنكُمُ إلاَ وَارِدُها كَانَ عَلَى رَبِّكَ حَتْما مَقْضِيبًا أَنْ

و نتساءل: كيف نحن جميعا في النار إلا المتقين؟.

أرأيت جرثومة السل في المجهر؟ أو سمعت بفيروس الجذام؟ إنهما في الواقع يمثلان المرض ذاته الذي تظهر أعراضه على المسلول والمجذوم، ولكن الخبير وحده يعرف ذلك، أما الجاهل فتراه يستنكر أن تكون هذه الجرثومة وذلك الفيروس هو المرض ذاته.. كذلك خبير المتفجرات يعرف مدى قوة النار الكامنة في كيلوغرام من مادة متفجرة حارقة، أما الجاهل فلعله يحسبها ترابا، كذلك المؤمنون الواعون يعرفون أن مال اليتيم هو ذاته اللهب إذا أكله الغاصب، وأن الكذب رائحته نتنة تخرج من فم صاحبها وتنتظره على باب جهنم، وأن الظلم اليوم ذاته ظلمات في القيامة، وهكذا..

[23] والنار التي يدعو المؤمن للنجاة منها هي الكفر بالله الذي يتمثل بالشرك به. فما هو الشرك؟ إنه الخضوع لأحد من دون أن يأذن الله وينزل عليه سلطانا مبينا. ﴿ تَدْعُونَنِي لِأَصَحَفُرَ بِاللَّهِ ﴾ لعل قوم فرعون كانوا جاحدين بالله رأسا، أو كانوا مشركين وشركهم دعاهم إلى الكفر، لذلك قال لهم مؤمنهم: ﴿وَأَشْرِكَ بِهِ مَا لَيْسَ لِي بِهِ عِلَّمٌ ﴾ ونستوحي من هذه الآية -كها من آيات- أخرى أن مجرد التسليم لما لا يعلم الإنسان يقينا أن الله أمره به شرك. وقد علق الله الإنسان عبدا له لا لغيره، ولم يأذن له بأن يتنازل عن حريته لأحد أبدا، بل فرض عليه مقاومة من يريد سلب حريته والاعتداء على حرمة استقلاله، وعَدَّ مجرد التسليم للطاغية شركا، وإن الشرك لظلم عظيم. أما دعوة الحق فهي إلى الله: ﴿وَأَنَا أَدْعُوصَكُمُ إِلَى الْعَزِيزِ ٱلْعَنَزِيزِ الْعَنَزِي فبعزته يهيمن علينا ويفرض سلطانه، وبمغفرته يقبل التوبة عن عباده المسرفين، الذين طالما سكتوا عن جرائم الطاغوت، وغدوا يأكلون رزق الله ويعبدون عدوه، كما قرين الما

[37] لا ريب أن البشر - أنّى سخر القوى المادية - يحيط به الضعف من كل جهة، فهو محكوم بسنن الله، وإنها يسعى للطغيان لعله يخفف عن ضعفه، لعله يمنع عن نفسه المرض والشيخوخة والموت، فهو أضعف من أن يمنح الآخرين قوة.. وهكذا فهو ليس جديرا بالدعوة إليه. ﴿ لَاجَرَمُ أَنَّمَا تَدْعُونَنِيَ إِلَيْهِ لَيْسَ لَهُ, دَعُوَّةٌ فِي الدُّنْيَا وَلَا فِي الْأَخِرَرَةِ ﴾ إنها بجرد خرافات وأوهام وأماني وغرور. وتفسير كلمة ﴿ لَاجَرَمَ ﴾ حرفيا: لا قطع، وتعني أنه لا أحد خرافات وأوهام وأماني وغرور. وتفسير كلمة ﴿ لَاجَرَمَ ﴾ حرفيا: لا قطع، وتعني أنه لا أحد من الثقة بهذه الحقيقة، ولتحدى حالة الخوف والرغبة عند أنصار فرعون الذين فقدوا كل من الثقة بهذه الحلام أو نقضه، فهو كلام حق، وقد استخدمها مؤمن آل فرعون لمزيد من الثقة بهذه الحقيقة، ولتحدى حالة الخوف والرغبة عند أنصار فرعون الذين فقدوا كل أضعف من أن يفرض عليهم سلطانه، إن لم يكن أقل منهم قوة فلا ريب أنه كواحد منهم، وإنها يستمد قوته من ضعفهم، و هيبته من ذلهم، ولو أنهم عرفوا قيمة أنفسهم حقا لوجدوه تافها حقيرا، وأنه – بالتالي – ليس له دعوة، ولا فرق بينه وبين صخرة هما أو شجرة مسوسة. أرأيت هؤلاء الذين يعبدون صنها أو بقرا أو شجرة هل يعطيهم ما يعبدونه شيئا أم هم الذين يضفون عليه قداسة ويعطونه القوة على حسابهم؟.

أما الله الذي يدعو إليه المؤمن فإليه مصير الجميع، فهو خير من دُعِيَ وأكرم ﴿وَأَنَّ مُرَدَّنَاً إِلَى اللَّهِ ﴾ ثم ذكرهم بالحقيقة الفطرية التي أودعت ضمير كل إنسان، تلك هي أن الله الذي خلق كل شيء وقدره تقديرا حكيما، وانبثت آيات عدله وحكمته في كل صغيرة وكبيرة لا يستقبل بترحاب المسرفين الذين تجاوزوا حدودهم، واعتدوا على حقوق الآخرين، إنها يودعهم سجنه الأليم النار وساءت مصيرا ﴿وَأَتَ ٱلْمُسْرِفِينَ هُمَ أَصْحَنْتُ أَلنَّارٍ ﴾ لو أيقن الإنسان حقا أنه يُرَّد إلى الله، وأن الله هو الذي يحاسبه ويجازيه، لارتدع عن الجرائم، لأنه يعلم أن ربه بصير بعباده، وأنه لا يمكن خداعه أو الهرب منه، وأنه لا يظلم أحدا، فهو الحكم العدل العزيز الجبار. وهكذا نجد السياق يوصل المرد إلى الله بأن عاقبة المسرفين النار، وهي حقيقة فطرية لا جرم فيها ولا جدال.

[33] إذا عرف المبتلى أن سبب آلامه سوء اختياره، وأنه كان يقدر أن يتقيها بحسن عمله، ازداد إحساسا بالألم. وهكذا ذكرهم داعية الحق بأنهم -في يوم الجزاء- سوف يذكرون ما قال لهم، ويعلمون صدقه، فيضاف إلى ألم أجسادهم عذاب روحي شديد. ﴿ فَسَتَذَكُرُونَ مَا أَقُولُ لَكُمْ مَ أما هو فقد بلغ أقصى درجات اليقين، ففوض أمره إلى ربه، لذلك لا يحتمل قلبه الجدل في تلك الحقائق التي سردها. ﴿وَأَفَوَضُ أَمَرِيَ إِلَى اللَّهُ إِنَّ اللَّهَ بَصِيرٌ بِالْعِسِادِ فَ فهو يعلم ما في صدور المفوضين أمورهم إليه من إخلاص ويقين، ولذلك فهو يأخذ بأيديم. ولعل ختام الآية يهدينا إلى شرط التفويض، وهو أعلى درجات اليقين، وهو الإخلاص.

وهناك شروط أخرى للتفويض نجدها في الحديث المروي عن الإمام الصادق عَلَيْتَلَا: «المُفَوِّضُ أَمْرَهُ إِلَى اللهِ فِي رَاحَةِ الأَبَدِ وَالعَيْشِ الدَّائِمِ الرَّغَدِ وَالمُفَوَّضُ حَقًّا هُوَ العَالِي عَنْ كُلَّ هِمَّةٍ دُونَ الله. كَقَوْلِ أَمِيرِ المُؤْمِنِينَ عَلِيَّ بْنِ أَبِي طَالِبٍ عَلِيَهَا:

| وَفَوَّضْتُ أَسْرِي إِلَى خَــالِقِي | رَضِيتُ بِمَا قَسَمَ اللهُ لِي    |
|--------------------------------------|-----------------------------------|
| كَذَلِكَ بَحْسُنُ فِيسَمَا بَقِيَ    | كَمَا أَحْسَنَ اللهُ فِيهَا مَضَى |

وَقَالَ اللهُ عَزَّ وَجَلَّ فِي الْمُؤْمِنِ مِنْ آلِ فِرْعَوْنَ: ﴿وَأُفَوَضُ أَمْرِى إِلَى ٱللَّهُ إِنَ ٱللَّهُ بَصِيرُ بِٱلْعِـبَادِ ﴾ فَوَقَـلُهُ ٱللَّهُ سَبَتِنَاتِ مَا مَحَكَرُوا وَحَاقَ بِتَالِ فِرْعَوْنَ سُوَءُ ٱلْعَذَابِ ﴾ وَالتَّفْوِيضُ خَسْتَهُ أَحْرُفٍ لِكُلِّ حَرْفٍ مِنْهَا حُكْمٌ فَمَنْ أَنَى بِأَحْكَامِهِ فَقَدْ أَنَى بِهِ التَّاءُ مِنْ تَرْكِ التَّدْبِيرِ وَالدُّنْيَا وَالفَاءُ مِنْ فَنَاءِ كُلِّ حَرْفٍ مِنْهَا حُكْمٌ فَمَنْ أَنَى بِأَحْكَامِهِ فَقَدْ أَنَى بِهِ التَّاءُ مِنْ تَرْكِ التَّذْبِيرِ وَالدُّنْيَا وَالفَاءُ مِنْ فَنَاءِ كُلِّ حَرْفٍ مِنْهَا حُكْمٌ فَمَنْ أَنَى بِأَحْكَامِهِ فَقَدْ أَنَى بِهِ التَّاءُ مِنْ تَرْكِ التَّذْبِيرِ وَالفَاءُ مِنْ فَنَاءِ كُلِّ هِمَةٍ غَيْرِ اللهِ وَالوَاوُ مِنْ وَفَاءِ العَهْدِ وَتَصْدِيقَ الوَعْدِ وَاليَّاهِ مِنْ

مِنْ بَمِيعِ الآفَاتِ وَلَا يُمْسِي إِلَّا مُعَاقًى بِدِينِهِ (``.

[20] وحين فوَّض حزقيل أمره إلى الله، تولاه ربُّ العزة بأحسن وجه، فحفظه من مكر آل فرعون، بينها أحاط بهم سوء العذاب ﴿ فَوَقَـنَهُ اللَّهُ سَتَيِّعَاتِمَا مَكْتَكُرُواً ﴾ جاء في بعض التفاسير أنه التحق بموسى غلا*يتَمَ*لاً وعبر البحر معه إلى بر الأمان، وقال البعض: إنه اعتصم ببعض الجبال وسخر الله الوحوش للدفاع عنه<sup>(1)</sup>.

وجاء في حديث عن الإمام الصادق لليَنظِرُ أن عاقبة أمر حزقيل كانت الشهادة، وأن الله سبحانه إنها وقى دينه عن مكر أولئك المفسدين.. قال: "وَالله لَقَدْ قَطَعُوهُ إِرْباً إِرْباً وَلَكِنْ وَقَاهُ الله أَنْ يَفْتِنُوهُ فِي دِينِهِ"<sup>(٣)</sup>. أجل، قد يختار ربنا هذه الخاتمة الحسنى لبعض الدعاة إليه حين يعرف أن ذلك صلاح لهم وللقضية فيتقبلها هؤلاء بكل رحابة صدر:

أولاً: لأنها غاية مناهم.

ثانياً: لأنها تحقق أهدافهم التي أخلصوا لها، فإذا كان تحقيق الأهداف لايمكن إلا عبر الشهادة فأهلاً بها ومرحبا ﴿وَجَاقَ بِنَالِ فِرْعَوْنَ سُوَءُ ٱلْعَذَابِ ﴾ لقد حق عليهم العذاب السيئ لأنهم ما استجابوا للنذير.

[٤٦] ما هو سوء العذاب الذي حاق بآل فرعون؟ كلنا يعلم أنهم أغرقوا في اليم، وأورث الله بني إسرائيل ديارهم وأموالهم، ولكن السياق هنا يتجاوز ذلك إلى عذاب آخر أشد من الغرق.. لماذا؟.

إن الإنسان يعرف جانبا من أهوال الغرق، وبخاصة إذا شمل مئات الألوف من الناس، كما جرى لآل فرعون. ولكن السياق يذكرنا بأن هذه الأهوال بسيطة إذا قيست بعذاب الآخرة. أوليس الموت مكتوبا على كل نفس؟ وأنى كانت أسبابه فإن مرارته في لحظات. أما النار التي أنذر بها الوحي فهي خالدة. أما في البرزخ فإنها: ﴿ ٱلنَّارُ يُعْرَضُونَ عَلَيْهَا عُدُوًّا وَعَشِيَّاً ﴾ ونستوحي من الآية أن أرواح الكفار تؤخذ كل يوم مرتين إلى النار : أول النهار وآخره، ولعل مجرد زيارة النار ليعذبوا فيها مباشرة.

- (١) بحار الأنوار: ج٦٨ ص١٤٩.
- (۲) مجمع البيان: ج۸، ص٦٧٦.
- (٣) تفسير القمي: ج٢ ص٢٥٨، بحار الأنوار: ج١٣ ص١٦٢.

وفي رواية أنه قال: رَجُلٌ لِأَبِي عَبْدِالله عَلَيْتَلا مَا يَقُولُ فِي قَوْلِ الله عَزَّ وَجَلَّ: ﴿ ٱلنَّارُ يُعُرَضُونَ عَلَيْهَا غُدُوًا وَعَشِيَّا ﴾ فَقَالَ أَبُو عَبْدِالله عَلَيْتَلا: مَا يَقُولُ النَّاسُ فِيهَا؟ فَقَالَ: يَقُولُونَ: إِنَّهَا فِي نَارِ الخُلْدِ وَهُمْ لَا يُعَذَّبُونَ فِيهَا بَيْنَ ذَلِكَ، فَقَالَ عَلَيْتَلاَ: فَهُمْ مِنَ السُعَدَاءِ. فَقِيلَ لَهُ جُعِلْتُ فِذَاكَ فَكَيْفَ هَذَا؟. فَقَالَ عَلَيْتَلاً: إِنَّهَا هَذَا فِي الدُّنْيَا فَأَمَّا فِي نَارِ الخُلْدِ فَهُوَ قَوْلُه: ﴿وَيَوْمَ تَقُومُ فِذَاكَ فَكَيْفَ هَذَا؟. فَقَالَ عَلَيْتَلاً: إِنَّهَا هَذَا فِي الدُّنْيَا فَأَمًا فِي نَارِ الخُلْدِ فَهُوَ قَوْلُه: ﴿وَيَوْمَ تَقُومُ السَّاعَةُ أَدْخِلُوا ءَالَ فِرْعَوْنَ أَشَدَ ٱلْعَذَابِ ﴾ "". وحسب هذا التفسير فإن أرواح الكفار تعذب في البرزخ بعذاب أخف من عذاب الآخرة، ولذكر ما يُعَدَّبُونَ يَقُولُ أَنَا عَنْهُمُ مِنَ السُعَدَاءِ فَقِيلَ لَهُ جُعِلْتُ منا عذب في البرزخ بعذاب أخف من عذاب الآخرة، ولذكر وي عن الإمام الصادق عَلَيَّكَ أَنه منا عن أرواح الكفار

[٧2] ويبقى السؤال، لماذا أدخل الله كل آل فرعون أشد العذاب، بينها المجرم الأصلي هو فرعون وجنوده؟

الجواب: إن الضعفاء منهم خضعوا لفرعون، ورضوا به، فشاركوه الجزاء الشديد، ولم ينفعهم تبريرهم بأنهم كانوا أتباعا لفرعون زاعمين أن فرعون والمستكبرين يتحملون عنهم وزر أعمالهم، كلا.. ﴿ وَإِذْ يَتَحَاّجُونَ فِيٱلنَّارِ فَيَقُولُ الضُّعَفَتُوُّا لِلَّذِينَ ٱسْتَكْبُرُوَّا إِنَّا كُنَّا كُمَّ تَبَعَا فَهَمَلَ أَنتُم مُغْنُونَ عَنَّا نَصِيبُا مِنَ النَّارِ ﴾ هنالك تسقط هذه الأعذار الواهية التي يحاول الضعفاء تبرير سكوتهم عن المستكبرين بها. كما يقال مثلا: أنا جندي وعلي طاعة قيادتي، أو يقال: المأمور معذور، أو يقال: بأن القيادة أعرف وأن الملوك أعلم بالصلاح.

[28] وهكذا يسدل الستار على هذه المحاجة عندما يكشف المستكبرون عن مدى عجزهم. ﴿ قَالَ أَلَّذِينَ ٱسْتَحَتَّبَرُوَا إِنَّا كُلُّ فِيهَاً ﴾ نحن وأنتم، فكيف نستطيع إنقاذكم ونحن لا نستطيع إنقاذ أنفسنا منها. ﴿إِنَّ ٱللَّهَ قَدْ حَكَمَ بَيْنَ ٱلْعِبَادِ ﴾ ولا أحد بقادر على أن يفر من حكومة الله. وهكذا كشف السياق بأن الذين يدعون من دون الله ليست لهم دعوة في الدنيا ولا في الآخرة وأنهم جميعا في النار، كما بيَّن السياق: نهاية الخضوع للطاغوت أنها المشاركة معه في النار، بينها عاقبة الثائرين عليه، أن الله يحفظهم من مكر الطاغوت، كما وقم آل فرعون سيئات ما مكروا.

[٤٩] وبعد أن يقنط أهل النار من شفاعة بعضهم، يدفعهم الألم إلى التوسل بخزنة جهنم، وهم الملائكة الغلاظ الشداد الذين وكلوا بهم، وكلفوا بالإشراف على تعذيبهم، فيتوسل

> (١) تفسير القمي: ج٢، ص٢٥٨، بحار الأنوار: ج٦، ص٢٨٥. (٢) الكافي: ج٣، ص٢٤٥.

بهم أصحاب النار لعلهم يشفعون لهم عند ربهم ليخفف عنهم يوما من النار. ﴿ وَقَالَ ٱلَّذِينَ فِي ٱلنَّارِ ﴾ سواء المستكبرون منهم والضعفاء. ﴿لِخَزَنَةِ جَهَنَّمَ ﴾ وحفظة الجحيم. ﴿ ادْعُوا رَبَّكُمٌ ﴾ ونتساءل: لماذا لم يبادروا بالدعاء بأنفسهم؟ يبدو أنه لا يحق لهم يومئذ التحدث مباشرة مع رب العزة كما كان يحق لهم في دار الدنيا، وإنها لفرصة نادرة ينبغي أن ننتهزها اليوم قبل فوتها غدا، وقد جاء في الدعاء المأثور: «اللَّهُمَّ أَذِنْتَ لِي في دُعَائِكَ وَمَسأَلَتِكَ، فَاسْمَعْ يَا سَمِيعُ مِدْحَتِي، وَأَجِبْ يَا رَحِيْمُ دَعْوَتِي»<sup>(1)</sup>.

وسوف نتحدث إن شاء الله عن الدعاء وفضيلته قريباً.

فيُحَفِّفِف عَنَّا يَوْمَامِنَ ٱلْعَذَابِ ﴾ فبعد أن فشلوا في إلقاء جانب من العذاب على بعضهم بحجة أنهم السبب فيه، حاولوا التخفيف في برهة زمنية، مثلا بمقدار يوم من أيام الدنيا، وهل كان ينفعهم التخفيف في يوم لو عادوا مرة أخرى إلى النار؟! كلا.. ولكن لسوء العذاب وشدة الألم كانوا يحاولون التخلص منه بأية حجة، ولكن عبثا.

[••] لقد جاء رفض الخزنة لطلبهم كالصاعقة صدعت أفندتهم ألما، ليس فقط لأن بصيص الأمل الوحيد تبدل عندهم إلى اليأس، وإنها أيضا لأنه حفل بالشهاتة، مما أضاف ألما نفسيا إلى آلامهم الجسمية. فَقَالُوا أَوَلَمْ تَلَتُ تَأْتِيكُمْ رُسُلُكُمُ مِالَبَيِّنَتِ ﴾ لقد عذبوا بعد الإنذار، والإنذار تم بوضوح كاف حيث حمله إليهم رسل الله مدعوما بالآيات البينات. فَقَالُوا بَكَنَ ﴾ فاعترفوا بعدالة حكم الله عليهم بالعذاب. فَقَالُوا فَادَعُوا ﴾ ما شتم كثيرا أو قليلا، ولكن اعلموا أنه عبث. فوَمَادُعَتَوُا أَلَحَكَمْ مِنَا لِي أَلَ فَي ضَلَيْلٍ ﴾ فكما أن الضال كلما جد في السير لم يبلغ هدفه، كذلك دعاء الكافر الذي أضاع فرصته في الدنيا للتوبة، و أخذ يدعو في الآخرة.

<sup>(</sup>١) البلد الأمين: ١٩٣، من دعاء الافتتاح من أدعية شهر رمضان.

فاصبر إن وعد الله حق

﴿إِنَّا لَنَصْرُ رُسُلَنَا وَٱلَذِبِ ، المَنُوا فِ ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنْيَا وَيَوْمَ يَعْذِرُ مُهُمُ وَلَهُمُ اللَّعْنَةُ يَقُومُ ٱلْأَشْهَدُ (() يَوْمَ لا يَنْفَعُ ٱلظَّلِمِينَ مَعْذِرَ مُهُمٌ وَلَهُمُ اللَّعْنَةُ وَلَهُمُ اللَّعْنَةُ وَلَهُمُ اللَّهَدَى وَأَوَرَقْنَا بَيْ وَيَ وَلَهُمُ اللَّهَدَى وَأَوَرَقْنَا بَيْ وَيَ وَلَهُمُ اللَّهَدَى وَأَوَرَقْنَا بَيْ وَاللَّهُمَ اللَّهُ مَعْدَى وَأَوَرَقْنَا بَيْ وَاللَّهُ وَلَهُمُ اللَّهُ يَعْمَدُ وَأَوَرَقْنَا بَيْ وَاللَّهُ مَعْدَى وَأَوَرَقْنَا بَيْ وَاللَّهُ مَعْدَى وَأَوَرَقْنَا بَيْ وَاللَّهُ اللَّهُ مَعْدَى وَأَوَرَقْنَا بَيْ وَاللَّهُمَ اللَّهُ مَعْدَى وَاللَّهُ مَعْدَى وَأَوْتَيْ بَعْمَدِ إِلَيْ وَلَكُوبَ وَعَمْدَ إِلَيْ وَلَكُوبَ وَعَمْدَ إِنَّهُ مَعْدَى وَنَعْتَى وَاللَّيْعَمَى وَأَعْهَ عَنْ وَيَعْمَدُ إِلَيْ وَلَيْ يَعْمَدِ إِنَّ وَلَيْعَنَى وَاللَّهُ وَعَمْدَ إِلَى وَعَمْدَ لِلْنَا لَبَيْ وَيَ الْمَعْتَى وَاللَّهُ وَعَمْ وَاللَّهُ مَعْتَى وَاللَّهُ وَعَمْدَ لِيَعْمَى وَاللَّهُ وَعَمْدَ وَيَ مَعْنَى وَيَعْتَ وَيَعْمَدُ وَلَكَنَا مَنْ وَعَمْ وَاللَّهُ وَلَيْ وَاللَّهُ وَلَهُ مَعْتَى وَاللَّهُ وَيَعْتَعْهِمُ اللَّهُ مَعْتَى وَاللَّيْعَانَ وَيَعْتَ وَيَعْتَعْذَى إِنَهُ مَعْتَى وَعَمْ يَعْتَى وَيَعْتَعْذَرُ لَهُ مَنْ وَلَعْنَا وَتَعْتَى وَتَعْتَى وَتَعْتَى وَتَعْتَى وَتَعْتَى وَوَرَقْنَا بَيْ وَيَعْتَى وَالْتَكْمَى وَالْتَكْمَى وَالْتَكْمَى وَالْتَكْمَا وَ لَكَلَى أَنْ الْمَا لَى أَعْتَى وَالْتَكَمَى وَالْتَكَمِ مِنْ وَالْكَنَ أَعْتَ الْنَا لَكَنَ الْتَعْتَى وَالْتَكَمَى وَالْتَكَمِ وَى أَنْتَ الْتَعْتَى وَالْتَكَ وَى أَعْتَى وَالْتَكْمَا وَ الْتَكْمَى والْكَنَا وَالْكَنَا وَالْكَانَ وَالْتَكَمَا وَ الْتَكْمَا وَ الْتَكْتَلُ الْتَعْتَى وَالْتَكْتَ وَيَعْتَ الْنَا لَكَ وَالْتَكَ وَالْتَكَ وَ وَتَعْتَى وَالْتَكْمَ وَ الْتَكْتَعْتَى وَالْتَكَ وَلَكَ الْتَكْتَ وَ وَيَعْتَ وَالْتَكْتَ وَ الْتَكْتَ وَى وَالْتَكْ وَ وَيَعْتَى وَ الْتَكْتَ وَ أَنْتَكَا وَ الْتَكْتَ وَى الْتَكْتَ وَنَا الْتَكْتَ وَ وَتَعْتَى وَالْتَكْتَ وَالْتَكْتَ وَى الْنَا لَكَ وَالْتَكْتَ وَ وَالْتَكْتَ الْعَالَى وَى الْعَالَكُ وَالْتَكْتَ الْتَكْتَ الْتَكَ وَالْتَكَ وَالْتَعْتَ وَ الْتَكْتَ وَن

هدى من الآيات:

في إطار الحديث عن صلابة الشخصية، واستقامتها عند المؤمن، إلى درجة نراه يعيش في كنف الطاغوت وهو يكتم إيهانه عنه سنين عديدة، ثم يتحدَّاه في ساعة المواجهة مفوِّضا أمره إلى الله.. في هذا الإطار تحمل آيات هذا الدرس وعدا من الله بنصرة رسله والمؤمنين بهم بنصرة أهدافهم المقدسة. ويضرب لنا من قصة موسى مثلا حين أنزل عليه الهدى، وضمنه في كتاب أورثه بني إسرائيل، ولكن النصر يأتي بعد عدة أمور يوفرها المؤمن: أ**ولاً**: الصبر انتظارا لوعد الله الحق. ثانياً: الاستغفار من الذنوب (وإصلاح النفس حتى تتهيأ لاستقبال النصر). ثالثاً: تسبيح الله آخر النهار وأوله.

رابعاً: التسليم للحق، والاستعاذة بالله من الكبر الذي يبعث البعض نحو المجادلة في آيات الله بغير سلطان أتاهم، ذلك أن هذا الكبر الذي ينشأ من النزوع نحو الربوبية– لا يبلغه الإنسان أبدا، وما قيمة الإنسان حتى يتكبر على ربه؟! أولا يرى أن الله خلق السهاوات والأرض وهن أكبر منه؟! ولكن أكثر الناس لا يعلمون.

خامساً: العمل الصالح، ذلك لأنه لا يستوي الأعمى والبصير، كما لا يستوي المسيئون والصالحون، و أن الله يجازي كلا بعمله يوم تقوم الساعة، وبالرغم من أنها لا ريب فيها إلا إن أكثر الناس لا يؤمنون.

### بينات من الآيات:

[10] لقد وعد الله - فوَمَنْ أَصْدَقُ مِنَ ٱللَّهِ قِيلًا ﴾ [النساء:١٢٢]- أن ينصر رسله الذين حملهم مسؤولية بلاغ وحيه، وأمرهم بأن يتوكلوا عليه، ويفوضوا أمورهم إليه، وهيهات أن يخلف معهم وعده أو يخذلهم بعد أن أمرهم بالتوكل عليه، أو يتركهم بعد أن فوضوا أمورهم إلى حسن تدبيره. وهذا النصر يمتد إلى تابعي الرسل من المؤمنين، لأنهم جميعا يشتركون في المسؤولية والعاقبة. ﴿ إِنَّا لَنَنَصُرُ رُسُلَنَا وَٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ﴾ ولكي لا يزعم البعض أن نصر الله مخصوص بالآخرة فقد أكد أن نصره يمتد من الدنيا إلى الآخرة: ﴿فِي الحَيَوَةِ ٱلدُّنِيَا ﴾ والقرآن الكريم كله شاهد على مسيرة النصر، شروعا من نوح غليتَلا وانتهاء بمحمد على الساء.

وإذا سرنا في الأرض، وأثرنا ذخائر المدن، وبحثنا عن بقايا الحضارات البائدة، وجدنا شواهد التاريخ تدلنا أيضا على تلك الحقيقة. أما كتب التاريخ فبالرغم من أنها تأثرت بطبيعة المؤلفين لها إلا أن من قرأ فيها الحقائق وترك التفسيرات يجد بين ثناياها ألف دليل ودليل على تلك الحقيقة. وبكل المقاييس لا تزال حوادث الدنيا اليومية تشهد امتدادا لحركة الأنبياء، عبر

٩

توسع الديانات السماوية و المزيد من التوجه إلى تعاليمها. بلى، إننا قد نجد مصير بعض الدعاة الشهادة أولا أقل الاعتقال والتهجير، فأين النصر منهم؟! أولم يقتل السبط الشهيد بكربلاء؟! كما قتل المئات من أنصار الحق بعد استتباب الأمر للأمويين؟! بلى، ولكن النصر المطلوب ليس دائها انتصار الأشخاص، بل قد يفدي الشخص نفسه لدينه وقيمه راضيا مسرورا، وقد عبر أحد الشعراء عن هذه الحقيقة فيها يتصل بالإمام الحسين سيد الشهداء عَلَيْتَلَا:

إن كان ديـن محمـدٍ لم يسـتقم إلا بقتـلي فيـا سـيوف خذيني

وعندما سقط بطل الطف عن جواده مثخنا بالجروح البليغة، وحوله تناثرت جثث أهل بيته وأصحابه، وفي الأفق صيحات أطفاله: العطش العطش، وعويل النساء والثكالي، حينذاك جمع حفنة من التراب، و وضع خده عليها، وناجى ربه قائلا: «إلَّي صَبْراً عَلَى قَضَائِكَ لاَ مَعْبُودَ سِواكَ يَا غِيَاتَ المُستغِيثِينَ»<sup>(١)</sup>. بلى؛ إنه كان يعلم أن السبيل الوحيد لحمل الرسالة إلى القلوب هو استشهاده، وأن قطرة الدم أبلغ أنباء من الكتب والخطب. ولا يزال السبط الشهيد عالما يستلهم منه أبناء أمتنا البطولات، وينتصرون لدينهم بأنفسهم، وكأين من مؤمن اعتلى عرش المشانق مطمئنا راضيا لتنتصر قيمه المقدسة، وكأين من مجاهد آثر الشهادة على الحياء الحق والعدل، ولتقوض أركان الظلم والفساد.

وسؤال أخير: كيف ينتصر الرَّب لرسله والمؤمنين؟.

ليس بالضرورة أن يكون بصورة غيبية، مما نجدها في طوفان نوح، وتحول النار لإبراهيم إلى برد وسلام، وعصا موسى، وإحياء الأموات عند عيسى، وتأييد رسولنا الأكرم بالملائكة المسومين، صلى الله عليهم جميعا. بل قد يكون عبر السنن الجارية في الخليقة، ذلك أن سنن الله الحاكمة في الكائنات قائمة على أساس الحق، إذ ﴿ أَلَّذِي خَلَقَ ٱلسَمَوَدِتِ وَٱلأَرْضَ بِأَلْحَقَ ﴾ [الأنعام:٧٣]، ورسالات الله تهدينا إلى ذلك الحق، ورسل الله والمؤمنون مستقيمون عليه، وتلتقي أفكارهم وأعمالهم عند نقطة الحق مع حركة الخلائق جميعا، فلا جرم ينتصرون، أرأيت لو أخبرت خصمك اللجوج أن الشمس تشرق بعد ساعة وكان حقا إنباؤك، فعند الشروق تنهار مقاومته، لأنها سنة الله، ألا تتأخر الشمس عن شروقها لمجرد أن شخصا لجوجا يجادل في ذلك، كذلك حين أنبأت رسالات الله أن عاقبة الظالمين الدمار بالرغم من أنهم يجادلون في ذلك، إلا أنه في ساعة الدمار لا أحد قادر على إنكار الحق، هكذا سن المرقان الرغم من أنهم يجادلون الذي تهتدي إله أنه في ساعة الدمار لا أحد قادر على إنكار الحق، هكذا سن الله تحري أن شخصا أوجا في ذلك، إلا أنه في ساعة الدمار لا أحد قادر على إنكار الحق، هكذا سن الله تجري في الاتجاه والتجلي الأعظم لحقيقة رسالات الله لا يكون إلا عند قيام الساعة، ذلك لأن الدنيا دار ابتلاء، وستبقى فيها فرصة الإنكار أو الجدل لمن حقت عليه كلمة الضلال، فحتى عصا موسى التي ابتلعت حبال السحرة لم تفحم فرعون الجاحد بل قال للسحرة: ﴿إِنَّهُ. لَكَبِيرُكُمُ الَذِي عَلَمَكُمُ السِّحْرَ ﴾ [طه: ٧]، ﴿وَكَانَ آلِانسَنُ أَصَّمُرَ شَقٍ جَدَلًا ﴾ [الكهف: ٤٥]. وهكذا ذكرتنا الآية هنا: أن النصر الشامل للرسل يكون عند انتهاء وقت الامتحان وحلول ساعة الجزاء. ﴿وَيَوْمَ يَقُومُ آلاً شَهَدُ ﴾ هنالك الولاية لله والشهادة لأوليائه، حيث يرى الناس المقام الجزاء. هو يَوْمَ يَقُومُ آلاً شَهَدُ كَمَ هناك الولاية لله والشهادة لأوليائه، حيث يرى الناس المقام الحريم والمقام المحمود للرسل والمؤمنين حيث يقومون بالشهادة لهذا فيدخل الجنة وعلى هذا فيدخله الله النار.

[٥٢] أما الظالمون فهم الخاسرون إذ لا تنفعهم الأعذار التي عادة يبررون بها ظلمهم في الدنيا، كما أنهم يلاحقون بلعنة الله والطرد عن بركاته ورحماته، كما أن مستقرهم الأخير يكون النار. ﴿ يَوْمُ لَا يَنفَعُ ٱلظَّلِمِينَ مَعْذِرَتُهُمْ وَلَهُمُ ٱللَّعْـنَةُ وَلَهُمْ سُوَءُ ٱلدَّارِ ﴾.

[٥٣] لقد نصر الله المؤمنين من بني إسرائيل عندما هيأ لهم قائدا كريما كموسى بن عمران، وزوده بالتوراة، فيها هدى يحتوي على جملة القيم والتعاليم المباركة، وفيها ذكرى ومواعظ لمن شاء أن يزداد قربا من ربه ووصولا إلى الحقائق التي هي اللباب والجوهر . ﴿ وَلَقَدَ ءَانَيْنَا مُوْسَى الْهُحَكَ وَأَوْرَثْنَا بَنِي إِلَى مَنِي الْمُسَكَةِ بِلَ الْمُسَكَ فِي وِيبِدُو أَن الوراثة هنا توحي إلى أمرين:

**الأول**: أن الكتاب أعظم رأسمال وأكبر مجد، وكان بمثابة المحور الثابت الذي تدور حوله فاعليات الأمة.

الثاني: أن الكتاب ظل بينهم يرثه الجيل بعد الجيل بينها رحل عنهم قائدهم موسى عَلِيَتَهِ.

[٤٤] ولم يكن وجود الكتاب بين بني إسرائيل بذاته مفخرة لهم بل الاهتداء به والتذكر بآياته وهذا كان خاصا بأولي الألباب. ﴿ هُدَى وَذِكَرَىٰ لِأُوْلِي ٱلْأَلْبَـٰبِ ﴾.

[٥٥] ماذا ينبغي أن يقوم به الرسل والمؤمنون تمهيدا لنصر الله، بل وثمنا مدفوعا سلفا لهذه النعمة الكبرى؟.

**أولاً**: لابد من الصبر، الذي يعني-بمعناه الشامل- الصبر في تنفيذ الأوامر، والصبر عند الشدائد، وبكلمة: السعي والاجتهاد الآن انتظارا للنتائج المستقبلية، فمن كان عجولا، وكان يفتش عن نتائج سريعة، فإنه لن يبلغ مناه.. ورأسهال الصبر الإيهان بوعد الله، وأنه حق لا ريب فيه. ﴿ فَأُصْبِرَ إِنَ وَعَدَاُللَهِ حَقَّ ﴾. ثانياً: الاستغفار الذي يسقط سدود الذنوب التي تمنع النصر الإلهي، ويهيئ أرضية الفتح، ويوجه الإنسان إلى نواقصه الذاتية لكي يصلحها ﴿وَٱسْتَغْفِرُ لِذَنْبِكَ ﴾.

**ثالثاً**: التقرب إلى الله بالمزيد من التسبيح والتقديس لمقام ربنا الكريم، حتى لا نظن بربنا ظن السوء فيوسوس الشيطان في قلوبنا الشكوك حول وعده أو نفقد خلال المسيرة شيئا من عزمنا في تأييد دينه.

رابعاً: التقرب إلى الله بحمده عشيًّا وبكوراً، ذلك أن حمد الله يجعلنا نتبصر النعم التي أسبغها علينا فتمنع عنا القنوط والنظرة التشاؤمية ﴿وَسَبِّحْ بِحَمَّدِ رَبِّكَ بِٱلْعَشِيِّ وَٱلْإِبَّكَثِرِ ﴾ إن حمد الله يؤدي إلى تسبيحه، فمن عرف أن ما تصيبنا من حسنة فمن عنده وماً تصيبنا من سيئة فمن عند أنفسنا نزَّه ربه من النقص ونسبة السيئات إليه سبحانه. ولعل هذا أحد معاني الباء في قوله ﴿بِحَمَّدِ رَبِّكَ ﴾ فيكون الحمد وسيلة التقديس لربنا العظيم، وهو أقرب من أن نجعل معنى الباء مجرد المعية ليكون المهوم سبح واحد ربك.

[٥٦] ولا بد أن نسلم لرب العالمين، ومعنى التسليم له الإيهان بآياته والاحتراز من الجدل فيها، فمن يجادل فيها الطلاقا من أهوائه وبغير سلطان مبين وحجة واضحة من عقله فقد استحوذ عليه الشيطان، وأثار في نفسه الكبر الذي انطوت عليه حيث نازعت رب العزة رداء الألوهية فأخزاه الله ولعنه وأبعده عن تحقيق مناه. ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ يُجَدَدِلُونَ فِي عَايَكَتِ ٱللَّهِ ﴾ المجادل في آيات الله يغلق منافذ قلبه عن النور. أوليست آيات الله في الطبيعة وآياته في الكتاب تجليات لظهوره وأمواج نوره، فمن نظر إليها نظرة ذاتية دون أن يجعلها وسيلة لبلوغ غيرها أصيب بالعمى. أرأيتم الذي ينظر إلى المرآة ليعرف طولها وعرضها، ولا يمكن أن ينظر إلى صورته فيها، أورأيت الذي يلاحظ في علامات السير طبيعة خطها وطريقة صنعها، لا إلى أسياء الله.

ومن الناس من عقد عزمه على ألا يعرف الحقيقة، لأن الحقيقة تخالف ما انطوت عليه نفسه من الكبر، بل إن مجرد التسليم لها يتنافى وحالة الكبر التي في قلبه. بلى، إنها يجوز الجدال في آيات الله إذا كان يملك الإنسان الحجة الكافية من الله، حينئذ يمكن تفسير آية أو تأويلها انطلاقا من تلك الحجة، وأخذا بمبدأ النسخ في الآيات كها قال ربنا: ﴿مَا نَنسَخَ مِنْ ءَايَةٍ ﴾ [البقرة: [البقرة: ويبدو أن المراد منه الوحي ﴿إِن في صُدُورِهِمَ إِلَا صَحِبَرٌ مَ الله مِبِنكِيهِ ما هو ذا الكبر الذي لا يبلغوه؟ هل هو مطلق الكبر وحب الذات، وهو النفس؟ أم إنه أكبر من ذلك؟ يبدولي أنه نزعة الألوهية في النفس، حيث يزعم الإنسان أنه قادر على بلوغ درجة الألوهية بإمكاناته المحدودة، وبعمره القصير.. ولعل سائر الخصال الذميمة تنبع من هذا الإحساس الخاطئ، وبالرغم من أن الإنسان لن يحقق هذه الرغبة فإنه يتعب نفسه من أجلها حتى يكون من الهالكين، وأبرز مثل لهذه النزعة الفراعنة والطغاة الذين ينازعون الله رداء العظمة، وإنها أثار إبليس هذه النزعة في نفس آدم أبي البشر حين أطمعه في الخلود والملك الدائم.

وكفار قريش وكل الكفار في التاريخ والحاضر يتبعون هذه النزعة حين يرفضون التسليم للحق، لأن تسليمهم للحق يفرض عليهم التسليم لقيمه وشرائعه، ولمن يمثل تلك القيم وينفذ الشرائع من القيادات الإلهية. وإن العلم -أي علم- يفرض على صاحبه مسؤولية ولذلك فهو صعب مستصعب، لأن احتمال المسؤولية أمر عظيم، لذلك ترفض النفس البشرية الانفتاح أمام حقائق العلم إلا بصعوبة بالغة. ولكي نتخلص من جذر الفساد في النفس وهو هذا الكبر، علينا أن نستعيذ بالله، لأن الشيطان غوي مضل مبين، وهو يتقن أساليب المكر والخداع، ويعرف من أين يدخل في قلب هذا البشر الساذج، ولولا الاستعاذة بالله تضعف النفس أمام وساوسه وأمانيه. في قلب هذا البشر الساذج، ولولا الاستعاذة بالله تضعف معمل أن المتحبرين والمجادلين ويبصر أعمالهم، كما يسمع همسات المناجين ربهم المستعيذين من مكر الشيطان ويبصر أعمالم.

ونتساءل: كيف نستعيذ بالله؟.

**أولاً**: بالدعاء والمناجاة. والملاحظ أن المؤمن قد تهجم عليه أمواج البلاء أو صنوف الإغراء فيتردد قليلا في الأمر، ولكنه بمجرد أن يدعو الله حتى يعطيه القوة الكافية لمقاومة الشيطان.

ثانياً: بمعرفة الله والتقرب إليه بذكره وتسبيحه والثقة بنصره.

[00] ومن الوسائل الناجحة لمحاربة كبر النفس النظر في عظيم خلق الله وقيامه بذاته، فهل أنا المتكبر أكبر أم الجبال أم الأرض أم الشمس والقمر؟! وأساسا: من أنا بالقياس إلى هذا الخلق العظيم؟! ﴿ لَخَلَقُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ أَصَحَبُرُ مِنْ خَلْقِ ٱلنَّاسِ وَلَكِنَّ أَصَحُبُرُ النَّاسِ لَا يَعَمَّكُونَ ﴾ تعالوا لننظر إلى ملكوت السهاوات والأرض، لنتعرف إلى الحجم الحقيقي لأنفسنا، أنا واحد من مليارات البشر يمشون اليوم فوق كوكبنا، والإنسان واحد من ألوف الأحياء، والأحياء نوع من عشرات الأجناس غير الحية، ثم كل ما في الأرض لا تحتل إلا مساحة محدودة منها، ثم إني لا أعيش عليها إلا سنين معدودات، لو قيست بالملايين من سني عمر الأرض لكانت كلحظة خاطفة.

١

ثم الأرض هذه تابع صغير للشمس، فحجمها أقل من واحد إلى مليون من حجم أمها، وهي لا تزار تعيش على مقربة منها كالرضيع لا يبتعد عن أمه، ولكن مع ذلك تبلغ المسافة بين كوكبنا والشمس حوالي ثلاثة وتسعين مليون ميل!!

أما الشمس فهي نجم من مجرة تحتوي على نحو من مائة مليون شمس.. ولكن هذه المجرة ليست الوحيدة في هذا الفضاء الأرحب، بل هي واحدة من عشرات الملايين من المجرات اكتشفها البشر، وكلما اخترعوا أجهزة جديدة اكتشفوا ملايين جديدة من المجرات، حتى شاعت بين علماء الفضاء فكرة تقول: إن الكون يشهد ولادة مجرات جديدة لا تستطيع أن تلاحقها أجهزتنا المتطورة.. الله أكبر.. من أنا أمام هذا الحشد من المجرات!

هكذا قال رسولنا الأكرم لزينب العطارة التي زارته في بيته قائلة: «وَإِنَّهَا أَتَيْتُ أَسْأَلُكَ عَنْ عَظَمَةِ اللَّهِ عَزَّ وَجَلَّ فَقَالَ: جَلَّ جَلَالُ اللَّهِ سَأُحَدَّثُكِ عَنْ بَعْضِ ذَلِكِ. ثُمَّ قَالَ: إِنَّ هَذِهِ الأَرْضَ بِمَنْ عَلَيْهَا عِنْدَ الَّتِي تَحْتَهَا كَحَلْقَةٍ مُلْقَاةٍ في فَلَاةٍ قِيْ<sup>(1)</sup> وَهَاتَانِ بِمَنْ فِيهِمَا وَمَنْ عَلَيْهِمَا عِنْدَ الَّتِي يَمُنْ عَلَيْهَا عِنْدَ الَّتِي تَحْتَهَا كَحَلْقَةٍ مُلْقَاةٍ في فَلَاةٍ قِي<sup>(1)</sup> وَهَاتَانِ بِمَنْ فِيهِمَا وَمَنْ عَلَيْهِمَا عِنْدَ الَّتِي تُحْتَهَا كَحَلْقَةٍ مُلْقَاةٍ في فَلَاةٍ قِي وَالنَّالِنَّةُ حَتَّى انْتَهَى إِلَى السَّابِعَةِ وَتَلَا هَذِهِ ا

ومضى الرسول يَنْتَنْنُهُ يبيِّن طبقات الأرض وما وراءها، وأن الواحدة منها بالنسبة إلى تاليتها كحلقة فلاة واسعة، إلى أن قال عن السماء: "وَسَمَاءُ الدُّنْيَا بِمَنْ عَلَيْهَا ومَنْ فِيهَا عِنْدَ الَّتِي فَوْقَهَا كَحَلْقَةٍ فِي فَلَاةٍ قِيٍّ وَهَاتَانِ السَّمَاءَانِ ومَنْ فِيهِمَا ومَنْ عَلَيْهِمَا عِنْدَ الَّتِي قِيٍّ وهَذِهِ النَّلَاتُ بِمَنْ فِيهِنَّ ومَنْ عَلَيْهِنَ عِنْدَ الرَّابِعَةِ كَحَلْقَةٍ فِي فَلَاةٍ

ومضى النبي يَنْشَيْنُ يَبِين عظمة خلق الله حيث إن بعض خلقه أعظم من بعض كما الحلقة الصغيرة في الصحراء المترامية، وهو أقرب مثل لاتساع المنظومات الشمسية والمجرات وما أشبه. فهل يحق لنا أن نتكبر على ربنا الواسع الذي وسع كرسيه السهاوات والأرض أو ندعى مقامه سبحانه؟! هذا في أفق المكان وامتداده. أما عن الزمان وامتداده فنحن لسنا أول ما خلق الله، ولن نكون آخر خلقه سبحانه، جاء في حديث مأثور عن الإمام الباقر عليتكلا أنه قال في تفسير قوله تعالى: ﴿ أَفَيَمِينَا بِالْحَلَّقِ الأَوَّلِ بَلَّ هُرْفِ لَبْسِ مِّنَ خَلَقٍ جَدِيدٍ ﴾ [ق: ١٥]. قال: قال في تفسير قوله تعالى: ﴿ أَفَيَمِينَا بِالْحَلَقِ الأَوَّلِ بَلَ هُرْفِ لَبْسِ مِنْ خَلَقٍ جَدِيدٍ ﴾ واعنا ال وَأَهْلَ النَّارِ النَّارِ النَّارَ جَدَّدَ اللهُ عَزَّ وَجَلً عَالَةً غَيْرَ هَذَا العَالَمُ وَأَسْكَنَ أَهْلَ الجَنَّةِ الجَنَّة

- (١) القفر من الأرض.
- (٢) بحار الأنوار: ج٧٥ ص٨٣.

إِنَابٍ يَعْبُدُونَهُ وَيُوَحِّدُونَهُ وَخَلَقَ لَهُمْ أَرْضاً غَيْرَ هَذِهِ الأَرْضِ نَحْمِلُهُمْ وَسَهَاءً غَيْرَ هَذِهِ السَّهَاء تُظِلَّهُمْ لَعَلَّكَ تَرَى أَنَّ اللهَ عَزَّ وَجَلَّ إِنَّهَا خَلَقَ هَذَا العَالَمَ الوَاحِدَ وَتَرَي أَنَّ اللهَ عَزَّ وَجَلَّ لَمْ يَخْلُقُ بَشَراً غَيْرَكُمْ بَلَى وَاللهِ لَقَدْ خَلَقَ اللهُ تَبَارَكَ وَتَعَالَى أَلْفَ أَلْفِ عَالَمٍ وَأَلْفَ أَلْفِ العَوَالِم وَأُولَئِكَ الآدَمِيِّينَ \* ``.

وأخيرا، يرى بعض علماء النفس أن أفضل وسيلة لتربية الإنسان أن يعطى له عند بلوغه مبلغ الرجال جهازين يرى بهما عظمة الخلائق، جهاز ميكروسكوب يرى به عجيب لطف الصنع في خلقة الموجودات المتناهية في الصغر، وجهاز تلسكوب يرى به عظيم القدرة في خلقة الأجرام المتناهية في الكبر.

[٥٨] هل يستوي من يستوعب هذه الحقائق ببصيرة قلبه فيكون كالبصير، والذي هو أعمى حتى لو اقتربت منه حقائق الكون جميعا لا يعيها ولا يستوعب دروسها، وتراه كالشرنقة لا يزال في تلك الزنزانة الضيقة من نسيج أهوائه وشهواته ووساوس الشيطان.

﴿ وَمَا يَسْنَوِى ٱلْأَعْسَىٰ وَٱلْبَصِيرُ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ الصَّدِيحَتِ وَلَا ٱلْمُسِتَ بُ ﴾ أرأيت الذي قضي عمره في جزيرة مهجورة لا يعلم عن الدنيا شيئا، هل يختلف بالنتيجة عمن يعيش في غرفة ضيقة في وسط أضخم العواصم قد حجب نفسه عن كل ما حوله؟ كلا.. كذلك الكافر الذي تحيط به حقائق الكون فلا يستوعبها، ولا يعيش قلبه في أجوائها ولا تعيها بصيرة نفسه، بل هو في ظلام جهله وجهالته، لا يعترف بشيء غير نفسه وأهواثها، إنه أشد عمي بمن فقد عينيه. أليس كذلك؟ وكم هو فرق بينه وبين من يعيش عوالم الخلق جميعا في ضميره ووعيه، ويرى نفسه منها ولابد أن يتناغم سلوكه وسننها، لأنهِ يؤمن بربها العظيم، ويعمل الصالحات التي أمر بها كما أمر سائر العوالم بمثلها ﴿ قَلِي لَا مَّا نَتَذَكَّرُونَ ﴾.

[٥٩] وفي خاتمة الدرس يلخص السياق عبرة الحقائق التي ذكر بها أنها الساعة حيث يتبدل النظام القائم هنا على أساس الابتلاء، بنظام يقوم على أساس الشهود والجزاء. ﴿إِنَّ ٱلسَّاعَةَ لَأَبْنِيُّةٌ لَارَيْبَ فِيهَا﴾ وكيف يرتاب في يوم تدل كل حقائق العالم على أنه المنتهى، فحكمة الله التي تتجلى في كل خليقة صغيرة أو كبيرة تدلنا بوضوح كاف على يوم الجزاء. ﴿وَلِنَكِنَّ أَحْتُثُرُ ٱلنَّاسِ لَا يُؤْمِنُونَ ﴾ فلا تتبع سلوكهم، وذرهم يخوضوا في لهوهم، وأنقذ نفسك من المصير الذي ينتهون إليه بكفرهم بها.

(١) بحار الأنوار: ج٨ ص٣٧٤.

وقال ربكم ادعوني أستجب لكم

﴿ وَقَالَ رَبُّحُمُ أَدْعُونَ أَسْتَحِبْ لَكُوْ إِنَّ ٱلَّذِينَ يَسْتَكْبُرُونَ عَنْ عِبَادَتِي سَيَدْ خُلُونَ جَهَنَمَ دَاخِرِينَ (أَ) اللَهُ الَّذِى جَعَلَ لَكُمُ الَيَّنَ لِتَسْكُنُوا فِيهِ وَالنَّهَارَ مُبْصِرًا إِنَ اللَّهُ لَذُو فَضْلٍ عَلَى النَّاسِ وَلَنَكِنَ أَحْتَمَ النَّاسِ لَا يَسْكُرُونَ (أَ) ذَلِحَمُ اللَّهُ رَبُّكُمْ خَلِقُ حُلَ شَىء لَآ إِلَهُ إِلَاه أَلَاه فَوْ فَأَنَ تُوْفَكُونَ (أَ) كَذَلِكَ يُوْفَكُ الَذِينَ كَانُوا بِتَابَتِ اللَّه يَعْحَدُونَ (أَ) اللَهُ الَذِي جَعَلَ لَكُمُ مَنْلِقُ رَبُّكُمْ خَلِقُ حُلَ شَىء لَآ إِلَهُ إِلَهُ فَعْمَدُونَ (أَ) اللَهُ الَّذِي جَعَلَ لَحَمُ اللَّهُ رَبُّكُمْ خَلِقُ حُلَ اللَّهِ يَعْحَدُونَ (أَ) اللَّه مَنَ كَذَلِكَ بُوَفَكُ الَذِينَ كَانُونَ قَصَرًا إِنَّ اللَّه بَعْحَدُونَ (أَ) اللَّهُ مَعَنَ اللَهِ يَعْحَدُونَ (أَ) اللَهُ مُوَالَحَتُ مُومَة مَنْ اللَّهُ عَنْهُ عَمْدُونَ اللَّه اللَهُ مُوَالَعُ مُعَمَدُونَ اللَه مَنَ اللَهِ يَعْحَدُونَ اللَهُ رَبُ اللَهُ مُوالَعَة مَنْ وَمَوْرَحَتُهُمْ فَلَا اللَه مُوَالَحَتُ لَا إِلَهُ مُؤَالَعُهُ مُنْتَه مُوَا تَعْتَى اللَه مُوَالَحَتُ لَا اللَه مُنَا اللَه وَا الْحَتَى اللَه وَالَمَ وَالَهُ مُنَا اللَهُ مُوالَدِي فَيْعَمَ مُمَ اللَه وَا الْعَدُى اللَه وَا اللَه وَا اللَّهُ مُوا الْحَتْ اللَه وَالْحَتُ اللَه وَلَا اللَه وَلَكُمُ اللَه وَقَا الَذِي فَالَهِ وَا الْعَنْ اللَه مِنَ عُمْ اللَه وَنُ عَمْ وَلَكُمُ اللَه وَا اللَه وَا اللَه وَلَهُ وَالَعَ اللَه وَقَا الْعَالَة وَاللَعْنَ مُوا الْهُ وَا الْعَالَة مِنْ أَنْ اللَه وَالْحَدُونَ اللَه وَا الْعَاقَتِي مَ وَا الْعَامَ اللَه وَا الْعَنْ مُنْ وَا الْعَالَة وَا اللَه وَا الْعَالَة وَا الْعَاقَة مِنْ وَا الْعَاقَا اللَهُ اللَه وَاللَهُ عَلَى اللَهُ عَالَة وَاللَهُ اللَهُ اللَهُ وَا اللَه وَاللَهُ اللَهُ اللَهُ وَا اللَهُ اللَهُ اللَهُ اللَهُ اللَهُ واللَهُ وَاللَهُ اللَهُ اللَهُ اللَهُ اللَهُ وَالَهُ وَا اللَهُ اللَهُ اللَهُ اللَهُ اللَهُ اللَهُ اللَهُ وَاللَهُ اللَهُ اللَهُ اللَهُ اللَهُ اللَهُ اللَهُ اللَهُ مُنْ عَلَهُ اللَهُ اللَهُ اللَهُ اللَهُ مُنْ الْعَاقُونَ الْنَا اللَهُ اللَهُ الْعَاقُولُ اللَهُ الْعَاقُ الْعَاقُ الْعُولُ الْنَا اللَهُ اللَ

### هدى من الآيات:

لكي نعالج الكبر الذي انطوت عليه النفوس، لا بد: أ**ولاً**: أن ننظر إلى حجمنا بالقياس إلى عظمة الخلائق. مِنْهُدُ الْقُرْآنِ جِ ٨

ثانياً: إذا اطمأنت النفس إلى عظمة البارئ الذي خلقها وأتقن صنعها، التجأت إليه بالدعاء، وخلعت رداء التكبر، وارتدت ثوب العبودية لرب العالمين، أما الذين يستكبرون عن عبادة الله، وعن الدعاء وهو مخ العبادة، فسيدخلون جهنم داخرين.

ثالثاً: نشكر ربنا على نعمه التي تحيط بنا، ولولا واحدة منها انعدمت حياتنا وتحولت إلى جحيم لا يطاق، فهو الذي جعل الليل سكنا والنهار معاشا، إنه فضل عظيم: ﴿وَلَكِكَنَّ أَحَـــَّـثَرَ ٱلنَّاسِ لَايَشْكُرُوبَ ﴾ ولذلك تجدهم يستكبرون.

ولماذا ينحرف البشر عن صراط الله الذي ربَّاه ونعَّمه، وهو خالق كل شيء، ولا سلطان إلا سلطانه، ولا إله إلا هو الواحد الأحد؟ لأنه يجحد بآيات الله. وهكذا عاد السياق إلى موضوع رئيس في السورة، وهو التعامل مع آيات الله، وآيات الله – التي هي السبل إلى معرفته وعبادته– مبثوثة في الآفاق وفي أنفسنا، فهو الذي جعل الأرض قرارا والسهاء بناء، وهو الذي صور الإنسان في أحسن تصوير، وأغدق عليه من رزقه الطيب. إنه ربنا ربَّ العالمين تبارك وتعالى.

وهو الحي الذي تفرد بالألوهية فإليه لا بد أن يجأر الإنسان خالصا له الطاعة والانقياد، وإن له الحمد كله، لأنه رب العالمين، لأنه هدانا إليه بالبينات التي أرسلها، ويتجلى حمدنا له في تحدي الكفار الذين يدعون الأنداد، وكذلك في تسليمنا له. أوليس قد أسلم له كل شيء في العالمين؟

مَنْ هذا الإنسان المسكين الذي يتكبر على ربه، وينازعه رداء العزة؟! إنه مخلوق كان أصله التراب فجعله الله نطفة ثم علقة ثم أخرجه طفلا ورعاه حتى أضحى بالغا رشيدا، وأحاطت به نعم الله حتى أمسى شيخا، بينها البعض توفاهم الله من قبل، كل قد حدد له أجلا، كل ذلك بهدف أن يعرفوا ربهم من خلال تطورات حياتهم ويعقلوا.

وبيده -لا بيد غيره- الحياة والموت، وهو مطلق القدرة، فعال لما يريد، وأمره - إذا قضي شيئا- بين الكاف والنون.

## بينات من الآيات:

[٦٠] الذين يعيشون في غياهب السجون، أو في ظلمات الحكم الطاغوتي، أو في ذلِّ المهاجر بعيدين عن الأهل والوطن، إن مثل هؤلاء سوف تهجم عليهم سحب اليأس والقنوط، ويتعرضون لموجات من الشك والارتياب. أحقا نحن على حق أم هم؟ فلماذا نراهم ذوي الطول والسلطان، وإلى متى؟، وأكثر من هؤلاء جميعا، أولئك الذين يتحصنون بالتقاة، ويعيشون داخل الكيان الطاغوتي، حيث يتعرضون لعمليات غسل الدماغ المستمرة، وترتبط مصالحهم ورغباتهم ومجمل وشائج حياتهم بعجلة النظام، وفي الوقت ذاته يكتمون إيهانهم، وتكاد صدورهم تتفجر ضيقا بالأسرار التي يحملونها، فها الذي ينقذهم من هذا الوضع؟ وأي وقود إيهاني يمدهم بطاقة الاستمرار وقدرة الاستقامة.. حيث لا صلة بالقيادة، ولا تفاعل مع المجتمع الإيهاني، ولا مجالس للذكر تجدد الروح، ولا برامج اجتهاعية، ولا مصالح مشتركة مع المؤمنين؟

لقد فتح الله لحولاء وأولئك جميعا باب الدعاء حيث تتصل قلوبهم بنور ربهم مباشرة، وينهلون من نبع التوحيد الأصفى ما يمدهم بالرجاء والثقة والاستقامة فقال ربنا: ﴿وَقَالَ رَبُّكُمُ أَدْعُونِيَ أَسْتَجِبَ لَكُرُ ما هو هذا الدعاء؟ قال المفسرون: إنه طلب الحاجة من الله، وتفرد ابن عباس بتفسير آخر حيث قال أنه توحيد الله، ويبدو لي أن ابن عباس<sup>(۱)</sup> التقط إشارة خفية من الآية حيث أرهف سمعه إلى ضمير ﴿أَدْعُونِيَ ﴾ وعرف أن المعنى لا تدعو من دوني أحدا، وحقاء إن الإنسان إما أن يدعو ربه أو يدعو الأنداد.. والله يأمرنا بدعوته دون الأنداد، وسوف نرى – إن شاء الله – كيف أن الدعاء أسمى درجات التوحيد.

وعندما وعد ربنا الاستجابة فإن ذلك يكون شرطا ضمنيا بأن يكون الدعاء خالصا لله، كما قال سبحانه: ﴿ وَإِذَا سَكَالَكَ عِبَادِي عَنِي فَإِنِي قَرِيبٌ أَجِيبُ دَعُوةَ ٱلدَّاعِ إِذَا دَعَانً فَلَيَسْتَجِيبُوا لِي وَلَيُؤْمِنُوا بِي لَعَلَهُمْ يَرْشُدُونَ ﴾ [البقرة: ١٨٦]. ولعل في كلمة ﴿إِذَا دَعَانِ ﴾ إشارة إلى هذه الحقيقة، كما نجد تصريحا بذلك في قوله ﴿فَلْيَسْتَجِيبُوا لِي ﴾.

إِنَّ ٱلَّذِينَ يَسَمَّكَمِرُونَ عَنْ عِبَادَتِي سَيَدْ خُلُونَ جَهَنَّمَ دَلِخِرِينَ ﴾ لماذا عُدَّ الدعاء عبادة؟ و لماذا أوعد الله على تركه النار؟ لكي نعرف الإجابة: دعنا نتساءل: ماذا كان محور الخلاف الأصلي بين الموحدين والمشركين، هل كان في وجود الله؟ كلا، هل كان في أسماء الله التي تتعلق حسب المصطلح بذاته سبحانه؟ كلا، بل إن المشركين كانوا يعترفون بالله هو الخالق، وقد قال ربنا: ﴿ وَلَبِن سَأَلَئِهُمُ مَنَ خَلَقَ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ لَيَقُولُنَّ خَلَقَهُنَ ٱلْعَذِينُ ٱلْعَلِيمُ ﴾ [الزخرف: ٩].

إنها جوهر الخلاف ومحوره الأصيل في كلمة: إن الموحدين يقولون: إن الله هو المهيمن

المدبر لأمور الله، فهو القابض الباسط، المحيي المميت، المعزَّ المذلّ، وهو الذي يولج الليل في النهار، ويولج النهار في الليل، ويدبَّر الأمر ساعة بساعة و لحظة بلحظة، بينها كان يرى المشركون عوامل حتمية أخرى غير مشيئة الله في تدبير شؤون الخليقة، فيتوجهون إلى تلك العوامل من دون الله. على أن المشركين قلوبهم شتى، وآراؤهم في ذلك مختلفة، إلا أن أبعدها ضلالة ما قالته اليهود بأن يد الله مغلولة، اتباعا لفلاسفة اليونان حيث زعموا بأن الله قد فرغ من أمر الخلق واستراح ولا يمكن له التأثير في الخلق أبدا.

وتتناقض رسالات الله عن فلاسفة البشر في هذا المحور، حيث بشَّرت البشرية بأن ربهم قريب منهم، يهيمن على حياتهم، ويسمع نداءهم، ويستجيب دعاءهم، وتوضحت هذه البصيرة الإلهية عبر آيات الذكر، وفي تفسير أهل بيت النبي ﷺ لكلمة (البداء) التي تعني أن لربنا سبحانه مطلق المشيئة في فعل ما يريد، والذي تشير إليه الآيات القرآنية:

- ﴿إِنَّ رَبَّكَ فَعَالُ لِمَا يُرِيدُ﴾ [هود:١٠٧].
- ﴿ دُوالْعَرْشِ ٱلْمَجِيدُ ٢٠ فَعَالُ لِمَا يُرِيدُ ﴾ [البروج: ١٦، ١٦].
  - ﴿ وَكَانَ أَمَرُ أَللَّهِ مَفْعُولًا ﴾ [الاحزاب:٣٧].
  - ﴿ كَذَلِكَ ٱللَّهُ يَفْعَلُ مَا يَشَاء ﴾ [آل عمران: ٤٠].
- ﴿ لَهُ ٱلْخُلُقُ وَٱلْآَمَرُ تَبَارَكَ ٱللَّهُ رَبُّ ٱلْعَنَامِينَ ﴾ [الاعراف: ٤٥].

أما الآيات التي تبين أن ربنا استوى على العرش وأنه المدبر والمهيمن والحاكم وما أشبه مما تشير إلى هذه الحقيقة بصورة ما فهي كثيرة، بل هي-في الواقع- المحور الأساس للقرآن كله. وقد بينت آيات محكهات واقع البداء في عدة سور.. في آيات عدة:

- ﴿مَا نَنسَخْ مِنْ مَايَةٍ أَوْ نُنسِهَا نَأْتِ بِحَدْرٍ مِنْهَآ أَوْ مِثْلِهَا أَلَمْ تَعْلَمُ أَنَّ أَلَهَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرُ ﴾ [البقرة:١٠٦].

- ﴿وَقَالَتِ ٱلْيَهُودُ يَدُ ٱللَّهِ مَعْلُولَةً عُلَتَ آَيْدِيهِمْ وَلُعِنُوا بِمَا قَالُوا كَلَ يَدَاهُ مَبْسُوطَتَانِ يُنفِقُ كَيْفَ يَشَاءُ ﴾ [المائدة: ٦٤].

- ﴿لِكُلِّ أَجَلٍ كِتَابٌ ۞ يَمْحُوا ٱللَّهُ مَا يَشَآءُ وَيُثْبِثُ وَعِندَهُ. أَمُّ ٱلْحَكِتَٰبِ ﴾ [الرعد:٣٨–٣٩].

و جاء في تفسير أهل البيت لبصيرة البداء في القرآن الكثير من الأحاديث الشريفة،

فقد روي عن الإمام الرضا عليمًا أنه قال لسليهان المروزي: «مَا أَنْكُرْتَ مِنَ البَدَاءِ يَا سُلَيُهَانُ وَاللَّهُ عَزَّ وَجَلَّ يَقُولُ: ﴿ أَوَلَا يَذَكُرُ الإِنسَنُ أَنَّا خَلَقَنَهُ مِن قَبْلُ وَلَمَر يَكُ شَيْئًا ﴾، وَيَقُولُ عَزَ وَجَلَّ: ﴿ وَهُوَ الَّذِي يَبْدَؤُا الْخَلْقَ ثُمَرَ يُعِيدُهُ ﴾ ويقول: ﴿ بَدِيعُ السَمَوَتِ وَالأَرْضَ ﴾، وَيَقُولُ عَزَّ وَجَلَّ: ﴿ يَزِيدُ فِي الْخَلَقِ مَا يَشَاءً ﴾، وَيَقُولُ: ﴿ وَبَدَأَ خَلْقَ اللَّهِ مِن قَبْلُ وَلَمَر يَكُ شَيْئًا ﴾، وَيَقُولُ عَزَّ وَجَلَّ: ﴿ وَمَالَذِي يَبْدَؤُا الْخَلْقَ ثُمَرَ يُعِيدُهُ ﴾ ويقول: ﴿ بَدِيعُ السَمَوَتِ وَالأَرْضَ ﴾، ويقُولُ عَزَّ وَجَلَّ: ﴿ وَمُوالَذِي يَبْدَؤُا الْخَلْقَ ثُمَةً لِعَيدَهُ وَيقُولُ: ﴿ وَبَدِيعُ السَمَوَتِ وَالأَرْضَ ﴾، وَيَقُولُ عَزَّ وَجَلَّ: ﴿ وَمُوالَذِي يَبْدَؤُا الْخَلْقَ أَمَا يَعْذَهُ هُ وَيَقُولُ: ﴿ وَبَدَيمَ وَيَقُولُ عَزَّ وَجَلً: ﴿ وَبَاحَرُونَ مُرْجَوْنَ لِأَنْ إِلَى يَعْذَبُهُ وَاللَّهُ إِمَا يُعَذِيهُمُ وَاللَهُ إِمَا يَعْتَ وَ عَلَى

وجاء في حديث مأثور عن الإمام الصادق غَائِظَةُ أنه قال في تفسير قول الله عزّ وجلّ: (وَقَالَتِ ٱلْيَهُودُ يَدُ ٱللَّهِ مَغْلُولَةً ﴾: لَمْ يَعْنُوا أَنَّهُ هَكَذَا وَلَكِنَّهُمْ قَالُوا قَدْ فَرَغَ مِنَ الأَمْرِ فَلَا يَزِيدُ وَلَا يَنْقُصُ فَقَالَ اللهُ جَلَّ جَلَالُهُ تَكْذِيباً لِقَوْفِمْ: ﴿عُلَتَ آيَدِهِمْ وَلُعِنُوا بَمَ يَالَوا فَ يُنفِقُ كَيْفَ يَشَآهُ ﴾ أَ لَمْ تَسْمَعِ اللهَ عَزَّ وَجَلَّ يَقُولُ: ﴿يَمْحُوا اللّهُ مَا يَشَآهُ وَيُشِيتُ أَ الصِحِتَبِ ﴾"».

وذكر الفخر الرازي في تفسير الآية وجوها جاء في الرابع منها: «لعله كان فيهم من كان على مذهب الفلسفة، وهو أن الله تعالى موجب لذاته وأن حدوث الحوادث عنه لا يمكن إلا على نهج واحد، وأنه تعالى غير قادر على إحداث الحوادث غير الوجوه التي عليها يقع فعبَّروا عن عدم الاقتدار على التغيير والتبديل بغل اليد»<sup>(٣)</sup>.

إن معرفة الله بأنه قادر على كل شيء، وأنه فعال لما يريد، وأنه كما أبدع الخلائق بعد أن لم تكن شيئا، قادر على أن يبدع ما يشاء، هي المعرفة الحق، وهي التي تبعث على الثناء عليه وتوصيفه بالحمد والشكر، وأي حمد أو ثناء لمن لا يقدر على تغيير شيء حسب ما يزعمون. ولذلك كان الاعتراف بهذه القدرة للرَّب أي بالبداء أعظم عبادة وأفضل تعظيم. جاء في الحديث عن زرارة عن أحدهما (الباقر أو الصادق التيَّلاة): «مَا عُبِدَ اللهُ بِشَيْءٍ مِثْلِ البَدَاءِ». وفي حديث أخر عن هشام بن سالم عن الإمام الصادق عَلَيَّلاة أنه قال: «مَا عُظَمَ اللهُ بِمِثْلِ البَدَاءِ».

ومن مظاهر الإيهان بالبداء الدعاء، ذلك أن في الدعاء اعترافا بسلطان الله الفعلي والمباشر

(١) بحار الأنوار: ج٤، ص٩٥. (٢) بحار الأنوار: ج٤، ص٤. (٣) مفاتيح الغيب: ج١٢، ص٤٣. دار إحياء التراث، بيروت، ١٤٢٠هـ. (٤) الكافي: ج١، ص١٤٦. (٩) المصدر السابق: ص١٤٦. (٦) المصدر السابق: ص١٤٨. على الخليقة، وأنه القادر على أن يصنع ما يشاء فيما خلق، وأنه المستعان على بوائق الدهور ونوائب الحياة، ولذا أضحى الدعاء العبادة الأسمى، وقال ربنا سبحانه: ﴿ قُلْ مَايَعْ بَوَّا مِكْرَرَبَى نَوَلَا دُعَا فَوْ لَهُ مَا فَوْ لَهُ الله عان العام العياق القرآني كيف أن الرجال العظام بلغوا وآتاه النبوة والصفوة، حتى نوح حيث دعا على قومه فأعانه الله عليهم بالطوفان العظيم، وإلى وآتاه النبوة والصفوة، حتى نوح حيث دعا على قومه فأعانه الله عليهم بالطوفان العظيم، وإلى إبراهيم الذي ما ونى عن الدعاء في كل موقع حتى اتخذه الله خليلا وجعله للناس إماما، وإلى موسى الذي نصره الله على فرعون بالدعاء، وكذلك سائر النبيين، الذين ما فتئوا يدعون ربهم ويستجيب لهم الله بخرق سنن الطبيعة، فمثلا حين يرزق مريم من عنده، يتذكر كفيلها زكريا وقد بلغ من الكبر عتيا.. وهكذا يعرف من خلال حياة الأنبياء مقام العبد من ربه، وكنه أن والأولياء، وقد جاء في المام الماقي في منه ذرية، فيرزقه الله يحيى وكانت امرأته عاقرا، وقد بلغ من الكبر عتيا.. وهكذا يعرف من خلال حياة الأنبياء مقام العبد من ربه، وكيف أن والأولياء، وقد جاء في الأثر عن الإمام الماقر عليك من قصص قدواته الصاحة الأنبياء والأولياء، وقد جاء في الأثر عن الإمام الباقر عليكر في تفسير قوله سبحانه: "فراناً إنزيم ما فريم والأولياء، وقد جاء في الأثر عن الإمام الماقر عليكر في تفسير قوله سبحانه: "فراناً إنزيمية ما أنه عليمُ كُورة أن من المام المام الما وحيا أنه ما قد من قصص قدواته الصاحة الأنبياء مام الطلب والدعاء، وهم من أبرز ما يستفيده المؤمن من قصص قدواته الصاحة الأنبياء مانه كان يقول لأصحابه: "عَلَيْكُمْ بِسِلَاح الأنبياء في حديث آخر عن الإمام الرضا عليك أنه كان يقول لأصحابه: "عَلَيْكُمْ بِسِلَاح الأنبياء في عليك الدياء."

وللدعاء فوائد عاجلة نتذكر معا بعضها:

ألف: إنه أفضل دواء لداء الكبر في النفس البشرية. وإذا عرفنا أن الاستكبار أعظم حجاب بين العبد وربه، وهو العقبة الكأداء في سبيل الصلاح والفلاح، وهو مصدر أكثر الفواحش والذنوب، فسوف نعرف أهمية الدعاء. وهكذا نجد في السياق القرآني هنا ما يوحي بأن من يستنكف عن الدعاء فقد استكبر عن عبادة ربه، وأنه سوف يدخل جهنم داخرا، كما نجد هذه الآية تأتي في سياق معالجة كبر النفس الذي لن تبلغه، إلى جانب سائر طرق العلاج التي سبقت أو تأتي في هذه الآيات.

باء: الدعاء يلهم الأمل ويرفع اليأس، ويعيد إلى القلب حيويته ونشاطه وعنفوانه. أرأيت أعظم الهزيمة هزيمة القلب، وأعقد المشاكل انهيار النفس؟ بلى، والدعاء هو الدواء. كيف؟ إن الداعي يرجو ربه الكبير أرحم الراحمين فكيف يعتريه اليأس؟ وهل يظمأ من يرد على حياض مترعة؟ وقد روي عن الإمام الصادق عليتكلاز أنه قال: «إِنَّ الدُّعَاءَ يَرُدُّ القَضَاءَ المُبْرَمَ بَعْدَ مَا أُبْرِمَ إِبْرَاماً فَأَكْثِرْ مِنَ الدُّعَاءِ فَإِنَّهُ مِفْتَاحُ كُلِّ رَحْمَةٍ ونَجَاحُ كُلِّ حَاجَةٍ ولَا يُنَالُ مَا عِنْدَ الله

- (١) بحار الأنوار: ج٩٣، ص٢٩٣.
  - (٢) الكافي: ج٢، ص٤٦٨.

# الآيات ٦٠ - ٢٧

إِلَّا بِالدُّعَاءِ فَإِنَّهُ لَيْسَ مِنْ بَابٍ يَكْثُرُ قَرْعُهُ إِلَّا أَوْشَكَ أَنْ يُفْتَحَ لِصَاحِبِهِ»<sup>(1)</sup>. وروي عنه عَلِيَّةِ: «الدُّعَاءُ كَهْفُ الإِجَابَةِ كَمَا أَنَّ السَّحَابَ كَهْفُ المَطَرِ»<sup>(1)</sup>.

وقد جاء في حديث -قدسي - مفصل عن النبي ﷺ عن جبرائيل عن رب العالمين أنه قال: «يَا عِبَادِي كُلُّكُمْ صَالٌ إِلَّا مَنْ هَدَيْتُهُ فَاسْأَلُونِ الْهُدَى أَهْدِكُمْ، وكُلُّكُمْ فَقِيرٌ إِلَّا مَنْ أَغْنَيْتُهُ فَاسْأَلُونِ الْغِنَى أَرُزُقْكُمْ، وكُلُّكُمْ مُذْنِبٌ إِلَّا مَنْ عَافَيْتُهُ فَاسْأَلُونِ المَغْفِرَةَ أَغْفِرْ لَكُمْ، ومَنْ عَلِمَ أَنَّي ذُو قُدْرَةٍ عَلَى المَغْفِرَةِ فَاسْتَغْفَرَنِي بِقُدْرَي عَفَرْتُ لَهُ ولَا أَبَالِ ولَوْ أَنَّ أَوَّلَكُمْ وآخِرَكُمْ وحَيَّكُمْ وَمَيْتَكُمْ ورَطْبَكُمْ ويَابِسَكُمْ اجْتَمَعُوا عَلَى اتْقَاءِ قَلْبِ عَبْدٍ مِنْ عِبَادِي لَمْ فِرَة أَعْفِر وَمَيْتَكُمْ ورَطْبَكُمْ ويَابِسَكُمْ اجْتَمَعُوا عَلَى اتْقَاء قَلْبِ عَبْدٍ مِنْ عِبَادِي لَمْ يَزِيدُوا فِي مُلْكِي جَنَاحَ عَبْدٍ مِنْ عِبَادِي لَمْ يَنْعُنُوا عَلَى إِشْقًاء قَلْبِ عَبْدٍ مِنْ عَبَادِي لَهُ يَزِيدُوا فِي مُلْكِي جَنَاحَ عَبْدٍ مِنْ عِبَادِي لَمْ يَنْعُلُوا عَلَى الْمُنْعَلَى مَنْ عَلَى الْفَقَاء قَلْبِ عَبْدٍ مِنْ عَبَادِي لَمْ يَ عَبْدٍ مِنْ عِبَادِي لَمْ يَنْ يَنْعُمُوا عَلَى الْمُقَاء قَلْبِ عَنْهِ ومَيْتُكُمْ ورَعْبَكُمْ ورَعْبَكُمْ وتَ عَبْدٍ مِنْ عَبَادِي لَمُ الْحَمَا عَلَى الْمُنْعَادِي عَلْمَ وَالْحَرَى الْعَلَى الْعَلَى الْمُلْكِي جَنَاح عَبْدٍ مِنْ عِبَادِي لَمْ والْحَنَّكُمْ والْخِنَى أَنْ أَقَلَى الْمُلْكِي عَنْ عَلْ عَلَا مِنْ عَافَيْتُهُ فَا مُنْكَمْ والْحَوْ عَلْ عَبْدٍ مِنْ عَبَادِ مَنْ عَلَى الْعَنْ وَقَدْرَة مَنَ عُلَيْ أَنْ أَوَ لَنَعْ فَلْ

جيم: الدعاء يزيد العبد حبا لربه، والحب أفضل علاقة تصل قلب الإنسان برب العالمين. إنه يغمر القلب صفاء وعطاء، وحبا للناس وحبا للحياة، وبهجة وسكينة.. كذلك الدين ليس إلا الحب، وما أغلى قيمة الحب إذا كان الحبيب ربّ السهاوات والأرض. وهل يشعر بوحشة من يعيش بقلبه في حضرة ربه؟ وهل يحس بالفقر من يجد مليك السهاوات والأرض، وهل يجد الذل سبيلا إلى قلب جليس جبار السهاوات والأرض؟ ومن أحب ربه سارع إلى طاعاته، بلا تكلف ولا توان ولا حزن، وكانت الصلاة قرة عينه، و الزكاة مطية قربه، والشهادة غاية مناه، لأن فيها لقاء ربه. وإن أولئك الذين من الله عليهم بحبه لا يبيعون لحظة مناجاته بملك الدنيا،

وهكذا جاء في النصوص أن الله يحب الدعاء ويحب الداعين، وهل يحب الله أحدا ثم لا يرزقه حبه، وهو أعظم نعمة؟! قال النبي ﷺ: «مَا مِنْ عَبْدٍ سَلَكَ وَادِياً فَيَبْسُطُ كَفَّبُهِ فَيَذْكُرُ اللهَ ويَدْعُو إِلَّا مَلَاً اللهُ ذَلِكَ الوَادِي حَسَنَاتٍ فَلْيَعْظُمْ ذَلِكَ الوَادِي أَوِ لْيَصْغُرُ »<sup>(1)</sup>. وقال الإمام الباقر عَلِيَهُذَ: «مَا مِنْ شَيْ ءٍ أَحَبَّ إِلَى اللهِ مِنْ أَنْ يُسْأَلُ»<sup>(1)</sup>. وقال الإمام الصادق عَلِيَهُذَا اللهُ

- (١) مستدرك الوسائل: ج٥، ص١٦٦.
  - (٢) الكافي: ج٢، ص٤٧١.

٩

- (٣) مستدرك آلوسائل: ج٥، ص١٦٣.
  - (٤) وسائل الشيعة: ج٧، ص١٦٧.
- (٥) مستدرك الوسائل : ج٥، ص١٦٣.

المُؤْمِنِ وعَمُودُ الدِّينِ ونُورُ السَّمَاوَاتِ والأَرْضِ»<sup>(1)</sup>. وقال النبي ﷺ: «لاَ تَعْجِزُوا عَنِ الدُّعَاءِ فَإِنَّهُ لَمَ يَهْلِكُ مَعَ الدُّعَاءِ [أَحَدً] ولْيَسْأَلُ أَحَدُكُمْ رَبَّهُ حَتَّى يَسْأَلَهُ شِسْعَ نَعْلِهِ إذَا انْقَطَعَ واسْأَلُوا اللهَ مِنْ فَضْلِهِ فَإِنَّهُ يُحِبُّ أَنْ يُسْأَلَ»<sup>(1)</sup>. وقال ﷺ: «إِنَّ اللهَ بِحُبُّ المُلِحِّيَن فِي الدُّعَاءِ»<sup>(1)</sup>.

دال: الدعاء يوفر نية المؤمن لمتابعة مسيرته نحو الأهداف الصالحة، إذ مع طول الأمد يخبو الهدف في نفس صاحبه، خصوصا إذا واجهته الصعاب، فيتساءل: لماذا نسعى من أجله؟ وهل هو يستحق كل هذه التضحيات؟ فيأتي الدعاء ليكرس الغايات النبيلة في النفس، خصوصا الأدعية المأثورة التي ترسم لنا خريطة متكاملة للأهداف السامية، فإذا بنا نزداد تعلقا بها كلها كررناها.

هاء: الدعاء يساهم في تزكية النفس والتقوى، ذلك أن الإنسان ليعلم بفطرته أن دعاءه لا يستجاب إذا كانت بينه وبين ربه حجب الذنوب أو لم يف بعهد الله، وهكذا ينشط - بالدعاء -لتنفيذ واجباته. جاء في الأثر عن الإمام الصادق علي لاّ: «أَطِبْ كَسْبَكَ تُسْتَجَبْ دَعْوَتُكَ فَإِنَّ الرَّجُلَ يَرْفَعُ اللَّقْمَةَ إِلَى فِيهِ حَرَاماً فَهَا تُسْتَجَابُ لَهُ دَعْوَةٌ أَرْبَعِينَ يَوْماً "<sup>(1)</sup>. وروي عنه علي لاَّ أنه الرَّجُلَ يَرْفَعُ اللُّقْمَةَ إِلَى فِيهِ حَرَاماً فَهَا تُسْتَجَابُ لَهُ دَعْوَةٌ أَرْبَعِينَ يَوْماً "<sup>(1)</sup>. وروي عنه علي لاَ أنه قال: «قَالَ رَسُولُ الله تَنْتَخَذَ : خَمْسٌ لَا يُسْتَجَابُ لَهُ دَعْوَةٌ أَرْبَعِينَ يَوْماً "<sup>(1)</sup>. وروي عنه علي لاَ وعِنْدَهُ مَا يُعْطِيهَا ولَمْ يُخَلَّ سَبِيلَهَا ورَجُلٌ أَبْقَ مَلُوكُهُ فَلَاتَ مَرَّاتٍ ولَّ يَبِعُهُ ورَجُلٌ عَوْذِيهِ وعِنْدَهُ مَا يُعْطِيهَا ولَمْ يُخَلَّ سَبِيلَهَا ورَجُلٌ أَبْقَ مَلُوكُهُ فَلَاتَ مَرَّاتٍ ولَّ يَبِعُهُ ورَجُلٌ مَ

والعامل المشترك بين هؤلاء جميعا: الاكتفاء بالدعاء عن السعي.

وكلمة أخيرة: إن من الناس من يحجم عن الدعاء بمجرد تباطؤ الإجابة عنه وهو لا يعلم:

**أولاً**: أن توفيقه للدعاء أعظم مما يطلبه، وأن أجره عند الله أكبر بكثير من تحقيق رغباته العاجلة، حتى إن المؤمن يتمنى يوم القيامة أن لو كانت أدعيته جميعا غير مستجابة في الدنيا لما يجد من الثواب العظيم لمن لم يستجب دعاؤه.

- (۱) الکافي: ۲۰، ص٤٦٨.
- (۲) مستدرك الوسائل: ج٥، ص١٦٠.
  - (٣) المصدر السابق: ص١٩٣.
  - (٤) المصدر السابق: ص٢١٧.
  - (٥) وسائل الشيعة: ج٢٢، ص١١.

ثانياً: قد يدعو الإنسان بما يضره فيرحمه الله بعدم استجابته، ويبدله بما هو خير له.

**ثالثاً**: بعض الدعاء يستدعي تغيير سنن الله التي لا تتبدل، كأن يدعو المرء توقف الأرض عن الحركة أو ألا يموت أبدا أو أن ينتهي الصراع القائم بين الناس أو تتهاوى صروح الظالمين بلا جهاد وتضحيات، فإذا لم يستجب له يصيبه اليأس.

رابعاً: أن تأخير الاستجابة لا يعني التعرض للقنوط إذ إن الله قد جعل لكل شيء قدرا.

ولعل الله سبحانه قد أمر له بالاستجابة ولكن وفق سننه الجارية مما يحتاج إلى بعض الوقت، وجاء في رائعة دعاء الافتتاح ما يهدينا إلى حكمة التباطؤ في الاستجابة: "مُدِلًا عَلَيْكَ فِيمَا قَصَدْتُ بِهِ إِلَيْكَ فَإِنْ أَبْطَأَ عَنِّي عَتَبْتُ بِجَهْلِي عَلَيْكَ ولَعَلَّ الَّذِي أَبْطَأَ عَنِّي هُوَ خَيْرٌ لِي لِعِلْمِكَ بِعَاقِبَةِ الأُمُورِ فَلَمْ أَرَ مَوْلَى كَرِيمًا أَصْبَرَ عَلَى عَبْدٍ لَئِيمٍ مِنْكَ عَلَيَّ عَلَيْ آَبَ

[17] حين تأوي الخلائق إلى مساكنها عند هبوط الظلام، وتستريح إلى السكون والهدو،، وتعيش خلايا الجسم والأنسجة في سبات بعيدا عن آثار أشعة الشمس، تتجلى نعمة الليل التي جعلها الله سكنا، فلولاه لما تجلت نعمة النهار للإنسان حين تستيقظ الطبيعة، نباتها وأحياؤها، وتلبس الكائنات حلة الضياء حتى لكان بعضها يبصر بعضا، إذ سبات الليل وسكونه يمهد لنشاط النهار وحركته وضيائه. ﴿ اللَّهُ الَّذِي جَعَكَ لَكُمُ أَلَيْ لَ لِنَسَكُنُوا فِيهِ وَالنَّهَارَ مُبَصِراً ﴾ إنه الله النهار وحركته وضيائه. ﴿ اللَّهُ الَذِي جَعَكَ لَكُمُ أَلَيْ لَ لِنَسَكُنُوا وسكونه يمهد لنشاط النهار وحركته وضيائه. واللهار بهذه الدقة المتناهية، فلولا حركة الأرض وكانتَهارَ مُبَصِراً ﴾ إنه الله الذي قدر الليل والنهار بهذه الدقة المتناهية، فلولا حركة الأرض حول نفسها في مواجهة الشمس لما تعاقب الليل والنهار، ولو دارت بسرعة أكبر مما عليها لتناثر ما عليها وتفككت و أصبحت كهشيم يذرى في الفضاء الأرحب، ولو دارت حول نفسها أبطأ ما عليها الآن لانعدمت الحياة بالبرد الشديد حينا وبالحر الشديد حينا، فسبحان الذي قدر على رائهار وما أعجب حال الذي يستريح في كنف الليل ويتقلب في كف النهار ثم يتكبر على ربه؟!

إِنِّ ٱلنَّاسِ لَا يَشَمَ لَذُو فَضَلٍ عَلَى ٱلنَّاسِ وَلَكِكَنَّ أَصَّحْ ثَرَ ٱلنَّاسِ لَا يَشْكُرُونَ ﴾ إنهم لا يتذكرون عظيم نعم الله عليهم ليل نهار، وأنه لا حق لهم فيها، إنها هي فضل من الله عليهم ومنة، وحق عليهم أن يشكروا ربهم الذي من عليهم بهذا الفضل، وأوفى الشكر أن يعرفوا بأنه هو المنعم، فتخشع قلوبهم لذكره، ثم تسعى جوارحهم إلى أوطان تعبده.

[٦٢] انظر إلى ما حولك من الكائنات. أولا ترى في كل شيء آثار قدرة الله، ولطيف صنعه، و واسع علمه وخبره، وبالغ حكمته، وحسن تدبيره؟ بلى؛ كل شيء يسبح بحمد ربنا (١) البلد الأمين: ص١٩٣، من دعاء الافتتاح. العظيم، وكل شيء ينطق بأفصح لغة بأن الله خالقه ومدبر أمره، فهل خلقت الأشياء بذاتها أم وجدت صدفة وبلا علة ولا حكمة ولا تدبير؟! أي عقل يتقبل ذلك أم أي وجدان؟! ثم أين ينحرف البشر عن خالق كل شيء؟! أإله من دونه يتجهون إليه، أم يتيممون صوب الضلال البعيد؟! ﴿ ذَلِ<del>صَ</del>ُمُ اللَّهُ رَبُّكُمٌ خَلِقٌ صَـُلِ شَيْءٍ لَآ إِلَهُ إِلَاهُوُ ﴾ أو يستقيم أن نقول: إن الله خالق كل شيء، ولكن من يهيمن على الأشياء هو غيره؟!

﴿فَأَنَى تُوْفَكُونَ﴾ والإفك هو الانحراف، وإنها سميت الرياح الهوج بالمؤتفكات لانحرافها، وإنها جاءتها الكلمة بصيغة المجهول للدلالة على أن العوامل الخفية التي تصرف البشر عن صراط الله تجري بخلاف مصالحه حتى لكأنها تجبره على ذلك جبرا. وإنه لو اعتصم الإنسان بالله لما قدرت تلك العوامل على إضلاله عن سبيل ربه ورب الكائنات.

[٦٣] وإنها تهيمن عوامل الإفك على البشر، لأنه لم يسلم لآيات الله بالرغم من وحي الفطرة ودلالة العقل. ﴿ كَذَلِكَ يُؤْفَكُ الَّذِينَ كَانُوا بِنَايَنَتِ اللَّهِ يَجْحَدُونَ ﴾ فليس من سبيل هدى إلا في آيات الله، فإذا جحدها الإنسان فإنه ينحرف بفعل العوامل المضلة. ولا ريب أن من آيات الله كتاب الله ورسوله، فمن لم يسلم لهما لم يعتصم بحبل الله، ومن لم يعتصم بالله تقاذفته أمواج الفتن يمنة ويسارا، وحرفته عوامل الضلالة إلى التيه البعيد. إن سبيل الله واحد، وهو الكتاب والإمام، فمن جحدهما ألزمه الله التيه إلى يوم القيامة. وإن سبيل الله واحد، المنور بالوحي، فمن المعن جحدهما ألزمه الله التيه إلى يوم القيامة. وإن سبيل الله شرعة العقل بهتانا عظيما. أرأيت معالم الطريق وإشارات المرور لو لم تأبه بها في سيرك، أين ينتهي بك المطاف؟ كذلك الذي لا يهتدي بمعالم الحق التي وضعها الله لعباده، ولم يتبع رسالاته ورسله وأولياءه الذين يدعون إلى رسالاته ويجسدون هدى رسله.

وكلمة أخيرة: تبيَّن لنا خواتيم الآيات في هذا السياق درجات المعرفة وهي العلم والتذكر والإيهان والتسليم والشكر، كما تبين ما يخالفها من الإفك والجحود، وهي في الوقت ذاته الذي تعالج حالة الكبر، تبيَّن الموقف السليم من آيات الله، وهو موقف الانفتاح والتسليم، وتحذر بشدة من الجحود بها الذي ينتهي إلى الانحراف، وهذا التحذير نجده بصفة مكررة في هذه السورة.

[٦٤] لا ينبغي لمن يتقلب في نعم الله أن يتكبر على ربه أو يجحد بآياته، فالله هو الذي جعل الأرض للإنسان قرارا، فلو كانت جاذبية الأرض أقل أو أكثر إذا صعبت الحركة فيها أو استحالت، «والأوكسجين الذي يوجد في الهواء هو جزءٌ من هذا الضغط، وهو بمعدل نحو ثلاثة أرطال على البوصة المربَّعة. وكلُّ الباقي من الأوكسجين محبوسٌ في شكل مركباتٍ في

سَوَرَةُعَـافِر

قشرة الأرض، وهو يكوِّن (٨, •) من جميع المياه في العالم. والأوكسجين هو نسبة الحياة لكلِّ الحيوانات التي فوق الأرض، وهو لا يمكن الحصول عليه لهذا الغرض إلا من الهواء.

ولو كان الأوكسجين بنسبة (٥٠٪) مثلاً أو أكثر من الهواء بدلاً من (٢١٪)؛ فإنَّ جميع المواد القابلة للاحتراق في العالم تصبح عرضة للاشتعال، لدرجة أنَّ أوَّل شرارةٍ من البرق تصيب شجرةً لا بدَّ أن تلهب الغابة حتى لتكاد تنفجر . ولو أنَّ نسبة الأوكسجين في الهواء قد هبطت إلى (١٠٪) أو أقل؛ فإن الحياة ربيا طابقت نفسها في خلال الدهور ... (٬٬ . هذه الأرض التي كيَّفها الله حسب حاجات الإنسان، أو إن شئت قلت خلق الإنسان بحيث يعيش عليها بتناسق دقيق، إنها قرار الإنسان. أما البناء الذي يرتفع فوقه فهو السياء التي جعلها الله سقفا محفوظا ونحن عن آياتها معرضون، فلا علم لنا حتى اليوم بجميع أسرارها، بَلْهَ المساهمة في صنعها إنها هو فضل من الله ومنة.

ألتُهُ ألَّذِى جَعَلَ لَكُمُ أَلَا رَضَ قَرَارًا وَالسَّمَاءَ بِنَامَ ﴾ ثم خلق الإنسان في أحسن صورة وأفضل خلق، فما من شيء مخلوق من جاد أو نبات أو حيوان إلا وفضل الله الإنسان عليه تفضيلا في قوة بدنه وصلابة أعضائه وقدرة احتماله للصعاب، وزوده بالعقل، والعلم وسائر الطاقات التي يسخر بها الطبيعة. لقد زود الإنسان بالحياء ليكون وسيلة تعايشه مع نظرائه والتصاقه بقيمه. أوليس يقري الضعيف بالحياء، ويفي بالوعود بالحياء، ويقضي الحوائج، ونظرائه والعلم وسائر الطاقات التي يسخر بها الطبيعة. لقد زود الإنسان بالحياء ليكون وسيلة تعايشه مع نظرائه والتصاقه بقيمه. أوليس يقري الضعيف بالحياء، ويفي بالوعود بالحياء، ويقضي الحوائج، ويني الظرائه والتصاقه بقيمه. أوليس يقري الضعيف بالحياء، ويفي بالوعود بالحياء، ويقضي الحوائج، ويتحرى الفضائل، وينشد الكمال، ويتنكب الرذائل والقبائح بفضيلة الحياء التي خص بها دون سائر الخليقة ?". وزود بالنطق ليكون وسيلة التفاهم، ونقل التجارب، وتواصل المعارف، وتنامي العلوم المختلفة. وزمد بالعاق، وينفي بالوعود بالحياء، ويقضي الحوائج، ويتحرى الفضائل، وينشد الكمال، ويتنكب الرذائل والقبائح بفضيلة الحياء، ويقضي الحوائج، وتناري الخلياني في أحسن مائر الخليقة ?". وزود بالنطق ليكون وسيلة التفاهم، ونقل التجارب، وتواصل المعارف، وتنامي العلوم المختلفة. فإنه لو لم يكن له لسان مهيئ للكلام، وذهن يهتدي به للأمور، لم يكن له ليكام أبدا، ولو لم يكن له كن له لمان مهيئ للكلام، وذهن يهتدي به للأمور، لم يكن المائم البعام البدا، ولو لم يكن له كف مهيأة، وأصابع للكتابة، لم يكن يكتب أبدا، وعدً بذلك من وتنامي العلوم المختلفة. فإنه لو لم يكن له لسان مهيئ للكلام، وذهن يهتدي به للأمور، لم يكن المائر الخليمة البدا، ولو لم يكن له كنه مان مهيئ للكلام، وذهن يهتدي به للأمور، لماز العبون، وتنامي العلوم المحرف، وتواصل المائم معر العقل والوحي، وسخرت الماز من العبون المائر العلي المائر، وزود بالعلم عبر العقل والوحي، وسخرت به الطبيعة ليتكلم أبدا، ولو لم يكن له مان مهيئة، وأمان مائرض، هذا إلى جانب جمال الصورة، وحسن البعائم ليحتي أصبح سيدا مطاعا بين موجودات الأرض، هذا إلى جانب جمال الصورة، وحسن الوجه، وتناغم الأعضاء. ﴿وَصَبَوَرَكُمُ فَاً حَسَنَ صُورَكُمُ مُؤرَبُ مائر مائر مان مي ألكبي بن مائر مائر مائر ميمان مائيمة، مائر مائم مائر مائم مائر مائر مائر مائ

إن نظرة إلى الإنسان وإمكاناته وطبائعه وحاجاته، ثم إلى السهاء والأرض وآياتهها وعطائهها، والأنظمة الجارية فيهما، تهدينا إلى وحدة الخالق. وأنه هو ربنا، وهو رب العالمين، للتطابق الدقيق والتناغم التام بين تصميم الكائنات وتصوير الإنسان الذي خلقت له. ولا

- (١) العلم يدعو للإيمان: كريسي موريسون، ص٤٣ . دار وحي القلم، الطعبة الأولى: ١٤٢٨هـ.
- (٢) اكتسبنا الأفكار من كلمات الإمام الصادق عليَتَهَا: في: (توحيد المفضل)، وبحار الأنوار: ج٣ ص ٨١.

الآيات ٢٠ - ٢٧

يفوتنا عندما نمعن النظر أن نسبح بحمد الله، ونتذكر أن خيره عظيم وثابت، وأنه قد تضاعفت بركته، وتكامل خلقه، وحسن تدبيره.

[70] ولكن حاجة الكائنات إلى بعضها، وحاجة الإنسان إليها، دليل عجز الخلائق ومحدوديتها، وبالتالي إنه يكشف وجود نسبة من الموت ومن العدم فيها. فهذا الإنسان حي بعشرات الملايين من السنن التي تحيط به وقائم بها ومن دونها فهو ميت، دعنا نأخذ الطعام مثلا، أويعيش البشر من دونه؟ وكذلك الهواء لو انعدم انعدمت حياته. أفلا يدلنا على أنه ميت لولا الطعام والهواء؟ من ذلك نهتدي إلى حاجة كل الطبيعة إلى حي يزودها بحاجاتها، ويدبر أمورها، وهو الله الحي. ولكن يتجه البعض إلى المخلوقين في قضاء حوائجهم. أفلا يرون أنهم سبق العدم. فرلا إلكه إلا هو كذلك المواء لو وحياة غيره به، حياته مافلا يدلنا على أنه ميت معبق العدم. فرلا إلكه إلا هو كن يتجه البعض إلى المخلوقين في قضاء حوائجهم. أفلا يرون أنهم سبق العدم. فرلا إلكه إلا هو كن يتجه البعض إلى المخلوقين في قضاء حوائجهم. أفلا يرون أنهم معبق العدم. فرلا إلكه إلكه هو كن يتجه البعض إلى المخلوقين في قضاء حوائجهم. أفلا يرون أنهم تمور ها، وهو الله الحي. ولكن يتجه البعض إلى المخلوقين في قضاء حوائجهم. أفلا يرون أنهم بدورهم معتاجون؟ في هو ألحي في حياته بذاته، وحياة غيره به، حياته سبقت الموت، ووجوده تمور ها، وهو الله الحي ولكن يتجه البعض إلى المخلوقين في قضاء حوائجهم. أفلا يرون أنهم بدورهم معتاجون؟ في ألما منها لين يتجه البعض إلى المخلوقين في قضاء حوائجهم. أولا يرون أنهم مربق العدم. في ألما على أنه من يتي ولك ألما على بن أراد عزا فليجار إليه خالصا له الدين. في ألما يكون كله ألذين ألما مي برار حتى يستجيب لكم. في ألما على أن ألك يكم ألما أله فليت ألما مي بن حتى يستجيب لكم. وأخلصا له الدين. فقل يقل الحمد لله أرب الما ي المعلي بن الحسين بيتي اله المن اله النيات، فإنه يستجيب الدعاء بفضله، جاء في حديث قال قوم ربنا بأسهائه الحسنى، وأخلصنا له النيات، فإنه يستجيب الدعاء بفضله، جاء في حديث قال قل مونا ربنا بأسمائه الحسنى، وأخلصنا له النيات، فإنه يستجيب الدعاء بفضله، جاء في حديث قال قوم ربنا بأسمائه الحسنى، وأخلصنا له النيات، فإنه يستجيب الدعاء بفضله، جاء في ألم ألم مي أل قل ألم مونا ربنا بأمم الصادق علي له: اله النيات، فإنه يستجيب الدعاء بفضله، جاء في حديث قال قوم

[77] لقد تدرج السياق معنا في مراتب الكمال خطوة فخطوة، فعالج الكبر الذي يحجب صاحبه من الاهتداء بالآيات، ويبعثه نحو الجدل فيها، وبسط القول في آيات الله في الأفاق وفي أنفسنا، ثم أمرنا بالتسليم لله رب العالمين. وها هو الآن يأمرنا بمواجهة الأنداد، ذلك أن الإيمان الحق يتبيَّن عندما يحنف صاحبه عن البيئة الفاسدة، ويتطهر من دنس الشرك والخضوع لغير الله، ويكون خالصا دينه لله.. ولن يكون ذلك مع مداهنة المشركين، بل يجب تحديم. في قُلْ إتي نُهيتُ أَنَّ أَعْبُدَ الَذَبِي تَدَعُونَ مِن دُونِ اللَّهِ في ورفضي للآلفة الزيفة نابع من إيماني الخالص بالله والذي هداني إليه الله بالأدلة البينة. في أماني في تربي يحب أُسْلِمَ لِرَبِ ٱلْعَلَمِينَ في وإننا نجد تأكيدا محددا على أن الله هو رب العالمين لتصفية ما تبقى من آثار الكبر في النفس، وهل يفكر عاقل بمنازعة رب هذه السماوات الواسعة والأرضين التي نشاهد عن قرب عجزنا عن مواجهة بعض قواها؟!.

[٦٧] ويستعرض السياق تدرج الإنسان في مراحل الخلق طورا بعد طور، وكيف أنه

- (١) بحار الأنوار: ج ٩٠، ص ٢٠٠.
- (٢) مستدرك الوسائل: ج٥، ص ١٩١.

يتقلب في كف السنن الربانية مذ كان ترابا إلى أن خلقه الله من نطفة ثم متقادما من خلق إلى خلق حتى أضحى بشرا سويا، ثم ينكسه الله في الخلق بعدئذ حتى يبلغ أرذل العمر، فهل يجوز لمثل هذا الإنسان أن يستكبر أو يتكبر؟! ﴿ هُوَ ٱلَّذِي خَلَقَكُم مِّن تُرَابٍ ﴾ عندما خلقنا الله جميعًا في صورة ذرٌّ من تراب الأرض مع أبينا الأكبر آدم أبي البشر. ﴿ثُمَّ مِن نُطْفَةٍ ﴾ أمشاج بين الذكر والأنثى. ولو قدر لنا أن نرى النطفة هذه لاحتقرناها، واستصغرنا قدرها، ولكنها-بالتالي- طور من أطوار خلقنا. ﴿ثُمَّ مِنْ عَلَقَةٍ ﴾ حينها تجتمع الخلايا إلى بعضها وتتنامى حتى تبدو في صورة قطعة دم عالقة بالرحم. ﴿ثُمَّ يُخْرِجُكُمْ طِفَلًا ﴾ ناشئا بحاجة إلى حنين الأم وحماية الأب، والمحافظة من عشرات الأخطار التي تحيط به لضعف بنيته وصغر حجمه. ﴿ ثُمَّ لِتَبْلُغُوّا أَشُدَّكُمْ ﴾ والله وحده يعلم كم هي إلسنن التي تساهم في بلوغ ذلك الوليد الصغير مرحلة الشباب والفتوة! ﴿ ثُعَرَّ لِتَكُونُوا شُيُوخًا ﴾ و عمر بحم ألوف الأخطار التي ينقذكم الله منها حتى يضحى الإنسان شيخاع ولكن البعض يختطفهم ملك الموت قبلئذ ليكونوا عبرة لمن يعي. ﴿وَمِنكُم مَّن يُنَوَفَّى مِن قَبْلُ وَلِنَبْلُغُوَّا أَجَلًا مُسَمَّى﴾ فلا يموت الشخص حتى يستوفي أجله في الدنيا. وكم من مريض دفن أو معارض للسلطات القوية أو محارب في ميادين القتال، يتطاول به العمر متجاوزا مئات العقبات، بينها يموت الشاب الصحيح الذي يحيط نفسه بكل الموانع، ليكونا معا دليلا على أن الأجل نعم الحارس. ﴿ وَلَعَلَّ حَكُمْ تَعْقِلُونَ ﴾ و تعلمون أن مراد ربكم من تطورات الحياة أن تتعرفوا عليه، وأن تسلموا له، وألا تشركوا به شيئا.

#### 222

# كذلك يضل الله الكافرين

﴿ هُوَ ٱلَّذِى يُحْمَى وَيُعِيثُ فَإِذَا فَصَى آَمَرًا فَإِنَّمَا يَقُولُ لَهُ كُنُ فَيَكُونُ (1) أَلَز تَرَ إِلَى ٱلَّذِينَ بُجَدَدِلُونَ فِي مَايَنَتِ اللَّهِ أَنَّ يُصْرَفُونَ (1) أَلَذِينَ حَدَّبُوا بِالحَصَتَبِ وَبِمَآ أَرْسَلْنَا بِهِ رُسُلَنَا فَسَوْفَ يَعْلَمُونَ (2) إذ الأَغْلَالُ فِي آَعْنَقِهِم وَالسَّلَسِلُ يُتْحَبُونَ (2) فِي الْحَمِيمِ تُمَرَفِ النَّارِ يُسْجَرُونَ (2) مَنْ مُمَ قِيلَ لَمُمَ أَيْنَ مَا كُنتُ تُعْمَرُونَ الْحَمِيمِ تُمَرَفِ النَّارِ يُسْجَرُونَ (2) مَنْ مُمَ قَيلَ لَمُمَ أَيْنَ مَا كُنتُ مَعْدَوْنَ الْحَمِيمِ تُمَرَفِ اللَّهِ قَالُوا ضَلُوا عَنَا بَلَ لَمَ نَكُن نَدَعُوا مِن قَبْلُ شَيْئًا مَنْ مَنْ مَنْ عَنْ مَا يَنْ مَا يُعْتَمُونَ (2) إذ الْحَمِيمِ تُمَرَفِ اللَّهِ قَالُوا ضَلُوا عَنَا بَلَ لَمَ نَكُن نَدَعُوا مِن قَبْلُ شَيْئًا وَيَ مَنْ مَنْ اللَهِ اللَّهُ الْكَفِرِينَ (2) ذَعْلَونَ مَنْ عَلَى مَا يَ مَنْ عَوْ مَنْ أَنْ مَنْ عُلَى مَنْ يَعْتَمُونَ أَعْمَ وَاللَّذَينِ مَنْ عَلَى اللَّهُ الْمَا اللَّهُ الْمَا اللَّهُ الْمَا اللَّهُ الْمَا اللَّهُ مُوا مَنْ مَا يَ اللَهُ مُعْمَ أَيْنَ مَا يَ مَنْ عَلَى مَنْ اللَّهُ الْمَدُونَ فَي مَنْ مَنْ اللَهُ الْمَعْ أَنْ اللَهُ الْمَدُونَ إِلَى الْمَالَةِ الْتَعْتَ مَنْ يَعْمَونَ أَنْ مَا يَعْنَ مَا يَعْتَا الْحَيْنَ مَن مَا يَ مَنْ يَعْتُ مَا يَعْنَا عَنْ عَنْ الْعَالَى اللَهُ الْمَنْعَالُ اللَهُ الْمَعْ الْمَالَةُ الْكَنْحَدِينَ اللَّهُ الْمَعْتَ مَا يَعْتَى الْتَهُ مِنْ جَرُونَ فَي أَعْمَا مَا يَعْتَمُ مَايَنَ مَا يَعْتَ مَا يَعْتَ مَا يَعْتَ مَا يَعْتَى مَا يَ الْمَا لَكُنْ مَا يَعْتَ مَا يَ الْمَا يَعْتَ مَا يَعْتَ مَا يَ مَنْ يَ عَلَيْ مَا يَعْتَ مَا يَعْتَ مَا يَعْتَ مَا يَ الْمَا يَعْنَ مَا عَلَى مَا يَ عَلَى مَا يَعْتَ مَا يَعْتَ مَا يَعْنَ مَا يَعْتَ مَا يَعْتَ مَا يَعْتَ مَا يَعْنَ مَا يَعْتَ مَا مَا يَعْتَ مَالَ مَا يَ الْمَا يَعْتَ مَا يَعْتَ مَا يَعْتَ مَا يَ مَنْ يَعْتَ مَا يَعْتَ مَا يَعْنَ مَا يَعْتَ مَا يَعْتَ الْحَابُ مَا يَعْتَ مَا يَعْتَ مَا يَ مَا يُ مَا يَ مَا يَعْتَ مَا يَعْتَ مَا يَعْتَ مَا يَعْتَ مَا يَعْتَ مُ مَا يَ مَا يَ مَا يَ يَ مَا يَ يَعْتَ مَا يَ مَا يَ مَا يَ مَا يُعَا مَا يَ يُ مَا يَ مَا يَ مَا يَعْ م

# هدى من الآيات:

في إطار معالجة داء الكبر الذي يحجب الحقائق عن الإنسان، ويبعثه نحو المجادلة في آيات الله، يذكرنا الله بأن الحياة والمهات بيده، وأن قدرته لا تحد، وأن عاقبة الكبر في الآخرة هي السوأي، إذ الأغلال في أعناقهم، والسلاسل تحيط بهم، ويسحبون إلى مأواهم الأخير عبر مياه حامية، ويقذف بهم في النيران كها يقذف بالوقود في التنور.

وخلال التعذيب الشديد يكبتون ليتم تعذيبهم نفسيا، ويقال لهم: أين ما كنتم تشركون من دون الله وتظنون أنهم ينقذونكم من نار جهنم لو ارتكبتم السيئات؟!.

قالوا: ضلوا عنا (فلا نرى لهم أثرا) ثم قالوا: إنهم في الواقع لم يكونوا سوى أوهام وتخيلات، فيقال لهم: إذاذوقوا عذاب الله جزاء فرحكم (النفسي) ومرحكم (العملي) فيدخلونهم -بعد أن يتم تعذيبهم في القيامة- أبواب جهنم التي هي المثوى البئيس للمتكبرين.

والملاحظ أن السياق الذي يذكرنا منذ (الآية: ٣٥) عن الجدال في آيات الله بين أولا جزاء المجادلين في آيات الله جزاءهم في الدنيا بالختم على قلوبهم، ثم بين أن دافعهم الكبر، وعالجه في (الآيات: ٦٠–٦٧) بتبيان حقيقة الإنسان وعجزه، وها هو هنا يُكمل الصورة العلاجية ببيان جزاءهم الأخروي.

## بينات من الآيات:

[٦٨] كلما قضيت على نسبة الكبر في قلبك اقتربت من حقيقة نفسك وحقائق الكائنات من حولك، واقتربت من معرفة ربك وأسمائه الحسنى التي تتجلى في الخلائق، فهذه الحركة النشيطة من الموت إلى الحياة ومن الحياة إلى الموت التي تقربنا إلى كشف جوانب من ذلك اللغز الكبير في الموجودات الذي نسميه بالحياة، هي أعظم مدرسة لمن طلب الحقيقة.

إننا أقرب شيء إلى الحياة، فكلنا والحمد لله أحياء نعيش الحياة بكل جوار حنا وجوانحنا وأحاسيسنا ومعارفنا، ولكن - في الوقت ذاته - أبعد شي عنها. ما هي الحياة حقا؟ لعل هناك فروقا نتعرف إليها بين الحي والميت، ولكن حقيقة الحياة هل عرفنا عنها شيئا؟ كلا.. ثم ما هي القدرة المطلقة لربنا العظيم الذي يحيي ويميت؟ وكيف نتلمس يد الغيب تحرك هذه الكائنات بين الموت والحياة؟ عندما تدب الحياة في أشجار الحديقة القريبة منك في أيّام الربيع، هل تدبرت فيها لتقترب من لغز الحياة؟ عندما استقبلت لأول مرة وليدك الجديد وهو يحاول أن يتكيف مع الدنيا الجديدة، هل فكرت فيمن أحياه كما أحياك من تراب ثم من نطفة؟ وأكثر من ذلك حين تقف على جثمان فقيد، هل تصورت الموت بجلاله ورهبته كيف اختطفه من بينكم، وما الذي جرى عليه؟

إن بيننا وبين حقائق الخلق حجبا من كبر أنفسنا وغرورها، تعالوا نخرقها لنعرف جانبا مما حولنا، وليعرفنا الرَّب نفسه. ﴿ هُوَ ٱلَّذِي يُحَمِّي وَيُمِيتُ ﴾ كيف يحيي ويميت؟ إن قدرته لا تحدّ فإذا قضى شيئا يكفي أن يلقي بأمره إليه فينفذ فورا. ﴿فَإِذَاقَضَىَ أَمَرًا فَإِنَّمَا يَقُولُ لَهُ,كُنُ فَيَكُونُ ﴾ ولعل هذه الخاتمة جاءت لبيان عظمة الإحياء والإماتة، وأنهما يتحققان بأمر غيبي.

[٦٩] إذا كان موقف الإنسان من آيات الحقيقة وشواهدها سلبيا منذ البدء لم يستطع بلوغ المعارف. أرأيت الذي يجحد أصلا بوجود المصباح، كيف يستضيء بنوره؟ وهذه هي مشكلة أكثر الناس، فهم يجادلون في آيات الله، فلا يفتحون لها أفندتهم، بل ولا أبصارهم، الآيات ٦٨ – ٧٦

الجواب: نجده في منهج القرآن عندما يدعو إلى الله وعندما يذكرنا بآيات الله. إنه في البدء يعالج هذا الموقف السلبي تجاه الآيات الذي يسميه بالمجادلة فيها، ثم يستعرض الآيات بعدئذ. ففي هذا السياق مثلا نجد القرآن قد بصَّر نا في (الآية: ٣٥) بعاقبة الجدال في آيات الله، وكيف أن الله يطبع على كل قلب متكبر جبار، وضرب لنا مثلا من تكذيب فرعون، وكيف زين له سوء عمله، وصد عن السبيل، وفي (الآية: ٥٦) عاد مرة أخرى إلى قضية الجدل في آيات الله، وبيَّن كيف أنه ينبعث من الكبر الذي لن يبلغه البشر، ثم نسف أساس هذا الكبر المزيف ببيان عظمة الخلق، ثم عاد للمرة الثالثة إلى الموضوع ذاته في هذه الآية ليبيَّن عاقبة الجدل وجزاءه في الآخرة. وفي كل مرة نرى السياق بعد أن يحذر من مغبة المجادلة في آيات الله، يبين طائفة منها في ألمَرْ تَرَ إلى الذي تكبر ألذي الموضوع ذاته في هذه الآية ليبيَّن عاقبة الجدل وجزاءه في و يبيَّن كيف أنه القلب الذي السياق بعد أن يحذر من مغبة المجادلة في آيات الله، يبين طائفة منها عظمة الخلق، ثم عاد للمرة الثالثة إلى الموضوع ذاته في هذه الآية ليبيَّن عاقبة الجدل وجزاءه في و ألمَرْ تَرَ إلى الَذِينَ يُجَدَدِ لُونَ في مايك من حجب المعادلة والموقف السلبي تجاه الآيات الله، يبين طائفة منها و يبدو أن الآيات عامة تشمل كل علامة تهدينا إلى الحقيقة، إلا أنها هنا جاءت بمناسبة الحديث و يبدو أن الآيات عامة تشمل كل علامة تهدينا إلى الحقيقة، إلا أنها هنا جاءت بمناسبة الحديث عن أدلة النشور وشواهد الجزاء والمسؤولية فهي تمهد لذكر تلك الآيات.

[٧٠] أولئك الذين كذبوا بالكتاب وبها أوحى الله إلى رسله من أحكام ينتظرهم جزاؤهم العادل. ﴿ ٱلَّذِينَ كَنَّبُوُأَبِأَلَحَكِتَنِ وَبِمَآ أَرْسَلْنَا بِهِ رُسُلَنَا ﴾ لعل ذكر الرسل هنا للدلالة على ضرورة التسليم للحق، وأيضا للشخص الذي يمثله وهو الرسول والإمام، ذلك أن كل الوحي ليس مفصلا في الكتاب، بل منه ما يبيَّنه الرسول في سنته، وإن من كذب رسولا واحدا أو بكتاب واحد فكأنها كذَّب بالكتاب كله وبالرسل جميعا. ﴿فَسَوَّفَ يَعْلَمُونَ ﴾ ويعرفون أي عذاب شديد يجزون به.

[٧١] إنهم يسحبون بالأغلال التي في أعناقهم والسلاسل التي قيدوا بها. ﴿ إِذِ ٱلْأَغْلَالَ فِي أَعْنَكِهِمٌ وَٱلشَلَكِسِلُ يُسْحَبُونَ ﴾ يا للخزي ! هكذا يقيِّدهم الله بعد أن منحهم في الدنيا الحرية فلم ينتفعوا بها، بل قيدوا أنفسهم بأغلال الشهوات وسلاسل الأنظمة الشركية.

[٧٢] ولكن.. في أي واد يسحبون؟ ﴿فِي ٱلْحَمِيمِ ثُمَّ فِي ٱلنَّارِ يُسَجَرُونَ ﴾ يجرون في ماء حار محموم ثم إلى أن يبلغوا النار التي يلقون فيها حتى تلتهب بأجسادهم كما يسجر التنور بالوقود.

[٧٤-٧٣] كل ذلك -كما يبدو- يجري عليهم في يوم القيامة، وقبل أن يقتحموا في نار جهنم يقرأ عليهم الحكم الصادر بحقهم، والجرم الذي استحقوا به ذلك الحكم. ﴿ ثُمَّ قِبِلَ لَهُمٌ أَيَّنَ مَا كُنتُم تُشْرِكُونَ ٢ مِن دُونِ ٱللَّهِ لَقد آمنوا بالطاغوت، وخضعوا للمجتمع الفاسد، للمترفين وأدعياء العلم و الدين، وزعموا أن ركونهم إلى تلك الآلهة المزيفة تنجيهم من عذاب الله فسئلوا عنهم. ﴿قَالُوا ضَلُوا عَنّاً ﴾ فلا نجد لهم أثرا. بلى، إنهم ضلوا عن الحق في الدنيا اعتمادا عليهم، ولكنهم اليوم قد ضلوا عنهم. ﴿بَلَ لَمَنكَمُن نَدْعُوا مِن قَبْلُ شَيئاً ﴾ هل إنهم شرعوا في الكذب على ربهم بعد أن وجدوا صرامة الجزاء، وعنف التبكيت، وخزي الشماتة، أم إنهم بينوا حقيقة طلما أخفوها في الدنيا، وهي أن الكافرين لا يعبدون إلا أسماء، وإنها الآلمة خيالات وأوهام. ﴿كَذَلِكَ يُضِئُ ٱللَّهُ ٱلْكَنْفِرِينَ ﴾ حتى يعبدوا بجرد أوهام، لأنهم كفروا بآيات الله، وكذلك يذهب سعيهم في الحياة الدنيا سدى فلا يستفيدون منه في الآخرة.

[٧٥] لقد أذهبوا طيباتهم في الدنيا، وسعوا نحو اللذات العاجلة دون الأهداف السامية. (ذَلِكُمُ بِمَا كُنُتُر تَفْرَحُونَ فِي ٱلأَرْضِ بِغَيِّرِ ٱلْحَقِّ وَبِمَا كُنُتُم تَمْرَحُونَ ﴾ الذي لا يؤمن بالحساب يمتلئ غرورا، ويسعى في الأرض بالباطل، دون كوابح أو ضوابط، ودون أن يأبه بمستقبل حياته أو عاقبة أفعاله، ولعل هذا هو معنى وإذا فاض غرور المرء طفق يمرح، وينشط في اتباع الشهوات، ويسرف في اللهو والطرب، ويبتدع وسائل جديدة لقضاء الوقت.

[٧٦] وجزاء هذا الانسباق مع رياح الشهوات، والترف في الملذات، هو ذلك الحميم، والسجر بالنار، والتبكيت، والخلود في جهنم. ﴿ اَدْخُلُوَا أَبُوْبَ جَهَنَمَ خَلِدِينَ فِيهَا ﴾ ولماذا لا يدخلون من باب واحد؟ هل لكثرة عددهم أم لتنوع جرائمهم، حتى أدخل كل فريق من باب مختلف عن غيره؟ كل ذلك جائز، وعلينا أن نسعى جاهدين لإغلاق كل أبواب النار من دوننا، وذلك بتجنب كل طرق الضلال وسبل الفساد.

فَيَكُسَ مَثْوَى ٱلْمُتَكَبِّرِينَ ﴾ وإن جذر سائر المفاسد هو الكبر الذي يتعالى به البشر عن سنن الله، وجزاء المتكبرين الخلود أبدا في جهنم، وساءت مصيرا.

#### 11.

# وخسر هنالك المبطلون

﴿ فَأَصْبِرُ إِنَّ وَعْدَ ٱللَّهِ حَقٌّ فَكِمَّا نُرَيَنَّكَ بَعْضَ ٱلَّذِي نَعِدُهُمْ أَوْ نَتَوَفَّيَنَّكَ فَإِلَيْنَا يُرْجَعُونَ ﴿ وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا رُسُلًا مِن قَبْلِكَ مِنْهُم مَّن فَصَصْنَا عَلَيْكَ وَمِنْهُم مَّن لَّمْ نَقْصُصْ عَلَيْكُ وَمَا كَانَ لِرَسُولٍ أَن يَأْتِبَ بِتَابَةٍ إِلَّا بِإِذْنِ اللَّهِ فَإِذَا جَبَآءَ أَمْرُ ٱللَّهِ قُضِيَ بِٱلْحَقِّ وَخَسِرَ هُنَالِكَ ٱلْمُتَطِلُونَ ٢ أَلَهُ ٱلَّذِي جَعَلَ لَكُمُ ٱلْأَنْعَهُ إِلَّهُ مَالِحَهُ مِنْهَا وَمِنْهَا تَأْكُلُونَ ۞ وَلَكُمْ فِيهِمَا مَنَفِغُ وَلِتَبْلُغُوْا عَلَيْهَا حَاجَةً فِي صُدُورِكُمْ وَعَلَيْهَا وَعَلَى ٱلْفُلْكِ تَحْمَلُونَ ٢ وَيُربِكُمْ ءَايَنتِهِ، فَأَى ءَايَنتِ أَللَهِ تُنكِرُونَ ﴿ أَفَلَمْ يَسِيرُوا فِي ٱلأَرْضِ فَيَنْظُرُوا كَيْفَكَانَ عَنِقِبَةُ ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ كَانُوا أَحْتَرَ مِنْهُمْ وَأَشَدَّ قُوَّةً وَءَانَارًا فِي ٱلْأَرْضِ فَمَا أَغْنَى عَنَّهُم مَّا كَانُوا يَكْسِبُونَ ٢) فَلَمَّا جَآءَتْهُمْ رُسُلُهُم بِٱلْبَيِّنَكَتِ فَرِحُواْ بِمَا عِندَهُم مِّنَ ٱلْعِلْعِ وَحَافَ بِهِم مَّا كَانُوا بِهِ ، يَسْتَهْزِ مُونَ ٢٠ فَلَمَّارَأَوْا بَأْسَنَا قَالُوْا ءَامَنًا بِٱللَّهِ وَحْدَهُ وَكَفَرْنَا بِمَاكُنَّا بِهِ مُشْرِكِينَ ﴿ فَلَمْ يَكُ يَنفَعُهُمْ إِيمَنْهُمْ لَمَّا رَأَوْا بَأْسَنَّا سُنَّتَ ٱللَّهِ ٱلَّتِي قَدْ خَلَتْ فِي عِبَادِهِ وَخَسِرَ هُنَالِكَ ٱلْكَفْرُونَ ٢

### هدى من الآيات:

ما هو موقف الرسول والرساليين من هؤلاء المجادلين في آيات الله الذين بيَّن السياق فيها مضى من الآيات انغلاق قلوبهم، وكبر صدورهم، وعاقبة أمرهم؟ إن عليهم الصبر بانتظار وعد الله الحق، وسواء أراهم الله بعض الجزاء الذي وعد أعداءهم أو توفاهم قبلنذ فإن الأمر بيده، وهذه سنة الرسل الماضين، سواء منهم الذين قَصَّ علينا القرآن عنهم شيئا أو لم يقصص، فحتى الآيات التي تجلت على أيديهم إنها كانت بإذن الله،

ولم ينزل العذاب على أممهم إلا بعد أن جاء أمر الله فقضي بينهم بالحق، فنجى المؤمنون، وخسر هنالك المبطلون.

ويذكر السياق بآيات ربنا، وكيف جعل في الأنعام ألوانا من النعم، نركبها ونأكل منها، ونستفيد من أشعارها وأوبارها ونتزيَّن بها، ونشبع عبرها حب التملك والسيطرة التي في أنفسنا، وتحمل أثقالنا كما تحمل السفن.. وأعظم نعمة أنه يرينا بها آياته حتى نحظى بمعرفة خالقنا العزيز، فهاذا ننكر من آيات ربنا؟!

ولكي يرفع القرآن حجاب الغرور الذي يمنع الاهتداء بآيات الله، يذكرنا بعاقبة الكافرين بها، و يأمرنا بأن نسير في الأرض لننظر كيف كان عاقبة الذين من قبلنا. أولم يكونوا أكثر عددا منا وأشد قوة وأعظم آثارا في الأرض، ولكنهم دمروا شر تدمير لما كذبوا، ولم تشفع لهم مكتسباتهم المادية؟! إنهم أنذروا عبر الرسل، ولكنهم فرحوا بها لديهم من علم ضئيل واغتروا به فلم يستجيبوا للنذر، فأحاط بهم ما كانوا به يستهزؤون.

واستمروا في غيهم حتى رأوا بأس الله، هنالك قالوا: آمنا بالله وحده، وكفرنا بالشركاء من دونه.. ولكن هل نفعهم إيهانهم؟ كلا.. جرت سنة الله بعدم ذلك، وخسر هنالك الكافرون.

أفلا نعتبر بمصيرهم، ونستجيب لنذر الله، ونستمع إلى رسله؟!.

بينات من الآيات:

[٧٧] حين شاء الله خلق السماوات والأرض لم يخلقهما فجأة بل قدر لذلك ستة أيام، وهكذا كان عالمنا عجينا بالزمن، وهكذا جرت سنة الله في سائر ما يقضيه من شؤون الدنيا، ولو افترضنا جدلا أن كل شيء يتحقق فورا لكانت ملامح عالمنا مختلفة جدا عن واقعنا اليوم، ولما تحققت حكمة الرب في الابتلاء، فهل كان مجرم يقترف ذنبا لو كان جزاؤه عاجلا، أم كان بشرا يني من السعي نحو المكرمات لو جاء ثوابها فورا؟!.

لا بد -إذا- من الصبر حتى يمضي الأجل المحدد، ويبلغ الكتاب نهايته، وهنالك لا يتأخر الجزاء ساعة واحدة، فلو تكاثفت وتركزت جهود أهل إلأرض جميعا لتمديد حكم ظالم بلغ أجله لحظة واحدة لما قدروا. ﴿ فَاصْبِرَ إِنَّ وَعَـدَ ٱللَّهِ حَقٌّ ﴾ سوف يدمر الظالمون شر تدمير، وسوف تلاحقهم لعنة اللاعنين، وسوف ينتصر الرب لرسالاته، ويمكن المستضعفين في الأرض، كل ذلك وعد من الله، ولن يخلف الله وعده، ولكنه بحاجة إلى الصبر. ﴿فَكَإِمَّا نُرِيَنَّكَ بَعَضَ ٱلَّذِي نَعِدُهُمَ أَوَّ نَتَوَفَيَنَكَ فَإِلَيْنَا يُرْجَعُونَ ﴾ بها أن الرسول ومن يتبع نهجه لا يبحث عن النصر لنفسه، بل لرسالته، فإن النتيجة عنده واحدة سواء انتصرت مبادئه في حياته أو بعد وفاته.

إن الرسول والمؤمنين قد شروا أنفسهم ابتغاء مرضاة الله، ولا يبحثون عن تشفي نفوسهم بالانتقام من أعدائهم، بل يفوضون أمرهم إلى ربهم فسواء انتصروا أم توفوا، فإنهم قد أدوا واجبهم. حقا إنه أعلى درجات الإيثار، يؤدب الله بها من اصطفاهم من عباده الأكرمين!

كم هي صعبة (وعظيمة في الوقت ذاته) أن يستخلص قلب الداعية من كل رغبة خاصة حتى ولو كانت رغبة الانتقام من أعداء الله. ولكن هذا هو المطلوب في حركة أتباع الأنبياء، ولولاه لكانت تزيغ عن الصراط المستقيم، ولانعدم الاطمئنان إليها وإلى حملتها، ولم تقم الحجة على عباد الله حيث إن طلاب المناصب كثيرون، ولو وضع هؤلاء أيضا المنصب نصب أعينهم لاشتبه الأمر على عامة الناس، فلعل هؤلاء أيضا اتخذوا الدين وسيلة للسلطة، كلا.. إن هؤلاء من نمط آخر، فحتى لو سعت إليهم السلطة سعيا ابتعدوا عن لذاتها و بهارجها، فهذا قدوتهم المثلى سيد البشر محمد بن عبد الله وخاتم النبيين تشتشت سعت إليه قويش يعرضون عليه أجل نسائهم، وأصفى أموالهم، والملك عليهم، فرفض إلا تبليغ دعوته. ولو خالط حب الدنيا قلب الداعية أثر من حيث يدري أو لا يدري على قراراته الاستراتيجية، ذلك أن عمل الإنسان إنها هو تجسيد لنياته، وقد قال ربنا: ﴿ قُلُ صَحُلٌ يَعْمَلُ عَلَى شَاكِلَيّو، ﴾ [الإسراء: ٨٢]، فشخصية الإنسان الداخلية تبرز من خلال أعماله شاء أم أبى، وهكذا تنحرف الرسالة عن مسيرها القويم، إذا لم يخلص حملتها نياتهم نه.

وإن فريقا من المنتمين إلى الحركات الرسالية يزعمون أنها حركات سياسية ولكن بصبغة إلهية، فإذا زويت عنها المكاسب العاجلة لمصلحة سائر السياسيين اتهموا قادة الحركة بالسذاجة والانطواء، وحين يطول انتظارهم للنصر تراهم يرتابون في القيم رأسا، وينسحبون عن الساحة؛ كلا.. إنها حركات دينية أولا، وسياسية ثانيا، ذلك أنهم لا يصوغون استراتيجيتهم وفق المتغيرات السياسية، بل حسب الواجبات الدينية، وأعينهم مسمَّرة على أجر الله ورضوانه قبل أن ترمق ملامح نصره، ولذلك تراهم لا يداهنون أعداءهم، ولا يتنازلون عن قيمهم، لا يخادعون الناس، ولا يالئون المترفين على حساب دينهم، ولا يتنازلون عن قيمهم، لا قوة صغرى. فهذا الإمام على عَلِيَكَلَّ حين أشار عليه قومه ببعض الحيل السياسية نهرهم قائلا: «أَتَأْمُرُونَنِي أَنْ أَطْلُبَ النَّصْرَ بِالجَورِ فِيمنَ وُلَيتُ عَلَيهِ؟!»<sup>(1)</sup>.

والحكمة في ذلك أن الهدف الأول لأنصار الرسالة تكريس بالحق وإنذار الناس به، وقد لا تكون السلطة أفضل وسيلة لذلك، إذ قد يكون أثر حركة معارضة في توجيه الحالة الاجتهاعية أشد وأبقى من تأثير السلطة الحاكمة. وقد يكون المطلوب إيجاد قوة رسالية ضاغطة باتجاه القيم في مواجهة قوة كافرة تضغط باتجاه الضلال، وفي هذا الوقت تكون السلطة غير مناسبة لإيجاد تلك القوة. وقد يخشى أن يولد الانتصار في غير أوانه فيكون ناقصا، ويجهض سريعا، وبتعبير آخر قد يمنع النصر العاجل المحدد نصرا آجلا أرسخ جذورا وأوسع فروعا. وقد تكون شهادة الرسالي أقوى حجة لسلامة خطه وصحة دعوته من انتصاره، فتكون هي الغاية السامية له. تم لذلك نجد الإمام الحسين عليك اندفع للشهادة قائلا: «خُطَّ المَوتُ عَلَى وُلَدِ آدَمَ عَطَّ القِلَادَة على جيد الفتاة و ما أولهني إلى أَسْلَافي الشيتاق يَعْقُوبَ إلى يُوسُف»<sup>(٣)</sup>. ثم ناضل أعداء الرسالة، حتى إذا قدم كل أنصاره وأهل بيته وحتى طفله الرضيع، واحتمل جسده عشرات الجراحات، وخرّ على الأرض صريعا، قال: «إلى أي مُعراقي أي أن ألها، المائية المائية، على أوليا، أعداء الرسالة،

[٧٨] تلك هي سنة الأنبياء جميعا، إنهم يتجردون لرسالات ربهم، ويخلصون لله نياتهم و أعمالهم، وحتى الآيات التي تنزل عليهم كانت بإذن الله. ﴿وَلَقَدَ أَرْسَلْنَا رُسُلًا مِن قَبَلِكَ ﴾ ولأنك في خطهم وعلى سبيل الذي مضوا عليه فلا بد أن تهتدي بسيرتهم، وتنظر إلى سنة الله فيهم. ﴿مِنْهُم مَن قَصَصْنَا عَلَيْكَ وَمِنْهُم مَن لَمْ نَقَصُصْ عَلَيْكَ ﴾ جاء في حديث مأثور عن الإمام الرضا عليماً عن الرسول عَنْشَتْ: "خَلَقَ اللهُ عَزَّ وَ جَلَّ مِائَة أَلْفِ نَبِيٍّ وَأَرْبَعَةً وَعِشْرِينَ أَلْفَ نَبِيٍّ أَنَا أَكْرَمُهُمْ عَلَى الله وَلَا فَخْرَ وَخَلَقَ اللهُ عَزَّ وَجَلَّ مِائَةَ أَلْفِ نَبِيٍّ وَأَرْبَعَةً وَ عِشْرِينَ أَلْفَ نَبِيٍّ أَنَا أَكْرَمُهُمْ عَلَى الله وَلَا فَخْرَ وَخَلَقَ اللهُ عَزَّ وَجَلً مِائَةَ أَلْفِ نَبِيٍّ وَأَرْبَعَةً وَ عِشْرِينَ الإمام الرضا عَلَيْكَ عن الرسول عَنْفَيْتُ اللهُ عَزَ وَجَلَ مائة أَلْفِ نَبِيٍّ وَأَرْبَعَةً وَ عِشْرِينَ

وكل أولئك الرسل مضوا على هذه السنة، وهي: ﴿وَمَاكَانَ لِرَسُولِ أَن يَأْقِبَ بِتَايَةٍ إِلَّا بِإِذْنِ ٱللَّهِ ﴾ فحتى الآيات التي تشهد على صدق نبوته ليست بإذنه وإنها بإذن الله سبحانه. ﴿فَإِذَا جَكَآءَ أَمْرُ ٱللَّهِ قُضِيَ بِٱلْحَقِّ وَخَسِرَ هُنَالِكَ ٱلْمُبْطِلُونَ ﴾ الذين أعرضوا عن رسالة الله وخالفوا رسله، وهكذا حين فوَّض الرسل أمورهم إلى الله سبحانه أحسن الله تدبيره، وانتقم

- (١) نهج البلاغة: خطبة: ١٢٦.
- (٢) بحار الأنوار: ج٤٤، ص٣٦٦.
- (٣) ينابيع المودة: ج٣، ص٨٢.
- (٤) بحار الأنوار: جَا١، ص ٣٠.
- (٥) بحار الأنوار: ج.٢، ص.١٧.

بشدة ممن خالفهم، بعد انقضاء أجلهم.

[٧٩] الآيات الخارقة التي كان المبطلون يزعمون أنهم إنها يؤمنون بالرسالة إذا وقعت، ليست في الواقع مختلفة عن آيات الله المبثوثة فيها حولهم، إلا أنهم تعودوها فلم تعد تثير فيهم الإعجاب، وإنهم لو شاؤوا الإيهان لكفتهم هذه الآيات شواهد على توحيد الله، ولكن قلوبهم كانت عليلة، وهم بحاجة إلى استيعاب عبرة الأمم الذين خسروا حين جاءتهم الآيات التي طالبوا الرسل بها. وهكذا نجد السياق ينذر من طرف خفي بمصير أولئك الغابرين كل من لا يفتح أبواب فؤاده لآيات الله في الخليقة. ﴿ اللهُ الَّذِي جَعَكَلَ لَكُمُ الأَفْخَمَ لِتَرَّكُونَ عَنْهَم والمسافة شاسعة بين حاجة الأكل وحاجة الركوب، فبينها ركوبكم. ﴿وَمِنْهَا كَلُونَ ﴾ والمسافة شاسعة بين حاجة الأكل وحاجة الركوب، فبينها الأكل طعام الإنسان لا بد أن يكون متناسبا مع متطلبات جسده ولينا، وقابلا للقضم والهضم، نجد مركبه ينبغي أن يكون قويا ومتناسبا وطبيعة الأرض سهلها وحزنها وجبلها وحرتها!

دعنا نقيس السيارات التي اخترعناها لسيرنا، هل تتشابه وخلق الله؟ إنها بحاجة إلى وقود لا يوجد في كل أرض، بعكس طعام الأنعام النابت من كل أرض توجد فيها، وهي بحاجة إلى مصانع، بينها الأنعام تتوالد، وهي ليست قابلة للأكل بعكس الأنعام.. وأخيرا فهي بحاجة إلى طرق معبدة، بينها تسير الأنعام في أشد السبل وعورة. أولا يدل ذلك على حسن تدبير الله لحياة الإنسان؟!

وبالرغم من أن مكاسب الحضارة الحديثة بدورها شاهدة على عظمة الله، لأنها بالتالي تهدينا إلى عظيم خلق الإنسان الذي سخر الله له الطبيعة بالعلم والقدرة، إلا أنها تكشف أيضا عن خبايا الطبيعة المحيطة بنا، التي هي خليقة الله، ومن أحسن منه خلقا وتدبيرا.

[٨٠] وفي الأنعام منافع أخرى في جلودها وأوبارها وأشعارها وحتى في فضلاتها، واليوم حيث أغنى الله الإنسان بوسائل السير السريعة عن الأنعام لازلنا بحاجة ماسة إلى تلك المنافع. ﴿ وَلَكُمْ فِيهَكَامَنَفِعُ وَلِتَبْلُغُوا عَلَيْهَا حَاجَةً فِي صُدُورِكُمْ ﴾ قالوا: تحمل أثقالكم إلى بلاد بعيدة، وتقضون بها حوائجكم، ويبدو لي أن في الآية إشارة إلى الزينة التي جعلها الله للإنسان في الأنعام، حيث قال ربنا سبحانه: ﴿ وَلَكُمْ فِيهَا جَمَالُ حِينَ تُرْيَحُونَ وَحِينَ تَرْحُونَ ﴾ [النحل:٦]. ومعروف العلاقة الحميمة التي تنشأ بين الأنعام ومالكيها بسبب وجود هذه الحاجة في الصدر. ﴿ وَعَلَيْهَا وَعَلَى آلَفُلْكِ تُحْمَلُونَ ﴾ فالله الذي خلق الإيمان الفيك بسبب وجود الإنسان الماوز البعيدة، هو الذي أجرى سننه في البحر، وسخر للإنسان الفلك ليحمله عبر الإنسان الماوز البعيدة. هو الذي أجرى سننه في البحر، وسخر للإنسان الفلك ليحمله عبر [٨١] فهذه آيات الله يستعرضها ربنا في كتاب الخليقة وفي ثنايا كتابه المرسل، ليعرِّف نفسه إلينا من خلالها، حتى لا نكاد نقدر على إنكارها لشدة وضوحها وكثرتها وتنوعها، فإذا ضل الإنسان فإنها يضل على نفسه، وبعد كمال النعمة وإتمام الحجة. ﴿وَيُرِيكُمٌ ءَايَنَتِهِ عَأَىَّ ءَايَــَتِٱللَّهِ تُنكِرُونَ ﴾.

[٨٣] وماذا يغني الإنكار -لو أنكرتم- عنكم شيئا؟! إن الحجة قد تمت، والإنذار قد كان بالغا، والانتقام شديد، ولكم في حياة الغابرين عبرة لا ينبغي تجاوزها، أولئك أيضا أنكروا اعتهادا على قوتهم و غروراً بها لديهم من علم، واستهزؤوا بالحقائق إيغالا في اللهو واللعب، فانظروا كيف كانت عاقبة أمرهم، فها راعهم إلا وبأس الله على رؤوسهم، فأعلنوا الإيهان لعله يدفع عنهم قضاء الله، ولكن هيهات!

﴿ أَفَلَمُ يَسِيرُوا فِ ٱلأَرْضِ ﴾ لينظروا مصارع عاد وثمود وأصحاب الأيكة، وليقرؤوا على بقايا قلاع بعلبك، وأهرامات مصر، وأطلال مدينة بابل، وما في المدائن و.. وتاريخ الظالمين. بلى، ساروا وقرؤوا وحفظت كتب التاريخ، ومتاحف البلاد، وروايات الناس كثيرا من هذه الحقائق، ولكن الاعتبار هو المهم. ﴿ فَيَنَظُرُوا كَيْفَكَانَ عَنِقِبَةُ ٱلَّذِيبَ مِن قَبَّلِهِمٌ ﴾ من هذه الحقائق، ولكن الاعتبار هو المهم. ﴿ فَيَنَظُرُوا كَيْفَكَانَ عَنِقِبَةُ ٱلَذِيبَ مِن قَبَلِهِمٌ ﴾ من هذه الخائق، ولي الناس كثيرا من هذه الحقائق، ولكن الاعتبار هو المهم. ﴿ فَيَنَظُرُوا كَيْفَكَانَ عَنِقِبَةُ ٱلَذِيبَ مِن قَبَلِهِمٌ ﴾ من هذه الحقائق، ولكن الاعتبار هو المهم. ﴿ فَيَنظُرُوا كَيْفَكَانَ عَنِقِبَةُ ٱلَذِيبَ مِن قَبَلِهِمٌ ﴾ من هذه الحقائق، ولكن الاعتبار هو المهم. في تقبَطُرُوا كَيْفَكَانَ عَنِقِبَةُ الله عنهما إلى من هذه الحقائق، ولكن الاعتبار هو المهم. في عنهم، ومحدودية آثارهم بالقياس إليهم؟ كلا.. وهل أنهم انتهوا لقلة عددهم، أو ضعف عدتهم، ومحدودية آثارهم بالقياس إليهم؟ كلا.. فكانُوا أصحرُ مَنْهُمُ وَأُشَدَقُونَةُ وَمَاثَارًا في ٱلأَرْضِ القد عمروا الأرض بإثارة التراب وتغيير محاب الأيكر عالي من عليهم أكانُوا أحتفرُ منه أو ضعف عدتهم، ومحدودية آثارهم بالقياس إليهم؟ كلا.. فكانُوا أصحاب عنهم القصور الشاخة، والقلاع المنيعة، والمنائر الضاربة في ملاعه أخرى ألمان الماء في أكثر منها فعل هؤلاء فيا أغنت عنهم القصور الشاخة، والقلاع المنيعة، والمائر الضاربة في ملاعه أيفَنَ عَنْهُم مَاكَانُوا يَكْسِبُونَ».

[٨٣]لقداعتمدواعلى منطق القوة فرفضوا المنطق السليم، وأرادوا دعم منطقهم بأموالهم وآثارهم في الأرض، زاعمين أنهم على حق لأنهم الأقوى ظاهرا، وأن علمهم هو الأفضل لأنهم أكثر عددا وعدة ﴿ فَلَمَّاجَآءَتَّهُمَ رُسُلُهُم بِٱلْبَيِّنَكَتِ فَرِحُوا بِمَاعِنكَهُم مِّنَ ٱلْعِلْمِ ﴾ ولعل معنى الفرح هنا: الاستغناء به عن العلوم الأخرى، كمن يعتز برأيه، وهذا يوجب الانغلاق دون الأفكار الجديدة، وهذه في الواقع عادة الظالمين حيث إنهم يصابون بالتعصب والتقليد حكمة العلماء إذ ي أكنة، يخشون من كل جديد، وينغلقون دون كل دعوة. وهذا ليس من حكمة العلماء إذ إلى صفة أصحاب القوة، فالعلم بذاته يدعو إلى التواضع، ويهدي صاحبه إلى آفاق جهله، وآماد المعارف التي يجب عليه السعي إليها، وقد شبه بعضهم العلم بحلقة في صحراء الجهل كلما اتسعت حدودها لامست مساحات جديدة من هذه الصحراء، لذلك ترى أحد العلماء يقول عند موته عندما يسأل : ماذا علمت؟ يقول: علمت بأني لا أعرف شيئا.

بلي، إننا نجد بعض الجهلاء اليوم يفتخرون بعلم العلماء (لا علمهم هم) ويرفضون

رسالة الله اعتهادا على تقدمهم العلمي، بينها نجد علماءهم يزدادون تواضعا للحقائق كلما ازدادوا علما. فوَحَاقَ بِهِم مَّا كَانُوا بِهِم يَسَمَّزِ مُونَ ﴾ لقد استهزؤوا بالحقائق فأهلكتهم، واليوم حيث يستبدّ بالمستكبرين في الأرض غرور القوة، ويفرحون بها لديهم من العلم، وينغلقون دون دعوات الإصلاح التي يحملها أنصار الرسالة، ويستهزئون بالإنذار تلو الإنذار الذي يبلغه أصحاب الرسالة بأن عاقبة هذه الحضارة ليست بأفضل من عاقبة الحضارات المادية السابقة، وأن الجهل، والأنانية، والظلم، والترف، والغفلة، وسكر الغنى، وغرور القوة، وكل الصفات الرذيلة التي انتشرت في الأرض عاقبتها الدمار، إما بحرب ثالثة لا تبقي ولا تذر، أو بصاعقة منشؤها ارتطام كوكب بكوكبنا، أو زلزال مدمر كالذي يتنبأ به بعض العلماء فيها يتعلق بغرب أمريكا أو ما أشبه.. وإذا كان كل ذلك الإنذار يذهب سدى فإننا نخشى من مصير رهيب نسأل الله العلي القدير أن يرحم البشرية، وأن يهدينا والعالم إلى نور الإسلام الحق.

[٨٤] هؤلاء يعرفون الحقائق، ولكنهم ينكرونها غرورا، لذلك تراهم يؤمنون بالله عندما ينزل عليهم بأسه. ﴿فَلَمَّارَأَوَا بَأْسَنَا قَالُوا ْءَامَنَا بِاللَّهِ وَحَدَهُ وَكَمَّهُ وَكَفَرَنَا بِمَاكُنَّا بِهِ مُشْرِكِينَ ﴾ من سلطان ومال وضلال. إن غرورهم بالقوة والثروة، وتعصبهم لضلالاتهم، يسمى كلَّ ذلك شركا في هذه الآية، وقد كفروا به ولكن بعد فوات الفرصة.

[٨٥] إن الكفر بالأنداد، ورفض الآلهة المزيفة، كان ينبغي أن يسبق البلاء حتى يكون نافعا، لأن الدنيا دار ابتلاء، ووقت الابتلاء ينتهي عند رؤية العذاب. ﴿ فَلَمْرَ يَكُ يَنفَعُهُمْ إِيمَنَهُمْ لَمَّا رَأَوَا بَأَسَنَا سُنَتَ اللَّهِ الَّتِي قَدْ خَلَت في عِبَادِهِ وَخَسِرَ هُنَالِكَ الْكَفِرُونَ ﴾ إن الإيهان ينفع قبل حلول البلاء، تلك سنة لا تتحول فيمن مضى وفيمن يأتي.



# \* مكبة.

- \* عدد آياتها: ٤٤. \* ترتيبها النزولي: ٦١.
- \* ترتيبها في المصحف: ٤١.
  - \* نزلت بعد سورة غافر.

# \_\_\_\_ فضلُ لسُورة \_\_\_\_\_ عن أبي عبدالله عَلِيَةً قال: «مَنْ قَرَأَ ﴿حَمَر ﴾ السَّجْدَةَ كَانَتْ لَهُ نُوراً يَوْمَ القِيَامَةِ مَدَّ بَصَرِهِ وسُرُوراً وعَاشَ فِي الدُّنْبَا تَحْمُوداً مَغْبُوطاً».

(وسائل الشيعة: ج٦ ص٢٥٤)

\*\*\*

عن أبي عبدالله عَلَيْتَلا: «إِنَّ الْعَزَائِمَ أَرْبَعٌ: ﴿ٱقْرَأْ بِٱسْمِ رَبِّكَ ٱلَّذِى خَلَقَ﴾ و﴿وَٱلنَّجْمِ و﴿ تَنزِيلُ﴾ السَّجْدَةُ، و﴿حَمَر ﴾ السَّجْدَةُ».

(وسائل الشيعة: ج٦، ص٢٣٩)

# الإطار العام

# العلاقة بين آيات الطبيعة وعبر التاريخ

تفتتح السورة ببيان عن القرآن الذي فصلت آياته ببلاغة نافذة تنفع العلماء الذين تبشرهم بالحسني، كما تنذر المعرضين الذين لا يسمعون آياته.

وتلخص هذه الفاتحة المحاور الآتية للسورة:

ا**لمحور الأول**: الجحود والإعراض والاستكبار الذي ابتلي به أكثر القوم حتى زعموا أن قلوبهم في أكنة فلن تهتدي أبدا، ويذكر السياق عوامل هذه الحالة الشاذة، ويعطي وصفة العلاج لها.

ويقارن الذكر بين هذه الحالة الموغلة في الضلالة، وما عليه المؤمنون الذين استقاموا فنزلت عليهم الملائكة، واشتغلوا بالحمد والتسبيح نله بلا كلل ولا سأم. وتكاد تكون هذه المقارنة أبرز سمات هذه السورة المباركة، فإذا تلونا في (الآية: ٥) قول الجاحدين ﴿قُلُوبُنَا فِي أَكَرِنَهِ مِمَا نَدَّعُونَا إِلَيْهِ وَفِي ءَاذَانِنَا وَقَرُ وَمِنْ بَيْنِنَا وَيَدْنِكَ حِجَابٌ فَأَعْمَل إِنَّنَا عَنِمِلُونَ ﴾ متحدِّين بكل صلافة الرسالة الإلهية، فإننا نتلو في (الآية:٢) التالية، قوله: ﴿قُلُوبُنَا وَأُسْتَغْفِرُوهُ ﴾ ليتحدى المؤمنون صلافة الجاحدين بها يفوق إصرارهم، ويهزم عنادهم!

وحين نقرأ في (الآية: ٢٥): ﴿ ﴾ وَقَيَّضَّنَ الْمُعَرَقُرُنَآءَ فَزَيَّنُواْ لَهُم مَّا بَيْنَ أَيَدِيمٍ مَوَمَا خَلْفَهُمَّ وَحَقَّ عَلَيْهِ مُرَالْقَوْلُ ﴾ حيث يبيِّن القرآن مدى شقاء هذه الطائفة الجاحدة حتى لزمتهم كلمة العذاب، فإننا نقرا في (الآية:٣٠): ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ قَالُواْ رَبُّنَ ٱللَّهُ ثُمَّ ٱسْتَقَدَمُواْ تَتَنَزَلُ عَلَيْهِمُ ٱلْمَلَيَهِ حَدَا في ذات السوء، وهنا أولياء الرحمة. وأخيرا حين يبيِّن السياق في (الآية:٣٨) استكبار أولئك الجاحدين، يبيَّن أن من عند الله لا يسأمون عن التسبيح.

ولمعالجة حالة الإعراض عن الذكر والجحود في آيات الله ينذرهم الرَّب في دنياهم

بصاعقة مثل صاعقة عاد وثمود (الآيات: ١٣ –١٨)، كما ينذرهم في عقباهم بنار السعير في يوم تشهد عليهم جوارحهم (الآيات: ١٩ -٢٢).

ويشير السياق إلى بعض عوامل الإعراض كالظن السيئ بالله، وقرناء السوء، واللغو في القرآن (التضليل)، ويحذر مرة بعد مرة من العذاب الشديد الذي ينتظر الجاحدين حتى إنهم يبحثون هنالك عمن أضلهم من الجن والإنس ليجعلوهم تحت أقدامهم (الآيات: ٢٣–٢٩). كما يبشر الذين يذكرون ويستقيمون على الذكر بالسداد والنصر في الدنيا، والجنة والرضوان في الآخرة.

المحور الثاني: التذكرة بآيات الله في الآفاق وفي أنفسهم، حيث يبين القرآن هنا قصة خلق الكائنات في أيام أو مراحل (الآيات: ٩-١٢) وأن من آياته الشمس والقمر حيث يدعو إلى نبذ السجود لها، و إنها التوجه إلى خالقها بالسجود والتسبيح، وأن من آياته إحياء الأرض بعد موتها، وهو الذي يحيي الموتى (الآيات: ٢٧-٣٩) ويرد إليه علم الساعة، وما تخرج من الشمرات من أكمامها (الآية: ٤٧). ويستعرض جانبا من أطوار النفس البشرية حيث ترى الإنسان لا يسأم من دعاء الخير، ولكنه إذا مسه الشر تراه يؤوسا قنوطا، وحين يرزق نعمة يفقد من الفرح توازنه، وإذا أصابه السوء فهو ذو دعاء عريض (الآيات: ٤٩-٢٥).

وكما هو منهج القرآن البديع في سائر السور حيث يوصل الآيات الشاهدة على الحق بالإنذار من الإعراض عنها، ذلك أن بيان الآيات لا يجدي الجاحد نفعا، فلا بد إذا من استصلاح الأرض قبل أن يزرع فيها الحب، كذلك نجد في هذه السورة كيف تتهاوج الآيات بين إنذار المعرضين عن الآيات و بين بيان آيات الله في الآفاق والأنفس، مثلا بعد (الآية: ٣٩) التي تلفت النظر إلى خشوع الأرض قبل أن ينزل الله عليها الماء فتهتز وتربو وتحيا، وقبل (الآية: 20) التي تبين علم الله بالساعة و بالثمرات التي تخرج من أكمامها، نجد (الآيات: ٤٠) تنذر الذين يلحدون في آيات الله أنهم لا يخفون على الله، وأن الذين كفروا بالذكر لا يفلحون، لأنه كتاب عزيز لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه، ثم يذكر بعض أعذار الجاحدين من قبل ومن بعد الرسول.

وتتميز السورة بقوة الطرح، وشدة نبرات السياق، وبخاصة فيها يتصل بالإعراض والجحود في آيات الله، كها تتميز بالمفارقة الحادة بين طرفي الصراع، بين من يصر على الجحود ومن يستقيم على الطريق. فاستقيموا إليه واستغفروه

بنسب ألقد التغريز الرجيه

﴿حمّر ۞ تَنزيلُ مِن الرَّحْنِ الرَّحِيمِ ۞ كِنَبُ فُصِلَتْ اَيَنَتُهُ قُرْءَانًا عَرَبِيًا لِقَوْمِ يَعْلَمُونَ ۞ بَيْدِيرًا وَبَذِيرًا فَأَعْرَضَ أَحْتَمَرُهُمْ فَهُمْ لَا يَسْمَعُونَ ۞ وَقَالُوا قُلُوبُنَا فِي أَحَيَنَةٍ ۞ مِمَا تَدْعُونَا إلَتِهِ وَفِ مَاذَانِنَا وَقُرُ ۞ وَمِنْ بَيْنِنَا وَيَيْنِكَ حِمَابٌ فَأَعْمَلْ إِنَّنَا عَمِلُونَ ۞ قُلْ اِنَمَا أَنَا بَشَرٌ مِنْلَكُرْ يُوحَى إِلَى أَنَمَا إِلَهُكُمْ إِلَهُ وَحِدٌ فَآسَتَقِيمُوا إِنَمَا أَنَا بَشَرٌ مِنْلَكُرْ يُوحَى إِلَى أَنَمَا إِلَهُكُمْ إِلَهُ وَحِدٌ فَآسَتَقِيمُوا إِلَيْهِ وَاسْتَغْفِرُوهُ وَوَيْلُ لِلْمُشْرِكِينَ ۞ ٱلَّذِينَ لَا يُوَتُونَ الرَّعْمَا إِنَّا عَمِلُونَ ۞ إِلَيْهِ وَاسْتَغْفِرُوهُ وَوَيْلُ لِلْمُشْرِكِينَ ۞ ٱلَّذِينَ عَامِلُوا أَسْتَقِيمُوا إِلَيْهِ وَاسْتَغْفِرُوهُ وَوَيْلُ لِلْمُشْرِكِينَ ۞ ٱلَذِينَ عَامِلُوا أَعْهُمُوا إِلَيْهِ وَاسْتَغْفِرُوهُ وَوَيْلُ لِلْمُشْرِكِينَ ۞ ٱلَّذَا لَذَي وَعَالُوا أَعْلَمُ وَلَهُ أَعْمَا إِنَا عَمَلُونَ هُ مُوَعَلُهُ أَنَا الْتَعْمَا أَنَا بَشَرٌ مِنْلَكُمْ يُوحَى إِلَى أَنَا إِلَهُ مُوالَّعُنُ إِلَيْهُ وَعَنْ إِلَهُ مُعْمَا إِنَهُ أَنَّ الْتَعْمَانَةُ وَعَوْمَ أَعَالَمُونَ الْتَعْذِي أَنَا بَيْرَا مَعْرَضَ أَحَتَقَدَى أَنَا الْتَعْذَى الْتَعْذَى أَعَالَهُ أَنَا بَعَنْ وَاللَّهُ وَا مَعْمَا الْتَعْذَى الْتَعْتَقِ مُوا إِلَيْهُ وَنْ عَوْمُ مَنْعُرُونَ ۞ إِنَّ إِنَّهُ مَا تَعْمَانُ وَتَعْمَا وَعَمَانَ أَنَا مَاللَهُ أَنَا مَشْرُ مِنْ لَكُرُ عُومَ إِلَى أَنَا الْتَعْتَمَا إِلَهُ مُوالًا الْسَنْعَا عَالَيْ أَعْمَا الْتَعْتَقَدُونَ أَعْرَضَ أَعْرَا الْمَالَةُ مَا لَهُ أَنْهُ مُوالُ الْتَعْتَعَا الْتَعَالَ مُعْتَعُونَ مُعَرَيْنَ الْنَعْنَا الْتَعَاقُونَ مَا لَهُ عَلَيْ الْتَعْتَعَانَا مَا مَنَا الْتَعَانَا مَالْتَعَانَ مَا مُوالَا الْتَعْتَقُونَ الْتَعَاقُ مَنَا أَعْمَا الْمُونَ مُنَا الْتَعَا مَا مَا وَالْتَعْتَعَانَ أَعْمَا مَنَ مَا الْتَعَا مَا مَنَا الْتَعَامِ مَا الْتَعَانَا مَعْتَ الْعَانَا مُوالْنَا مَا مَا مُنَا مَا لَعَا مَا الْنَا الْنَا الْنَا مَا مَا مَا الْنَا الْنَا مَا مَا مَا مُولُونَا مَا مَا مَا الْنَا مَا مُنْ أَعْرَا مَا الْنَا الْنَا الَهُ مَا الْنَا مَا الْنَا مَا مَا مَا الْتَ

هدى من الآيات:

يفتتح القرآن سورة (فصلت) بما يمهَّد للحقائق التي تذكر بها السورة.

**أولاً**: تبصر الناس بحقيقة القرآن، وأنه كتاب فصلت آياته بإحكام، وقد أوحي بلغة عربية تبيَّن الحقائق للذين يعلمون، فهو كتاب علم ومعرفة كها هو كتاب حكمة وتربية تبشر وتنذر، إلا أنه هدى للذين يستمعون إليه، أما الذين لا يهتدون إليه فقد أعرضوا عنه حتى قالوا: قلوبنا في أغطية، وآذاننا ثقيلة، وعلى أبصارنا غشاوة، وأن المسافة بيننا وبينك قد سدت

- (١) أكنة: أي أغطية فإن أكنة جمع كن وهو الغطاء.
  - (٢) وقر: أي ثقل عن استماع القرآن.
- ٣) غير ممنون: أي غير مقطّوع، فإن ﴿مَمْنُونٍ ﴾ منَّ بمعنى قطع أو من (المنِّ) بمعنى الأذي الذي يكدِّر الإحسان، أي غير مكدّر بالمن.

بحجاب، ثم تحدوا الرسول ﷺ بأنهم عاملون حسب أفكارهم فليعمل حسب أدائه لينظروا لمن العاقبة. هكذا ذكر السياق في فاتحة السورة بالمنهج الحق للانتفاع بالقرآن، وهو منهج التسليم لا الإعراض والتحدي.

ثانياً: تجرد الرسل عما يتصل بذاتهم من أجل الرسالة شاهد صدق عليها، فهم يدعون إلى الله وحده؛ لا إلى أنفسهم أو قوميتهم أو إقليمهم أو ما أشبه، ويأمرون بالاستقامة في طريقه، ويعدون بالرحمة عبر الاستغفار، وينذرون المشركين؛ الذين يعبدون الطاغوت أو سائر الأنداد بالويل والثبور. والمشركون هم الذين يمنعون الزكاة ويكفرون بالآخرة، وبإزاء هذا الإنذار تأتي البشارة للذين آمنوا وعملوا الصالحات بأن هم أجرا لا ينقطع. وهكذا تتجلى صفات القرآن ودعوته في هذه الكلمات البليغة.

## بينات من الآيات:

ينور الله الذي يرشه على الأشياء فيجعلها مخلوقات مدبرات بأمره، بنور الله الذي يفيضه على الإنسان فيجعله خليفته في أرضه، ويمنحه به العقل والهدى والمعرفة والمشيئة، وبنوره الذي يوحيه إلى أنبيائه فيجعلهم السرج المنيرة في ديجور الحياة.. بذلك الاسم العظيم والنور الباهر يبتدئ الوحي رسالته، وبه نتلو تلك الرسالة.

# ﴿بِسْعِ ٱللَّهِ ٱلرَّحْسَنِ ٱلرَّحِيمِ ﴾

[1] (حمّر ) مرة أخرى تستقبل أفئدتنا هذه الكلمات المتقطعة التي تستثير عقولنا، فهل هي أسماء للسورة التي تبدأ بها؟ أم هي إشارات إلى ذات القرآن وهي بمثابة هذه الأحرف أو هذه الكلمات أو هي رموز بين الله والراسخين في العلم من عباده؟ كل ذلك محتمل، ولا ضير في أن يكون كل ذلك مراد القرآن، لأن للقرآن تخوما وعلى تخومه تخوم، ويبدو أن كلمة (حمّر ) مبتدأ أسند إليها قوله تعالى: ﴿ تَنزِيلُ ﴾، فيكون المعنى: هذا تنزيل من الله.

[٢] تتجلى في كتاب الله الرحمة الإلهية التي تتجلى في خلقه، تلك الرحمة التي تتسم بالشمول والاستمرار. ﴿ تَنزِيلُ مِنَ الرَّحْنَ الرَّحِيمِ ﴾ هل استطاع العادُون إحصاء رحمات الله؟ كلا.. ﴿ وَإِن تَعُدُوا فِعْمَةَ اللَّهِ لَا تُحْصُوهَا ﴾ [النحل: ١٨]، فهو الرحمن الذي وسعت الله؟ كلا.. ﴿ وَإِن تَعُدُوا فِعْمَةَ اللَّهِ لَا تُحْصُوها ﴾ [النحل: ١٨]، فهو الرحمن الذي وسعت رحمات رحمات ألله؟ كلا.. ﴿ وَإِن تَعُدُوا فِعْمَةَ اللَّهِ لَا تُحْصُوها ﴾ [النحل: ١٨]، فهو الرحمن الذي وسعت رحمات والله؟ كلا.. ﴿ وَإِن تَعُدُوا فِعْمَةَ اللَّهِ لَا تُحْصُوها ﴾ [النحل: ١٨]، فهو الرحمن الذي وسعت رحمات ألله؟ كلا.. ﴿ وَإِن تَعُدُوا فِعْمَةَ اللَّهِ لَا تُحْصُوها ﴾ [النحل: ١٨]، فهو الرحمن الذي وسعت رحمات كل شيء وأحاطت بكل شيء، ورحماته مستمرة منذ أن خلقنا من تراب، ثم من نطفة، والى أن يوارينا الثرى، وهي تستمر بالنسبة إلى المؤمنين إلى الجنة. أفلا ينبغي أن نسارع إلى هذا والى أن يوارينا الثرى، وهي تستمر بالنسبة إلى المؤمنين إلى الجنة. أولسنا بشرا وقد أودع الله فينا من عند ذلكم الرب الرحمن الرحيم؟ بلى؛ أولسنا بشرا وقد أودع الله فينا في ألما فينا في أن المؤمنين إلى الجنة. أولسنا بشرا وقد أودع الله فينا في الكتاب الذي أنزل من عند ذلكم الرب الرحمن الرحيم؟ بلى؛ أولسنا بشرا وقد أودع الله فينا الكتاب الذي أنزل من عند ذلكم الرب الرحمن الرحيم؟ بلى؛ أولسنا بشرا وقد أودع الله فينا الكتاب الذي أنزل من عند ذلكم الرب الرحمن الرحيم؟ بلى؛ أولسنا بشرا وقد أودع الله فينا الكتاب الذي أنزل من عند ذلكم الرب الرحمن الرحيم؟ بلى؛ أولسنا بشرا وقد أودع الله فينا الكتاب الذي أنزل من عند ذلكم الرب الرحمن الرحيم؟ بلى؛ أولسنا بشرا وقد أودع الله فينا الكتاب الذي أنزل من عند ذلكم الرب الرحمن الرحيم؟ بلى؛ أولسنا بشرا وقد أودع الله فينا الكتاب الذي أنزل من عند ذلكم الرب الرحمن الرحيم؟ بلى؛ أولسنا بشرا وقد أودع الله فينا الكتاب الذي أنزل من عند ذلكم الرب الرحمن الرحيم؟ بلى؛ أولسنا بشرا وقد أودع الله أول المو مي أول من عاله أول من عاله في المو مي الرب وله من اله من عاد ذلكم الرب الرحمن الرب الرب المول المو مي أول من أول من عاله أول من عاله أول من المو مي أول من الله أول من اله مي أول من الول مي أول مي أول مي أول من مي أول مو

حب المحسن إلينا، وشكر من أنعم علينا؟ أولا نريد المزيد من الرحمة؟ دعنا إذا نبادر إلى قبول رسالته التي تتسم بالرحمة.

[٣] التنوع والاختلاف سمة بارزة للمخلوقات، والعلم الحق هو الإحاطة بمعرفة خصائص الأشياء واختلافاتها ونسبة بعضها إلى البعض الآخر وحاجات الإنسان هي الأخرى شديدة التنوع وعظيمة الاختلاف، سواء منها النفسية أو الجسمية، ولكل شيء حد إذا تجاوزه بطل، وهكذا حاجات البشر ذات مقدار فإذا أسرف فيها أفسد، وإذا قتر أفسد، فنحن إذا بحاجة إلى خريطة مفصلة لوجود الكائنات ووجود الإنسان بينها، فأين نجدها؟ أوليس في كتاب ربنا الحكيم؟ بلي؛ ﴿ كِنْنَبُّ فُصِّلَتْ اَيَنَتُهُ ﴾ إنه كتاب (ثابت)، و إنه مفصل قد أحكمت آياته وتشابهت وتناسقت، لا تجد فيها عوجا ولا ثغرة ولا اختلاف، وهذا بذاته شاهد على صدقه، فكل آياته تنبعث من التوحيد الخالص، وتدعو إلى الحق والعدل والجزاء. والكتاب قرآن عربي جاء بهذه اللغة الفريدة التي سمت على كل اللغات في إعرابها عن نوايا المتحدث بكل دقة وبلاغة. ﴿قُرْءَانًا عَرَبِيًّا ﴾ وإنه لشرف عظيم لهذه اللغة وللناطقين بها عبر التاريخ أن وحي الله قد امتطى متنها، ولعلنا نستوحي من هذه الإشارة: أن شرف العروية باللغة، ولذلك فكل من تحدث بها واعتنق المبادئ السامية التي جاء بها الذكر فهو عربي، وإنها تتفاوت عروبة الناس بمدى التزامهم بتلك المبادئ، وأكرم الناس جميعا أتقاهم. ﴿ لِقَوْمِ يَعْلَمُونَ ﴾ القرآن كتاب علم ولا يبلغ آماده إلا العلماء، وإذا قصر عن وعيه إنسان فلنقص في معارفه.. وكلما تقدم علم البشرية اقتربوا من محتوى القرآن وعرفوا عظمته، إلا إن ركب الإنسانية يسير قدما نحو التكامل ويبقى القرآن أمامه أبدا، كالشمس ضوؤها قريب والوصول إليها مستحيل.

وهذا الاستفتاح يتناسب والحقائق العلمية التي تشير إليها هذه السورة لكي لا تنكر بعضها عندما نجهل أبعادها، فليس من خصائص الإنسان العاقل أن ينكر مالا يعرفه، بل يسعى من أجل معرفته.

[3] والى جانب أنه كتاب علم، فهو كتاب حكمة، تنفذ بصائره في الفؤاد، وتستثير عقل الإنسان من سباته، وتنهض إرادته، وتشحذ عزائمه، وتربيه وتزكيه، كل ذلك بما يحتوي من بشارة وإنذار. ﴿ بَشِيرًا وَنَذِيرًا ﴾ ولا يدع الكتاب نافذة على القلب إلا وينفذ منها، ولا وترا حساسا إلا ويضرب عليه. إنه يرغبهم في ثواب الدنيا وحسن ثواب الآخرة بألوان من الترغيب لا تكاد تحصى، كما وينذرهم بألوان من عذاب الدنيا وعذاب الآخرة. ولكن هل يعني ذلك أن القرآن يؤثر في كل الناس؟ إذا بطلت حكمة الابتلاء. ولا يصبح الناس جميعا على هدى. ﴿فَأَعْرَضَأَحَتَّرُهُمٌ فَهُمٌ لَا يَسْمَعُونَ ﴾ لقد أعرضوا عن ذكرهم، ولم تشأ حكمة

## الآيات ١ - ٨

مِنْهُدُي الْعُرَآنِ جِ ٨

الرَّب إكراههم، فهم لا يسمعون الموعظة ولو سمعوها حقا لاهتدوا إذ لا نقص أبدا من جانب القرآن، بل قد وفر الله وسائل الهداية، ولكن ما ذنب الشمس لو كان الإنسان أعمى؟

[0] وكان من ملامح إعراضهم أنهم زعموا أن قلوبهم موضوعة في أوعية مغلقة، فهي لا تستجيب للحقائق الجديدة، وأن بينهم وبين الرسول حجابا لا يمكنهم رؤية الرسول من ورائه. ﴿ وَقَالُوا قُلُوبُنَا فِي أَحْكِنَةٍ مِمَا نَدْعُونَا إِلَيْهِ ﴾ لقد عقدوا عزمات قلوبهم على الكفر بها جاء به الرسول، والتعمي با الحمي الخوبية المعاتر وأغطية جاء به الرسول، والتعصب الأعمى لما كان عليه آباؤهم، فزعموا أن هناك سواتر وأغطية على حديدة تلوبهم عن الدعودة بل، العمى من معالية المعات في أوعية معلقة، فهي ورائه. ﴿ وَقَالُوا قُلُوبُنَا فِي أَحْكِنَةٍ مِمَا نَدْعُونَا إِلَيْهِ ﴾ لقد عقدوا عزمات قلوبهم على الكفر بها جاء به الرسول، والتعصب الأعمى لما كان عليه آباؤهم، فزعموا أن هناك سواتر وأغطية على عديدة تلف أفئدتهم عن الدعوة الجديدة، بل، الغفلة والجهل والكبر والعناد كلها أكنة على قلوبهم، فكبوبهم على الكفر بها عديدة تلف أفئدتهم عن الدعوة الجديدة، بل، الغفلة والجهل والكبر والعناد كلها أكنة على الموجم، فكيف تخترقها الرسالة؟!

ثم قالوا: وحتى ولو كانت قلوبنا سليمة فإن آذاننا لا تسمع لما فيها من ثقل، وأبصارنا لا ترى وجوارحنا لا تحس لأن المسافة التي بيننا وبينك قد سُدَّت بالحجاب. ﴿وَفِي مَاذَانِنَا وَقَرُّ وَمِنْ بَيَّنِنَا وَبَيْنِكَ حِمَابٌ فمن أعرض قلبه ثقل سمعه عن استقبال الدعوة، كما علت عينه غشاوة. ثم كشفوا عن غاية تعصبهم وشدة جمودهم إذ قالوا: ﴿فَأَعْمَلَ إِنَّنَا عَنِيلُونَ ﴾ فلم يطيقوا الحوار فقطعوه، وقالوا: اعمل أنت بها ترى، ونعمل بها نعتقد، والمستقبل يحكم بيننا وبينك، وإذا كنت تخطط للمواجهة فنحن مستعدون !! هكذا أعرضوا عن الذكر، فهل يلام على ضلالتهم غيرهم؟

[7] في مواجهة الدعوات الصادقة يلتجئ المتعصبون إلى مكر شيطاني، وذلك بأن يخلطوا بين الدعوة وبين صاحبها فيتهموه بحب السلطان أو الجاه وما أشبه، ومن هنا كان من أقوى الحجج التي اعتمدها الرسل عليه التجرد للرسالة عن شخصياتهم، وأنهم لا يطالبون الناس بأجر؛ اللهم إلا ما يكون نفعه للناس – وأنهم لا يبحثون عن جاه أو سلطة أو ثروة، وأنهم لا يدعون التميز عليهم إلا بالوحي. ﴿ قُلَ إِنَّمَا أَنَا بَشَرٌ قِنْلُكُمْ يُوحَى إِلَى ﴾ وأن دعوتهم خالصة لله، وأنهم يسلمون أمرهم لذلك الرب الواحد الذي يدعون الناس للتسليم له.

أَنَّمَا إِلَىهُ كُوْ إِلَهُ وَحِدٌ ﴾ وهذه هي الميزة الأساسية لرسالات الله عن كل دعوات الباطل، أن تلك الدعوات تسعى لإخراج الناس من ظلام إلى ظلام، ومن عبودية إلى عبودية، ومن غل إلى غل آخر، بينها رسالات الله تدعو إلى النور، إلى الحرية، أي فك الأغلال جميعا. ولولا حجاب الجهل والعصبية والعناد فإن نور الصدق يتجلى في دعوات الأنبياء ومن اتبع نهجهم. ﴿فَاَسْتَقِيمُوا إِلَيْهِ ﴾ وهذه ميزة أساسية ثانية: إن دعوات الباطل تجرُّ أصحابها من انحراف إلى انحراف ومن ظلم إلى ظلم ومن إسراف إلى تقتير ومن إفراط إلى تفريط، بينها رسالات الله تدعو الإنسان إلى الحكمة والاعتدال والاستقامة، في طريق الله. وبها أن الاستقامة إلى الله تعني مقاومة شهوات النفس، وضغط المجتمع، وسلبيات الماضي، وإرهاب الطغاة، قإن البقاء عليها يشبه المستحيل، ولذا قال ابن عباس عن آية الاستقامة: «مَا نَزَلَ عَلَى رَسُولُ اللهِ يَنْتُنَهُ آيَةٌ كَانَتْ أَشَدَّ عَلَيهِ وَلاَ أَشَقَّ مِنْ هَذهِ الآيةَ<sup>(۱)</sup> ولِذلِكَ قَالَ عَنْهُ – لَأصحابهِ حِيَنْ قالوا لهُ: أسرعَ إِلَيكَ الشَّبْبَ يَا رَسُولَ اللهِ! – شَيَّبتني هُودٌ<sup>ه(۱)</sup>. ولذلك أمرنا الله بعد الاستقامة بالاستغفار. **(وَاسْتَغْفِرُوهُ ﴾** فكلها دفعتك أعاصير الضغوط ذات اليمين وذات الشهال عد إلى المريقك المستقيم، فإن على أطراف طريق الجنة حفر النيران فلا تسترسل مع الرياح إلى نهايتها المريعة.

وَوَوَيَرُ لَلِمُشْرِكِينَ ﴾ وهم الذين انجرفوا مع رياح الضغط حتى وقعوا في حفر الشرك فلحقهم الويل، ونستوحي من الآية أن من لم يستغفر ربه بعد الانحراف عن خط الاستقامة ينتهي به المطاف إلى الشرك والكفر، كما قال ربنا في آية أخرى: ﴿ ثُمَرَكَانَ عَنِقِبَةَ الَذِينَ أَسَنُواً يُنتَعَى الشَّوَانِي أَن مَن أَمَ يُستغفر من الم يستغفر ربه بعد الانحراف عن خط الاستقامة ينتهي به المطاف إلى الشرك والكفر، كما قال ربنا في آية أخرى: ﴿ ثُمَرَكَانَ عَنِقِبَةَ الَّذِينَ أَسَنُواً مِن المُ يُستغفر ربه بعد الانحراف عن خط الاستقامة ينتهي به المطاف إلى الشرك والكفر، كما قال ربنا في آية أخرى: ﴿ ثُمَرَكَانَ عَنِقِبَةَ الَذِينَ أَسَنُواً اللهُ وَالكُفر، كما قال ربنا في آية أخرى: ﴿ ثُمَرَكَانَ عَنِقِبَةَ اللَّذِينَ أَسَنُواً اللهُ إلى الشرك والكفر، كما قال ربنا في آية أخرى: ﴿ ثُمَرَكَانَ عَنِقِبَةَ اللَّذِينَ أَسَنُواً اللهُ وَالكُفر، كما قال ربنا في آية أخرى: ﴿ ثُمَرَكَانَ عَنِقِبَةَ اللَّذِينَ أَسَنُواً اللهُ إلى الشرك والكفر، كما قال ربنا في آية أخرى: ﴿ اللهُ وَالَكُونَ عَنِقِبَةَ اللَّذِينَ أَسَنُواً اللهُ وَالَيْ أَنْ عَنُولُينَ أُمَ مُنْ إِلَيْقُ مِن إلى الشرك أَلَ مُعْرَبُهُ أَلْذِينَ أَسَنُولُ اللهُ وَالَ مَن أَن أَن مُ إِلَيْ أَنهُ وَالكُن مُ عَن أَلَاسَتُولُ اللهُ إلى الله إلى الشرك ألكُونُ عَن إلى أَن أُولَ إلى أَن أُمَ يَ أَن مُ أَنهُ أَن أُلَكُونَ أَسَنُولُ إلى أَلُولُ إلى أَلْ أُمَ أَسَنَ أُلُولُ أَنْ أُلُولُ اللهُ وَاللهُ أَن أُلُولُ إلى أُلُولُ اللهُ أَلُولُ إلى أُلُكُولُولُ إلى أُلُولُ إلى أَلُولُ إلى أُلُولُ إلى أُلُهُ أُلُولُ إلى أُلُسُولُ أُلُولُ أُلُولُ اللهُ مُ إلى أله من إلى إلى أُلُلُولُ إلى أله أُلُولُ إلى أله أُلُولُ إلى أُلُولُ إلى أُلُولُ إلى أُلُمُ أُلُهُ أُلُمُ أُلُولُ إلى أله من إلى أُلُولُ إلى أُلُولُ إلى أله أُلُولُ إلى أُلُولُ إلى أُلُولُ إلى أُلُولُ إلى أله أُلُولُ إلى أله أُلُولُ أُلُولُ إلى أله أُلُولُ أُلُولُ أُلُمُ أُلُولُ أُلُولُ أُلُولُ أُلُولُ أُلُولُ أُلُمُ أُلُولُ اللهُ أُلُولُ أُلُولُ أُلُولُ أُلُولُ أُلُولُ أُلُولُ أُلُولُ أُلُولُ أُلُمُ أُلُولُ أُلُولُ أُلُولُ أُلُولُ أُل

[٧] وقد يكون الإنسان مشركا دون أن يعرف، لاعتقاد أكثر الناس أن مجرد الشهادة بالتوحيد لفظيا تكفي علامة على الإيهان، بلى، إنه كاف في مجال التعامل الاجتهاعي إذ يحسب من المسلمين ظاهرا، وتحل ذبيحته، ويجوز مصاهرته ولكن لا يكفي عند الله الذي ﴿يَعْلَمُ خَاَيِّنَةَ ٱلْأَعَيُنِ وَمَا تُخْفِي ٱلصَّدُورُ ﴾ [غافر:١٩].

إن الإيهان وقر في القلب، وأثر على السلوك وممارسة للطقوس.. ومن أبرز علائمه الزكاة والإيهان بالآخرة، فمن منع زكاة ماله واعتبره مغرما وارتاب في الآخرة فهو مشرك حتى ولو لهج لسانه بالتوحيد. ﴿ ٱلَّذِينَ لَا يُؤْتُونَ ٱلزَّكَوْةَ ﴾ أي زكاة هذه؟ هل هي النصاب المعروف أم مطلق الإنفاق في سبيل الله؟ يبدو أن الثاني أقرب لكون الآية مكية.

﴿ وَهُم بِٱلْآخِرَةِ هُمْ كَفِرُونَ ﴾ فلولا كفرهم بالآخرة لما منعوا زكاة أموالهم. جاء في الأثر المروي عن الإمام الصادق عليتكلا أن النبي على أوصى عليا عليتكلا فقال ضمن وصيّته: «يَا عَلَيُّ كَفَرَ بِاللهِ العَظِيم مِنْ هَذِهِ الأُمَّةِ عَشَرَةٌ وعَدَّ مِنْهُمْ مَانِعَ الزَّكَاةِ ثُمَّ قَالَ يَا عَلِيُّ ثَمَانِيَةٌ لَا يَقْبَلُ «يَا عَلَيُّ كَفَرَ بِاللهِ العَظِيم مِنْ هَذِهِ الأُمَّةِ عَشَرَةٌ وعَدَّ مِنْهُمْ مَانِعَ الزَّكَاةِ ثُمَّ قَالَ يَا عَلِيُّ ثَمَانِيةً لَا يَقْبَلُ اللهُ مِنْهُمُ الصَّلَاةَ وعَدَّ مِنْهُمْ مَانِعَ الزَّكَاةِ ثُمَّ قَالَ يَا عَلِيُّ مَنْ مَنْعَ قِيرَاطاً مِنْ وَلَا بِمُسْلِم وَلَا كَرَامَةَ يَا عَلِيُّ قَارِكُ الزَّكَاةِ مُمَّ قَالَ يَا عَلِيُّ مَنْ مَنْعَ قِيرَاطاً مِنْ

(1) يعني قوله تعالى: ﴿ فَأَسْتَقِمْ كَمَا أَمِرْتَ وَمَن تَابَ مَعَكَ ﴾ [هود: ١١٢].
 (٢) مجمع البيان: ج٥ ص٣٤٢.
 (٣) وسائل الشيعة: ج ٩ ص٣٤.

[٨] أما المؤمنون الذين يعملون الصالحات فإنهم ينفقون زكاة أموالهم طلبا لأجر الله الذي لا ينقطع. ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّالِحَنتِ لَهُمُ أَجَرُ غَيْرُ مَمْنُونِ ﴾ ويبقى سؤال أخير: ما هو صراط الله الذي يجب أن نستقيم عليه؟

إنه يتمثل في كتاب الله الذي أوحي إلى الرسول عنهم فيكون الشرك هو مخالفة كتاب الله المتمثلة في مخالفة الرسول. و مخالفة الرسول تعني اليوم مخالفة القيادة الشرعية التي تدعو إلى الله وتنفذ كتابه، هذا ما نقرؤه في تفسير أهل البيت لهذه الآيات".

(1) راجع نور الثقلين: ج٤ ص٥٣٩ نقلا عن الإمام الصادق عَلَيْتَهَا في حديث مفصل.

# وقدر فيها أقواتها في أربعة أيام

القَلْ أَبِنَكُمْ لَتَكْفُرُونَ بِٱلَّذِى خَلَقَ ٱلْأَرْضَ فِي يَوْمَيْنِ
الْحَقْدُونَ لَهُ الْمَالَةُ الْمَالَةُ الْمَالَمُ لَتَكْفُرُونَ بِٱلَّذِى خَلَقَ ٱلْأَرْضَ فِي يَوْمَيْنِ
الْحَقْمَ عَلَوْنَ لَهُ الْمَادَةُ أَندَاداً ذَٰلِكَ رَبُّ ٱلْعَالَمِينَ () وَجَعَلَ فِيهَا رَوَسِي مِن فَوْقِهَا
الْمَادَةُ لِلسَّالِينَ اللَّهُ الْعَامَةُ الْعَالَمِينَ أَنْ وَبَعَةُ أَيَّامِ مَا الْمَالَةُ الْمَالَةُ الْمَالَةُ مَا الْحَامَةُ الْعَالَمِينَ أَنْ وَبَعَانُ الْمَالَةُ الْمَالْعَالَةُ الْمَالَةُ الْمَالْمَالِي لَقَالَةُ الْمَالَةُ الْمَالَةُ الْمَالَةُ لَلْمَالَةُ الْمَالَةُ الْمَالَةُ الْمَالَةُ الْمَالَةُ الْمَالِي مَالَةُ لَالْمَالْحُالُكُونَ لُلْلَةُ الْمَالْمُ لِلْلْلُولُ مَالْلِلْمَالَةُ الْمَالَةُ مَالْكُولُ لَالْمَالْلُولُ مَالْحُلُولُ مَالْلُلُولُ مَالْحُولِ لَلْمَالُهُ مَالَةُ لَلْمَالْمَالْلُولُ لَالْمُ لَالْمُ لَالْمَالُولُ مَالْلُولُ لَالْمَالُولُ لَالْحُولُ لَالْحُولُ لَالْمُ لَلْلُولُ لَالْحُالُ لَالْلُولُ لَالْحُالُكُولُ لَال الْعَالَةُ مَالْلُولُولُ مَالْحُولُ الْمَالُ لَالْمَالْلُولُ مَالْلُولُ مَالْلُولُ مَالْلُولُ مَالْلُولُ لُولُ لُ الْعَالُمُ لَالُولُولُ مَالُولُ مَالْلُولُ لَالْحُالُ لُولُولُ لَالْحُولُ لَكُولُ لَالُ لَالَالُولُ لَالُ لَالْ لُولُ لْ

هدى من الأيات:

ربط الحقائق الكون بعضها ببعض، ربطا متناسقا، ومؤثرا في قلب الإنسان، من الميزات التي يتسم بها القرآن الحكيم في منهجه التربوي والتعليمي، فبينما يحدثنا في هذا الدرس عن العالمين، عن الأرض كيف نظم شؤونها، وقدَّر فيها أقواتها، وعن السماء كيف استوى إليها، ووجه لها وللأرض الأوامر، وكيف قضاهما سبعا، وكيف أوحى في كمل سماء أمرها، نجده يحدثنا-في الوقت ذاته- عن التاريخ ودروسه وعبره، عن تلك المجتمعات المقتدرة التي دمرها الله شرَّ تدمير، بسبب اغترارها بقوتها المادية، ثم تحدثنا الآيات الحكيمة -بصورة مباشرة-عن ضرورة معالجة الأمراض النفسية التي تعتري الفرد هكذا توصل آيات الذكر آفاق السماء وأبعاد الأرض بأعماق التاريخ وأغوار النفس لتصنع منها جميعا منهجا تربويا بديعا، كيا أنها تمهد- فيما يبدو- فؤاد الإنسان لاستقبال الوحي الإلهي بالطريقة المناسبة.

فالذي بسط الأرض وقدَّر فيها أقواتها، والذي سمك السهاوات وجعلهن سبعا، وأوحى في كل سهاء أمرها، هو الذي هدى الإنسان إلى القرآن الحكيم، بركة للإنسان وسلاما ورحة، وإن الإعراض عن منهاج القرآن خطير، كها الإعراض عن سنن الله في السهاوات والأرض، وكها الإعراض عن عبر التاريخ.

إن سنة الله في القرآن كسنته في الخليقة.. فهل تستطيع أن تكفر بسنة الجاذبية فتلقي بنفسك من قمة جبل دون أن يصيبك سوء، وهل تضرب رأسك بصخرة وتنتظر السلامة، الآيتان ٩ - ١٠

وهل تقدر على الاستغناء عن الهواء، عن الغذاء؟ كذلك لا يمكنك الاستغناء عن وحي الله بله الإعراض عنه.

وهل يستطيع أن يقول أحد إني أريد تنظيم الكون تنظيما جديدا، وسلب الأرض جاذبيتها، والهواء رطوبته، والغازات خصائصها؟ كلا.. إن من يريد أن يفعل ذلك لا بد أن يجد طريقه يوما إلى دار المجانين! كذلك الذي يريد مخالفة وحي الله، وسنته في التربية في الاقتصاد، والسياسة، والاجتماع.

#### بينات من الآيات:

[4] قد يأتي على إنسان عشرات السنين ينشغل فيها عن كبريات الحقائق التي تحيط به بأتفه الأشياء، فيرى الأرض بما فيها من آيات عظيمة، ولكنه لا يتساءل: كيف خلقت، وكيف سطحت، كيف قدر فيها أقواتها، وتهيأت لاستقبال الحياة هذه النعمة الكبيرة والسر العظيم؟

ويأتي القرآن يذكرنا بأمنا الأرض، ويشير إلى سنن الله فيها، وأنه خلقها في يومين، لعلنا نهتدي إلى رب القدرة. ﴿ قُلْ أَبِنَّكُمْ لَتَكْفُرُونَ بِٱلَّذِى خَلَقَ ٱلأَرْضَ فِي يَوْمَيِّنِ وَتَحْعَلُونَ لَهُ أَندَاداً ذَلِكَ رَبُّ ٱلْعَنَكِمِينَ ﴾ من خلال السياق نستوحي عظمة الأرض لعلنا نهتدي إلى عظمة الخالق الذي خلقها فقط في يومين، وهكذا نعرف مدى خطورة الكفر بربنا العظيم!! ولكن تتوارد التساؤلات الواحد بعد الآخر حول هذه الآية: كيف تم الخلق؟ وما هما اليومان اللذان خلقت الأرض فيها؟ ولماذا التأكير

أولاً: تقول بعض النظريات الحديثة: إن الأرض انفصلت عن الشمس قبل حوالي ألفي مليون عام، فهل هذا هو معنى خلق الأرض في يومين؟ أم معنى خلقها تهيئتها بصورتها التي استعدت لاستقبال شروط الحياة، فقد مرت مدة طويلة حتى بردت الأرض وتصلب قشرها بعد أن كانت كرة ملتهبة مثلها هي اليوم باطنها حيث لازالت المواد تنصهر هناك في حرارة شديدة.

وجاء في حديث مأثور عن الإمام أمير المؤمنين عَلَيَكَلاَ فيها يتصل بخلقة الأرض: «كَبَسَ الأَرْضَ عَلَى مَوْرِ أَمْوَاجٍ مُسْتَفْحِلَةٍ ولجُجٍ بِحَارٍ زَاخِرَةٍ تَلْتَطِمُ أَوَاذِيُّ أَمْوَاجِهَا وتَصْطَفِقُ مُتَقَاذِفَاتُ أَثْبَاجِهَا وتَرْغُو زَبَداً كَالفُحُولِ عِنْدَ هِيَاجِهَا فَخَضَعَ جِمَاحُ المَاءِ المُتَلَاطِم لِثِقَلِ حَمْلِهَا وسَكَنَ هَيْجُ ارْتِمَائِهِ إِذْ وَطِئَتُهُ بِكَلْكَلِهَا وذَلَ مُسْتَخْذِياً إِذْ تَمَعَّكَتَ عَلَيْهِ بِكَوَاهِ مَدْ بَعْدَ اصْطِخَابِ أَمْوَاجِهِ سَاجِياً مَقْهُوراً وفِي حَكَمَةِ الذُّلُ مُنْقَاداً أَسِبراً وسَكَنَتِ الأَرْضُ مَدْحُوَّةً فِي جُعْدَ تَيَّارِهِ ورَدَّتْ مِنْ نَخْوَةِ بَأْفِهِ واعْتِلَاثِهِ وشُمُوخِ أَنْفِهِ وسُمُوً غُلَوَائِهِ»<sup>(1)</sup>. و يبدو أن حديث الإمام يتصل بمرحلة واحدة من أطوار الأرض، وكيف هيأها الرب لسكن الأحياء، حيث مرَّت الأرض بأطوار عديدة تشير إليها سائر النصوص لمأثورة كما توضحها النظريات الحديثة.

ثانياً: وما هما اليومان اللذان مرت بهما الأرض؟ لقد اختلف المفسرون في ذلك اختلافا كبيرا حيث إنهم قالوا: • إذا كان تقدير اليوم بحركة الأرض فكيف نتصور اليوم قبل وجودها؟ فقال البعض: إن المراد منها الأوقات، كما قال سبحانه: ﴿ وَمَن يُوَلَّهُمْ يَوْمَ نِرُ دُبُرَهُ ﴾ [الأنفال: ٢٦]، أي حينئذ أو وقتئذ، وقال بعضهم: إن المناط في تقدير الأيام إنها هو بحركة الأفلاك التي كانت قبل خلقة الأرض، وقال بعضهم: إن المناط في تقدير الأيام أنها هو بحركة الأفلاك التي المراد بالأيام الأحوال المختلفة..»<sup>(٢)</sup>، ويبدو هذا التفسير أقرب، ذلك لأن أقرب المعاني لليوم هنا برهة من الوقت وحين من الدهر، وما نتصوره من اختلاف وقت عن وقت وحين عن حين هو اختلاف الأحوال المختلفة..»<sup>(٢)</sup>، ويبدو هذا التفسير أقرب، ذلك لأن أقرب المعاني لليوم (أو إن شئت قلت اليوم الأول واليوم الثاني) بتطور الأحوال.

وفي القرآن يصرح بهذا التطور حيث خلق الله الكائنات بصورة ماء فكان عرشه عليه، ثم خلقها دخانا، ثم خلق الساوات والأرض، ولا بد أن مرت دهور متطاولة بين مرحلة ومرحلة حتى اليوم، كم مرت هذه الدهور بقياساتنا المحدودة؟ حتى الآن لا نمتلك نظريات حاسمة في هذا الحقل، بالرغم من أن بعض العلماء يقدر ذلك بخمسة عشر مليار عام مرت من بداية ما يزعم انفجارا هائلا وموجها حدث في هذا الكون، وتمددت المادة الأولية المخلوقة في صورة مجرات.. ومن أطرف ما قرأته حول هذه الدة في النصوص ما جاء في حديث مأثور عن الإمام أمير المؤمنين غليتكرة بعد أن سأله رجل قائلا: فكم مقدار ما لبث الله عرشه على الماء من قبل أن يخلق الأرض والسياء؟ فأجاب: أتحسن أن تحسب؟ قال: نعم، قال: لعلك لا تحسن!، قبل أن يخلق الأرض والسياء؟ فأجاب: أتحسن أن تحسب؟ قال: نعم، قال: لعلك لا تحسن! ولى المغرب وَمَدَ في عُمُركَ وَأُعْطِيتَ القُوَّةَ عَلَى ضَعْفِكَ أَنْ تَنْقُلَهُ حَبَّة مَيَّة مَنْ يقدارا المُوسِ حَتًى إلى المغرب وَمَدَ في عُمُركَ وَأُعْطِيتَ القُوَّةَ عَلَى ضَعْفِكَ أَنْ تَنْقُلَهُ حَبَّة مَيَّة لَكَانَ ذَلِكَ أَ أَحْصَاءٍ عَدَدِ أَعْوَامَ مَا لَبْ أَنْ حَسْبَ الله رَجلُ عَلَى ضَعْفِكَ أَنْ تَنْقُلَهُ حَبَّة مَيْة مَنْ مِقْدار المُوسِ حَلْ يَسُدًا هُوَاءَ وَمَا بَيْنَ الأَرْضِ وَالسَّبَاء ثُمَّ أَذِنَ لَكَ عَلَى صَعْفِكَ أَنْ تَنْقُلَهُ حَبَّة حَبَّة مَنْ يقدار المُسْرِ مِنْ قبل أن يخلق الأرض والسياء؟ فأم أذِن لَكَ عَلَى ضَعْفِكَ أَنْ تَنْقُلَة مَنَة وَمَا يَعْمَ فَعْذار المُشْرِ ق قبل أَن يُخلق أَن يُعْد أَعْوَاء وَمَا بَيْنَ أَنْ أَنْ عَنْقَالاً على غَلْكَ حَتَى نَقْنُو مُعْنُ مَنْ مَنْ مُؤْذَلُ فَعْنَا المُنْ مُؤْذَ أَنْ تُنْفُلُهُ حَبَّة مَناء أَنْ عَنْقُرَة مَنْ مُؤْذَ أَعْرَبْ مَنْ عَلْ أَنْ يَعْلُونا مُؤْذَلُونَ عَنْ مُؤْذَا وَالتَنا وال

- (۱) بحار الأنوار: ج۵۶، ص١١١. (۲) نقلام، بيمار الأزل: منهم من ٢٠
- ۲) نقلًا عن بحار الأنوار: ج۵۵، ص٦-۱۰، بتصرف يسير.
   ۳) سالة مارد مرد ۲۵

ولعل أيام خلق الأرض والسماء، وتوفير فرص الحياة على الأرض، هي التي أشارت إليها آيات الذكر من:

 ١ - خلقة الماء، حيث كان عرش القدرة مستويا عليه، ولعله كان أصل الكائنات مادة تشبه الماء<sup>(1)</sup>.

٢- خلقة الدخان، ولعله الحالة السديمية في الكائنات.
 ٣- تكون المجرات والشموس والكرات الأخرى، وانفصال الأرض عن الشمس.
 ٤- حالة دحو الأرض وتصلب قشرتها، حيث نجد إشارة إلى ذلك في آي الذكر كثيرا.
 ٥- حالة توفر عوامل الحياة عليها من ماء وهواء ومواد ضرورية أخرى.
 ٥- حالة النوال: ما هي الحكمة التي نستفيدها من بيان هذه الحقيقة؟
 والجواب:

ألف: بيان قدرة الله وعظمته المتجلية في تكوين الخلائق وتطويرها مرحلة بعد مرحلة وتدبير أمورها في كل مرحلة، حتى انتهى المطاف بها إلى صورتها الحالية، وهي لا تزال تسير في ركب التطور إلى حيث يشاء الله، وهنا نجد إشارة إلى هذه الحكمة حيث يذكرنا الرب بقدرته بعد بيان خلق السهاء في يومين.

حقا: إننا حين نتصور الكائنات تتقلب في كف القدرة الإلهية تلك الدهور المتطاولة التي لا يعلمها إلا الله سبحانه، ونتصور –مثلا– ذلك الانفجار المهيب الذي يرى بعض العلماء أنه وقع في الكون قبل (١٥) مليار عام ولا تزال أصداؤه تدوي في جنبات العالم الرحيب بالرغم من هذه الدهور المتطاولة، لا بد أن تتضاءل نفوسنا أمام قدرة الرب، وندع التكبر والغرور والمعاصي، وجدير بنا أن نقرأ خطب الإمام أمير المؤمنين غيظة التي تصف الكائنات وتطوراتها، وتعظ الناس بالتواضع واجتناب الكبر والمعاصي.

باء: لعلنا نستوحي من خلقة الله الخلائق في الزمن أن انقضاء الأجل وتقدم المدة

(١) في الكافي: ج٨، ص٩٥: «جَاءَ رَجُلٌ إِلَى أَبِي جَعْفَرٍ عَلَيَّلاَ مِنْ أَهْلِ الشَّامِ مِنْ عُلَمَائِهِمْ فَقَالَ يَا أَبَا جَعْفَرِ .... فَإِنِّي أَسْأَلُكَ عَنْ أَوَّلِ مَا خَلَقَ اللَّهُ مِنْ خَلْقِهِ. فَقَالَ أَبُو جَعْفَر عَلِيَّلاً جَمِيعُ الأَشْيَاءِ مِنْهُ وَهُوَ المَاءُ الَّذِي خَلَقَ الأَشْيَاءَ مِنْهُ فَجَعَلَ نَسَبَ كُلِّ شَيْءٍ إِلَى المَاءِ وَلَمْ يَجْعَلْ لِلْمَاءِ نَسَبا يُضَافُ إِلَيْهِ.... الآيتان ٩ - ١٠

191

وصيرورة التكون من حقيقة الكائنات المحدثة، ذلك أن أول الشواهد وأبلغ الحجج على أولية آلخالق زوال الكائنات وعلى قدمه حدوثها، وعلى حدوثها صيرورتها وتقلباتها، واكتهالنا بعد النقص، وانتقاصها بعد الكهال. جاء في الحديث عن الإمام على عَلِيَتَلاً: «الحَمْدُ لله الدَّالِّ عَلَى وُجُودِهِ بِخَلْقِهِ وبِمُحْدَثِ خَلْقِهِ عَلَى أَزَلِيَّتِهِ»<sup>(1)</sup>.

وبتعبير آخر: إن الزمن جزء من حقيقة الأشياء، وإن هذا آخر ما توصل إليه علماء الفيزياء ابتداء من كبيرهم أينشتاين<sup>(٢)</sup>.

إن بركات الله ورحماته مستديمة على الكائنات فهي تنتقل من طور إلى طور أفضل بفضل الله فتتكامل، ولكنها قد تنتكس إلى الأسفل إن هي تجبرت وتكبرت، ولعل هذه هي البصيرة في التكامل والتطور، ونستوحيها من قوله سبحانه في سورة الأعراف: (إت رَبَّكُمُ اللَّهُ الَذِي خَلَقَ السَّمَوَتِ وَالأَرْضَ في سِتَقَةِ أَيَامٍ ثُمَّ السَّوَىٰ عَلَ الْعَرْشِ يُغْشِي الَيَّبَارَ يَطْلُبُهُ حَثِيثًا وَالشَّمَسَ وَالْقَمَرَ وَالْنَجُومَ مُسَخَّرَتٍ بِأَمَرُوهُ اللَا لَهُ الْحَافِ في سورة ال يَطْلُبُهُ حَثِيثًا وَالشَّمَسَ وَالْقَمَرَ وَالْنَجُومَ مُسَخَّرَتٍ بِأَمَرُوهُ أَلَا لَهُ الْحَافِ في سورة المُنكِمِينَ ﴾[الأعراف: ٤٥]. فقد ختمت الآية باسم فَتَبَارَكَ في بعد بيان خلقة الكائنات في ستة ألمَالَمِينَ ﴾[الأعراف: ٤٥]. فقد ختمت الآية باسم فَتَبَارَكَ في بعد بيان خلقة الكائنات في ستة أيام، مما بصَّرنا بالتكامل الذي تفضل الله به على الخلائق ببركته وخيره العميم المستمر. وفي سياق هذه الآيات نجد قوله تعالى: ﴿وَبَنَرَكَ في

جيم: وإن علينا أن نعيش وعي الزمن في تقييمنا لما في الكون ليكون تقييها سليها، فمن لم يضع في حساباته (الزمن) يتكاسل دون أن يعرف أن عمره هو هذا الزمن الذي يستهين به، ولا يرى إلا ما يجري أمامه فيصاب بالعجلة والجزع، ولا تحركه النتائج البعيدة، فهو يزداد نشاطا إذا أوتي جزاءه الحسن عاجلا، ويخمل كلها ابتعد زمن الجزاء. ولعل وعي الزمن واحد من الغايات التربوية السامية في كثير من آي الذكر، ولقد ذكرنا بذلك مكررا.

(1) بحار الأنوار: ج٤٥، ص٢٧.

(٢) ألبرت أينشتاين (Albert Einstein) (عاش ما بين ١٤ آذار (مارس) ١٨٧٩ إلى ١٨ نيسان (أبريل) ١٩٥٥). عالم في الفيزياء النظرية، ولد في ألمانيا. يشتهر آينشتاين بأنه واضع النسبية الخاصة والعامة الشهيرتين اللتين حققتا له شهرة إعلامية منقطعة النظير بين جميع الفيزيائيين. مائها من ناحية إلى ناحية تؤثر في سرعة الدوران، وما ينتقل من رياح يؤثر في سرعة الدوران، وسقوط في قاع البحار، أو بروز في سطح الأرض هنا أو هنا يؤثر في سرعة الدوران، ومما يؤثر في سرعة الدوران أن تتمدد الأرض أن تنكمش بسبب ما، ولو انكهاشا أو تمددا طفيفا لا يزيد في قطرها أو ينقص منه إلا بضع أقدام»<sup>(1)</sup>.

وهذه الحساسية البالغة بحاجة إلى أثقال تحافظ على الأرض، سواء من تأثير الهواء المحيط بها أو الغازات المحتبسة فيها لكي لا يختل توازنها. والمعروف أن الجبال هي النتوءات الظاهرة للقشرة الصخرية التي تحيط بكرة الأرض، وكأنها درع حديدي برز بعض جوانبه بينها تبقى سائر جوانبه غائرة في الماء أو مدفونة بالتراب. هكذا أشار الإمام على عَلِيَهَا إلى هذه الآية الإلهية حين قال: «وعَدَّلَ حَرَكَانِهَا بِالرَّاسِيَاتِ مِنْ جَلَامِيدِهَا" وذَوَاتِ الشَّنَاخِيبِ الشُّمَّ" مِنْ صَيَاخِيدِهَا" فَسَكَنَتْ مِنَ المَيَدَانِ لِرُسُوبِ الجِبَالِ في قِطَع أَدِيمِهَا وتَغَلْغُلِهَا مُتَسَرِّبَةً في جَوْبَاتِ حَيَاضِيهِهَا ورُكُوبِهَا أَعْنَاقَ سُهُولِ الأَرْضِينَ وجَرَاثِيمِهَا».<sup>(د)</sup>

﴿وَبِكَرِكَ فِيهَا ﴾ لقد خلق الله الأرض طورا بعد طور، حتى تكاملت وتهيأت لاستقبال الحياة، فبعد أن تصلبت قشرة الأرض خلق الله فيها الماء "من اتحاد الهيدروجين بنسبة ٢ والأكسجين بنسبة ١ ومن اتحادهما ينشأ الماء.

والهواء والماء على أرضنا هذه قد تعاونا على تفتيت الصخر وتشتيته، وحمله وترسيبه، حتى كانت من ذلك تربة أمكن فيها الزرع، وتعاونا على نحر الجبال والنجاد، وملء الوهاد، فلا تكاد تجد في شيء كان على الأرض أو هو كانن إلا أثر الهدم واثر البناء»<sup>(1)</sup>.

ومرت العصور المختلفة، وفي كل يوم بل كل لحظة تتطور الكرة الأرضية أكثر فأكثر بـإذن الله، و يبارك فيها، فحينا بالثلوج التي غطت وجه البسيطة، وحينا بالطوفان، وآخر بالأعاصير، ورابع بالشروق المستمر للشمس، وكذلك بتلقي أشعة تنطلق من النجوم البعيدة، وبألوان العوامل الأخرى.. وخلال ملايين السنين بارك الله في الأرض. ﴿وَقَدَّرَ فِيهَا أَقَوَاَتَهَا ﴾

- (١) في ظلال القرآن: ج٥، ص٣١١١، نقلًا عن كتاب: (مع الله في السماء)، لمؤلفه أحمد زكي، الناشر: دارالشروق: بيروت- القاهرة، ١٤٠٥ هـ.
  - (٢) الجلاميد: الصخور.
  - (٣) الشناخيب الشم: القمم المرتفعة.
    - (٤) الصياخيد: الصخور الشديدة.
    - (٥) بحار الأنوار: ج٤٢ ص١١٢.
- (٦) في ظلال القرآن: ج٥، ص٣١١١، نقلًا عن كتاب: (مع الله في السماء)، لمؤلفه أحمد زكي، الناشر: دارالشروق: بيروت- القاهرة، ١٤٠٥ هـ.

ومن مصاديق البركة الأقوات التي قدَّرها الرب في الأرض، حيث أودع التربة المواد الكيهاوية النافعة للزراعة، كما خزن في الجبال المعادن المختلفة من الحديد والذهب والفضة وأنواع الأحجار الكريمة والصخور المفيدة، كما خلق في أعماق الأرض بحيرات النفط والغاز، كما أودع فيها حول الأرض حاجتنا من الهواء الذي نتنفس من أوكسيجينه، ويتغذى النبات من كربونه، ومن أكسيد كربونه، كما ضمنه النتروجين الذي يخفف من وطأة الأوكسجين، وأجرى فيه تيارات رطبة لتلطيف الجو.. وأرسل الرياح في الجو مبشرات برحته، حيث تحتمل السحب المتراكمة إلى الأراضي المتباعدة ليسقيها الرب حاجتها من الماء.

في أربَعَةِ أيَّامِ ﴾ قالوا: معناه يومان لخلقة الأرض ويومان لتوفير الأقوات فيها، ويحتمل أن تكون خلقة الأرض قد تمت في يومين، وقد تمت خلقة السهاء وتهيئة الأرض في يومين بالتزامن، ثم استمرت عملية تمهيد الأرض ليومين آخرين، فيكون المجموع ستة أيام، حيث إن الآيات القرآنية صريحة في أن خلقة السهاوات والأرض قد تمت في ستة أيام، والله العالم.

وهنا وقفة اعتبار، لقد خلق الأرض على عظمتها في يومين فقط، بينها قدَّر فيها أقواتها في أربعة أيام. أفلا يدل ذلك على أن نعمة تهيئة الأرض للحياة أعظم من نعمة خلقها، بلى، فقد اكتشف العلماء مزيدا من الأجرام السهاوية، ولكن حتى هذه اللحظة لم يكتشفوا شيئا من آثار الحياة فيها، مما يهدينا إلى عظمة النعم التي أسبغها الرب لأهل الأرض حتى تهيأت لحياتهم. أفلا نشكره سبحانه؟!

فَسَوَآءَ لِلسَّآبِلِينَ ﴾ فكل المحتاجين إلى الأقوات يتساوون في الحصول عليها، لأنها متوفرة في كل مكان، فليس الهواء والأرض والمعادن قليلة حتى يستأثر بها قوم دون آخرين، بل الناس فيها شرع سواء. كما أن معرفة هذه الحقيقة متوفرة لكل السائلين. و يحتمل أن يكون التساوي في الأيام التي هي الدورات التي مرت بالأرض، والله العالم.

#### 295

## قالتا: أتينا طائعين

﴿ ثُمَّ أَسْتَوَى إِلَى ٱلسَّمَاءَ وَهِى دُخَانٌ فَقَالَ لَمَا وَلِلأَرْضِ ٱنْنِيَا طَوْعًا أَوْ
كَرْهَا قَالَتَا أَنْيْنَا طَآبِعِينَ ﴿ ثُمَ فَقَضَىٰ لَهُنَ سَبْعَ سَمَوَاتٍ فِي يَوْمَيْنِ وَأَوْحَىٰ
كَرْهَا قَالَتَا أَنْيْنَا طَآبِعِينَ ﴿ ثُمَ فَقَضَىٰ لَهُنَ سَبْعَ سَمَوَاتٍ فِي يَوْمَيْنِ وَأَوْحَىٰ
فِي كُلِ سَمَاءٍ أَمْرَهَأَ وَزَيَّنَا ٱلسَمَاءَ ٱلدُّنِيا بِمَصَبِيحَ وَحِفْظًا ذَلِكَ تَقْدِيرُ
أَنْعَزِيزِ ٱلْعَلِيمِ ﴿ ثُمَ الْعَالَى السَّمَاءَ ٱلدُّنِيا بِمَصَبِيحَ وَحِفْظًا ذَلِكَ تَقْدِيرُ

هدى من الآيات:

لا تزال الآيات الأولى من هذه السورة -التي تأمر الإنسان بالسجود لرب العزة كما سجدت له السماوات والأرض- تستعرض خلق الكائنات، حيث قام ربنا القدير بأمر الخلق بعلمه ومشيئته، فقال للسماء وهي دخان وللأرض التي خلقها من قبل ائتيا فأتيتا طائعتين، وهكذا كل شيء مستجيب لمشيئته طوعا.

فخلقهن سبع سهاوات خلال يومين (أو دورتين) وأوحى في كل سهاء منها ما يتعلق بها من شؤون، وزين السهاء الدنيا وهي أقربهن إلى الأرض بمصابيح هدى للناس في ظلهات الليل وزينة، وجعلها حصنا للأرض. إن ذلك من تقدير الرب ذي القدرة الفاعلة والعلم النافذ سبحانه.

بينات من الآيات:

[١١] بعد أن خلق مادة الأرض قبل دحوها أو بعدها قصد ربنا المقتدر بمشيئته النافذة إلى السماء، وكانت آنئذ مجرد دخان، وفرض عليها طاعته، فاستجابت: ﴿ ثُمَّ ٱسْتَوَبِيَ إِلَى ٱلشَّمَاَءِ وَهِيَ دُخَانٌ﴾

ألف: وتساءل المفسرون: لماذا استخدم حرف ﴿ ثُمَّ ﴾ وهو للتعقيب والتراخي، فهل تم

خلق السماء بعد الأرض، بينما النظريات العلمية ترى العكس، ويقول ربنا في سورة النازعات: ﴿ اَنَّهُمْ أَشَدُّ خَلْقًا أَمِر ٱلشَمَّةُ بَنَنهَا ۞ رَفَعَ سَمَكُهَا فَسَوَّنهَا ۞ وَأَغْطَشَ لَيْلَهَا وَأَخْرَجَ ضُحَهَا ۞ وَٱلأَرْضَ بَعْدَ ذَلِكَ دَحَنهَا ۞ أَخْرَجَ مِنْهَا مَآءَهَا وَمَرْعَنهَا ﴾ [النازعات: ٢٧-٣١].

أجاب البعض: إن ثم للتعقيب البياني، أي ثم اسمع قصة السماء وهي كيت وكيت.

وقال البعض: إن الله خلق الأرض أولا وخلق السماء ثانيا، ولكنه إنها دحا الأرض بعد خلق السماء، كما تدل الآية في سورة النازعات، وعلى ذلك تدل أيضا بعض النصوص الإسلامية.

ويبدو لي أن المراد من (ألسَّمَاَةِ) هنا الهواء المحيط بالكوكب وليست الأجرام الموجودة في السماء.. (وَهِيَ دُخَانٌ) ذات طبقات سبع، ولكل طبقة أمرها، وعلى ذلك فيكون خلقها بعد خلق الأرض، ويكون معنى قوله سبحانه في الآية التالية: (وَزَيَّنَّا ٱلسَّمَاَةِ ٱلدُّنْيَا بِعَصَـٰبِيحَ وَحِفْظًاً ﴾ أن الله جعل السواد المحيط بالكرة الأرضية بطريقة نرى النجوم التي خلقها في صورة مصابيح، كما جعلها حفظا بما خلق فيها من غازات خاصة.

باء: وتساءلوا: ماذا يعني ﴿أَسْتَوَكَىَ ﴾ فقالوا: إن ربنا قصد وتوجه إلى السهاء، ويبدو لي أن كلمة الاستواء تعني معنى القيام والاهتهام والقصد (بإضافة معنى إلى) والهيمنة، وكلها مرادة في هذه الجملة، ولكن بالطبع من ملاحظة استخدام الكلمة في مقام الربوبية المقدس عن أية همهمة أو تجوال فكرة أو حركة، سبحانه.

جيم: ثم تساءلوا عن الدخان فقالوا: إنه غازات، وإذا قلنا بأن المراد من الآية كل ما في السماء، فإن الآية تشير إلى المرحلة السديمية السابقة لتكون الأجرام الفضائية، حيث تجمعت وتركزت بعد ذلك في صورة نجوم، ولا تزال كميات كبيرة منها منتشرة في الفضاء يقدرها الخبراء بمثل الكمية التي خلقت منها النجوم، ولا تزال النجوم تكنس الفضاء من هذه الجزيئات السديمية باجتذابها إليها، ولكنها أكثر بكثير من قدرتها على الجذب!.

فَقَالَ لَهَا وَلِلأَرْضِ أَثْنِيَا طَوَعًا أَوْ كُرْهَا قَالَتَا أَنْيُنَا طَآمِعِينَ ﴾ ولماذا لا تستجيب السهاء والأرض لمشيئة الله الذي خلقهما بفضله، وأودع فيهما آياته، وجعلهما محلا لعبادة المكرمين من ملائكته وأرواح أوليائه، بلى؛ إنهما وسائر الكائنات تستجيب للرب طواعية، سعيا وراء مرضاته، وامتنانا لرحماته، وشكرا لبركاته، قبل أن تستجيب له خشية غضبه، ومخافة سطواته، وقد يقول: تجلي رحمة الله في الخلائق أبهى من تجلي عزته، وقد سبقت رحمته غضبه، سبحان الله رب العالمين. ولعل الآية تشير إلى أن ربنا كان يجري سننه في الخليقة شاءت أم رفضت، ولكنها خشعت لأوامر الله طوعا لا كرها!! فجرت سننه فيها بلا إكراه.. ويا ليتنا وعينا عبرة هذه الحقيقة، وأجرينا أحكام الله على أنفسنا طوعا ورغبة في مرضاة الله.

ونتساءل: هل كان للسماء والأرض شعور حتى يخاطبهما الرب بهذه الصورة؟ ينفي البعض ذلك بشدة، ويؤولون كل الآيات التي توحي بذلك إلى خطاب الحال، مثلا في هذه الآية يقولون: المعنى: أمرهما بالتشكل فامتثلتا طائعتين، ويبقى سؤال: ماذا كان إذا الخيار الآخر أي أن تأتيا كرها؟ أفلا يدل التقسيم إلى اختلاف طرفيه، فهناك حركة طوعية وأخرى كرهية، لم أجد من يجيب عن هذا النقاش، ولكن باب التأويل لديهم واسع، بيد أن الأقرب حمل الآيات التي توحي بإحساس الخلائق على ظاهرها أو صريحها، لأن ما يدعونا إلى تأويلها مجرد استبعاد، فلأننا لا نعرف كيف تم خطاب الله للأرض والسماء نقول لم يتم هذا الخطاب أبدا، وأما ذلك أسلوب بلاغي في القرآن، ولأننا لا نفهم كيف تسبح السماوات والأرض، نقول: إن أهلها هم الذين يسبحون، ولأننا لا نعي كيف عرض الله أمانته على السماوات والأرض والجبال فأبين أن يحملنها وأشفقن منها، قلنا كلا.. إنه كان مجرد افتراض.

إن عشرات الآيات القرآنية وأضعافا منها من الأحاديث المأثورة عن المعصومين علي الطلام ظاهرة أو صريحة في وجود الشعور-بقدر ما- لسائر الخليقة، يتجلى في يوم القيامة عندما يستنطقها الله، فهل يجوز أن نضرب بها عرض الجدار لمجرد أننا لا نعرف كيف ذلك؟ إن من الجهل أن ننكر شيئا لأننا لم نحط علما بتفاصيله، ومن العقل أن نؤمن به ثم نبحث عن تفاصيله بروح إيجابية.

بلى، إننا كبشر لا يمكننا بالوسائل المتاحة لنا -الآن- أن ندرس الأحياء والأشياء من باطنها، بل من خلال الظواهر التي تهدينا إلى واقعها وحتى فيها بيننا كبشر هل يستطيع زيد أن يدرس نفسية عمرو كها يدرس هو نفسيته؟ كلا.. إنها الظواهر تدل عليها، وإذا اتبعنا هذا المنهج لعلنا نبلغ الواقع.. فها هو الشعور؟ وما هي الظواهر التي تدل عليه؟ يبدو أن الشعور هو الجهاز المنسق بين الشيء والمحيط الذي هو فيه، فنحن نملك هذا الجهاز بفضل الحواس التي تنقل إلى المخ الإشارة عبر الأعصاب، وهناك تقوم مجموعة أجهزة الدماغ بتحليل الإشارات وإصدار الأوامر المناسبة بشأنها، ولا ريب من وجود مثل هذا الجهاز -ولو كان غير متطور-عند سائر الأحياء، بل وفي النباتات التي تنسق وضعها -بصورة و بأخرى- مع بيئتها بفضل نواتها المركزية، بلى، نحن لم نكتشف مثل هذا الجهاز عند الجهاز من ان نتساءل 297

-مثلا- إحدى ظواهر هذا الجهاز لم نجاف الحقيقة.

[17] ويمضي السياق يبين قدرة الله المتجلية في هذا الخلق العظيم، لقد خشعت له السياوات والأرض وجاءتا إليه طائعتين، فقدر وقضى أن تكون السياوات سبعا بحكمته البالغة وبمشيئته التي لا ترد، فاستجابت السياوات الهائلة بلا تردد، وأضحت سبعا خلال المدة التي قررها الرب لها، وهي يومان أو دورتان. ﴿فَقَضَىٰهُنَّ سَبَعَ سَمَوَاتٍ ﴾ ما هي هذه السياوات السبع؟ هل هي طبقات سبع حول أرضنا تشكل السياء المحيطة بنا؟ أم هي سبع مجاميع من المجرات، والمجرة الواحدة كالتي نحن فيها المسياة بسكة التبان يبلغ قطرها مئة ألف مليون سنة ضوئية؟ أم كل ما في المجرات التي نعرف عنها من شموس وأجرام تقع في السياء الأولى، وأن لله سياوات أخرى غيرها فيها ما لا يعلمها إلا الله من كائنات عظيمة؟.

وعلى أي تفسير فإن قضاء الله جرى خلال يومين، أو حسب تفسير سابق دورتين، لا نعرف عنهما شيئا.

في يَوْمَيْنِ وَأَوْحَىٰ في كُلِّ سَمَاءٍ أَمْرَهَاً ﴾ يبدو أن أمر كل سهاء قيادتها ونظامها وما يتعلق بها من شؤون التدبير أن كل تلك قائمة فيها كها لو كانت وحدة إدارية، ولعل من أمرها ملائكة الله التي فيها. فوزَيَّنَا السَمَاءَ الدُّنْيَا بِمَصَبِيحَ ﴾ ما هي هذه السهاء الدنيا؟ فإذا كانت السهاء المحيطة بالأرض فإن زينتها بسبب طريقة تموج النور فيها، حيث لا ترى النجوم خارج الفضاء المحيط بهذه الصورة الجميلة، ولكن القول المعروف عند المفسرين أن السهاء الدنيا هي جانب من الفضاء الأرض فإن زينتها بسبب طريقة تموج النور فيها، حيث لا ترى النجوم خارج الفضاء من الفضاء الأرحب، وعلى ذلك نستوحي أن كل النجوم التي ترى تسبح ضمن السهاء الدنيا وأن هناك سهاوات لا نرى أجرامها. فورَحِفْظًا ﴾ فالغازات المحيطة بالأرض تحفظ الأرض من ملايين الشهب التي تتساقط عليها كل يوم، كما أن الله يحفظ الأرض بالمصابيح من الشياطين. فوذَلِك تَقَدِيرُ أَلْعَزِيزِ أَلْعَلِيمِ ﴾ تعالموا لننظر إلى لطف صنع الله، وحسن تدبيره، وجمال خلقه، وان هناك سهاوات لا نرى أجرامها. فورَحِفْظًا ﴾ فالغازات المحيطة بالأرض تحفظ الأرض من ماديين الشهب التي تتساقط عليها كل يوم، كما أن الله يحفظ الأرض بالمصابيح من الشياطين. واز هناك سهاوات لا نرى أجرامها. في عزته وعظمة قدرته في الخلق والتدبير؟! أفلا بهدينا في أن العليم الذي لا يعزب عن علمه شيء؟ وأي قدرة وأي علم لربنا الذي سخر الشمس وبديع تقديره. أفلا يهدينا كل ذلك إلى عزته وعظمة قدرته في الحلق والتدبير؟! أفلا يهدينا وبي قي من أنه العليم الذي لا يعزب عن علمه شيء؟ وأي قدرة وأي علم لربنا الذي سخر الشمس إلى أنه العليم الذي لا يعزب عن علمه شيء؟ وأي قدرة وأي علم لربنا الذي سخر الشمس فيها؟!. وقالوا لجلودهم: لم شهدتم علينا

﴿ إِذَ جَاءَ نَهُمُ الرُّسُلُ مِنْ بَنِي آيَدِيهِمْ وَمِنْ خَلْفِهِمْ آلَا تَعْبُدُوْا إِلَّا اللَّهُ الْمُ الرُّسُلُ مِنْ بَنِي آيَدِيهِمْ وَمِنْ خَلْفِهِمْ آلَا تَعْبُدُوْا إِلَا اللَّهُ أَوَ اللَّهُ مَعْبَعُهُ اللَّهُ مَعْبَدُوْا إِلَا اللَّهُ مَا الرُّسُلُ مِنْ بَنِي آيَدِيهِمْ وَمِنْ خَلْفِهِمْ آلَا تَعْبُدُوْا إِلَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا الرُّسُلُ مَا تَعْبَدُ مَعْبَرِ الحَقْقِ وَقَالُوا مَنْ آشَدُ مِنَا قُوْةً أَوَلَمْ يَوَا عَادَ فَاسَ عَادَ فَاسَدَ مِنْعَدُونَ اللَّ عَادَ مُعَادَ فَاسَ عَادَ مَا المَدَ مِنْعَدُونَ اللَّ عَادَ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَعَادَ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنَا قُوْةً أَوَلَمْ يَرُول عَادَ فَاسَ اللَّهُ مَعْدَمَهُمْ قُوْةً وَكَانُوا بِتَابَدِينَا يَحْحَدُونَ اللَّ عَامَ اللَّهُ مِنَا قُوْةً أَوَلَمْ يَرُول عَادَ مَا اللَّهُ مِنَا عَدَيْهُمْ قُوْةً وَكَانُوا بِتَابَدِينَا يَحْحَدُونَ اللَّ عَامَةُ مَعْدَابَ الْحَرْبُ مَعْتَمَ اللَّهُ مَعْدَابَ الْحَرْبُ مَعْتَى عَالَيْ الْعَالَيْ الْحَدَى عَلَيْ الْحَدَى عَلَيْ الْحَذَى عَلَيْ الْحَدَى عَلَى الْحَدَى عَابَعُهُمْ عَذَابَ الْحَرْبَ مَنْ الْحَدَى عَاجَدَ مَعْتَ عَمَابَ لَنْذَيْنَا عَلَيْنِي الْحَدَى مَا عَنْ الْحَدَى عَاجَدُونَ الْ عَالَيْنَ الْحَدَى عَاجَدَهُمْ عَذَابَ الْحَدَى الْحَدَى الْحَدَى عَاجَةُ الْعَدَى الْحَدَى مَا عَاجَةَ الْعَدَى الْ الْحَدَى عَاجَدَ مَنْ الْحَدَى مَنْ الْحَدَى مَالَا الْحَدَى عَاجَذَى مَا عَاجَة الْعَدَابِ عَمَنْ عَاجَةُ الْعَدَابِ عَنْ الْحَدَى الْحَدَى الْحَدَى عَامَا الْحَدَى الْحَدَى الْحَدَى الْحَدَى الْحَدَى مَا عَاجَةَ الْعَدَى الْ الْحَدَى عَاجَة مَا عَاجَة مَا الْحَدَى الْحَدَى مَا عَاجَاء الْحَدَى مَا عَلَى الْحَدَى مَا عَلَى الْحَدَى مَا عَلَى مَنْ عَدَى مَدَى مَنْ عَلَى مَنْ مَا عَلَى الْحَدَى مَا الْحَدَى مَنْ مَا مَنْ عَاجَةُ عَنْ عَدَى مَنْ مَنْ مَا مَنْ عَاءَ الْحَدَى مَا عَاجَة مَنْ الْحَدَى مَنْ عَاجَةَ مَنْ الْحَدَى مَنْ الْحَدَى مَا مَا عَاجَة مَا عَاجَة مَنْ الْحَدَى مَنْ الْحَدَى مَنْ مَا عَاجَةَ مَا عَاجَة مَا الْحَدَى مَنْ الْحَدَى مَنْ الْحَدَى مَنْ الْحَدَى مَا الْحَدَى مَا الْحَدَى مَا مَا عَاجَة مَنْ الْحَدَى عَا عَاجَةَ مَا عَا مَا الْحَدَى مَنْ الْحَدَى مَا عَا عَاجَةَ

هدى من الآيات:

بمستوى الإجرام الذي يبلغه الإنسان حين يكفر بالله العظيم يكون مستوى الإنذار

(١) ريحاً صرصراً: وهي الريح الباردة، من الصر بمعنى البرد، أو هي الريح العاصفة ذات الصوت الشديد، واشتقاق الصرصر من الصرير، وضوعف اللفظ إشعاراً بمضاعفة المعنى. (٢) يوزعون: أي يحبس أوّلهم ليلحق بهم آخرهم، من وزع بمعنى حبس ومنع، والمعنى إذا حشروا حبسوا هناك على حافة النار قبل دخولها، وفيه زيادة إهانة وإرهاب. والعذاب، فليس هيِّنا تمرد البشر هذا المخلوق الضعيف المحدود على سنن الله التي استجابت لها السهاوات والأرض طوعا! كذلك ليس هينا الصاعقة التي ينذر بها -إذ ذاك- فهي مثل

الصاعقة التي أخذت قوم عاد وثمود !.

إنها واحدة من السنن التي أجراها الله في الكائنات، والتي لا تغيير فيها ولا تبديل كما تقدير العزيز العليم في خلق السهاوات والأرض.

لقد جاءتهم الرسل قبل وبعد انحرافهم وأنذروهم من عاقبة الشرك بالله، فكفروا بالرسالة زاعمين أن الله لو شاء لأرسل إليهم ملائكة، واستكبرت عاد في الأرض بغير الحق اغترارا بقوتهم التي قهرت كل قوة في الأرض، ولكنهم لم يروا أن الله الذي خلقهم أشد منهم قوة، وهكذا جحدوا بآيات الله اغترارا بقوتهم. فأرسل الله عليهم ريحا عاصفة، ذات صوت وصرير، في أيام سيئات نحسات، وعذبهم بعذاب الخزي والهوان في الحياة الدنيا، وكان ذلك بين يدي عذاب أخزى في الآخرة.

أما ثمود فقد هداهم الله حين جاءتهم الناقة مبصرة، ولكنهم استحبوا العمى على الهدى، وكان جزاؤهم الصاعقة التي تمثلت في العذاب المهين.. كل ذلك بها كانوا يكسبون من جرائم وموبقات! ولم تكن صدفة تلك الصواعق، بل تنفيذا لسنة إلهية جارية، وأبسط الأدلة على ذلك؛ أن الله سبحانه أنقذ الذين آمنوا وكانوا يتقون، فلم يرتكبوا تلك الموبقات.

#### بينات من الآيات:

[١٣] إن ذلك العذاب الإلهي الذي نزل على قوم عاد وثمود فساء صباحهم يمكن أن ينزل على أي قوم كافر، إذ لم ينزل على الأمم صدفة بل ضمن سنة إلهية، وكذلك كل ما يُعدُّه الناس صدفة. إن عثرة الرجل في الطريق، أو انتشار مكروب في جسم أحد الأشخاص دون صاحبه، وحوادث السير والزلازل والبراكين والسيول والحروب وما إلى ذلك، قد يتصور الإنسان أنها مجرد صدفة، بينها ليس في هذا الكون بأكمله شيء بلا سبب، بلى؛ هناك حوادث نعرف أسبابها وقوانينها، و أخرى لا نعرف فنر ميها بالصدفة. ونحن بصفتنا مؤمنين نعتقد بأن كل حادثة كبيرة أو صغيرة، تجري ضمن سنة إلهية، ولهذا نعتقد أن الصدقة تدفع البلاء، وأن الدعاء يرد القضاء وقد أبرم إبراما، وأن صلة الرحم تزيد في العمر، وأن الإحسان يرفع البلاء، كما ونعتقد أن من يهارس الأعمال الشريرة يصاب بتلك الحوادث التي نسميها صدفا، وما هي بصدف، وقد قال ربنا: ﴿وَخَلَقَ صَحَلَ شَقَرِفَعَدَرُهُ نَقَدِيرُ ﴾ [الفرقان:٢]. لذلك أخبرنا الرب بأن إعراض العرب -لو تم- يوم دعاهم الرسول إلى القرآن لا يختلف عن إعراض عاد وثمود، فإن العاقبة واحدة لأن السنة الإلهية واحدة. ﴿ فَإِنَّ أَعْرَضُوا فَقُلَ أَنَذَرَتُكُو صَعِقَةَ مَنْ صَعِقَةِ عَادٍوَتَمُودَ ﴾ إن العرب ينقسمون إلى ثلاث طوائف: العرب العرباء (عرب اليمن) والعرب المستعربة (العرب من نسل إسهاعيل عَلَيَكَلاً) والعرب البائدة (كقوم عاد وثمود)، والسؤال: هل بادت عاد و ثمود صدفة أم لأسباب ومبررات، وهي تتجدد (السنة) فيها لو تجددت تلك الأسباب والمبررات؟ يلى، إنها بادت لأسباب ومبررات.

[12] ويجمع كل تلك الأسباب والمبررات الكفر، وفي الآية الكريمة التالية توضيح لذلك: ﴿ إِذْجَاءَ تَهُمُ ٱلرُّسُلُمِنُ بَيْنِ أَيَدِيهِمَ وَمِنْ خَلْفِهِمَ ﴾ كانت تلاحقهم من كل جانب، وتأتيهم بكل طريقة، وتحاول هدايتهم بكل كلمة بليغة، وبكل أسلوب سليم، كانت تأتيهم ﴿مِنْ بَيْنِ أَيَدِيهِمَ ﴾ أي تقول لهم قبل الانحراف: لا تنحرفوا، ﴿وَمِنْ خَلْفِهِمَ ﴾ أي تقول لهم بعد الانحراف: لماذا انحرفتم؟ دعوا الانحراف.

لقد جاؤوهم ودعوهم إلى تلك الحقيقة المهمة التي هي خلاصة رسالات الأنبياء جميعا، وهي: ﴿ أَلَّا نَعْبُدُوَا إِلَّا اللَّهُ ﴾ ولكن، ماذا كان جوابهم؟ لقد زعموا أن الله ينبغي أن يبعث ملكا رسولا، إما أن يكون رسولهم واحدا منهم يأكل الطعام، و يمشي في الأسواق، ولا يملك خزائن الأرض فلا.. ﴿قَالُوا لَوَ شَآءَ رَبُّنَا لَأَنَزَلَ مَلَتَهِكُمُ فَإِنَّا بِمَآ أَرْسِلْتُم بِهِ كَفِرُونَ ﴾ فكفروا بالرسالة لاعتهادهم على منهج مادي بحت لمعرفة الحق، فهم كفروا بها أرسل به الأنبياء قبل أن ينظروا فيه، بل لمجرد أن المبعوث به ليس ملكا.

[١٥] ماذا كانت عاقبة كفر أولئك الناس من أسلاف العرب؟

﴿ فَأَمَّا عَادٌ ﴾ تلك الحضارة القوية، التي هلكت في عز شبابها، وعنفوان قونها. ﴿ فَأَسَتَكَبُرُوا فِي الْأَرْضِ بِغَيْرِ ٱلْحَقَ ﴾ كانوا يستكبرون، أي يحسبون أنفسهم كبارا فيظلمون الناس، ويغصبون حقوقهم لمجرد أنهم أوتوا قدرا من القوة. ﴿ وَقَالُواْ مَنْ أَشَدُ مِنّا قُوَةٌ ﴾ ولكن من لا يستطيع أن يمنع عن نفسه عاديات الطبيعة، كعادية الريح والبركان، كيف يسمح لنفسه بأن يتعالى على الله رب الريح والبركان؟! كيف يستطيع أن يتكبر على النظام الذي يسير كل جزء من كيانه، شاء أم أبي؟! ﴿ أَوَلَمْ يَرَوْ أَنَ ٱللَّهَ ٱلَذِي خَلَقَهُمْ هُوَ أَشَدُ مِنّامٌ أُواْ مَ قُواً هذه الحقيقة الواضحة؟ بلى، جحدوا بها برغم توافر الآيات عليها. ﴿ وَكَانُوا يَعَايَكِنِنَا يَجَحَدُونَ ﴾ وهذا الجحود كان نتيجة للاستكبار، لأن الاستكبار يصبح حجابا سميكا بين الإنسان وبين الحقيقة. [17] ولكن هذا الجحود، وذلك الاستكبار، سبَبٌ في إرسال العذاب المهين عليهم، متمثلا في ريح عاصفة ذات صوت وصرير.. ﴿ فَأَرْسَلْنَا عَلَيْهِمْ رِيحًا صَرّصَرًا ﴾ وتلك هي المعادلة الحاكمة في الخلق، من لم يستجب طوعا لرسول الرحة والإنذار، يستجيب كرها لرسل العذاب والعاصفة.. ﴿فِ أَيَّامِ نَحِسَاتٍ ﴾ لم يكن فيها ذرة من السعد.. ﴿لِنَذِيقَهُمْ عَذَابَ ٱلْجَزَي فِي ٱلحَيوَةِ الدُّنيَّا وَلَعدَابُ ٱلْأَخِرَةِ أَخْرَى وَهُمْ لا يُنصَرُونَ ﴾ هكذا كان العذاب في الدنيا مخزيا مهينا، لأنهم كانوا يستكبرون ويتجبرون، وأما العذاب في الآخرة فهو أعظم خزيا، وأبقى ألما. وإن شدة عذاب الله في الدنيا، وهول وقعه على الكافرين، تهدينا إلى أمرين:

**أولاً**: هول عذاب الله في الآخرة، وتناهي شدته بها لا يمكننا تصوره.

ثانياً: صرامة سنن الله وكيف تدمر الذين يكفرون بالله شر تدمير، بلي، لقد جاءت السماء والأرض لربها طوعا قبل أن يؤتى بهما كرها، فهلا نأتي ربنا طائعين من قبل أن تذهب بنا ريح صرصر عاتية؟!.

[17] ﴿ وَأَمَّا تَمُودُ ﴾ فقد بعث الله إليهم الأنبياء، وزودهم بالآيات المبصرة، ومن عليهم بالهداية.. ﴿ فَهَدَيْنَهُمْ فَاسْتَحَبُّوا الْعَمَىٰ عَلَى أَلْهُدَىٰ ﴾ لقد بعث الله إليهم صالحا فآمنوا به، ولكنهم انحرفوا بعدئذ عن طريق الرشاد. بلى، إن الطريق كان واضحا أمامهم، والحقيقة ظاهرة كالشمس في كبد السهاء، ولكنهم أغمضوا أعينهم، وقالوا: نحن لا نرى، فهاذا كان مصير كفرهم بعد الإيهان؟ ﴿فَأَخَذَتْهُمْ صَنِعِقَةُ ٱلْعَذَابِ أَلْهُونَ ﴾ نزلت عليهم -كها نزلت على عاد- صاعقة العذاب، المشبعة بالخزي والإهانة، والسبب واضح: ﴿ بِمَاكَانُوا يَكْسِبُونَ ﴾ ل لضآلة في مغفرة الله، لأنها أعظم من ذنوبهم، ولا لضيق في رحمته، لأنها وسعت كل شيء، ولكن لأنهم أبعدوا أنفسهم عن الرب الرؤوف الرحيم بها اجترحوه من سيئات.

ونستوحي من هذه الآية أن كفر ثمود يختلف عن كفر عاد، فعاد كفروا بكل شيء، رأسا، وأما ثمود فآمنوا بالرسول والرسالة، ولكنهم فعلوا ما يتناسب والكفر، من عقر الناقة، ومخالفة أوامر الرسول فيما يتعلق بها، فما كسبوه كان خاطئا. ولهذا يقول الله سبحانه: ﴿فَهَكَيَّنَهُمْ ﴾ أي اهتدوا فكريا ونظريا ﴿فَاَسْتَحَبُّوا ٱلْعَكَىٰ ﴾ أي انحرفوا عمليا وسلوكيا، وهذا يُعَدُّ عمى، كالذي زوده الله بالبصر، ولكنه لا ينتفع به فيقع في الحفرة. ومن هنا نعرف أن عذاب الله يقصم ظهر من يخالف سننه في الخليقة التي تكشفها أحكامه في الشريعة، سواء آمن بها وخالفها، أم كفر بها رأسا، فالذي يناطح الصخرة ينفلق رأسه سواء آمن بهذه الحقيقة أو كفر بها. وفي ذلك تحذير لأمة النبي محمد يتشير أن مخالفتهم لرسالته نظريا أو عمليا تجر إليهم الويلات. [1۸] وبين هؤلاء المنحرفين -الكافرين عمليا- كانت هناك مجموعة من المؤمنين الصادقين، أنجاهم الرب، وكان سبب نجاتهم هو تقواهم واجتنابهم ما ارتكبه الآخرون من الجريمة والفحشاء. ﴿ وَبَجَيَّنَا ٱلَّذِينَءَا مَنُوا وَكَانُوا يَنَقُونَ ﴾ ويذكر الرواة في تفسير هذه الآية قصة مفيدة هي كما روى ابن إسحاق وابن المنذر والبيهقي في الدلائل وابن عساكر : «أَنَّ عُتَبَةَ بنَ رَبِيعَةَ، وَكَانَ أَشَدَّ قُريَشٍ حُلْمًا، قَالَ ذَاتَ يَوم وَهُوَ جَالسٌ في نَادِي قُرَيشٍ، وَرَسُولُ الله جَالِسٌ وَحْدَهُ في المسجِدِ: يَا مَعْشَرَ قُريشٍ، أَلاَ أَقُومُ إِلَى هَذَا فَأَكلَّمُهُ فَاعْرضُ عَلَيهِ أُمُوراً لَعلَّهُ جَالِسٌ وَحْدَهُ في المسجِدِ: يَا مَعْشَرَ قُريشٍ، أَلاَ أَقُومُ إِلَى هَذَا فَأُكلَّمُهُ فَاعْرضُ عَلَيهِ أُمُوراً لَعلَّه وَنَ يَعْبَلُ مِنْهَا بَعْضَهُ، وَيَكُفَ عَنَّا؟ قَالُوا: بَلَى يَا أَبَا الولِيدَ. فَقَامَ عُنْبَهُ فَاعْرضُ عَلَيهِ أُمُوراً لَعلَّهُ

قَالَ عَنْقَالَ عَنْقَةَ : فَاسْمَعْ مِنِّي، قَالَ، أَفْعَلُ فَقَالَ رَسُولُ اللهِ عَنْقَةَ : ﴿حَمَر () تَنزِيلُ مِنَ ٱلرَّحْنِ ٱلرَّحِيمِ () كِنَبُ فُصِلَتْ ءَايَنَتُهُ فَرَءَانًا عَرَبِيًّا لِقَوْمِ يَعْلَمُونَ ﴾. فَلَما سَمعَهَا عُنْبَةُ أَنْصَتَ لِحَا، وَأَلْقَى يَدَيهُ خَلْفَ ظَهْرِهِ، مُعْتَمداً عَلَيهِمَا يَسْتَمعُ مِنْهُ، حَتَّى انْتَهَى رَسُولُ الله عَنْقَ إلى المَسْجِدِ فَسَجَدَ فِيه، ثُمَّ قَالَ عَنْقَتْ : سَمَعْتَ يَا أَبَا الوليدِ؟ قَالَ: سَمِعْتُ، قَالَ الله عَنْ وَذَاكَ. فَقَامَ عُنْبَةُ إلى أُصحَابِهِ، فَقَالَ بَعْضُهِمُ لِبَعضٍ: نَحْلِفُ بِاللهِ لَقَدْ جَاءَكُمُ أَبُو الوليدِ بِغَير وَذَاكَ. فَقَامَ عُنْبَةُ إلى أُصحَابِهِ، فَقَالَ بَعْضُهِمُ لِبَعضٍ: نَحْلِفُ بِاللهِ لَقَدْ جَاءَكُمُ أَبُو الوليدِ بِغَير وَذَاكَ. فَقَامَ عُنْبَةُ إلى أُصحَابِهِ، فَقَالَ بَعْضُهِمُ لِبَعضٍ: نَحْلِفُ بِاللهِ لَقَدْ جَاءَكُمُ أَبُو الوليدِ بِغَير وَذَاكَ. فَقَامَ عُنْبَةُ إلى أُصحَابِهِ، فَقَالَ بَعْضُهِمُ لِبَعضٍ: نَحْلِفُ بِاللهِ لَقَدْ جَاءَكُمُ أَبُو الوليدِ بِغَير وَذَاكَ. فَقَامَ عُنْبَةُ إلى أُصحَابِهِ، فَقَالَ بَعْضُهِمُ لِبَعضٍ: نَحْلِفُ بِاللهِ لَقَدْ جَاءَكُمُ أَبُو الوليدِ بِغَير الوَجُو الذِي ذَعَامَ عُنْبَةُ إلى أُصحَابِهِ، فَقَالَ بَعْضُهُ عَنْهُ لِبَعْضٍ: وَرَاءَكَ يَا أَبَ الوليدِ؟ قَالَ: وَاللَهُ إِنْ قَالَ عَنْقَا الوَجُو الذِي نَعَلَى مَعْبُقُ مُعْتَمَا عَلَيهِ فَقَالَ بَعْضُهُمُ وَاللَّي

[14] وأما العذاب في الآخرة فهو الأكبر والآلم، والأشد والأبقى، وما أصاب الكافرين من عذاب في الدنيا، لا يقاس بذرة من عذاب الآخرة إطلاقا، لأنها تحمل عنصري الشدة والبقاء ﴿وَلَعَذَابُ ٱلْأَخِرَةِ أَشَدُّ وَأَبْقَنَىٓ ﴾ [طه: ١٢٧].

من تطوَّف في المستشفيات وبالذات التي تأوي الحالات الصعبة، أو زار ساحات القتال وشاهد المناظر الرهيبة، ثم دار على المناطق المنكوبة ببركان تفجر فسال لعابه النحيس على القرى المحيطة فأذابها، أو بسيول عارمة اقتلعت في طريقها الأشجار و دمرت القرى.. أقول مثل هذا الإنسان يعي –بعض الشيء– معنى العذاب في الدنيا، وفظاعته، و بشاعة مناظره.. ولكن كل ذلك العذاب، وكل تلك الويلات والمآسي، تُعَدُّ تافهة إذا ما قيست بعذاب الآخرة، وهول ما يجري فيها، ودوامه. بلى، إن عذاب الدنيا يهدينا إلى وجود العذاب الأخروي، وجانبا من نار جهنم. وهذه النار التي تذيب الحديد، صورة مخفضة سبعين مرة عن نار جهنم. ولعله حتى الحرارة التي يولدها تفجير قنبلة ذرية هائلة فتحول الصخور دخانا خلال أقل من ثانية ليست سوى لهيب من نار جهنم، التي هي أشد حرا مما نتصوره في الدنيا.. وحتى الحرارة الموجودة في مركز الشمس المتناهية الشدة لا تقاس بنار جهنم. أوَلا نقرأ في النصوص أن الشمس تلقى في جهنم فتصرخ من حرها؟!.

فهل تتحمل العظام الناعمة، والأجسام الترفة، والجلود الرقيقة، والأعصاب الحساسة، ذلك العذاب الرهيب الذي يحول ساكنيه إلى شعلة متقدة ؟! نعم، هكذا يفعل العذاب بالكافرين، فهم لا يموتون فيها ولا يحيون، يقول تعالى: ﴿إِنَّهُ مَن يَأْتِ رَبَّهُ بُحُر مَافَإِنَّ لَمُ جَهَنَّمَ لَا يَمُوتُ فِيهَا وَلَا يَحْيَىٰ ﴾ [طه: ٧٤]، كما وإنه لا يعمى عليهم، كما يحدث للمعذب أو المصاب بآلام في الدنيا، ولا يعطون إجازات يتخلصون فيها من عسر البلاء، ولا تجري لهم عمليات جراحية ليتماثلوا للشفاء من أمراض العذاب، ولا تقدم لهم مهدئات لتسكن نفوسهم ويكفوا عن الصراخ. ﴿ وَيَوْمَ يُحْشَرُ أَعْدَاءُ اللَّهِ إِلَى النَّارِ ﴾ آنئذ سيلاقون العذاب الأكبر. ﴿فَهُمْ يُوُزَعُونَ ﴾ يتقسمون، ويلقى كل واحد منهم في سجنه المخصص له.

[70] كل ذلك العذاب الغليظ المهين ينتظر أولئك الذين عادوا ربهم، فلم يتبعوا رسله، وخالفوا أوامره وسننه، وتجاوزوا حدوده، في الوقت الذي أطاعت الكائنات جميعا ربها، واتبعت سننه التي قدرها فيها. وحتى أعضاء جسد الإنسان تتبع سنن ربه، لولا أنه قد سخرت له بعض الأيام في الدنيا لينظر كيف يعمل بها، وفي يوم القيامة حيث بسلب منه هذه الحرية المحدودة تنقلب عليه أعضاء جسده فتكون شاهدة عليه على شفير جهنم. مَاجَآهُوهَا شَهِدَ عَلَيْهِمَ سَمَعُهُمَ وَأَبْصَنَرُهُم وَجُلُودُهُم بِمَاكَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ إن من الذنوب ما ترتكب بالأذن، كساع الغيبة والغناء، وما يرتكب بالعين، كالنظر إلى المحرمات، وقراءة كتب الضلال، وما ترتكب عن طريق الجلد، كالزنا، وهذه الجوارح ستشهد على الإنسان يوم القيامة.

[٢١] يا لهول المفاجئة، ويا لصدق الشاهد! ﴿وَقَالُوا لِجُلُودِهِمَ لِمَ شَهِدَتُمْ عَلَيْنَاً﴾ كيف تشهدون علينا؟! كيف ونحن حملناكم مدى حياتنا؟! كيف ونحن نلبس الملابس الناعمة من أجلكم؟! كيف ونحن كنا نحميكم من شدة البرد في الليالي القارصة؟! كيف ونحن كنا نقيكم الحر؟! ﴿قَالُوا أَنطَقَنَا اللَّهُ الَّذِي أَنطَقَكُلُ شَيْءٍ ﴾ ومن هذا المقطع في الآية يتضح أن لكل شيء شعورا -كما قلنا- وإذا شاء الله أعطاه القدرة على النطق بلغة الإنسان حتى يفهم، وإلا فهو يملك شعورا. ﴿وَهُوَ خَلَقَكُمُ أَوَّلَ مَرَةٍ وَإِلَيْهِ تُرْجَعُونَ ﴾.

# وقيضنا لهم قرناء فزينوا لهم

## هدى من الآيات:

أفضل باعث للإنسان إلى التقوى تحسسه بأن الله يسمعه ويراه، وأنه أقرب إليه من حبل الوريد، ثم رؤيته بحقيقة الإيمان، والحضور في مقام قربه، ومقعد الصدق عنده، وبالتالي تلمس شهوده وشهادته على كل شيء، وأنه بحوله يكون كل حول وبقوته تقوم كل قوة، وبحياته كل

- (١) أرداكم: أهلككم.
- (٢) يستعتبوا: يطلبوا العتبى (رضا الله)، والإعتاب الإرضاء، وأصل الإعتاب عند العرب استصلاح الجلد بإعادته في الدباغ، ثم استعير فيما يستعطف به البعض بعضاً لإعادة ما كان من الألفة.

شيء حي.

ولقد ذكرتنا فاتحة هذا الدرس بهذه البصيرة، وأن الردَّى الذي هوى إليه أولئك الخاسرون كان بسبب ظنهم السيئ بربهم فلم يقدروه حق قدره، ولم يعرفوه كما ينبغي، وأنه (يَعَلَّمُ خَاَيِّنَةَ ٱلْأَعَيُّنِ وَمَا تُخْفِى ٱلصَّدُورُ ﴾ [غافر:١٩]، وأنه ﴿لَغَفَّارُلِمَن تَابَ وَءَامَنَ وَعَمِلَ صَلِحًا ثُمَّ آهَتَدَى ﴾ [طه:٨٢]. و الآن لا يجديهم الصبر راحة، ولا العقاب خلاصا، بل صَلِحًا ثُمَ آهَتَدَى ﴾ [طه:٨٢]. و الآن لا يجديهم الصبر راحة، ولا العقاب خلاصا، بل النار مثواهم أبدا. وبذلك الظن قيض الله لهم قرناء السوء من الشياطين، من الأمام والخلف يزينون لهم سوء أعمالهم، حتى لا يهتدوا أبدا. ذلك لأنهم تركوا الاعتصام بحبل الله المتين، وقالوا لبعضهم: ﴿لَاتَسْمَعُوا لِمَذَا ٱلْقُرْءَانِوَالْغَوَافِيهِ ﴾ بإحداث أصوات مزعجة لكي لا يسمعه الآخرون وذلك لغاية ﴿لَعَالَكُونَ تَغْلِبُونَ ﴾.

وحين يفرغ القلب من ذكر الله تهجم عليه الشياطين، وهكذا يذيق الله الذين كفروا عذابا شديدا، ويجزيهم أسوأ عمل عملوه حين تتمثل السيئات بألوان من العذاب، وذلك جزاؤهم بها عادوا ربهم أنهم يدخلون النار خالدين فيها، لأنهم جحدوا بآيات الله بعد أن استيقنتها أنفسهم. وفي الدنيا تراهم يطيعون قرناء السوء من الجن والإنس، بينها هم في الآخرة يبحثون عنهم ليجعلوهم تحت أقدامهم ليكونوا من الأسفلين لشدة غضبهم عليهم وبراءتهم منهم.

## بينات من الآيات:

[٢٢] لم يكن الكافرون نخافون –حين عصيانهم- من شهادة سمعهم وأبصارهم وجلودهم عليهم، بل إنهم لم يكونوا يتصورون شهادتها عليهم، إذ كيف تشهد عليهم هذه العين المطيعة لأوامرهم، وتلك الأذن والجلود التي راعوها وحافظوا عليها؟!.

بلى، إنها لن تسمع أوامرهم في الآخرة، بل وستشهد عليهم شهادة الحق. ثم إنهم حتى ولو عرفوا في الدنيا بشهادة الجوارح عليهم لا يقدرون على التخلص من رقابتها، لأن الإنسان يتمكن من ستر أعماله وحجب تصرفاته حتى عن أمه وأبيه، ولكن كيف يسترها عن عينه أو يده أو جلده؟.

من هنا: إذا كانت شهود الله على الإنسان أعضاؤه، فلا بد أن يخاف مقامه، ويتقيه على نفسه. ﴿وَمَا كُنتُم تَسَتَرَوُنَ أَن يَشَهَدَ عَلَيْكُم سَمْعُكُو وَلَا أَبْصَكُرُكُم وَلَا جُلُودُكُم ﴾ يبدو أن معناه: إنكم لم تستتروا، ولا كنتم قادرين على أن تستتروا. ولنفترض جدلا: أن الأعين والآذان والجلود لن تشهد على الإنسان أثناء الحساب، فهل يعقل أن لا يكون الله شهيدا؟! كلا.. فالله محيط علما بالبشر، ومطلع على خفياته التي ليس لأحد سبيل إلى معرفتها سواه سبحانه.

إن الله سميع بصير، عليم خبير.. ولو شعرنا بذلك، وأنه يحصي أنفاسنا، ويعلم خطرات قلوبنا، وأن كل كبير و صغير مستطر، لما ارتكبنا السيئات.. وإنها يفلت من شَرَكِ الخطايا ذلك المخلص المتحسس رقابة الله عليه، وعلم يقينا أنه عز وجل أقرب إليه من حبل الوريد، فيحوطه الله بالتوفيق. فالسبيل أن نتذكر شهادة الله حتى نفوز برقابة ذاتية على أنفسنا فلا ننحرف. وأما الكافرون فهم بعيدون عن هذه الحقيقة، فهم يظنون بربهم ظن السوء، فمثلا قد يظنون أن الله يعلم فقط ظاهرا من أقوالهم وأعمالهم فيزعمون أنهم قادرون على تبرير سيئات أفعالهم وفاحش أقوالهم أمام ربهم، بأن يقول الواحد منهم: إنني كنت مجبورا، أو مضطرا إلى السيئة، أو عملتها من دون وعيي وإرادتي. كذلك يبرر المجرمون قبل ارتكاب الموبقات سيئاتهم لأنفسهم، ويختلقون الأعذار التي يزعمون أنها تغنيهم عن العقاب أو الجزاء، ولو عرفوا أن الناقد بصير،

ومادام الإنسان يعلم أن تبرير عمله للناس ليس بحق لأن الله يعلم به، فهو يرجى صلاحه، لأن في قلبه لا تزال مسافة بين الحق والباطل، وأما إذا وصل إلى مستوى يختلط في قلبه الحق والباطل، وأن التبرير الذي يختلقه للناس يستطيع أن يخدع به ربه، فقد هوى ولا أمل في نجاته. ومثل هذا الصنف كثير، وإنهم ليأتون يوم القيامة ربهم، فيوقفهم للحساب، فيشرعون في طرح أعذارهم التي تشبثوا بها في الدنيا، بعضهم يقول: كنت مكرها، ويقول الآخر: كنت مستضعفا، و يقول ثالث: لم أرد إلا الخير، وهكذا، ومن الناس من ينكر كل أفعاله السيئة، ويحلف على ذلك بالأيهان، يقول الرب: ﴿ وَيَوْمَ فَحَشُرُهُمْ جَمِيعًا ثُمَّ نَقُولُ لِلَّذِينَ أشرَكُوا أيَنَ شُرَكًا وَكُمُ الَذِينَ كُنتُم تَرْعُمُونَ (أ) شُعُر تَكُن فِنْنَنُهُمْ إِلاً أَن قَالُوا وَاللَّورَيِّنَا مَاكُمًا مُشْرِكِينَ ﴾

وعن المبررين يفول: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ تَوَفَّنَهُمُ ٱلْمَلَتِيكَةُ ظَالِمِيَ أَنفُسِهِمْ قَالُوا فِيمَ كُننُمَ قَالُوا كُنَّا مُسْتَضْعَفِينَ فِي ٱلأَرْضِ قَالُوا أَلَمْ تَكُنَّ أَرْضُ ٱللَّهِ وَسِعَةَ فَنُهَاجِرُوا فِيهَا فَأُولَتِيكَ مأونهُمَ جَهَنَمُ وَسَاءَت مَصِيرًا ﴾ [النساء:٩٧].

وَلَئَكِن ظُنَنتُمُ أَنَّة لَا يَعْلَمُ كَثِيرًا مِمَا تَعْمَلُونَ﴾ لعل مرادهم أن الله لا يعلم السر والخفيات، وإنها يرى ظاهر أعمالهم، وقد ذكر المفسرون أن فريقا من الكفار اجتمعوا عند الكعبة، فقال بعضهم: أنظنون أن الله يسمعنا؟ فقال الآخر: بلى، إذا رفعتم أصواتكم سمعكم، وقال الثالث: إن من يسمع النداء يسمع النجوى، فنزلت الآية. وتحتمل الآية تفسيرا آخر هو عدم اهتهام أولئك القوم بشهادة الله عليهم، فمن لا يأبه بشيء كان كمن لا يؤمن به.

[٢٣] ولكن تلك الظنون أمطرت عليهم الويلات، ودفعت بهم إلى أسفل الهاوية. ﴿ وَذَلِكُمْ ظُنُكُمُ الَذِى ظُنَنتُم بِرَبِكُمُ أَرْدَنكُمُ فَأَصَبَحْتُم مِنَ ٱلْخَسِرِينَ ﴾ شخصية الإنسان تصاغ حسب ظنه بربه، فمن أحسن به ظنا حسنت سريرته، وطاب سلوكه، وصلح عمله، ومن أساء بربه الظن ساءت سريرته، وخبث سلوكه، وفسد عمله.. وهكذا ينبغي أن يحسن العبد ظنه بربه ما استطاع، فقد روي عن الإمام الصادق عَلَيَكُ أَن مَعْداً وَال رسول الله عَنْيَة: "إِنَّ عَبْدِ يُؤْمَرُ بِهِ إلى النَّارِ فَيَلْتَفِتُ وَحَبْتُ سلوكه، وفسد عمله.. وهكذا ينبغي أن يحسن العبد ظنه مَنْدِ يُؤْمَرُ بِهِ إلى النَّارِ فَيَلْتَفِتُ وَحَبْتُ سلوكه، وفسد عمله.. وهكذا ينبغي أن يحسن العبد ظنه عَبْدِ يُؤْمَرُ بِهِ إلى النَّارِ فَيَلْتَفِتُ وَحَقُولُ اللهُ جَلَّ جَلَالَهُ أَعْجِلُوهُ فَإِذَا أُتِيَ بِهِ قَالَ لَهُ عَبْدِي لَمَ التَفَتَ عَبْدِ يُؤْمَرُ بِهِ إلى النَّارِ فَيَلْتَفِتُ وَيَقُولُ اللهُ جَلَّ جَلَالَهُ أَعْجِلُوهُ فَإِذَا أُتِيَ بِهِ قَالَ لَهُ عَبْدِي لَمَ التَفَتَ عَبْدٍ يُؤْمَرُ بِهِ إلى النَّارِ فَيَلْتَفِتُ فَيَقُولُ اللهُ جَلَّ جَلَالَهُ أَعْجِلُوهُ فَإِذَا أُتِي بِهِ قَالَ لَهُ عَبْدِي لَمَ التَفَتَ عَبْدٍ يُؤْمَرُ بِهِ إلى النَّارِ فَيَلْتَفِتُ فَيَقُولُ اللهُ جَلَّ جَلَالَهُ عَبْدِي مَا كَانَ ظَنَّتُهُ إِنَّ آخِرَ عَنْ عَنْتَ عَنْ يَعْمُولُ إِنَّ اللهُ عَالَ وَ اللهُ عَنْتِنِ وَعَنَّ مَا عَنَ عَنَ عَنْ عَنُولُ اللهُ جَلْ أَنْ يَعْفَولُ إِنَهُ عَنْهُ عَالَ عَنْقَدُ وَ عَنَ عَامَ فَنْ عَنْقُولُ يَا رَبَّ

[٢٤] فَإِن يَصَّبِرُوا فَالنَّ ارُمَتُوَى لَمَتَمَ فِي إِن صبرهم في الآخرة يختلف عن صبرهم في الدنيا، فصبرهم في الدنيا على الطاعات وعن المعاصي يعقبه الفرج والجزاء الحسن، ولكن حتى وإن صبروا في الآخرة فإن النار هي مثواهم للأبد. فوَإِندِسَتَعَيِّبُوا فَمَاهُم مِّنَ ٱلْمُعْتَبِينَ ﴾ وإن يتوبوا إلى الله لا تقبل توبتهم، بعكس الدنيا حيث توفرت غم فرصة التوبة.

[٢٥] عوامل الانحراف عديدة، وتختلف من إنسان لآخر، وفي حياة الشخص الواحد تختلف من مرحلة لأخرى، ففي مرحلة الطفولة يستهوي الإنسان عامل واحد هو اللعب، أما في مرحلة الشباب فإن أصدقاء السوء من أشد عوامل الانحراف تأثيرا على النفس، بينها في مرحلة الرجولة يتدرج البشر عبر عوامل المال والبنين والتفاخر.

وهنا يشير القرآن إلى أصدقاء السوء الذين يحيطون بمن ابتعد عن هدى ربه فيزينون له سوء عمله، حتى لا يكاد يجد سبيلا للهداية. إن الضلالة- كما الهداية- تبدأ من اختيار الإنسان نفسه، ولكنها تخرج تقريبا عن حدود سيطرة الإنسان بعد ذلك، إذ تتكاثف حوله عوامل الانحراف وأغلال الضلال حتى يكاد يصبح عاجزا عن الانفلات منها، فترى قلبه يقسو مع استمرار ارتكاب الفواحش، ومحيطه الاجتماعي يخلو من الصالحين الذين كانوا ينصحونه، ويتمحض في قرناء السوء، ويكون مثله مثل دودة القز يختنق في شرنقته التي صنعها لنفسه!

(١) وسائل الشيعة: ج١٥، ص٢٣١.

وقرناء السوء نوعان:

**الأول**: ظاهر، وهو الصديق السيئ الذي يصاحب الإنسان ويرافقه، وحين ينحرف الإنسان يجد نفسه في جماعة المنحرفين، وإن الطيور على أشكالها تقع.

الثاني: باطن، وهو الشيطان الذي يزيِّن له السيئات.

﴿ ﴿ وَقَيَّضَّنَ الْمُحَقُّرُنَاءَ ﴾ قالوا: أصل كلمة (القيض) بمعنى القشرة المحيطة بالبيضة، وأن إيحاء (قيَّض) التسلط الكامل، والإحاطة التامة، ولكن يبدو لي أن معنى قيَّض انتخاب الشيء المناسب، فإن حجم قشرة البيض مناسبة لذات البيضة، كذلك يتم اختيار القرين المتناسب للشخص: ﴿فَزَيَّنُوا لَهُم مَا بَيْنَ أَيْدِيهِمْ ﴾ من أعمال الفساد التي لم يرتكبوها.

وَمَاخَلَفَهُمْ ﴾ من الأعمال التي ارتكبوها. وقالوا: ما بين أيديهم الدنيا، وما خلفهم الآخرة، وقيل العكس.

ولكن يبقى سؤال: لماذا يقيض الله قرناء السوء لهؤلاء؟.

الجواب: لأن الله قد غضب عليهم، و فرض عليهم الضلالة بسوء اختيارهم أولا، كما فعل بأسلافهم من الأمم السابقة، ويا لسوء العاقبة. إن الرب الرحمن الرحيم الذي هو السبب الوحيد للهداية يريد إضلالهم وتعذيبهم! ﴿وَحَقَّ عَلَيْهِ مُرَالَقَوْلُ فِي أُمَعٍ قَدْ خَلَتَ مِن قَبْلِهِم مِنَ الجِنِ وَالإِنسِ إِنَّهُ مَرَكَانُواْ خَسِرِينَ ﴾ ولعل المراد من الجن هنا الشياطين الذين يقيِّض الله منهم قرناء للخاسرين.

[77] ﴿ وَقَالَ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا لَا تَسْمَعُوا لَمِنْدَا ٱلْقُرْمَانِ وَٱلْغَوْا فِيهِ لَعَلَكُمْ تَغْلِبُونَ ﴾ والغوا فيه: أي أثيروا اللغو حينها يقرأ القرآن لصرف النظر عن أفكاره الحقة. وفي كل عصر ومصر هناك محاولات خاصة للغو في القرآن، ففي بدء الدعوة الإسلامية كانوا يحضرون القصاص بجانب الرسول ليرووا للناس القصص التاريخية الخيالية، وكان هناك من لا يفرق بين القرآن وتلك القصص التافهة، فيجلس عند القصَّاص ليستمع إليها، ويَدَع الرسول يُشَخّ ورسالته الحضارية، وفي بعض الأحيان كان يقوم أحدهم بالتصفيق عند تلاوته أو التصفير.. وكل ذلك بهدف جذب انتباه الناس لكي لا يفهموا حقائق الرسالة، وأما في هذا العصر فقد تطورت أساليب اللغو الذي يثيره الكفار في القرآن، إذ إن عشرات الألوف من الصحف المأجورة، والإذاعات، ومحطات التلفاز، ومراكز صناعة الأفلام، تمثل اليوم ظاهرة اللغو الذي يثيره الكفار بين الناس لمنعهم من الاستماع إلى القرآن. 8.9

والهدف من كل ذلك اللغو الجاهلي الأول، وهذا اللغو الجاهلي العريض هو التغلب على الساحة، والاستكبار في الأرض بغير الحق، مما يعني أن بناء الكفار الثقافي قائم على أساس اللغو والتشويش على بصائر الحق. و نستوحي من الآية عدة حقائق:

**أولاً**: أن كل ما يبثُّه الطغاة من خلال أجهزتهم الدعائية ضلالة ولغو، وإنها الحق ما يبيِّنه الوحي الإلهي.

ثانياً: أن البناء الثقافي للطغاة قائم على أساس مواجهة الحق، والتشويش عليه، أوليست الضلالة هي الانحراف عن الهدى، فهي ليست أصلا أو محورا أو بناءً متكاملا، وهكذا فضح القرآن أهم استراتيجيات الدعاية الكافرة، وهي معاكسة الإعلام الحق، وإثارة الضوضاء والصخب من أجل صرف الأنظار عنه.

ثالثاً: من خلال الهدف الذي يتوخاه الفرد نعرف طبيعة عمله، أوليست الأعمال بالنيات؟ وإن هدف أجهزة الدعاية الكافرة هو الاستكبار في الأرض، والغلبة في الصراع مع الحق، ومن كان هذا هدفه كيف يستطيع أن يهدي الناس إلى الحق؟! إن الهدف هو الذي يحدد مسيرة العمل، واستراتيجية التحرك، بل كيف يهدي إلى الحق من لم يهتد بنفسه إليه.

وحين يكون هذا هدف مجمل التحرك الدعائي عند الكافرين، فإنه ينعكس على أدوات هذا التحرك و الأفراد المشاركين فيه، فكل فرد من العاملين في هذا الجهاز يسعى نحو هدف مصلحي خاص به، فترى الواحد يحلم في الشهرة، والثاني يبحث عن الثروة، والثالث يتمنى أن يكون ذا خطوة عند السلطان، وكيف تهدي أقلام هذه الشراذم إلى الحق؟!

[77] بلى، إنهم يضلون الناس عن الحق، ويمنعونهم عن بلوغ الحقائق، ويحجبون عنهم النور الإلهي، وبحجم الخسارة التي يلحقونها بالناس يكون حجم العذاب الذي ينتظرهم. فَلَنُذِيقَنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ عَذَابَاشَدِيدَا ﴾ ولعل هذا هو عذابهم في الدنيا. فوَلَنَجْزِيَنَّهُمَّ أَسَواً ٱلَّذِي كَانُواْ يَعَمَلُونَ ﴾ لعل جزاءهم أسوأ من أعمالهم باعتبار تحديهم لرب العزة، أو تحملهم لعذر الآخرين. ولعل المعنى أنهم يجازون بأسوأ أعمالهم فيكون بالطبع جزاءً سيئا، والله العالم.

[74] لماذا هذا الجزاء الشديد؟ لأنهم أعداء الله، وليس هيِّنا عداوة هذا المخلوق الضعيف لخالقه القوي العزيز. ﴿ذَلِكَ جَزَآءُأَعَدَآءِ ٱللَّهِ ٱلنَّارُ لَهُمْ فِيهَا دَارُ ٱلْخُلَدِ ﴾ يا له من عذاب عظيم، النار أبدأ ساءت مستقرا ومقاما ! ونتساءل: كيف أنهم أضحوا أعداء الله؟ بلى، حين عادوا رسالاته، وألغوا في القرآن، فقد عادَوا الله عز وجل. ﴿جَزَآءُ بِمَاكَانُوا بِتَايَلِنَا يَتْحَدُونَ ﴾ إن الكفر بالرسالة بعد أن استيقنتها أنفسهم يدل على عداوتهم لربهم. [٢٩] وفي نهاية المطاف يكفر هؤلاء بقرناء السوء الذين أضلوهم عن سبيل الله، سواء كانوا من الإنس الظاهرين كأصدقاء السوء، أو الجن كالشياطين الذين زينوا لهم سوء أعمالهم. ﴿ وَقَالَ الَّذِينَ كَعَمَرُواْ رَبَّنَا أَرْنَا ٱلَّذَيْنِ أَضَلَانَا مِنَ ٱلْجِنِ وَالِإِنِسِ بَحْعَلَهُما تَحتَ أَقَدَامِنَا لِيكُونَامِنَ الْأَسْفَلِينَ ﴾ ولكن ماذا ينفعهم لو جعلوهما تحت أقدامهم في ذلك اليوم بينها جعلوهما قدوة لهم في الدنيا؟!. قالوا ربنا اللَّه ثم استقاموا

هدى من الآيات:

في آيات مضت بيَّن القرآن نموذجا من الناس تحدوا سلطان الرب، فقيض لهم قرناء السوء، واختار لهم أسوأ المصير. وهنا يبين النموذج المعاكس له تماما، وهم الرجال الذين تحدوا القوى الاجتهاعية وأعلنوا إيهانهم بالله، ودعوا الناس إلى ذلك، ثم استقاموا، حيث ينزل الله عليهم الملائكة تنزيلا، يزيلون عنهم الخوف والحزن، ويبشرونهم بالجنة، ويطمئنونهم بأنهم أولياؤهم، يؤيدونهم في الدنيا، ويسعدونهم في الآخرة، هنالك حيث يتوفر ما يشتهونه أو يتمنونه، في تلك الدار التي يستضيفهم الرب الغفور الرحيم.

(١) نزغ: النزغ هو النخس بما يدعو إلى الفساد، فإن الشيطان ينخس الإنسان ويهيِّجه للباطل وبخاصة عند الخصام وفي المعركة. بلى، إن أحسن القول هو الدعوة إلى الله المقرونة بالعمل الصالح والتسليم، والمقـرونة كذلك بالخلق العظيم الذي يختار صاحبه أحسن السبل فإذا بالعدو يصبح وليا حميما.

وإنها لذروة الفضيلة لا يبلغها إلا الصابرون من ذوي الحظوظ العظيمة ! وقد يدفع الشيطان أحدهم إلى الوراء قليلا، ولكنهم يستعيذون بالله من شره فيستجيب الله دعاءهم.

#### بينات من الآيات:

[٣٠] كما يمكن أن يتسافل الإنسان إلى الحضيض حيث يقيِّض له الله سبحانه قرناء يزينون له سوء عمله فلا يهتدي أبدا إلى السبيل، كذلك يستطيع أن يسمو ويسمو حتى يصبح فؤاده مأوى لملائكة الله، فئة تهبط وفئة تعرج متى؟ حين يكفر بالطاغوت، ويعلن توحيده على الملا، ويقول: ربي الله، لا الأصنام لا الأنداد لا المجتمع الفاسد لا السلطة الطاغية. إنه لا يكتفي بالإيهان في قلبه بربه، بل يعلنه متحديا القوى المادية، وبذلك يشق للناس طريق التوحيد بين أوغال الشرك. فإنَّ الَذِينَ قَالُوا رَبُّنَ اللَّهُ في إنهم قالوا ذلك، والقول بذاته تحدي، والتحدي بدوره دعوة. إنه دعوة بكسر حاجز الصمت، و الخوف، ومقاومة حالة اليأس والسلبية.

إننا أمرنا بأن نعلن البراءة من المشركين، ومما يشركون به، أفلا نتلو سورة الإخلاص: فَتُلْ هُوَ ٱللَّهُ أَحَكَدٌ ﴾ [الإخلاص:١]!. إن المطلوب منا أن نقول كلمة التوحيد بها تحمل من مخاطر الرفض والتمرد، وهي حقا أعظم كلمة في عالم الإنسان، لأنها مفترق الطريق بين العبودية والتحرر، بين الذلة والعزة، بين النار والجنة.

فَتُمَّ أَسْتَقَدَّمُوا ﴾ وماذا تعني كلمة التوحيد من دون الاستقامة ؟ أوليس التوحيد بمعنى رفض الأنداد، رفض سلطة الطغاة، والمترفين، وحمير الأسفار، فإذا عاد الإنسان وخضع لهؤلاء الأنداد فإنه ينفي أصل التوحيد. ويبدو أن الله سبحانه يهدي العبد إلى معرفته، ويدله على ذاته بذاته، ثم يبتليه بألوان الفتن، تارة في ماله، وأخرى في جسده، وثالثة بتسليط الجبابرة عليه، وهكذا ليمتحن إيهانه، فإذا انهار وكله إلى نفسه، وأما إذا استقام نَزَّل عليه ملائكته ليثبتوه. وهكذا تتركز صعوبات الاستقامة في أيامها الأولى، حيث لا تتنزل الملائكة، وحيث يتساوى الناس في درجة الضغط الذي يتعرضون له لامتحان قوة إيهانهم، أما في الرحلة التالية فإن من استقام تهون عليه الضغوط لنزول الملائكة عليه بالسكينة والتأييد. في تَنكَزَّلُ عَلَيْهِهُ أَلْمَلَيَهِكَمُ أَلَا تَخَسَافُوا في من المستقبل وما يحمله لكم من آلام، وهكذا يزيل الملائكة عن الناس في درجة الضغط الذي يتعرضون له لامتحان قوة إيهانهم، أما في الرحلة التالية فإن من استقام تهون عليه الضغوط لنزول الملائكة عليه بالسكينة والتأييد. في تساوى أنمالَيَهِ حيكَة ألا تَخَسَافُوا في من المستقبل وما يحمله لكم من آلام، وهكذا يزيل الملائكة عن المتقام تر أمضى سلاح تستخدمه قوى الشرك وهو سلاح الإرهاب. وحين نسير في قلب المستقيم أثر أمضى سلاح تستخدمه قوى الشرك وهو سلاح الإرهاب. وحين نسير في الأرض نرى الخوف أعظم دعامة لحكم الطغاة والمستكبرين، فإذا تجاوز إنسان أو شعب حاجز

الخوف استعاد حقوقه وحريته واستقلاله.

وَلَا تَحْـزَنُوْلَ» على ما مضى من الخسار، فلا تدع الملائكة قلوب أولي الاستقامة من المجاهدين والمهاجرين في سبيل الله عرضة لأمواج التشكيك التي يبثها الشياطين فيها، قائلين: إلى متى نقدم التضحيات؟ ألا ترى سائر الشعوب كيف تنعم بالهدوء؟ أولا تنظر إلى صاحبك قد غدا غنيا، و زميلك بالدراسة أصبح اليوم خبيرا مرموقا، وجارك أضحى وزيرا؟ فإلى متى تعيش الغربة والهجرة والحرمان؟.

إن هذا النوع من الكلام يولد الحزن، وبالتالي يسبب تراكم السلبيات، ويوهن عزائم المؤمنين العاملين، لولا تدخل الملائكة لإزالته، ولكن كيف؟ إن الملائكة يزيلون أثر الخوف والحزن من أفئدة المستقيمين بأن يبشروهم بالجنة ونعيمها. ﴿وَأَبَشِرُوا بِلَلْهُنَّةِ ٱلَّتِي كُنتُمَ تُوَعَكُونَ ﴾ ولأن المؤمنين يتعرضون لضغوط مختلفة، حيث يجرب الطاغوت وأعوانه من المترفين والمضللين كل وسائل الضغط عليهم، فإن الملائكة لا تزال تتنزل عليهم باستمرار، فكلها تعرضوا لنوع من الضغط بشرتهم الملائكة بها يقابله من النعمة عند الله، حتى يزول أثر الضغط ولعل أمير المؤمنين عليمية إلى ذلك حين يقول: «فَمَن المُتاقَ إلى الجَنَّةِ مَلاً عَن ومَنْ رَاقَبَ المَو المُو من الضغط بشرتهم الملائكة بها يقابله من النعمة عند الله، حتى يزول أثر الضغط ولعل أمير المؤمنين عليمية يشير إلى ذلك حين يقول: «فَمَن المُتاقَ إلى الجَنَّةِ مَلاً عَن ومَنْ رَاقَبَ المَو المَو النوع من الضغط بشرتهم الملائكة بها يقابله من النعمة عند الله، حتى يزول أثر الضغط ولعل أمير المؤمنين عليمية إلى ذلك حين يقول: «فَمَن المُتاقَ إلى الجَنَّةِ مَلاً عَن ومَنْ رَاقَبَ المُوتَ سَارَعَ إلى الخَيْرَاتِ»<sup>(1)</sup>. فكل إغراء أو ضغط أو إرهاب في الدنيا يقابله من شؤون الآخرة ما يعاكسه، ويزيل أثره النفسي، حتى يستقيم المؤمن عماما. و جاء في الحديث عن قائمًا حَتَّى يَمُوتُ فَهُوَ مِنُ السَّامَ عَلَيْهَا»<sup>(1)</sup>.

وأبرز مظاهر الاستقامة الولاية، واتباع الخط السياسي المستقيم في ظل القيادة الشرعية، ذلك لأن أعظم ما يتصارع عليه أبناء آدم هو قيادة المجتمع السياسية، وللمؤمنين خطهم السياسي الواضح الذي يدعون إليه، والمتمثل في قيادة الصالحين، والاستقامة على هذا الخط تعني محاربة كل قوى الشرك والجهل والنفاق في المجتمع، التي تتركز عادة في اتباع نهج أئمة الكفر والضلال، وكذلك حين يأتي أحد المجاهدين الرساليين إلى الإمام الرضا عليقلا ويسأله عن الآية يقول له الإمام: "هِيَ وَالله مَا أَنْتُم عَلِيهِ»". كذلك يقول الإمام الباقر عليقلا رجل من المؤمنين الأبرار".

- (1) الكافي: ج٢، ص١٣١.
- (٢) تفسير نور الثقلين: ج٤، ص٥٤٧.
  - (٣) المصدر السابق: ص٧٤٥.
  - (٤) المصدر السابق: ص٥٤٧.

[٣1] من ارتقى ذروة الإيبان عاش هنالك وحده، ويخشى عليه وحشة الانفراد، فهاهم أصدقاؤه يتفرقون عنه لأنه يستقيم على الحق، وهم يتساقطون تحت وطأة الضغوط، حتى يقول مثلها قال أبو ذر: "مَا تَرَكَ الحَقَّ لي صَدِيْقاً" (الله وها هم أسرته يتخلون عنه، ويقولون له لا تحملنا ما لا طاقة لنا به.. وها هو المجتمع الفاسد أو اللامسؤول يواجهه، أو لا أقل يتخلى عنه في ساعة المواجهة، حتى لتكاد الدنيا تضيق به على رحبها.. هنالك تتنزل عليه ملائكة الله ليعلنوا ولاءهم له ومساندتهم إياه. ومن عاش مع الملائكة الموكلين بشؤون الكائنات لا يبقى غريبا. إنه يمشي في الاتجاه الصحيح مع كل الخليقة، إنها أعداء الحق هم الغرباء، لأنهم يعيشون ضد سن الله في خلقه، وفي الاتجاه المضاد لحركة الكائنات. في تَعَن أوليكا وكُمَّم في ألحَيوَ وَالدَّيا يَنزل مسن الله في خلقه، وفي الاتجاه المضاد لحركة الكائنات. في تَعَن أوليكا ولمي يون غر سن الله في خلقه، وفي الاتجاه المضاد لحركة الكائنات. في تُعَن أوليكا وكُمَّم في ألحَيوَ وَالدَّيا كَي مسن الله في خلقه، وفي الاتجاه المصاد لحركة الكائنات. في تُعَن أوليكا وكُمَّم في ألحَيوَ وَالدَّيكا كم عليه جبرائيل وميكائيل وإسرافيل؟ وحين وضع في المنجنيق ليرمى به في النار، هرعت إليه عليه جبرائيل وميكانيل وإسرافيل؟ وحين وضع في المنجنيق ليرمى به في النار، هرعت إليه عليه خبرائيل وميكانيل وإسرافيل؟ وحين وضع في المنجنيق ليرمى به في النار، هرعت إليه عليه جبرائيل وميكانيل وإسرافيل؟ وحين وضع في المنجنيق ليرمى به في النار، هرعت إليه عليه مجرائيل وميكانيل وإسرافيل؟ وحين وضع في المنجنيق ليرمى به في النار، هرعت إلي عليه مائر الملائكة الموكلين بشؤون الطبيعة، وعرضوا عليه دعمهم له، فلم يقبل، إنها سلم أمره إلى مائر الملائكة الموكلين بشؤون الطبيعة، وعرضوا عليه دعمهم له، فام يقبل، إنها سلم أمره إلى مائر الله في حلوم الله النار بردا وسلاما عليه. فوقي ألمَّخِيرَيًا كم عندما تبلغ النفس التراقي، وتهبط الله، فجعل الله النار بردا وسلاما عليه. هو قول الماد عليه عنه من من مائم المان من المره إلى على ابن آدم كربة الموت، ويقف أحباؤه حياله عاجزين عن تقديم أي عون له، مالك تهبط وما أعظمها من نعمة.

وعندما يوضع الإنسان في لحده، ويتفرق عنه أبناؤه وأحباؤه، وقد تركوه تحت التراب وحيدا غريبا، تهبط ملائكة الله بالبشرى على المؤمن، ويزيلون وحشته، ويرافقونه حتى النشور، وعندما يبعث الناس إلى ربهم في صحراء المحشر فيَوْمَ يَفِرُّ المَرَهُ مِنْ أَخِهِ (٣) وَأُمَهِ وَأَبِيهِ (٣) وَصَحِيَهِ، وَبَنِيهِ ﴾ [عبس:٣٤-٣٦]، وفر في يَوْمَ تَأْتِي حَصُلُ نَفْسٍ تُجَدَدِلُ عَن نَفْسِهَا ﴾ [النحل:١١١]، وحينها في لِكُلِ أَمْرِي مِنْهُمْ يَوْمَ بِذِ سَأَنَّ يُغْنِيهِ ﴾ [عبس:٣٧]، هنالك يتقدم ملائكة الرحة لمرافقة المؤمنين إلى ربهم.

وَلِكُمَّمَ فِيهِكَامَاتَشْتَهِيَ أَنْفُسُكُمَ» لقد زهدوا في الدنيا وشهواتها، فعوضهم الله بنعيم الآخرة، وإذا كانت شهوات الدنيا مشوبة بالآلام، ومشحونة بالمصائب والنكبات، وهي سريعة الزوال، فإن نعيم الآخرة التي تشتهيها نفوسهم صافية لا زوال لها. بلي؛ إن الدنيا والآخرة ضرتان، فمن رغب في الآخرة زهد في الدنيا، ومن أذهب طيباته في هذه الحياة الزائلة، فسوف لا يجد نعيا في تلك الحياة الأبدية.

لقد رُئِيَ على إمام المتقين علي بن أبي طالب ﷺ إزار خلق مرقع، فقيل له في ذلك، \_\_\_\_\_\_ (١) بحار الأنوار: ج٣١ ص١٨٠. فقال: «يَخْشَعُ لَهُ القَلْبُ وتَذِلُّ بِهِ النَّفْسُ ويَقْتَدِي بِهِ الْمُؤْمِنُونَ إِنَّ الدُّنْيَا والآخِرَةَ عَدُوَّانِ مُتَفَاوِتَانِ وسَبِيلَانِ مُخْتَلِفَانِ فَمَنْ أَحَبَّ الدُّنْيَا وتَوَلَّاهَا أَبْغَضَ الآخِرَةَ وعَادَاهَا وهُمَا بِمَنْزِلَةِ المَشْرِقِ والمَغْرِبِ ومَاشٍ بَيْنَهُمَا كُلَّمَا قَرُبَ مِنْ وَاحِدٍ بَعُدَ مِنَ الآخَرِ وهُمَا بَعْدُ ضَرَّ تَانِ»<sup>(1)</sup>.

وَلَكُمُ فِيهَا مَاتَكَتُعُونَ ﴾ الدنيا دار السعي، والآخرة دار الجزاء، وفي الدنيا لا يمكن أن تتحقق كل أماني البشر، ولا يمكن أن يرضي أحد أحدا، لأن ادعاءات ابن آدم أكبر من حجم الدنيا نفسها، وتمنياته أوسع من حياته على الأرض، فكيف تتحقق جيعا؟ بينها الآخرة دار واسعة، أكبر من طموحات البشر وتطلعاته، وهكذا تتحقق أماني المؤمنين بلا جهد أو سعي. جاء في حديث مأثور رواه الإمام الباقر عليتكلا عن رسول الله الشيئية: "ولَيْسَ مِنْ مُؤْمِن في الجُنَّةِ إلَّا ولَهُ جِنَانٌ كَثِيرَةٌ مَعْرُوشَاتٌ وعَيْرُ مَعْرُوشَاتٍ وأَنْهَارٌ مِنْ خَرْ وأَنْهَارٌ مِنْ عَاءٍ وأَنْهَارٌ مِنْ لَبَنَ وَأَنْهَارٌ مِنْ عَسَلٍ فَإِذَا دَعَا وَلِيُّ اللهِ بِغِذَائِهِ أَتِيَ بِيَا تَشْتَهِي نَفْسُهُ عِند طَلَبِهِ الغِذَاء مِنْ عَيْرِ أَنْ يُسَمِّي شَهُوتَهُ»<sup>(٢)</sup>.

[٣٢] وأعظم النعم لأهل الجنة أنهم في ضيافة الرحمن رب السهاوات والأرض رب العرش العظيم.. ﴿ نُزُلَامِنْ غَفُورِرَّحِيمٍ ﴾.

[٣٣] ومثلما الإيمان بالله ذروة الكمال وسبيل كل خير، فإن الدعوة إليه أحسن المقال، و طريق كل صلاح وإصلاح، ولأن الدعاء إلى الله خير الأعمال فقد اجتبى له الرب خير خلقه، وهم الرسل ثم الأمثل فالأمثل من عباده الصالحين. وحين يرفع الإنسان صوته بالدعوة تتساقط الأوهام التي يبثها الشيطان في روع البشر، كما تهتز الأصنام التي يصنعها في المجتمع!!.

الدعاء إلى الله يعني محاربة الجبت ومحاربة عبادة الذات، كما يعني مواجهة الطاغوت وعبادة أولي القوة والثروة. الدعاء إلى الله ينطوي على تزييف الدعوات الكاذبة إلى القومية والعنصرية والإقليمية وما إليها من ضلالات الشرك. الدعاء إلى الله يستدعي زكاة النفس ألا تسترسل مع الشهوات، ولا تستفز بهمزات الغضب الشيطانية.

وَوَمَنَ أَحْسَنُ قَوْلًا مِمَن دَعَآ إِلَى ٱللَّهِ ﴾ أحسن قولا: لأن محتوى قوله الدعوة إلى الغفور الرحيم. وأحسن قولا: لأن أسلوب دعوته سليم، فلأنها مجردة عن ذاته لا تتأثر بالمصالح الشخصية، أو بالظروف المتغيرة، فيختار أفضل السبل للدعوة، يتواضع للناس، ويحسن إليهم، ولا يتجبر عليهم ولا يبحث في دعوته عن شهرة أو سمعة، ولا يتأثر بعصبية. إن دعوته بذاتها

(٢) الكَافي: ج٨ ص٩٩.

<sup>(</sup>١) نهج البلاغة: خطبة: ١٣٠.

خير عظيم حظي به فهو يحمد الله أبدا على هذا التوفيق، فلا يطلب على دعوته أجرا من الناس أو شكرا، وإذا واجه إعراضا أو كفورا لا يلويه ذلك عن سبيل الدعوة، لأن دعوته مدفوعة الثمن سلفا من عند ربه. ثم إن دعوته ليست مجردة عن سلوكه. إنه يسارع إلى تنفيذ شرائع الله، والعمل الصالح، والتسليم للقيادة الشرعية، والرضا بها، مما يشهد بصدقه في دعوته، كما يشهد على صدق دعوته، فمن دعا إلى الله حقا فقد عرف ربه، ومن عرف ربه صلحت أفعاله، ولم يطلب علوا في الأرض ولا فسادا، بل سلم الأمر لله ولأولى الناس برسول الله.

وَوَعَمِلَ صَنَلِحًا وَقَالَ إِنَّنِي مِنَ ٱلْمُسْلِمِينَ ﴾ فهو أول من يسلم وجهه لربه، ويعلن عن ذلك، ويتحدى بدعوته الطغاة والجبابرة، كما ويجابه بها شيطان نفسه النزاعة إلى الرئاسة والسلطة. وهكذا تبصرنا الآية -بكلمات وجيزة بليغة- بشواهد الصدق في الدعاة، وكيف أنهم الأحسن قولا، والأسبق إلى تهذيب النفس من شوائب الهوى في الدعوة، وتهذيب أسلوب الدعوة من الرعونة و الخشونة والكلمات النابية.. إن من الناس من يدعو إلى الله، ويختار وسيلة معينة لهذه الدعوة، مثلا ينتمي إلى جماعة رسالية ناشطة، أو ينخرط في سلك العلماء والخطباء، أو يصدر صحيفة، أو يفتح دارا للنشر وهكذا.. ويقف الشيطان له بالمرصاد فيضله عن السبيل فيحرف اهتهامه من الله إلى تلك الوسيلة التي اختارها، فإذا به يجعل تنظيمه أو جاعته أو مؤسسته محور دعوته، ويصارع من أجلها سائر الدعاة إلى الله، و بدل أن يذوب نفسه في بوتقة الدعوة تراه يذوب دعوته في بوتقة نفسه، ويضل ضلالا بعيدا.

ولعل خاتمة الآية تعالج هذه الحالة، إذ الإسلام هو التسليم، والتسليم يتنافى والصراعات المصلحية عند الدعاة يقول أمير المؤمنين الإمام علي تَشْتَلَا: «لَأَنْسُبَنَّ الإسلامَ فِسْبَةً لَا يَنْسُبُهُ أَحَدٌ قَبْلِي وَ لَا يَنْسُبُهُ أَحَدٌ بَعْدِي إِلَّا بِمِثْلِ ذَلِكَ إِنَّ الإسلامَ هُوَ التَّسْلِيمُ وَ التَّسْلِيمَ هُوَ التَّصْدِيقُ وَ التَّصْدِيقَ هُوَ الإِقْرَارُ وَ الإِقْرَارَ هُوَ العَمَلُ...»<sup>(1)</sup>.

[٣٤] الذي يدعو إلى الله يختار أحسن القول، فما هو الأحسن؟ هناك الحسنة والسينة والفارق بينهما كبير، ولكن للحسنة درجات متصاعدة، كما أن للسينة دركات متسافلة، والداعي إلى الله يختار الأحسن بين درجات الحسنة.. ﴿وَلَانَتَسْتَوَى ٱلْحُسَنَةُ وَلَا ٱلسَّيِّتَةُ ﴾ قال الشيخ الطبرسي: والمعنى: «أن الحسنة والسيئة متفاوتتان في أنفسهماً، فلا تستوي الأعمال الحسنة والأعمال السيئة، فخذ بالحسنة التي هي أحسن من أختها إذا اعترضتك حسنتان»<sup>(٢)</sup>.

أَدْفَعْ بِٱلْتِي هِيَ أَحْسَنُ ﴾ وحسب هذا التفسير، معناه: اختر من الحسنات أفضلها،

- (١) الكافي: ج٢، ص٤٥.
- (٢) جوامع الجامع: ج٢ ص٤٨٢.

ومن الوسائل أبلغها أثرا ﴿ فَإِذَالَذِي بَيْنَكَ وَبَيْنَهُ عَدَوَةٌ كَأَنْهُ وَلَيْ حَمِيمٌ ﴾ إن الداعي إلى الله يدل الناس إلى ذروة الكمال، ولا يوفق لهدفه إلا إذا اكتملت نفسه أولا، واستطاع أن يتعالى على غضبه ومصالحه، فإذا كانت بينه وبين أحد من الناس عداوة لا يستغل مركزه لتحطيمه، بل يسعى إليه ليهديه حبا له، وحبا لدعوته، إذ إن وجود حزازات بين الناس وصاحب الدعوة تؤثر سلبيا على الدعوة، ولكن ماذا يملك الداعية في هذا السبيل؟ إنه يملك نفسه فيسخو بها لربه ولدعوته، فإذا به يتنازل عن حقوقه، وعما يسمى عند الناس بالكرامة الشخصية، ويطفق بالإحسان إلى أعدائه. ثم يستخدم حكمته في اختيار السبيل الأحسن، ذلك أن التدبير وحسن الإرادة في الدعوة إلى الله ذو أهمية كبيرة، بالرغم من صعوبتهما البالغة، إذ إن حسن الإدارة بحاجة إلى علم غزير، وتفكر مستمر، ومقدرة فائقة في تنفيذ المهام، مثلا يستدعي التدبير-عادة- الكتمان، وإتباع السبل الخفية في العمل على ما نحمل من مشاق كبيرة، ولكن أنى كانت الصعاب فإن الكتمان وسيلة مهمة لإنجاح مهام الدعوة. أولم يقل الرسول يشتين: «استقيبينوا عَلَى أُمُورِ كُمْ بِالكِنْيَانِ»?". وهنا نعرف عمق تفسير أهل البيت تشيئ حيث جاء في الحديث الماثور عن الإمام الصادق علينية دالمي من قالديم من منها قربي قالي الى كانت على أمُور عن الإمام الصادق علينا عرف عمق تفسير أهل البيت تشيئ حيث جاء في الحديث الماثور عن الإمام الصادق علينه دما إلى جعله وليا حيا له. إنه يسعى أبدا لكسب الناس

[70] إنها القمة السامقة في الخلق الرفيع، لن يبلغها إلا من تميز بأمرين: الصبر والحلم. ﴿ وَمَا يُلَقَّسُهَا إِلَّا ٱلَّذِينَ صَبَرُوا ﴾ فمن تجرع مرارة الصبر أوتي الخلق الرفيع. والصبر في جملة معانيه التطلع إلى المستقبل، ومعايشة أحداثه، بتجاوز اللحظة الراهنة. وهناك علاقة قريبة بين الصبر والحلم، فمن أحاط معرفة بالمستقبل، وطبيعة سير الأحداث، لم يستبد به الحدث الحاضر ومؤثراته، ولعله لذلك قال ربنا سبحانه: ﴿ وَمَا يُلَقَّسُهَا إِلاَّهُ وَطَيِعِ عَظِيمٍ ﴾ فمن كان حظه عظيا من اليقين والحكمة حَسُنَ خلقه، وصبر على المكاره. والآية تشير إلى أن من يرد الإساءة بالإحسان يكون مجمل حظه عظيا، حيث جاءت الكلمة مطلقة، مما يعني أنه ينتصر في صراعه مع منافسيه وأعدائه، ويتمتع بالسلام الداخلي –النفسي-، فيتمتع بالتقدم والرقي في كافة الحقول.

[٣٦] لأن الاستقامة، وردَّ الإساءة بالإحسان، والصبر، صعب مستصعب، فإن

- (١) بحار الأنوار: ح٧٤، ص١٥٣.
  - (٢) الكافي: ج٢ ص٢١٧.

الإنسان الذي خلق من ضعف قد يسقط تحت الضغوط، فلا ينبغي اليأس والاسترسال في الهبوط، بل لا بد من تجديد العزم، وتجاوز حالة الضعف، والاعتصام بحبل الله، والاستعاذة به. ﴿وَإِمَّا يَنَزَعَنَكَ مِنَ ٱلشَّيْطَنِي نَزَعَ ﴾ أي دفعك الشيطان دفعا إلى الانحراف في حالة من حالات الضعف الذي يعتري البشر عادة.. ﴿فَاسَتَعِذْ بِاللَّهِ إِنَّهُ هُوَ ٱلسَّمِيعُ ٱلْعَلِيمُ ﴾ ذلك أن ضعف البشر لا يجبره سوى قوة الرب، فحين تذكر ربك، وتتجه إليه بقلبك، يصلك المدد من الملائكة الذين يثبت الله بهم أقدام المؤمنين عند مظنة الزلل. إن الشيطان الغوي يجند لمحاربتك جنوده، ويوسوس إليك بأمانيه وغروره، والريب واليأس، ولكن إذا أقبلت إلى ربك، وذكرته في سرك، هرب إبليس وجنوده، و خرجت منتصرا.

كلمة أخيرة: إن سياق الآيات في هذا الدرس يهدي إلى أنها تعالج وضع الدعاة في أشد الظروف، حيث يحتاجون إلى الاستقامة، ورد الإساءة بالإحسان والصبر، ولا ريب أن الدرع الحصين لهم هو التقية، وهي بحاجة إلى أناة وحكمة، وصبر عظيم، وإن كثيرا من الحركات الرسالية لم يحالفها النجاح ضد الطغاة بسبب فقدان بند أو أكثر من هذا البرنامج في حياتهم، وذهبت تضحياتهم الكبيرة سدى، فعلينا ألا نستهين ولا بواحدة من هذه الوصايا، بل نتمسك بها جميعا وبقوة حتى يأذن الله لنا بالنصر . لا تسجدوا للشمس ولا للقمر واسجدوا للّه

﴿ وَمِنْ ءَايَنِيهِ ٱلَّشِلُ وَٱلنَّهَارُ وَٱلشَّمْسُ وَٱلْقَدَرُ لَا تَسْجُدُوا لِلشَّمْسِ وَلَا لِلْقَحَرِ وَأُسْجُدُوا لِنَّهِ ٱلَّذِي خَلَقَهُنَ إِن حُنتُمَ إِيَّاهُ تَعْبُدُونَ ٢٠ فَإِنِ ٱسْتَحْتَبُرُوا فَٱلَّذِينَ عِندَ رَبِّكَ يُسَبِّحُونَ لَهُ بِٱلَبَّلِ وَٱلنَّهَارِ وَهُمْ لَا يَسْتَمُونَ ٢ (٢) وَمِنْ ءَايَنِيْهِ أَنَّكَ تَرَى ٱلْأَرْضَ خَسْعَةً فَإِذَا أَنْزَلْنَا عَلَيْهَا ٱلْمَاءَ ٱهْتَزَتْ وَرَبَتْ "إِنَّ ٱلَّذِي أَحْيَاهَا لَمُحْيِ ٱلْمَوْتَى إِنَّهُ، عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرُ ٢٠ إِنَّ ٱلَّذِينَ يُلْحِدُونَ فِي ءَايَنِنَا لَا يَخْفُونَ عَلَيْنَا أَهْنَ يُلْعَىٰ فِي ٱلنَّارِ خَيْرُ أَم مَّن يَأْتِيَّ ءَامِنَا يَوْمَ ٱلْقِينَعَةُ ٱعْمَلُوا مَا شِنْتُمْ إِنَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرُ ٣٠ إِنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا بِٱلذِّكْرِ لَمَّا جَآءَهُمْ وَإِنَّهُ لَكِنَبٌ عَزِيزٌ ٢٠ لَا يَأْنِيهِ ٱلْبَطِلُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَلَا مِنْ خَلْفِهِ \* تَنْزِيلُ مِنْ حَكِيرٍ جَمِيدٍ ٢٠ مَا يُقَالُ لَكَ إِلَّامَا قَدْ قِيلَ لِلرُّسُلِ مِن قَبْلِكَ إِنَّ رَبِّكَ لَذُو مَغْفِرَةٍ وَذُو عِقَابٍ أَلِيحٍ ٣ وَلَوْجَعَلْنَهُ قُرْءَانًا أَعْجَمِيًّا لَّقَالُوا لَوْلَا فُصِّلَتْ ءَايَنَهُ أَعْجَمِينٌ وَعَرَبِي قُلْ هُوَ لِلَّذِينَ ءَامَنُوا هُدَى وَشِفَاً \* وَأَلَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ فِي مَاذَانِهِمْ وَقُرْ وَهُوَ عَلَيْهِمْ عَمَى أَوْلَنَبْكَ يُنَادَوْنَ مِن مَّكَانٍ بَعِيدٍ ٢٠ وَلَقَدْ ءَانَيْنَا مُوسَى ٱلْكِنَبَ فَأَحْتُلِفَ فِيهِ وَلَوْلَا كَلِمَةُ سَبَقَتْ مِن زَبِّكَ لَقُضِيَ بَيْنَهُمْ وَإِنَّهُمْ لَفِي شَكْبٍ مِّنَّهُ مُرِيبٍ @ ﴾.

> (١) لا يسأمون: من سأم بمعنى تعب، أي لا يتعبون عن التسبيح والعبادة. (٢) ربت: ارتفعت لدخول الماء والهواء خلالها.

#### هدى من الآيات:

من المحاور الرئيسة لسورة فصلت بيان الصلة السليمة بين البشر والخليقة من حوله، المتمثلة في أنهما جميعا خلق الله، وخاضعان طوعا أو كرها لمشيئته، فلا ينبغي أن يتخذ الإنسان آيات الله أندادا من دون الله، فيسجد للشمس أو للقمر، إنها السجود (والتعبد) لله وحده. أليس هو الخالق للكائنات جميعا، وهكذا تسبح ملائكة الله ومن هم عند الله لرب العالمين ليلا ونهارا بلا سأم أو ملل. كذلك الأرض تراها خاشعة كأنها في حالة تعبد لربها وانتظار لبركاته المتمثلة في الغيث، فإذا أنزل الله عليها الماء اهتزت وربت، وكان في إحيائها بعد موتها شهادة حق على إحياء الموتى للنشور، وأن ربنا على كل شيء قدير. كل ذلك من آيات الله، ولكن ماذا عمن يلحد فيها؟.

إن الملحدين لا يخفون على الله، وهم لا يستوون مع من يستجيب لها بالتصديق والعمل. أفمن يلقى في النار خير أم من يأتي آمنا يوم القيامة!. ولا يعني تأخير العقوبة جهلا و تهاونا، كلا.. فليعملوا ما شاؤوا فإن الله بصير بهم.

من هم الملحدون في آيات الله؟. إنهم الذين يكفرون بذكرهم المتمثل في القرآن لما جاءهم، بينها هو كتاب عزيز يستمد قوته من ربه، وإنه كتاب حق لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه. أوليس قد أنزله الحكيم الحميد، فكيف يأتيه الباطل؟، وما يجادلون به حول آيات الله وذكره باطل.

ولا يقال للرسول إلا ما قد قيل للرسل السابقين.. فأخذهم الله بأليم عقابه، بعد أن أمهلهم بمغفرته. إن ربك لذو مغفرة وذو عقاب أليم. وكان من بين ما قالوا أن من يعلم الرسول المن أعجمي، بينها القرآن عربي مبين، ولو جعله الله أعجميا لطالبوا بأن يكون عربيا مبينا قد فصلت آياته تفصيلا، ولكن هل هذا هو مقياس الحق والباطل، والهدى والضلال؟. كلا.. إن المقياس هو الإيهان، فمن آمن بالقرآن كان له هدى و شفاء، بينها الذين لا يؤمنون كان في آذانهم وقر، وهو عليهم عمى، كمن ينادى من بعيد.

والله سبحانه لا يعاجلهم بالعقوبة، كما لم يفعل بالأمم السالفة، فقد آتى موسى الكتاب فاختلف فيه فمنهم من آمن ومنهم من كفر، ولكن الله أمهلهم ليبتليهم، ولولا أنه قدر الابتلاء في الدنيا لقضي بينهم.

إلا أن تأجيل القضاء لا يدل على إلغائه، بل الإنسان مسؤول عن أفعاله، فمن عمل صالحا فلنفسه، ومن أساء فعليها.

## بينات من الآيات:

[٣٧] بين البشر وسائر الخليقة أكثر من صلة، وحين يكتشف الإنسان آماد هذه الصلة لا يزداد وعيا بها حوله فقط، ولا يزداد قدرة على تسخير الطبيعة فحسب، بل ويزداد إيهانا بربه، ومعرفة بأسهائه الحسنى التي تتجلى في السهاوات و الأرض.

فإذا نظرنا إلى الليل والنهار والشمس والقمر راعتنا عظمتها وكبر حجمها ودقة نظمها، ولكن حين نجد أنها مسخرات بأمر الله، وخاشعة لمشيئته، محاطة بعلمه وقدرته، هنالك يهتدي المؤمنون إلى ربهم، ويعرفون شيئا من عظمته، فيخرون ساجدين لله وحده الذي له الحمد والمجد والكبرياء والعظمة. ﴿ وَمِنْ ءَايَنَتِهِ الَيَّلُ وَالنَّهَارُ وَالشَّمْسُ وَالْقَمَرُ ﴾ اختلاف الليل والنهار بها فيه من دقة التدبير وحسن النظم شاهد على عظمة مقدرهما و مدبرهما، كما أن حركة الشمس ذات الأبعاد الثلاث المتناهية في الدقة، و دورات القمر المتصلة ذات الأثر البالغ في مقدرات الأرض، كل ذلك آية من آيات قدرة الله، فمن الضلالة تقديس الشمس والقمر من دون بارتهما!

لا تستجدُوا لِلشَّمْسِ وَلا لِلْقَمَرِ ﴾ وكانت من عادات الجاهلية، التي لا تزال شائعة عند بعض الأمم، ولعلها ناشئة من النظرة السطحية إلى آيات الخليقة التي لا تنفذ إلى ما وراثها من حقائق الغيب. ﴿وَأَسْجُدُوا لِلَّهِ الَّذِي خَلَقَهُرَ إِن كُنتُم إِنِيَاهُ نَعْبُدُونَ ﴾ وكان بعضهم يزعم أن السجود للشمس والقمر وللأصنام التي تنحت كرمز لها ولغيرهما من مظاهر القوة والجال في الخلق يُعَدَّ عبادة لله، أوليس كل أولئك من خلق الله، ومن مظاهر قوته و جماله؟ فنهرهم الرب بأن عبادة الله لا تتم إلا بالسجود له وحده، فإن كانوا يريدون الله فليعبدوه وحده، ذلك أن السجود للشمس والقمر ولكل مظهر من مظاهر القدرة والجال الله فليعبدوه وحده، ذلك أن السجود للشمس وللقمر ولكل مظهر من مظاهر القدرة والجال يبهر البشر وبالتالي الاستسلام للسلطة والثروة، وما إليها من زينة الحياة الدنيا. كل ذلك أصل الفساد في حياة الإنسان، وإن من عبادة الله تحصين البشر من هذا الفساد الكبير. وبعضهم أخذ يغلسف هذا الفساد، ويزعم أن آيات الله هي عين ذاته، وأن الوجود والموجود واحد، وأن الفساد في حياة الإنسان، وإن من عبادة الله تحصين البشر من هذا الفساد الكبير. وبعضهم أخذ يغلسف هذا الفساد، ويزعم أن آيات الله هي عين ذاته، وأن الوجود والموجود واحد، وأن الخالق والمخلوق واحد، وأن الطرق إلى الله بعدد أنفاس الخلائق. كلا. لا تعايش عند الله بين

[٣٨] ولكن لماذا يترك الإنسان عبادة الله إلى عبادة مخلوقاته؟.

لأن في عبادة الخالق استشعار الذلة والصغار، والتحسس بالمخلوقية والعبودية، وبالتالي الالتزام برسالات الله وما فيها من قيم وشرائع، واتقاء شح النفس، ومخالفة أهوائها، والتحليق في سماء العقل، والعبور من واقع الشهود إلى حقائق الغيب، وما إلى ذلك من الكمال الرفيع الذي يستصعب على البشر فتراه يتكبر، فكيف يشافي المنهج القرآني حالة الاستكبار؟. بتذكير البشر بأن الملائكة وهم أفضل منه، وأقرب إلى ربهم، وأعظم قوة وسلطانا، يتعبدون الله وحده، ويقدسونه من الشركاء الموهومين، وأن المقربين من عباد الله الصالحين الذين يحظون بقرب الله يسبحونه، وأن طريق التعالي هو الخضوع، وأنه لا يتسامى البشر من دون كسر حاجز الاستكبار في نفسه. ﴿ فَإِنِ ٱسْتَحَصَّحَبَرُواً ﴾ وأخذوا يشركون بالله خلقه، ويسجدون للشمس والقمر، ويخضعون لزينة الحياة الدنيا، و يزعمون أن ذلك طريق الكمال، تكريسا للأنانية، وإبقاء للجهل والجهالة، فليعلموا أنهم لم يهتدوا إلى سبيل التقرب إلى الله.

فَفَٱلَذِينَ عِندَرَمَكِ من الملائكة والمقربين، ولعل هناك خلق غيرهما لا نعلمه، هؤلاء الذين حظوا بمقام القرب من الله حتى صاروا عنده، ويحتمل أن يشمل المقربين وهم أحياء في في يُسَبَحُونَ لَهُ بِأَلَيْل وَالنَّهَارِ فَ فَآيات الله لا تستبد بمشاعرهم، بل تذكرهم بعظمة ربم. في يحكن أوليس الليل يزول، والله دائم لا يزال؟ أوليس النهار ينسلخ، والله حي قيوم؟ فهم ينظرون إلى الجوانب السلبية في الخليقة فينزهون بارئها منها، كما أنهم ينظرون إلى الجوانب الإيجابية فيزدادون حبا لربم وشوقا، وهذا المنهج في النظر إلى الليل والنهار يعطيهم المقاد من معرفة والله على باختلاف الليل والنهار، فلا يتعبون من تسبيحه، لأن النظر الإيهاني يعطيهم الموانة والنشاط في كل ساعة. في هذا الماعة فينزهون من تسبيحه، لأن النظر الإيهاني يعطيهم المواقة والنشاط في كل ساعة. فوهم من ينظرون من خلالها إلى ظواهر الخليقة، يقولون: «اللهُمَّ يَا مَنْ ذَلَعَ لِسَاط في كل ساعة. فوهم من المائة في المائين أون المؤاني المؤاني يعطيهم المائة والنشاط في كل ساعة. فوهم من ينظرون من خلالها إلى ظواهر الخليقة، يقولون: «اللهُمَّ يَا مَنْ ذَلَعَ لِسَانًا يعكس بصبرتهم التي ينظرون من خلاها إلى ظواهر الخليقة، يقولون: «اللهُمَّ يَا مَنْ ذَلَعَ لِسَانَ مُوَى كل ساعة. وَتُمَمَّ مَن مَن مَنهم المائين المُؤلم بِعُيَاهِ من المائين يومهم بمثل هذا الدعاء الذي يعكس بصبرتهم التي ينظرون من خلالها إلى ظواهر الخليقة، يقولون: «اللهُمَّ يَا مَنْ ذَلَعَ لِسَانَ مُقَادِيرَ تَبَرُجُو وَشَعْشَعَ ضِيَاءَ الشَّمْسِ بِنُورٍ تَأَجْعَجِهِ».

فالطبيعة تجليات لأسماء الله، والنظر إليها يهديهم إلى تلك الأسماء. ويعكس دعاء الإمام الحسين عَلَيَتَلاً في يوم عرفة هذه المنهجية في تفكير أولياء الله حين يقول: «إلَهِي عَلِمْتُ بِاخْتِلَافِ الآثَارِ وَتَنَقُّلَاتِ الأَطُوَارِ أَنَّ مُرَادَكَ مِنِّي أَنْ تَتَعَرَّفَ إِلَيَّ فِي كُلِّ شَيْءٍ حَتَّى لَا أَجْهَلَكَ فِي شَيْءٍ»<sup>(1)</sup>. و إذا أشرق نور معرفة الله على قلب مؤمن انسحب منه ظلام الأغيار، فلا شيء ولا شخص يشارك الرب في القلب. يقول الإمام الحسين عَلِيَّلاً في الدعاء ذاته: «أَنْتَ الَّذِي أَشْرَقْتَ الأَنُو ا

- (١) بحار الأنوار: ج٨٤، ص٣٣٩، من دعاء الصباح لأمير المؤمنين عَلِيَتَهِ.
  - (٢) بحار الأنوار : ج ٩٥ ص ٢٢٥.

222

في قُلُوبِ أَوْلِيَائِكَ حَتَّى عَرَفُوكَ وَوَحَدُوكَ وَأَنْتَ الَّذِي أَزَلْتَ الأَغْيَارَ عَنْ قُلُوبِ أَحِبَّائِكَ حَتَّى لَمْ يُجِبُّوا سِوَاكَ وَلَمْ يَلْجَنُوا إِلَى غَبْرِكَ أَنْتَ المُونِسُ لَهُمْ حَبْثُ أَوْحَشَنْهُمُ العَوَالِمُ وَأَنْتَ الَّذِي هَدَيْتَهُمْ حَبْثُ اسْتَبَانَتْ لَهُمُ المَعَالِمُ مَا ذَا وَجَدَ مَنْ فَقَدَكَ وَمَا الَّذِي فَقَدَ مَنْ وَجَدَك»<sup>(1)</sup>.

وكلمة أخيرة: اختلفت المذاهب في موضع السجدة في هذا السياق بعد اتفاقهم على وجوبها، وأنها من العزائم، فقال فقهاء الشافعية والمالكية: تجب السجدة عند قوله تعالى: ﴿وَهُمْ لَايَسَتُمُونَ﴾، بينما قال الحنفية والحنابلة: إن موضع السجود الواجب عند قوله: ﴿إِن صُنتُمُمْ إِيَّاهُ تَعَبُدُونَ ﴾، وذهب الشيعة إلى هذا الرأي تبعا لروايات أهل البيت عَلَيْتَمْلِا.

ولا يجب ذكر مخصوص في السجود، ولكن يستحب أن يقول ما ذكر في رواية «من لا يحضره الفقيه» قال: وروي أنه يقول في سجدة العزائم: «لَا إِلَهَ إِلَّا اللهُ حَقّاً حَقّاً لَا إِلَهَ إِلَّا اللهُ وتَصْدِيقاً لَا إِلَهَ إِلَّا اللهُ عُبُودِيَّةً ورِقاً سَجَدْتُ لَكَ يَا رَبَّ تَعَبُّداً ورِقاً لَا مُسْتَنْكِفاً ولَّا مُسْتَكْبِراً بَلْ أَنَا عَبْدٌ ذَلِيلٌ خَائِفٌ مُسْتَجِيرٌ»<sup>(1)</sup>.

[٣٩] القرآن بصيرة لا بصر، ورؤية لا نظر، إنه منهج تفكير لمن يعقل، وهدى وعبرة لمن يعي ويعتبر ـ إنه يقول لك كيف تصبح متعلما في مدرسة الحياة وفيها من معارف الرب، ومعالم الحق، ومشاهد النفس ما يكفيك حكمة وعلما.

ولو اتخذنا آيات القرآن بصيرة للنظر إلى ما حولنا لنطقت الطبيعة بألف درس ودرس، وبأكثر من لغة، لغة العواطف والأحاسيس، لغة العلم والحكمة، لغة الضمير والوجدان، وفوق كل ذلك لغة الشهود والإيمان.

انظر إلى الأرض. أولا ترى خشوعها لربها، وكيف تتعطش حبات التراب للغيث، وكأنها تناجي ربها طالبة أحيائها؟! ﴿وَمِنْ مَايَنَدِمِ أَنَّكَ تَرَى ٱلْأَرْضَ خَدَيْعَةَ ﴾ لا مستكبرة ولا متجبرة، وحق لها أن تخشع لربها الجبار، ومن دون خشوعها لا يمكن أن تنتفع ببركات ربها، وكذلك القلب الخاشع يهبط عليه نور ربه العظيم فيحييه بالمعرفة والإيهان. ﴿فَإِذَا أَنَزَلْنَا عَلَيْهَا الْمَاءَ أَهْتَزَتَ ﴾ وكذلك القلوب الطاهرة تهتز لآيات ربها. ﴿وَرَبَتَ ﴾ لقد تنامى عليها الزرع والورق والثمر فإذا بالأرض قد علت عن مستواها الأول، وكذلك كل من تواضع لله يعلو، ومن يخشع يربو ومن تزكى ينمو. ﴿إِنَّ ٱلَذِيَ آَحْيَاهَا لَمُحْيِي ٱلْمُوفَى ﴾ وهكذا بهذه البساطة يحل القرآن أعقد لغز حيرً البشر، أوليست العقول تقف على شاطئ الحياة متسائلة: ما هي ؟ كيف

- (١) بحار الأنوار: ج٩٥، ص٢٢٦.
- (٢) من لا يحضره الفقيه: ج١، ص٣٠٦.

منهُدْ الْعُرَّانِ ج

وجدت؟ وكيف تعود حين تذهب؟ بلي، إنك إن سمحت لنظراتك أن تعبر حاجز الظاهر إلى حقيقة السنن فإنها تغور في ألغاز الخليقة.

لا بد أن تلامس رافد الحقيقة عن كثب، أما إذا وقفت على الشاطئ باسطا كفيك إليه ليبلغ فاك فلن يبلغه، نُحضِ البحر حتى تحظى بالجوهر، ألقِ الحجاب عن عينيك ترى قدرة الله تتجلى في البساط الأخضر الذي يفرشه الربيع -بإذن الله- على الأرض من ملايين النباتات المفعمة بأسرار الحياة. إن تنوع النباتات، وسرعة التهاب الحياة في جنباتها، وانسياب القدرة من أطرافها، يهدينا كل ذلك إلى أن إحياء الموتى على الله يسير، والبشر بدوره كنبتة واحدة بين ملايين النباتات. بل يهدينا ذلك إلى أن القدرة الإلهية لا تحد، لأن شدة التنوع، وكثافة الحلق، وعظمة التدبير، وسرعة التطوير، لا يدع كل ذلك مجالا للشك في أن الله واسع القدرة، ولا شيء يعجزه أبدا.

﴿إِنَّهُ, عَلَىٰ كُلِّ شَى قَدِيرُ ﴾ جاء على بن فضال إلى الإمام الرضا عَلَيَتَكَرُ يسأله: لم خلق الله الخلق على أنواع شتى، ولم يخلقه نوعا واحدا؟ فأجابه قائلا: "لِنَّلَا يَقَعَ في الأَوْهَام أَنَّهُ عَاجِزٌ فَلَا تَقَعُ صُورَةٌ فِي وَهُم مُلْحِدٍ إِلَّا وَقَدْ خَلَقَ اللهُ عَزَّ وَ جَلَّ عَلَيْهَا خَلْقاً، وَلَا يَقُولُ قَائِلٌ: هَلْ يَقْدِرُ اللهُ عَزٌ وَ جَلَّ عَلَى أَنْ يَخْلُقَ عَلَى صُورَةٍ كَذَا وَ كَذَا إِلَا وَجَدَ ذَلِكَ فِي خَلْقِهِ تَبَارَكَ وَتَعَلَى أَنْهُ عَاجِزٌ فَلَا إِلَى أَنُواع خَلْقِهِ أَنَهُ عَلَى كُلُ شَيْءٍ قَدِيرٌ ".

[٤٠] قلب البشر كالأرض، إذا خشع لربه واستجاب لآيات الله أحياه الله بالإيهان أما إذا استكبر ولم يستجب لآيات الله كان كالصخرة الصهاء التي لا تهتز للغيث. وبها أن الخليقة تفيض بآيات الله فإن الكفار يسعون جاهدين التخلص من آثارها على نفوسهم، فتراهم يلحدون فيها، ويحرفونها عن مواضعها، ويبحثون لأنفسهم عن تبريرات لكي لا يؤمنوا بها، ولكن هل تنطلي تبريراتهم وخدعهم على ربهم؟ كيف وهو الذي خلقهم وأحاط بهم علما؟

إنهم سوف يلقون في نار جهنم يوم القيامة، لقد فروا من مسؤوليات الإيهان إلى ظل الإلحاد (التبرير) زاعمين أنه ينجيهم من العقاب، بينها النجاة كانت في التسليم لآيات الله، وتقبل مسؤولياتهم.

إِنَّ ٱلَّذِينَ يُلْحِدُونَ فِي ءَايَنِنَا ﴾ جاءت هذه الآية بعد ذكر الآيات، لأن كثرة الآيات لا تنفع من يتهرب من التأثر بها، وقال فريق من المفسرين: إن معنى الإلحاد هو ما كانوا يفعلونه من المكاء والتصدية، وكأنهم نظروا إلى ظاهر كلمة الإلحاد الذي يدل على الفعل المتعدي إلى الغير، ويعني حرف الآخرين عن الإيمان كمن يحرف آيات الله، وقالوا: إن الآية نزلت في أبي جهل، بينها ذهب مفسرون آخرون إلى أن المعنى: الذين يميلون عن آياتنا، ويبدو هذا المعنى أقرب إلى السياق. ﴿لَا يَخْفُونَ عَلَيَناً ﴾ بالرغم من أن الملحد يتشبث بالتمحلات البعيدة، ويحاول إخفاء رفضه للآيات بابتداع نظريات وفلسفات وأفكار باطلة وتخرصات واهية تُغَلِّف إلحاده، إلا أن كل ذلك قد يخدع الناس، وقد يخدعهم أنفسهم، ولكنه لا يخفي على الله، لأن الله محيط علما بنياتهم الخبيثة، ويجازيهم عليها بالنار.

فَأَهُنَ يُلْقَى فِي ٱلنَّارِ خَيْرُأَمَ مَّن يَأْتِي َءَامِنَا يَوْمَ ٱلْقِيَحَةِ ﴾ ميزة الإنسان عن سائر الأحياء تطلعه إلى مستقبل أفضل. ألا ترى كيف تبحث البشرية اليوم إلى التقدم الحضاري؟ لماذا؟ لأنهم يريدون أمن المستقبل، ولكنهم يغفلون عن أعظم أمن لا بد أن يسعوا إليه، وهو أمنهم يوم القيامة، الذي لا يتوفر إلا لمن ألقى السمع إلى آيات ربه، واستجاب لها بخشوع. ولأن الاستجابة لآيات الله تتم بوعي وشدة عزم من قبل المؤمنين فإنهم يأتون بأنفسهم إلى ساحة المحشر آمنين، بينها الإلحاديتم استسلاما للهوى فإن الملحدين يلقى بهم في نار جهنم إلقاء.

المحملوا ما شِتْتُم إِنَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرُ ﴾ لقد سمح الله لعباده بقدر محدود من الحرية في الدنيا ليتحملوا مسؤولياتهم كاملة يوم القيامة، ولكنه حذرهم من مغبة الإلحاد، والالتواء، والتبرير، وخداع الذات، لأنه بصير بها يعملون، فيعلم فعلهم، ولماذا يفعلون؟

[13] الكتاب الذي أنزله الله لعباده يعكس آياته المبثوثة في الخليقة، فمن أعرض عنه فقد أعرض عن حظه، لأن الكتاب ذكر يستثير ما نسبه البشر من حقائق هامة. ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا بِالذِكْرِ لَمَّاجَآة هُمْ ﴾ إنهم هم الملحدون في آيات الله، وإن مصيرهم الدمار، لأنهم أعرضوا عن كتاب مقتدر. ﴿ وَإِنَّهُ, لَكِنَبُ عَزِيزٌ ﴾ وكيف لا يكون عزيزا وقد وعد رب العزة أن يحفظه، وينصر من ينصره، وأن يبارك في العاملين به، وإنه ليعكس سنن الله التي تنتقم ممن خالفها بشدة، وقد أنبأ الرسول تشتيز عن عزة الكتاب حيث قال عنه: «ومَنْ جَعَلَهُ أَمَامَهُ قَادَهُ إِلَى الجَنَّةِ ومَنْ جَعَلَهُ حَلْفَهُ سَاقَهُ إِلَى النَّارِ»<sup>(1)</sup>. وقال المفسرون: إن خبر المبتدأ هنا محذوف لدلالة السياق، كما لو قلنا: إن من يعادي زيدا و إن زيدا لقوي، أي إنه لا يفلح لأن من يعاديه قوي.

[٤٢] وعزة القرآن تتجلى أيضا في أنه حق، والحق منتصر. ﴿ لَا يَأْلِنِهِ ٱلْبَطِلُ مِنْ بَيْنِ يَدَيّهِ وَلَا مِنْ خَلْفِهِ ﴾ فلا إخباره عما مضى يشوبه الباطل، ولا إنباؤه عما يأتي. معارفه ووصاياه؛

(١) الكافي: ج٢، ص٥٩، تفسير العياشي: ج١، ص٢.

بصائره وشرائعه، كل ذلك حق لا يعتريه الباطل لا في ذاتها ولا في تطبيقاتها. إنه كتاب العصور جميعا. أوليس يبيَّن محض السنن، ولباب الحقائق، وعبر القصص، وهي لا تختلف من عصر لعصر، كما قال الإمام الرضا عَلَيْتَلاً عنه: "هُوَ حَبْلُ اللهِ المَتِينُ وَعُرْوَتُهُ الوُثْقَي وَطَرِيقَتُهُ المُنْلَى المُؤَدِّي إِلَى الجَنَّةِ وَالمُنْجِي مِنَ النَّارِ لَا يَخْلُقُ مِنَ الأَرْمِنَةِ وَلَا يَغِثُ عَلَى الأَلْسِنَةِ لِأَنَّهُ لَمْ يُجْعَلْ لِنَا دُونَ زَمَانٍ بَلْ جُعِلَ دَلِيلَ البُرْهَانِ وَحُجَّةً عَلَى كُلَّ إِنْسَانِ».

تَنزِيلُ مِنْ حَكِمٍ حَمِيدٍ ﴾ الله الذي شهدت آفاق الخليقة بحكمته البالغة هو الذي نزل الكتاب، فهو الناطق عن تلك الحكمة التي نراها في خلقه سبحانه. وهو الحميد الذي نشرت محامده على كل أفق مبين، لأن رحمته وسعت كل شيء، وقد بعث آخر الأنبياء رحمة للعالمين، وأنزل معه كتاب رحته.

[27] إن طبيعة النفس البشرية واحدة عبر التاريخ، وتبريرات الملحدين في آيات الله والمعرضين عن ذكرهم اليوم هي ذاتها التي قالوها للرسل من قبل، كما أن سنة الله في إمهالهم برحمته إلى أجل ثم أخذهم إن لم يتوبوا بعقاب أليم جارية في من يأتي كما جرت فيمن مضى. (مَّ مَا يُقَالُ لَكَ إِلَّاماً قَدْ قِيلَ لِلرُّسُلِ مِن قَبْلِكَ ﴾ فلا تحزن عليهم. إنها عادة الملحدين الذين يعرضون عن الذكر، ويتقولون على الرسل تبريرا لإلحادهم وإعراضهم. (فَ رَبَّكَ لَكُو مَغْفِرَةٍ ﴾ فعلى الرسول ومن يتبعه أن يوسع صدره، ويتعامل مع خلق الله برفق. ﴿وَذُو عِقَابٍ أَلِيمٍ ﴾ فلو أعرضوا فإن لهم عذابا أليها أعده الله لهم، فلا يستعجل الداعية العذاب، ولا يحمل

[33] القرآن ذكر، وقد توافرت فيه شروط الهداية لولا أنهم أعرضوا عنه، لو جعله الله أعجميا لبرروا إعراضهم بأنه غير مفهوم، أو قالوا: كيف يتحدث نبي عربي بقرآن أعجمي؟! (وَلَوَجَعَلَنَهُ قُرْءَانًا أَعْجَمِيًا لَقَالُوا لَوْلَا فُصِّلَتَ ءَايَنَهُ وَ يحتمل قريبا أن يكون المراد من الأعجمي الكتاب غير المبين بقرينة (لَوْلَا فُصِّلَتَ ءَايَنَهُ وَ )، كما لو كانت آياته كلها فوق مستوى عقولهم فلم يستوعبوه، هنالك كانوا يطالبون بأن يكون واضحا قد بينت آياته.

وينهرهم القرآن أن القضية ليست في أن يكون عربيا أو أعجميا، بل في أن يكون القلب مستعدا لتقبله. ﴿ءَأَعْجَمِيٌّ وَعَرَبِيٌّ ﴾ وقال المفسرون: إن هذا الكلام تكميل لقوله ﴿لَوْلَا فُصِّلَتْ ءَايَنُهُ ﴾، أي يكون الكتاب أعجميا بينها الرسول عربي، أو يكون الكتاب مختلطا بين العربي

(١) بحار الأنوار: ج١٧ ص٢١٠.

والأعجمي. ﴿قُلْ هُوَ لِلَّذِينَ ءَامَنُواْ هُدَى وَشِفَاً ﴾ يهديهم إلى الحق، ويشفي قلوبهم من أمراضها، أما المعرضون عنه فإنهم لا ينتفعون بالكتاب. إن في آذانهم وقرا من الأفكار الباطلة، والمسبقات الذهنية الخاطئة. ﴿وَٱلَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ فِي ءَاذَانِهِمْ وَقُرُ وَهُوَ عَلَيْهِمْ عَمَّى ﴾ قالوا: معناه أنهم محجوبون عنه حتى صاروا بالنسبة إليه كالأعمى، ولعل معناه أنهم يزدادون به ضلالا وطغيانا كما قال ربنا: ﴿ وَنُنَزَلُ مِنَ ٱلْقُرْءَانِ مَا هُوَ شِفَاً \* وَرَحْمَةٌ لِلْمُؤْمِنِينَ وَلَا يَزِيدُ الظَّنِامِينَ إِلَا خَسَارًا ﴾ [الإسراء: ٨٦]. ﴿أَوْلَنَهِكَ يُنَادَوْنَ مِن مَكَانٍ بَعِيدٍ ﴾ ذلك أن المسافة واسعة بين القرآن وهداه وشفائه وقلوبهم المعلفة التي غلفتها الشهوات والكبر والأحقاد.

[20] وقصة الجحود طويلة، فلقد أنزل الله التوراة على موسى عَلِيَّلا فاختلف فيها الناس على الرغم من أنها كانت هدى ونورا. وأمهلهم الله حتى يمتحنهم، ولولا أنه قد قدر امتحان البشر في الدنيا لقضى بينهم، وأخذ الجاحدين أخذا شديدا، لأنهم قد جاؤوا إفكا مبينا، ولا يزال البعض يشك في التوراة شكا مقلقا. ﴿ وَلَقَدَ مَانَيْنَا مُوسَى ٱلْكِنَبَ فَاَخْتُلِفَ فِيهِ ﴾ فاختلافهم في القرآن ليس دليلا على نقص فيه، حاشا لله ! إنها هو بسبب وقر آذانهم، وعمى أبصارهم، وكما أن الله لم يعجَّل على أولئك بالعذاب، بالرغم من عظيم إفكهم، كذلك لم يعجَّل العذاب على هؤلاء. كل ذلك لأن الله قد قدر الدنيا دارا للفتنة والبلاء.

وَلَوَلَوَلَا صَحَلِمَةٌ سَبَقَتْ مِن زَبِّلِكَ لَقُضِيَ بَيْنَهُمَ ﴾ ونزل عليهم العذاب، ولكن الله قد سبقت كلمته أن يمهل الجاحدين إلى أجل مسمى فلا يغرهم المهل، ولا يتخذ البعض ذلك دليلا على أن الله لا يعز كتابه أو لا ينصر رسله.

فو إِنَّهُمْ لَفِي شَكٍ مِنْهُ مُرِيبٍ ﴾ قالوا: المعنى أن العرب لا يزالون في شك من القرآن، وقال البعض: بل اليهود لا يزالون في شك من التوراة، ويبدو أن هذا أقرب إلى السياق الذي فيه تسلية للرسول ليتسق المعنى، هكذا: لا يحزنك -يا رسول الله- شك قومك في القرآن فبنو إسرائيل لا يزالون في شك من التوراة. وقالوا: الريب هو أفظع الشك، فالمعنى-على هذا- أنهم في شك فظيع. وقالوا: الريب هو الشك المقرون بسوء الظن. ويحتمل أن يكون معنى الريب هو الشك المفزع، فقد جاء في اللغة: أراب خلافا أقلقه وأزعجه، وفي حديث فاطمة: «يُويُبني مَا يُرْيُبها»<sup>(۱)</sup>. ولعل الفارق بين الشك المريب وغيره: أن من يهتم بأمر يشك فيه يريبه الشك ويزعجه، بينها الذي لا يهتم بأمر لا يزعجه الشك فيه.

<sup>(</sup>١) النهاية في غريب الحديث: ابن الأثير : ج٢، ص٢٨٧، مواهب الجليل: الحطاب الرعيني: ج٥، ص١٢، تحفة الأحوذي:المبار كفوري: ج٥، ص٢٢٥.

سنريهم آياتنا في الآفاق وفي أنفسهم

﴿ مَنْ عَمِلَ صَلِحًا فَلِنَفْسِهِ \* وَمَنْ أَسَاءَ فَعَلَيْهُا وَمَا رَبُّكَ بِطَلَمِ لِلْغَسِيدِ ٢ مَنْ مَرَتِ مِنْ أَنتَى وَلَا تَضَعُ إِلَا بِعِلْمِهِ \* وَيَوْمَ يُنَادِيهِمْ أَنْتَى وَلَا تَضَعُ إِلَا بِعِلْمِهِ \* وَيَوْمَ يُنَادِيهِمْ أَنْنَ وَلَا تَضَعُ إِلَا بِعِلْمِهِ \* وَيَوْمَ يُنَادِيهِمْ أَنْنَ شَرَكَآء مَا فَرَا مَنْ وَلَا تَضَعُ إِلَا بِعِلْمِهِ \* وَيَوْمَ يُنَادِيهِمْ أَنْنَ شَرَكَآء مَا فَرُهُ وَطَنُوا مَا لَمُمْ مِن شَهِيدِ ٢ وَ وَصَلَ عَنْهُمُ مَا يَنَ شَهِيدٍ ٢ وَصَلَ عَنْهُمُ مَا يَنْ شَهِيدٍ ٢ وَصَلَ عَنْهُمُ مَا يَنَ شَهِيدٍ ٢ وَصَلَ عَنْهُمُ مَا يَنْ شَهِيدٍ ٢ وَصَلَ عَنْهُمُ مَا يَنْ شَهِيدٍ ٢ وَ وَصَلَ عَنْهُمُ مَا يَنْ شَهِيدٍ ٢ وَ وَصَلَ عَنْهُمُ مَا يَنْ شَعِيدٍ ٢ وَمَا أَعْنَ مَنْهُمُ مَا يَعْدِصُ مَا كَانَ مَنْهُمُ مَا يَعْدِمُ مَا يَعْهُمُ مَا يَعْدَمُ مَا يَعْنَ مَعْتِي مَا يَعْهُمُ مَا يَعْدَمُ مَا يَعْنَ مَا يَعْنَ مَا يَعْنَ مَعْنَ مَا يَعْنَ مَعْنَ مَا يَعْذَى مَا يَعْذَى مَا عَنْهُمُ مَا يَعْنَ مَعْنَ مَا مَ أَنْ السَاعَة مَنْ مَا عَنْ وَمَا أَعْنَ أَنْ مَا عَنْهُمُ مَن عَنْ مَنْ عَنُوطٌ ٢ إِن وَيَعْ أَنْهُ أَبْهُ مَا يَعْهُ مِنْ عَنْ عَنْ عَنْ مَا عَنْ يَعْنَ أَنْهُ الْنَعْ مَا يَعْنَ عَنْهُ مَنْ عَنْ يَعْدَى مَا يَعْنَ أَنْهُ الْمَا يَعْنَ أَنْ الْمَاعَة مَنْ عَنْ عَنْ عَنْ يَعْنَ الْمَاعَة مَا عَنْ يَعْنَ مَنْ عَنْ مَا عَنْ يَعْنَ الْمَا عَنْ الْعَاعَة مَا عَنْ يَعْنَ مَنْ عَنْ يَعْنَ الْعَا يَعْمَ مَا يَعْنَ الْنَا عَنْ الْمَا عَنْ يَعْنَى مَا عَنْ يَعْنَ عَنْ يَعْنَى مَنْ عَنْ عَنْ يَعْهُمُ مَا يَعْنَ مَنْ عَنْ عَامَا عَلَى مَا عَنْ يَعْنَى مَا عَنْ يَعْنَ مَنْ عَنْ عَامَا يَعْنَ عَنْ عَنْ عَنْ يَعْنَ عَنْ يَعْنَ مَا عَنْ مَا عَنْ عَنْ يَعْنَ عَنْ يَعْنَ مَنْ عَنْ مَا عَنْ عَنْ عَنْ عَنْ يَعْنَ مَا عَنْ مَا يَعْنَ مَا عَنْ يَعْنَ عَنْ عَنْ مَا يَ مَا يَعْنَ مَا عَنْ مَا يَ عَنْ يَعْنَ مَا يَعْنَ مَا يَعْنَ مَا يَعْنَ مَا يَ مَا عَنْ يَ مَا يَ مَا عَنْ يَعْنَ مَا يَعْنَ مَا عَنْ مَا يَ يَعْنَ مَا مَا عُنْ مَ مَا يَ عَنْ مَا عَا يَ مَا عَنْ مَا يَ مَا مَا عَنْ مَا مَا عَنْ مَا عَا عَا يَ مَا مَا عَا عَا عَا عَا عَنْ مَا مَا عَا يَ مَا عَنْ مَا عَنْ مَا عَا يَ عَا مَا

(١) أكمامها: أكمام جمع كم وهو الغلاف، يقال تكمم الرجل بثوبه إذا تلفُّف به.

- (٢) آذناك: أعلمناك، والمعنى نعلمك ونعترف لك.
  - (٣) نثا: بعد بجانبه عن الاعتراف بالله وشكره.

## هدى من الآيات:

إن المنهج القرآني يربط بين ما في الطبيعة وما في النفس البشرية، والآية ما قبل الأخيرة من هذه السورة تؤكد هذه العلاقة الوثيقة، وكلما ازداد الإنسان وعيا بآفاق الطبيعة ازداد معرفة بأعماق النفس. أوليست النفس عالماً كبيراً في حجم محدود، وسواء اهتدى الإنسان إلى غيب الطبيعة الذي هو الحق، أو اهتدى إلى غيب النفس الذي هو الحق أيضا، فإنه سيهتدي بإذن الله إلى خالق الطبيعة والنفس معا، وهو الله عز وجل.

وفي الدرس تذكرة بالغة للإنسان بنفسه التي هي الأقرب إليه، ولكنه يغفل عن آمادها التي لو انتبه إليها أحس بعمق العبودية التي أركزت فيها. أولا ترى كيف تجزع إن مسها شيء من السوء، و تفقد توازنها إن أصابها شيء من الخير؟، أولا ترى حرصها على النعم الذي يمنعها من العطاء، و شدة يأسها وقنوطها؟، إن أطوار النفس وتغيراتها شاهدة على أنها مخلوقة مدبرة، وتلك آية من آيات الله في الخليقة.

## بينات من الآيات:

[3] ﴿ مَنْ عَمِلَ صَلِحًا فَلِنَفْسِهِ وَمَنْ أَسَاءَ فَعَلَيْهَا وَمَا رَبُّكَ بِظَلَمَهِ لِلْعَسِيدِ ﴾ تبيِّن الآية المسؤولية الإنسانية: أن من عمل صالحا فإنها لنفسه يعمل، ويلقى جزاءه الحسن وافيا، وأن من عمل سيئا فإنها على نفسه، ويجد جزاءه كاملا. وكلمة ظلّام تدل على المبالغة في الظلم، وربنا ليس فقط لا يظلم كثيرا عبيده، بل أيضا لا يظلمهم قليلا. إذا فلهاذا ينفي الرب ظلمه بصيغة المبالغة فيقول: ﴿وَمَا رَبُّكَ بِظَلَمِهِ لِلْعَسِيدِ ﴾!. وسبب هذا التساؤل هو التشابه الذي سيحدث بنفي المبالغة، فلو قلت: فلان لا يأكل، فهذا يعني أنه لا يأكل كثيرا ولا قليلا، وأما لو قلت: وما فلان بأكول، فهذا يعني أنه لا يأكل كثيرا، ولكنه قد يأكل قليلا، فنفي المبالغة نفي للكثرة فقط.

ذكر جملة من المفسرين أن ذلك باعتبار أن المولى الحق عدل فقليل الظلم في ساحة قدسه كثير، أو باعتبار أن الظلم القليل مهما كان قليلاً مع الكثرة التي لا تحصى من الخلائق فإنه سيكون كثيرا جدا، أو للإشعار بأنّ من فعل الظلم وإن قلّ –وهو عالم بقبحه، وبأنّه غنيّ عنه– لكان ظلاما.

والجواب –في ما يبدو لي– أن هذا الدين يقرر مبدأ الحرية والمسئولية، أي مبدأ التبعة الفردية. ومن جهة أخرى فإن الإنسان مسؤول عن واقعه الفردي والاجتهاعي وإصلاحه، فهو محاسب عن ذلك. إن الله القدير الحكيم لم يخلق الدنيا الا ليعلم من يصمد أمام امتحاناتها ومن ينهار.. إذا فالابتلاءات ضرورية إلى حد ما لفلسفة هذا الكون ذلك لأن للابتلاء غايات عديدة وأسباب مختلفة. ومن مبدأ الحرية وسنة الابتلاء فالحياة الدنيا دار بلاء وامتحان وقد ترك الله الناس يختارون ما يشاؤون حتى يختاروا طريقهم بأنفسهم ويحصلوا على الجزاء المناسب. وأجرى الرب تعالى سننا في الخلق ربطت تداعيات الحوادث بين أسباب ونتائج، وأوشجت عرى العلائق بين البشر حيث يكون لأفعالهم تأثير بالغ على بعضهم البعض، والأمر ذاته بين البشر وعالم الطبيعة؛ فالسهاء تدر خيرها أو تحبسه بتقدير العزيز الحكيم ومن سنن التقدير أفعال العباد.

فنلاحظ هنا أن المرء مسئول عن إصلاح نفسه ومحيطه الاجتماعي. إلا أن المحاسبة الأخروية على السعي الفردي في الإصلاح، بيد أن نتائج سعيه إيجابا أو سلبا يغنمها أو يصطلمها في حياته الدنيوية، فهو لم يطالب بالسعي لتغيير الواقع إلا لكون الواقع هو صنيعة الأفعال البشرية في إطار السنن الربانية. ومن جهة أخرى أن المحاسبة الأخروية تعتمد تفاعل (السعي، الواقع) من حيث إمكانيات السعي وفرص النجاح. فلو لم يربط ربنا سبحانه بين عمل الإنسان وبين واقعه، وبين سعيه وبين جزائه لكان ظلاما –تعالى علوا كبيرا-. فليس من الظلم أن يصبح شخص رئيسا تهدى إليه خيرات الأرض و بركاتها، ويصبح ويمسي شخص آخر وهو لا يجد ما يقتاته؟! بلى، إنه ظلم، وظلم كبير لو لم نلحظ الحكمة الإلهية والسنن التي تربط بين أفعال البشر وواقعهم ومصيرهم.

وحيث نعرف أن الله الذي خلق السهاوات والأرض وما فيهن وما بينهن بالحكمة البالغة، و التقدير العادل الموزون، ووضع كل شيء موضعه المناسب، ليس بظلام، نعرف يقينا أن درجات الإنسان في الدنيا والآخرة مقدرة حسب حكمة بالغة، ترتبط باختياره وسعيه، وهايت أللهَ لَا يُغَيِّرُ مَا بِقَوْمٍ حَتَّى يُغَيِّرُواْ مَا بِأَنفُسِمٌ ﴾ [الرعد: ١١]، وه إِنَّ ٱللهَ لَا يَظْلِمُ ٱلنَّاسَ شَيْئًا وَلَـٰكِنَّ ٱلنَّهَ لَا يُفْسَمُمْ يَظْلِمُونَ ﴾ [يونس: ٤٤].

فربَّنا لم يسلط هتلر على الشعب الألماني أبدا، ولكنهم هم الذين سوَّدوه على أنفسهم، بجهالتهم و بتركهم مسؤولياتهم، وهكذا بالنسبة لسائر الشعوب.

[20] وهناك تساؤل آخر تجيب عنه الآية الآتية، هو: إننا في كثير من الأوقات لا نكتشف الأسباب في حدوث الأشياء، فنقول مثلا: من الذي جعل الطغاة يحكمون البلاد؟، وتلك الأمراض والأوبئة، وتلك الحوادث التي تكتنف حياة البشر.. كيف تحدث ولم؟. وإذا كنا –معشر البشر – لا نعلم ذلك فكيف يكون الانسان مسئولا عما يُحيط به!. بلى؛ قد يجهل البشر العلاقة بين الأشياء، وكيف ولم، لكن: أ**ولاً**: العلاقات السننية قائمة، والله سبحانه هو الذي قدرها وهو الذي يجريها. ثانياً: المسئولية البشرية مرتبطة بنطاق إمكان السعي والمعرفة البشريين.

ثالثاً: أن حقيقة الهيمنة الإلهية وغاية الخلق وسنة الابتلاء تفترض وجود جملة من المعميات على البشر.

إلَيْهِ يُرَدُّ عِلَّمُ ٱلسَّاعَةِ ﴾ متى تقوم قيامة هذا الكون؟! لا أحد يدري، فهذا غيب غائر في المجهول، وحتى الأنبياء لا يعلمون ذلك، فعند الله علم الساعة يقررها متى يشاء، وكيف يشاء، وقد تقوم غدا، أو بعد غد، وفي بعض النصوص: أن الله لم يقدر للساعة وقتا، وإنها جعل لنفسه فيها البداء.

﴿وَمَا تَخَرُّجُ مِن ثَمَرَتٍ مِنْ أَكْمَامِهَا ﴾ فهو المحيط علما بما في أكمام الثمرات من فواكه. قف على شجرة قبل أن تظهر ثمراتها، إنك سترى أزهاراً كثيرة، ولكن كم تحمل من ثمرة؟ وكم زهرة منها ستسقط وتتلاشى؟ وكم ثمرة ستسقط قبل النضج؟ وكم ثمرة ستواصل الرحلة إلى الأخير؟ إنك لا تعلم، ولا أحد يعلم، ويبقى الله هو العالم بخفايا الأمور، وخبايا الطبيعة، مما يشكل رزق البشر الأساسي. أما عن أبنائه فالله هو المحيط علما بهم.

وَمَا تَحَمِلُ مِنْ أَنثَى وَلَا تَضَعُ إِلَّا بِعِلْمِهِ، ﴾ هل تحمل هذه الأنثى أم لا، وماذا تحمل؟ أنثى أم ذكر؟ وهل يولد حملها سويا، وما هي انعكاسات الطبيعة على جسده ونفسه؟ كل ذلك يرد علمه إلى الله.

إن الآية السابقة بيَّنت مسؤولية البشر عن أفعاله، وأن الله ليس بظلام لعبيده، وقد جاءت هذه الآية لتأكيد المسؤولية:

**أولاً**: بأن الله محيط علما بواقع البشر، فإليه يرد علم الساعة عندما يقوم للحساب، وهو عالم برزقه، وعالم بأبنائه.

**ثانياً**: بنفي الشركاء الذين يزعم البشر أن التوسل بهم يبعده عن عذاب ربه، فيؤكد القرآن أن الإنسان يضحي يوم القيامة متبَّرئا من الشركاء لأنهم لم يغنوا عنه شيئا.

وَيَوْمَ يُنَادِيهِمْ أَيْنَ شُرَكَاءِى قَالُواْ ءَاذَنَكَ مَامِنَا مِن شَهِيدٍ ﴾ يقول لهم الله: أين الشركاء الذين كنتم تزعمون؟ فيعلنون له إعلانا: والله لا ندري أين الشركاء، ولا ندري أين ولُّوا. [٤٨] ﴿ وَضَلَّ عَنْهُم مَّاكَانُواْ يَدْعُونَ مِن قَبَلُ ﴾ عرفوا أنه ليس للشركاء المزعومين دخل في الأمر . ﴿وَظُنُّواْ مَا لَهُم مِن تَجْعِصٍ ﴾ المحيص هي تلك الحفرة الصغيرة التي يحفرها الطير – كالقطا مثلا– بجؤجؤته أي بصدره في الأرض، وهؤلاء المشركون يظنون أي يعلمون يقينا أنهم لا يقدرون على التزحزح عن مسؤولياتهم ولا بهذا المقدار، ولعل الظن بمعنى التصور، وهو هنا يقع معنى تجسد الحقيقة أمام أعينهم.

[٤٩] في أعماق نفس البشر آيات باهرة تهديه إلى ربه، ولو تدبر الإنسان في ذاته، وكيف تطرأ عليه الحالات المختلفة من طمع لا يحد، ويأس لا يوصف، لعرف حاجته إلى الخالق، وأنه قد أركس في العجز والفقر والمسكنة إركاسا. إن البشر حين ينازع ربه رداء كبريائه يحتجب عن نور الله، لأنه قد جهل نفسه، ولم يعرف آماد عجزها وضعفها، وشدة فقرها وفاقتها، أما حين يتصور حالاته المختلفة يعرف نفسه، ومن ثم يعرف ربه.وربنا يرينا آياته في أنفسنا فيقول: والأولاد، وسواء دعا ربه أم دعا الشركاء فهو محتاج، والمحتاج إلى الخبى والعافية، ليس بإله ولا نصف إله. إنه محض عبد، صفر اليدين. إنه يتوب إلى ربه الغني، ويعلم بفطرته أنه غناه، والتقرب إليه مناه حقا، وأنه قد ضل الطريق، وأن حرصه على الدنيا لا يشبع طموحه، ولا يشفي غليله، إنها الأوبة إلى ربه غاية تطلعه، ونها يعن.

يقول الإمام السجاد غلِيَمَلا وهو يناجي ربه: «إلَيكَ شَوقِي، وَفي عَبَنَّكَ وَلَحِي، وَإِلى هَوَاكَ صَبَابَتِي، وَرضَاكَ بُغْيَتِي، وَرؤُيَتكَ حَاجَتي، وجوَاركَ طَلَبِي، وَقُربُكَ غَايَةَ سُؤْلِي، وَفِي مُنَاجَاتِكَ رُوحِي وَرَاحَتِي، وَعِندَّكَ دَوَاءُ عِلَتِي، وَشِفَاءُ غَلَتِي، وُبَردُ لَوْعَتِي، وَكَشْفُ كُرْبَتِي -إِلَى أَنْ يَقُولُ:- وَلاَ تَبْعُدِنِي عَنْكَ، يَا نَعِيَمِي وَجَنَّتِي، وَيَا دُنْيَايَ وَآخِرَتِي».

وهذه النفس الواسعة التي تتطلع إلى امتلاك الدنيا وتزيد قد تضيق بها الآفاق حتى يطبق عليها اليأس من أطرافها. أوليس ذلك دليلا على فقر البشر، وشدة حاجته، وسفاهة تكبره على ربه. ﴿وَإِن مَّسَّهُ ٱلشَّرُ فَيَتُوسٌ قَنُوطٌ ﴾ ولعل اليأس هو قطع الأمل قلبيا، بينها القنوط هو التوقف عن السعي بسبب اليأس، والكلمتان مثل لفظتي اليوم والنهار إذا اجتمعتا افترقتا، وإن افترقتا اجتمعتا، فلو استخدمنا لفظة اليأس فقط أعطت معنى القنوط، وهكذا العكس، ولكن حينها نستخدمهما فإن لكل واحدة منهها معنى. وقال البعض: يؤوس شدة اليأس من الخير، وقنوط من الرحة، وقال: اليؤوس من إجابة الدعاء، قنوط يسيء الظن بربه.

<sup>(</sup>١) الصحيفة السجادية: مناجاة المريدين.

[••] ومن تسولات النفس في الهروب من المسؤولية والإعراض عن آيات الله هو الغرور بالنعم، مما يعالجه القرآن هنا.. ﴿ وَلَمِنْ أَذَقْنَنُهُ رَحْمَةُ مِّنَا مِنْ بَعَدِ ضَرَآةَ مَسَنَّهُ لَيَقُولَنَّ هَذَا لِى وَمَا أَظُنُ ٱلسَّاعَة قَابَعِمةً وَلَمِن تُحِعْتُ إِلَىٰ رَقِحَ إِنَّ لِى عِندَهُ لَلْحُسَنَىٰ ﴾ من عادة مؤلفي هذا للى وَمَا أَظُنُ ٱلسَّاعَة قَابَعِمةً وَلَمِن تُحِعْتُ إِلَىٰ رَقِحَ إِنَّ لِى عِندَهُ لَلْحُسَنَىٰ ﴾ من عادة مؤلفي الروايات تصوير أبطالهم في حالات نفسية متناقضة، فيصورون مثلا: أحد المجرمين في لحظة الروايات تصوير أبطالهم في حالات نفسية متناقضة، فيصورون مثلا: أحد المجرمين في لحظة جريمته، يعيش قمة الغرور، فيقع فجأة في الفخ، أو يصورون: أحد المغرورين يتصور أنه يمتلك الشمس بيمينه والقمر بيساره، وإذا به يبصر، يرى شرطيا أمامه فيصبح كالخرقة البالية. وهذا التصوير يساعد في كمن المنه، وإنه الفخ، وإذا به يبصر، يرى شرطيا أمامه فيصبح كالخرقة البالية.

والقرآن -هنا- يصور لنا الحالة النفسية الأولى التي يعيشها المفتون، حيث يتذوق رحمة الرب و نعمته بعد أن عاش ظرفا صعبا، وضيقا وشدة، وتعبيرا عن فرحته يبادر قائلا: «هذا لي» كالطفل الذي يشتري له والده لعبة جديدة، فيذهب مسرعا إلى أترابه قائلا: عندي لعبة جديدة، هذه لي..، مأخوذا بنشوة الغرور، وهذا ما تفعله جِدة النعم بصاحبها، فهي هاوية يجب الحذر من السقوط فيها، تسبب في تغير حالة الإنسان النفسية، وهذا كان الإمام الصادق عليتي ينبه داود الرقي قائلا: «يَا دَاوُدُ تُدْخِلُ يَدَكَ فِي فَمِ النَّنَيْنِ إِلَى المِرْفَقِ خَبْرٌ لَكَ مِنْ طَلَبِ الحَوَانِجِ إِلَى مَنْ لَمْ يَكُنْ فَكَانَ»<sup>(1)</sup>.

ثم إن ذلك المغرور المفتون لا يقتصر على الزهو والفخر الذي يغمره، بل يتصور الحياة متلخصة في تلك اللحظة التي يعيشها، وفي ذلك المكان الذي يتنعم فيه، ثم بعد ذلك يخطر على باله أن لو كانت هناك ساعة وجزاؤه كان له عند ربه الحسنى، أوليس الله قد أنعم عليه في الدنيا، فهو لا بد أن ينعم عليه في الآخرة ! وهكذا يزعم السلاطين والمترفون والمفسدون، إنهم يتصورون أن الله إنها فتح عليهم أبواب النعم الدنيا لحبه إياهم، أو لأنهم عباده الذين اختارهم – وهذه هي العنصرية –، في حين أن الله إنها أعطاهم تلك النعم ليمتحنهم، ويبلوهم أيهم أحسن عملا، أو حتى يستدرجهم، كما قال سبحانه: ﴿ وَلَا يَحْسَبَنَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواأَنّا نُعْلَى لَهُم أيهم أحسن عملا، أو حتى يستدرجهم، كما قال سبحانه: ﴿ وَلَا يَحْسَبَنَ ٱلَذِينَ كَفَرُواأَنّا نُعْلى لَهُم أيهم أحسن عملا، أو حتى يستدرجهم، كما قال سبحانه: ﴿ وَلَا يَحْسَبَنَ ٱلَذِينَ كَفَرُواأَنّا نُعْلى لَهُم أيم أحسن عملا، أو حتى يستدرجهم، كما قال سبحانه: ﴿ وَلَا يَحْسَبَنَ ٱلَذِينَ كَفَرُواأَنّا نُعْلى لَهُم وَبَرٌ لِأَنْفُسِيهم إِنّا سُعْلى لَهُم لِيَزَدَادُوا إِنْسَمَا وَلَهُم عَذَابٌ مُهِينً ﴾ [آل عمران: ١٧٨]. ﴿ وَلا يَعْسَبُنَ أَلَذِينَ كَفَرُواأَنّا نُعْلى لَهُم أيم أحسن عملا، أو حتى يستدرجهم، كما قال سبحانه: فو وَلَا يُحْسَبُنَ أَلَذِينَ كَفَرُواأَنّا نُعْلى لَهُم أيم أحسن عملا، أو حتى يستدر علم من ولي على أما من وعناهم، كم الله إنها أعطاهم تلك النعم لي مران الم أيم أحسن عملا، أو حتى يستدر عمانه فلا يحاسب أناس على أساس فقرهم وغناهم، وكبرهم وصغرهم، وإنها على أساس كفرهم أو إيهانهم، كفرانهم أو شكرهم، وبالتالي أعمالهم، إن خيرا فخير وإن شرا فشر. ﴿ وَلَنْذِيقَنَّهُم مِنْ عَذَابُ عَلَيهم، كفرانهم أو شكرهم، وبالتالي أعمالم، إن خيرا فخير وإن شرا فشر. فولنا على أساس كفرهم أو إيهانهم، كفرانهم أو شكرهم، وبالتالي أعمالم، إن خيرا فخير وإن شرا فشر. فلناه وأن علك السيئة على سلوكه.

(1) تهذيب الأحكام: ج٦، ص٣٢٩.

[٥١] تقدَّم أطوار نفس الإنسان دليلا وجدانيا على عجزه وحاجته إلى الخالق وإلى الرسالة التي تربيه وتزكيه، ولو عاد الإنسان إلى حرم نفسه لشاهد فيها من آيات الله بها يراها في آفاق السهاء و الأرض. ومن تلك الأطوار مدى تأثره بحالة الغنى والفقر، والعافية والمرض. فوَإِذَا أَنْعَمَّنَا عَلَى ٱلْإِسْنَنِ أَعَرَضَ وَنَتَا بِحَايَى إِنه في حالة الرخاء والنعمة يعرض عن ذكر الله، ويتجنب الداعين إلى الله، بجعل جانبه مواجها لهم، ثم يتولى عنهم. فوَإِذَا مَسَّهُ ٱلشَّرُ فَذُو دُعكَمَ عَرِيض ﴾ وأما إذا أصابه شر فإنه يعتكف في المسجد ليبدأ مرحلة التبتل والدعاء، وهذا التوجه إلى الدعاء العريض من بعد ذلك الإعراض دليل ضعفه عن مواجهة المساكل، ومعرفته بأن الله هو المتفضل بالنعمة عليه، ولكنه لضيق نفسه ومحدودية استيعابه تاه في غرور النعمة، وفقد سيطرته عليها، وجعلها حجابا بينه وبين الله. وهذا الإنسان الذي تتحدث الآية عنه قد يكون هو أنا وأنت ونحن، لذلك لا بد أن نعي وننتبه، لا بد أن نعقل ونحذر.

[٥٢] بعد أن ألقى السياق الضوء على مدى العجز والفاقة والمسكنة التي أركست فيها نفس الإنسان حتى تراها تتأثر إلى حد التطرف بالمؤثرات الخارجية، مما يهديه إلى سفاهة الكبر ويشعره بضرورة العودة إلى فطرته في التسليم لربها، بعدئذ أخذ -السياق- يذكره بضرورة أخذ الحيطة لنفسه، وقال: ﴿ قُلَّ أَرَءَيَّتُمَ إِن صَحَانَ مِنْ عِندِ ٱللَّهِ ثُمَّ صَحَفَرَتُم بِهِ مَنَ أَضَلُّ مِمَّنَ هُوَ فِي شِعَاقٍ بَعِيدٍ ﴾ أي لو كان القرآن حقا ثم كفرتم به، ولم تقوموا بالاحتياط الكافي لأنفسكم، فإنكم سوف تصبحون في ضلال بعيد عن جادة الحق.

إن الإنسان يبحث فطريا عن الأمن، ولولا الكبر الذي انطوت نفسه عليه والغرور والحجب لاستمع إلى إنذار الرسل، وقال في نفسه: لو كان هذا الإنذار صحيحا لوجب أخذ الحيطة لنفسي بالاستماع إلى شواهد المنذرين وآيات الله التي تتجلى على أيديهم، ولو فعل ذلك وألقى السمع من دون وقر الكبر والعجب اهتدى إلى الحق. ثم إن عقل الإنسان يهديه بضرورة أخذ الحيطة حتى بمجرد افتراض صحة ما يقوله الرسل، بهذا ذكر الإمام الصادق عليمًا لا أخذ الحيطة حتى بمجرد افتراض صحة ما يقوله الرسل، بهذا ذكر الإمام الصادق عليمًا أحد الملحدين الذي طال جداله في الدين، فبعد أن رأى عبد الكريم ابن أبي العوجاء الإمام في الحج، وقال عليمًا في الحرة الم أمر كما تقولُ الإمام قائلا: «لا جِدَالَ في الحَجِّ. وقال عليمًا المحدين الذي طال جداله في الدين، فبعد أن رأى عبد الكريم ابن أبي العوجاء الإمام في الحج، وقال عليمًا منه العودة إلى النقاش، رفض الإمام قائلا: «لا جِدَالَ في الحَجِّ. وَنَفَضَ ردَاءَهُ مِنْ يَدِهِ وقال حيمَة أول منه العودة إلى النقاش، رفض الإمام قائلا: على جدالكريم ابن أبي العوجاء الإمام في الحج، وقال عليمًا حدي أول منه المحدين الأمرُ كما تقولُ حو لَيْسَ كما تقولُ من حيوانَ من من منه فقال. وَالغرور أول من يله وقال حيمَة في أول من وقال عنه الإمام قائلا: على حيوان من من منه فقال. وَالغُون من يله من يله وراءة من يله ورا م

[٥٣] وأما الطريق إلى الحقيقة فهو بديع الخلق وحقائق النفس.

(۱) الكافي: ج۱، ص۸۷.

لقد حملنا السياق القرآني ومنذ فاتحة السورة إلى آفاق السهاوات والأرض، وأرانا آيات الله فيها، من بديع الصنع، وعظيم الخلق، ولطيف التدبير، وحسن التقدير، ثم ذكرنا بأعهاق النفس التي لو خضنا غمارها لرجعت النفس تائبة إلى فطرة العبودية. أرأيت جزعها حين يمسها سوء؟ هل وجدت يأسها وقنوطها بعد حرصها وطمعها؟ إذا لم تكن هذه شواهد العبودية فها هي إذا شواهدها؟! لقد أشار القرآن إلى بعض هذه الشواهد التي يجدها كل واحد منا في نفسه وجدانا، ثم قال مشيرا إليها والى آياته في الآفاق التي ذكرت من قبل: ﴿ سَنَرُ يهِ مَر منا في نفسه وجدانا، ثم قال مشيرا إليها والى آياته في الآفاق التي ذكرت من قبل: ﴿ سَنَرُ يهِ مَر منا في نفسه وجدانا، ثم قال مشيرا إليها والى آياته في الآفاق التي ذكرت من قبل: في سَنَرُ يهم منا في نفسه وجدانا، ثم قال مشيرا إليها والى آياته في الآفاق التي ذكرت من قبل: في سَنُرُ يهم منا في نفسه وجدانا، ثم قال مشيرا إليها والى آياته في الآفاق التي ذكرت من قبل: سَنَرُ يهم مُواطنين يغلف بها قلبه، ولو في لحظة من لحظات عمره، لكي تتم الحجة عليه، وحتى أنه الكفر والطغيان والفساد في الأرض يتم الله حجته عليهم، ويبيَّن لهم الحق بشكل لا يسعهم الإنكار، فإذا كفروا بعد ذلك أخذهم بعذاب بئيس، إذ إن كفرهم ليس عن غفلة، إنها عن جعود.

والآيات الشريفة السابقة توضح الآيوية حيث تبيَّن التقابل بين الفقر والغنى، وحيث تقلب حال البشر يدلل على الفقر. فإذا لم تكن الذات البشرية غنية بالعلم والوجود كما هو الحق، فلا بد أن نهتدي إلى أنها من طبيعة العدم والجهل. فنعرف أن ما بها من وجود وعلم هو من الغني الحميد. وأن هذه الحقائق تهدينا إلى أن ما في الآفاق وما في أنفسنا من آيات الكمال والجمال فهي دالة على ما لواهبها من كمال ذاتي لا محدود وجمال تام لا متناهي وأن ما فيها من معالم الضعف والنقص فهي دالة على تعالي خالقها منها وتساميه عنها وبهذا نهتدي إلى ما لله من

أَوَلَمْ يَكْفِ بِرَبِكَ أَنَهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ شَهِيدُ فالله سبحانه وتعالى لا يحتاج إلى شهادة شيء، بل هو الشاهد على كل شيء. فبنوره أشرقت السهاوات والأرض، وبضيانه عرف الخلائق أنفسهم، وبذاته دل من يشاء على ذاته، سبحانك يا رب: «كَيفَ يَسْتَدِلُ عَلَيكَ بَها هُوَ فِي وُجُودٍهِ مُفْتَقرٌ إِلَيكَ!. أَيَكُونُ لغَيْرِكَ مَن الظَهُورُ مَا لَيْسَ لَكَ، حَتَّى يَكُون هُوَ المُظْهِرُ لَكَ!. مَنَى غِبْتَ حَتَّى تَحتَاجَ إلى دَليل يُدلُ عَلَيكَ!. وَمَتَى بَعدَّتَ عَدَّى تَكُونَ الآثارُ هِيَ التي يُتُولُ لَكَ!. مَنَى عَمِيَتْ عَيْنُ لاَ تَراكَ عَلَيهَا رَقِيباً»<sup>(1)</sup>

إنَّ التجلي الإلهي لا يكاد يخفى، فتأمل تجد أن: حياتنا الشخصية، مستقبلها، بل ماذا تكسب غدا ومتى تموت مُحاطة بتدبير فوقي. ولو تدبرت قليلا لوجدت أن صدفا ما غيرت مسيرة حياتك، وحوادث ما جعلتك تغير أفكارك، بل إنك في لحظات اضطررت أن تختار طريقا

(١) بحار الأنوار: ج٢٢، ص١٤٢، من دعاء الإمام الحسين عَلَيْتُلا: في يوم عرفة.

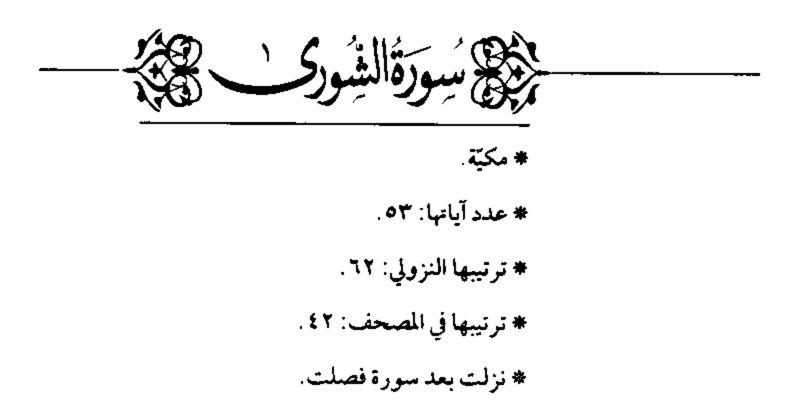
مختلفا عن آمالك، بل اخترته بصورة فجائية لم تسبقك إليه بادرة أبدا. ولقد عبرت عن الحقيقة آية شريفة تعبيرا لطيفا، فقال: ﴿وَأَعْـلَمُوٓا أَنَّ ٱللَّهَ يَحُولُ بَيِّنَ ٱلْمَرْءِ وَقَلْبِهِ. ﴾[الأنفال:٢٤].

وفي حالات عديدة يرتبط وجداننا بقوة غيبية نتيقن في تلك الأحوال بأنها مهيمنة ورحيمة فنتضرع إليه بقلوبنا فإذا الحياة المستصعبة تيسرت، وإذا تلك الشديدة انكشفت، لا نعلم أين هي وكيف هي، بل لا نعرف عنها إلا أنها قادرة على إنقاذنا.

وقد تصفو النفس إلى درجة تحسب أنها ترى الله، بل هو أشد من الرؤية وضوحا آنذاك، ولو يتذكر الإنسان تلك اللحظات لعرف إن الله لا ريب فيه فاطر السهاوات والأرض الرؤوف الرحيم. وهكذا يعرَّف الله نفسه للإنسان مرة بعد أخرى ويظهر في كل شيء ظهورا، وإنها تراه القلوب البصيرة النافذة التي تخترق ظواهر الحياة إلى حقائقها.

وهذه شهادة الله لرسوله؛ فقد تحدى النبي تَنْتَخْتُ كُلُ البشر بها لهم من مبادئ وأفكار وبها ينتحلون من شرائع وأديان: ﴿قُلْ أَى شَقَءٍ أَكَبَرُ شَهَدَهُ قُلُ اللَّهُ شَهِيدُ بَيْنِي وَبَيْنَكُمْ وَأُوحِي إِلَى هَذَا لَقُرْءَانُ لِأُنذِرَكُمُ بِهِ ﴾ [الأنعام: ١٩]. فقد اصطفاه من بين الأميين وبعثه بالكتاب الذي لا يأتيه الباطل، وأردفه بالتأييد والتسديد والنصر واستجابة الدعاء. وهكذا فالاحاطة القيومية تتكشف لمن يلقي السمع، بل هي تتكشف لكل إنسان في صور مختلفة في تجارب وتضاعيف الحياة.

[20] ولكن العمى في الكفار هو الذي يجعلهم لا يرون الله عز وجل، وسبب العمى هو الكفر بالبعث، ونكران النشور . إن الريب في يوم الآخرة وبالتالي في المسؤولية يبرر للنفس التهاون، وإذا استبد بها التهاون لم يهتم بالحق، ولم يستمع إلى داعيه، ولم ينتفع بآيات الله التي تتجلى في الآفاق والأنفس. ﴿ أَلَا إِنَّهُمْ فِي مِرْيَحِ مِن لِقَاءِ رَبِهِمُ أَلَا إِنَّهُ بِكُلِّ شَيّءٍ تُحِيطُ ﴾ إنهم يشكون في يوم القيامة وساعة الحساب، بينها الرب يحيط بهم إحاطة كاملة، وسوف لا يفلتون من قبضته، لأنه لا منجى منه إلا إليه، ولا مهرب من سطواته.



فضاكلشورة روي عن أبي عبد الله الإمام الصادق غليَّ إذ أنه قال: "مَنْ قَرَأَ فَحَمَّ آنَ عَسَقَ ﴾ بَعَثَهُ إللهُ يَوْمَ القِيَامَةِ وَوَجْهُهُ كَالثَّلْجِ أَوْ كَالشَّمْسِ حَتَّى يَقِفَ بَيْنَ يَدَي الله عَزَّ وَجَلَّ فَيَقُولُ عَبْدِي أَدَمْتَ فِرَاءَةَ ﴿حِمَّ أَنَّ عَسَقٌ ﴾ وَلَمْ تَدْرِ مَّا ثَوَابُهَا أَمَّا لَوْ دَرَيْتٌ مَا هِيَ وَمَا نَّوَابُهَا لَمَا مَلِلْتَ قِرَاءَنَهَا وَلَكِنْ سَأُخْبُرُكَ جَزَاكَ أَدْخِلُوهُ الْجَنَّةَ وَلَهُ فِيهَا قَصْرٌ مِنْ يَاقُونَةٍ خَمْرًاءِ أَبُوَابُهَا وَشُرِّفُهَا وَدَرَجُهَا مِنْهَا يُرَى ظَاهِرُهَا مِنْ بَاطِنِهَا وَبَاطِنُهَا مِنْ ظَاهِرِهَا وَلَهُ فِيهَا جِوَارٍ أَتْرَابٌ مِنَ الحُورِ العِينِ وَأَلْفُ جَارِيَةٍ وَأَلْفُ غُلَام مِنَ الوِلْدَانِ المُخَلَّدِينَ الَّذِينَ وَصَفَهُمُ اللهُ عَزَّ وَجَل». (ثواب الأعمال: ص١٢٣)

الإطار العام

## الشورى علاج الاختلافات

في الوقت الذي تختص كل سورة في القرآن بمحور يفردها عن بقية السور، تراها كلها تلتقي حول محور مشترك واحد، لذلك فإن من الصعب على المتدبر أن يميز بينها، لأنها جميعاً تنطلق من قاعدة واحدة؛ لتنتهي إلى هدف واحد، تنطلق من معرفة الله، وتنتهي إلى الإيهان به وعبادته، فآياتها متشابهة كما يصف القرآن نفسه بذلك، إلا أن المتدبر يجد لكل سورة محوراً يتميز بما يلي:

**أولاً**: إن كل القضايا المتعلقة واقعياً بذلك المحور تكون مبحوثة في السورة، بالرغم من أنها -وبالذات في السور الطويلة- تبدو مختلفة أو حتى متباينة، إلا أنها مادامت تتصل بذلك المحور تبحث في السورة، لأن المعالجة القرآنية للمحاور هي معالجة شاملة تسع جميع جوانب القضية.

ثانياً: إن القرآن لا يعالج القضايا معالجة نظرية، بل يودع ضمن آياته الكريمة القوة التنفيذية اللازمة لعلاجها؛ فهو لا يكتفي ببيان القانون العلمي أو الحكم الشرعي للقضية مجرداً، بل يشفعه بتوجيه الإنسان وتذكرته، مستخدماً من أجل ذلك شتى الوسائل، ومن أبرزها التذكرة بالله وبالآخرة، وإثارة العقل، والترهيب، والترغيب، وحتى التصوير الفني،الذي يدعو قارئ القرآن إلى تطبيق أوامره وتعاليمه.

ونجد محور هذه السورة معالجة الخلافات البشرية.. لماذا يختلف الناس؟ وما هي حدود الاختلافات الطبيعية بين البشر؟ وما هي جذور الخلاف؟ ثم ما هو علاج الخلاف؟.

وإنها سميت هذه السورة بالشورى، لأن الشورى تُعَدَّ بعد الوحي أفضل علاج للاختلاف. والقرآن لا يبدأ السورة بالحديث عن الشوري، بل يبدؤها بالحديث عن الوحي، لأن الوحي هو محور المجتمع الإسلامي، وأساس وحدته، ذلك لأن أي مجتمع يقوم على أساسين:

ا**لأول**: وجود شريعة، أو كتاب، أو منهج متكامل، وفي أمتنا الإسلامية يجسد القرآن هذا الأساس.

**الثاني**: وجود القيادة الصالحة التي تحدد معاني الكتاب، وتستنبط الأحكام منه، وترسم المنهج السليم للحياة به.

وهذا ما يفسر ابتداء السورة بذكر القرآن وانتهائها إلى ذكر الرسول، وبين هذا المبتدأ وذلك المنتهى تبصِّرنا آياته بلطائف القيم المباركة في الوحدة. وفيها يلي نستوحي تفصيلاً لهذا الموجز:

فاتحة السورة تذكرنا بالوحي الذي يلقيه الله العزيز الحكيم مليك السهاوات والأرض العلي العظيم، وكفى بالوحي عظمة أن السهاوات والأرض يكدن يتفطرن من فوقهم من عظمة ربهن أو من كلهاته. أما الملائكة فهم يسبحون بحمد ربهم، ويشفقون على من في الأرض – بالذات المؤمنين منهم- فيستغفرون لهم، لأنهم يرون جانباً من عظمة ربهم، والله غفور رحيم (الأيات:١–٧).

وهذه الفاتحة تنسجم مع خاتمة السورة التي تبين صفات الوحي، حيث لا يتلقاه البشر إلا إلهاماً أو من وراء حجاب أو عبر رسول من عند الله، وأنه قد هبط إلى الرسول الروح، ومن قبل لم يكن النبي يدري ما الكتاب ولا الإيهان، أما اليوم فعنده نور يهدي به الله من يشاء إلى صراط مستقيم، وهو صراط الله الذي إليه ترجع الأمور (الآيات: ٥ -٥٣).

وبين هذه الفاتحة وتلك الخاتمة اللتين تتحدثان عن محور المجتمع الإسلامي وصبغته الأساسية، وهو الوحي، تجري آيات الذكر في تبيين أسس الوحدة في الأمة، بل وترسي هذه الأسس ببصائرها ونذرها وبشائرها. كيف؟.

ألف: تقسم (الآية: ٨) الناس فريقين؛ من هداه وأدخله في رحمته، والظالمين الذين مالهم من ولي ولا نصير . وبعد أن يحدد القرآن الصفة الرئيسة للظالمين وهي الشرك بالله –الذي يُعَدَّ جذر كل فساد- يثبت مبدأ التحاكم إلى الله في الاختلاف، وبالذات إلى وحي الله ومن نزل عليه الوحي أو استوعبه، والإنابة إليه، والتوكل عليه (الآيات: ٩-١٠).

باء: ويذكرنا السياق –بعدئذ– بأن الله الذي فطر السهاوات والأرض، خلق الناس

والأحياء أزواجاً ليكون نسل الناس بذلك. فالاختلاف حقيقة واقعة، وهو في حدود التكامل مفيد. كما أنه سبحانه بسط الرزق بين الناس بقدر ما يشاء حسب حكمته، فلا يجوز أن نسعى للتساوي المطلق بينهم (الآيات: ١١ – ١٢).

جيم: والدين محور الوحدة، ولكن بشرط ألا نتفرق فيه، وهذه وصية النبيين أولي العزم نوح ومحمد وإبراهيم وموسى وعيسى عظيمًا. أما سبب الاختلاف فليس هو الدين، بل أهواؤهم التي تنزع نحو البغي، وما أعظمها من جريمة تنزل نقمة الرب لولا أنه أخرها إلى أجل مسمى، ويبقى الرسول ومن بعده خلفاؤه محوراً للوحدة، وعليه أن يستقيم على الحق بعيداً عن أهوائهم المختلفة، مؤمناً بكل الكتب، وعادلاً في الحكم بينهم، وألا يكرههم، بل يلزمهم بها ألزموا أنفسهم به (الآيات:١٣–١٥).

دال: أما الذين يجادلون في آيات الله ويرفضون أحكامه من بعد ما استجاب المؤمنون له، وأقاموا المجتمع المسلم، فإن حجتهم داحضة، وعليهم غضب من الله، ولهم عذاب شديد، وتطالهم العقوبات إذ رفضوا أحكام الله، أوليس قد رفضوا الكتاب الذي أنزله الله، والميزان الذي جعله سبيلاً للعدالة؟ وهو الإمام أو أحكام القضاء أو قيم العقل أو هي جميعاً؟

وبعد أن يحذّرهم الله الساعة التي يشفق منها المؤمنون، ويقول: بأن الشاكين فيها في ضلال مبين، يذكر بأن الله هو الرزاق، وأن مخالفة الحق لا تجلب رزقاً، وأن من يترك الحرام من الدنيا، ولا يثير الصراع من أجل لقمة الحرام، يعُوضه الله في الآخرة كما يرزقه في الدنيا، بينما الآخر لا نصيب له في الآخرة وربها يفقد الدنيا أيضاً. وهكذا عالج السياق جذراً أساسياً للخلاف الاجتماعي (الآيات ١٦–٢٠).

هاء: ولأن من الناس من يشرع بأهوائه، وهو يسبب الاختلاف الكبير، أنذر الله أولئك الذين اتخذوا من دون الله شركاء، يزعمون أنهم يشرعون من الدين ما لم يأذن به الله، ويسنون القوانين الوضعية، بأنه لولا كلمة الفصل لقضي بينهم، وأن لهم بالتالي عذاباً أليهاً يوم القيامة، حيث ترى الظالمين مشفقين مما كسبوا دون أن تجديهم الشفقة نفعاً، لأنه واقع بهم، بينها ترى المؤمنين في روضات الجنات.

**واو**: ويرسم القرآن الخط المستقيم في الأمة بالأمر الناجز بمودة أولي القربى التي هي الحسنة الكبرى، لأن بمودتهم يتكرس الخط القيادي السليم. ولأن القضية القيادية أهم قضية وأكثر قضية إثارة للخلاف اتهموا الرسول بالافتراء على الوحي، وأدحض الله فريتهم بأن الله لو شاء لختم على قلب الرسول، وأنه يمحو الباطل، ويحق الحق بكلهاته.. وبَيَّن أنه سبحانه يقبل التوبة عن عباده لأن الانحراف عن الخط القيادي كثيراً ما يقع، فلو لا قبول التوبة هلك خلق كثير. وبَيَّن السياق أخيراً بأن الذين آمنوا يستجيبون لهذا الأمر، بينها الكفار الذين لا يستجيبون لهم عذاب شديد (الآيات: ٢١ -٢٦).

زاء: ولأن حب الدنيا والتكاثر من متعها يُعَدُّ أحد الجذور الرئيسة للاختلاف، بعد الاختلاف الطبيعي المشروع، والتفرق في الدين، والتشريع بغير إذن الله، فقد عالجته عدة آيات بينت حكمة تحديد الرزق، فلو بسط الله الرزق بسطاً لبغى الناس في الأرض، فقدره تقديراً حكيماً يتناسب ومقدرة الناس على الاستيعاب، والرزق بيد الله، ولا يجوز الاختلاف عليه، فهو الذي ينزل الغيث من بعد ما قنطوا، ومن أسباب التقتير في الرزق الذنوب. وما أصاب الناس من مصيبة فبها كسبت أيديهم، ولعل من الذنوب الاختلاف الذي يمنع الرزق، وإذا قدر الله العذاب لأمة لا يقدر أحد على دفعه عنها. ومظهر آخر لرزق الله، الرياح التي تنقل سفن التجارة. فهذه الجواري في البحر كأنهن الجبال إن يشأ الله يسكن الريح فيظللن رواكد أو تهد الله من عذابه. وبعد كل ذلك ما هي الدنيا؟ إن هي إلا متاع؛ إذا قيمات الذي عذابه أنه لا مفر لهم من عذابه. وبعد كل ذلك، ما هي الدنيا؟ إن هي إلا متاع؛ إذا قيست بها عند الله للمؤمنين في الآخرة الذي هو أفضل وأدوم (الآيات:٢٧-٣٣).

حاء: وفي هذا المنعطف يبلغ السياق المحور الأساس في السورة المتمثل فيها يبدو في الشورى التي تكثف التجارب البشرية، ويبيَّنه القرآن ضمن صفات مختلفة للمؤمنين الذين يجتنبون كبائر الإثم والفواحش، ويغفرون حين الغضب، وقد استجابوا لربهم (بالتسليم للقيادة الشرعية) وأقاموا الصلاة، وأمرهم شورى بينهم، يتبادلون بها خبراتهم، ومما رزقناهم ينفقون(الآيات: ٣٧–٣٨).

طاء: تلك كانت طائفة من صفات المؤمنين تتعلق بعلاقاتهم بينهم، وهناك طائفة أخرى منها تتصل بمواقفهم من أعدائهم، فهم الذين إذا أصابهم البغي هم ينتصرون، ولا يخضعون للبغاة؛ بل يحاربونهم، ولكنهم لا يعتدون على الناس، بل جزاء سيئة سيئة مثلها عندهم (الآيات: ٣٩–٤٠).

ويبين القرآن هنا فضيلة التعافي عندما لا يكون مضراً، ويدحض اتهام مرضى القلوب والسلطات لمن ينتصر للحق، بأنهم مسؤولون عن ويلات الحرب، ويقول: لا سبيل على من ينتصر بعدما يُظلم، إنها السبيل على الظالم. ثم يأمر بالصبر والغفر، ويقول بأنه من عزم الأمور أي الذي يستدعي عزيمة شديدة، ويسوق الحديث في عاقبة الظلم: الأولى: الضلالة، ويقول: ﴿ وَمَن يُضَلِلِ أَلَّهُ فَمَا لَهُ مِن وَلِي ﴾.

الثانية: العذاب الشديد، حيث يقول الظالمون لما رأوا العذاب: هل نستطيع أن نعود إلى الدنيا لنعمل صالحاً، هنالك تراهم خاشعين من الذل حين يعرضون على النار، وقد خسروا أنفسهم وأهليهم، وليس لهم من الذين أضلوهم أولياء ينصرونهم (الآيات: ٤١–٤٦).

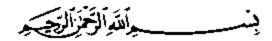
ياء: وفي خاتمة السورة يأمرنا القرآن مرة أخرى بالمبادرة بالاستجابة لله والتسليم للقيادة من قبل يوم القيامة، حيث لا مرد له من الله ولا ملجأ يومئذ ولا من ينكر (الآية: ٤٧).

و يبيِّن أن مسؤولية البحث عن الإمام الحق تقع على عاتق الإنسان نفسه، وأنهم إن أعرضوا فما أرسل الله نبيه عليهم حفيظاً إن عليه إلا البلاغ.

ثم يبيِّن مدى ضعف البشر وحاجته إلى هدى ربه والقيادة الربانية، ويقول: ﴿وَإِنَّا إِذَا أَذَقَنَا أَلَإِ نسَكَنَ مِنَا رَحْمَةً فَرَحَ بِهَا ﴾ وخرج عن طوره، وأصابه الغرور وإن تصبهم سيئة بذنوبهم يكفرون بنعمة الله، وإن لله ملك السهاوات والأرض، وهو الذي يهب أو يمنع حسب حكمته؛ فيرزق من يشاء ذكوراً ومن يشاء إناثاً، أو يهب الذكور والإناث معا، بينها يجعل البعض عقيهاً، إنه عليم قدير (الآيات: ٤٨ – ٥٠).

ثم ينهي القرآن السورة بالحديث عن الوحي كما افتتح به، أوليس الوحي أساس وجود الأمة؟ (الآيات: ٥١–٥٣).

وكذلك أوحينا إليك قرآنا عربيا



هدى من الآيات:

تفتتح سورة الشورى -التي تنظم العلاقة بين المسلمين لكي لا يخوضوا في صراعات داخلية عقيمة- بذكر القرآن الذي هو مرجع كل خلاف، فهو الوحي الذي يكمل الرسالات -التي أوحى بها الله العزيز الحكيم- بعزته عزة الوحي، ومن حكمته أنه الحق المبين.

إنه المالك لما في السهاوات وما في الأرض، فله الحاكمية التي تتجلى في حاكمية رسالاته و رسله، وهو العلي العظيم، ومن آيات مجده، وشواهد عظمته أن السهاوات تكاد تتفطر من فوقهن. أما الملائكة فهم لا يشاركونه في الألوهية، بل يسبحون بحمده أن يكون له شريك.

(۱) يتفطرن: يتشققن.

(٢) أم القرى: مكة.

الآيات ١ - ٧

منهدت القرآن ج

وتراهم يستغفرون لمن في الأرض وبالذات المؤمنين منهم، دون أن يقدروا على دفع الضر عنهم، بلى؛ استغفارهم ينفع الناس، فالله هو الغفور الرحيم.

أما الذين اتخذوا من دونه أولياء ويحسبون أنهم ينقذونهم من مسؤولية أعمالهم فهم في ضلال مبين، إذ إن الله حفيظ عليهم؛ فهو يحفظ عليهم أعمالهم، وما أنت عليهم بوكيل، فهم وحدهم يتحملون مسؤولية أعمالهم وما عليك سوى إبلاغهم الرسالة وإنذارهم بها.

وهكذا أوحى الله إليك القرآن العربي لإنذار أم القرى ومن حولها -ومن ثم العرب جميعا ثم العالمين- إنذارهم جميعا بيوم الجمع حيث الخلائق كلهم قائمون عند ربهم للحساب لا ريب فيه، وهنالك ينقسم الناس فريقين: أصحاب الجنة، وأصحاب النار.

كذلك بيَّن القرآن في فاتحة سورة الشورى عظمة الوحي ومقام الرسالة، وتبعا لها مقام من يبلغها ويجسدها ويحكم باسمها لتكون الرسالة محور المجتمع الذي إليه يردون خلافاتهم ومنه ينطلقون نحو تطلعاتهم.

# بينات من الآيات:

[1-1] (حمر ( ) عَسَق ) راجع تفسير الأحرف المقطعة في السور السابقة. ومما ذكر فيها أن الحروف هذه تشير إلى ذات السورة، أو أنها إشارة إلى أسهاء الله الحسنى. أو أنها تشير إلى مفاهيم معينة في السورة وعموما تشير كلمة كذلك إلى هذه الأحرف، وكأنه يقال: هكذا الوحي من خلال هذه الأحرف، وما تشير إليه من معاني عظيمة.

[٣] ﴿ كَنَالِكَ يُوجِىٓ إِلَيْكَ وَإِلَى ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِكَ ٱللَّهُ ٱلْعَزِيرُ ٱلْحَكِيمُ ﴾ مهما اختلفت الأمم الذين تتنزل عليهم الرسالات الإلهية أو تفاوتت سمات الذين يبلغونها فإنها تشترك في منهجها وأهدافها، كما تلتقي على نقطة مركزية واحدة وهي أنها كلها من عند الله، وليست من صناعة البشر حتى تتأثر بطبائعه أو ميزات بيئته أو متغيرات حياته.

والرسالة الإسلامية تأتي ضمن سلسلة متكاملة من الرسالات، فهي تكمل المسيرة المتصاعدة للبشرية المستجيبة لربها، وهي كأية سنة إلهية لا بد من التصديق بها حينها تتكرر ضمن إطار محدد، وهي بالتالي مفروضة على الناس، لأن الذي أوحى بها هو الله العزيز المطلق في قوته مما يجعل وحيه نافذا شاء الناس أم رفضوا ذلك، والحكيم الذي أتقن الرسالة فجعلها مرآة أهداف الحياة وسنن الخليقة. [٤] ويحدثنا ربنا عن نفسه، في إطار تذكرته برسالته. لماذا؟ لأن معرفته تعالى هي أساس كل معرفة، وتسبق في الأولوية الإيهان بكل الحقائق. ومن هذا المنهج يستوحي الإمام علي أمير المؤمنين كليتكلاً بصيرته حين يقول: «أَوَّلُ الدِّين مَعْرِفَتُهُ، وَكَمالُ مَعْرِفَتِهِ التَّصدِيقُ بِهِ، وَكَمالُ التَّصدِيقِ بِهِ تَوْحِيدُهُ، وَكَمالُ تَوْحِيدِهِ الإِخْلاَصُ لَهُ»<sup>(1)</sup>.

فمن دون معرفة الله، وهيمنته على كل شيء وإحاطته به، وملكه للدنيا والآخرة، لا يستطيع الإنسان أن يؤمن بالوحي الذي هو سنة إلهية خارقة للمألوف عند البشر، وليس تكاملا يبلغه الإنسان بعبقرية.

ولقد أشارت الآية السابقة إلى اسمي العزيز الحكيم لرب العالمين، لأن العزة تعني القدرة الفاعلة أو انعكاس القدرة على الخلق، وهو يستدعي بعث الرسل ليكونوا مظاهر قدرة الله وهيمنته وعزته وحاكميته، كما قال ربنا عنهم: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا مِن رَّسُولٍ إِلَالِيُطَاعَ بِإِذْنِ اللَّهِ ﴾ [النساء: ٢٤]. أما الحكمة فهي العكاس العلم على الفعل، ولأن ربنا حكيم فهو لا يترك الناس سدى، وتتجلى عزة الله في الوحي القرآني الذي يهدينا إلى أسباب القوة، كما تتجلى حكمته في مناهجه الرشيدة. ثم يشير ربنا هنا إلى حاكمية الرب في السماوات والأرض، مما تستوجب فطريا حاكميته على الناس بالوحي، فيقول: ﴿ لَهُ مَافِ السَّوات والأرض، ومن يشك في رسالة النبي محمد تشتي فهو لم يعرف ربه حقاء إذ إنه لو عرف عزته وحكمته الذي خلق المنهج الذي يهدينا إلى الناس ألمان أو من يشك في السراوات والأرض، ومالكيته التي يهيمن بها على الحياة لما شك في وحيه ورسالته، ذلك أن خالق الكون هو نفسه الذي خلق المنهج الذي يهدينا إلى تسخيره في صالحنا.

ولأن السبب في كفر الإنسان بالبعث وبكثير من الحقائق الأخرى التي يهتف بها الوحي، هو عدم إيهانه بقدرة الله حيث يشك في عودة رميم العظام بشرا سويا، يؤكد القرآن صفات الله الحسنى فور حديثه عن الوحي أو البعث أو . . أو . . ، ذلك أننا إذا آمنا بقدرة الله وحكمته وعلمه فسوف نؤمن بكل ما يصدر عنه وما يأمر به إيهانا واعيا، ونعمل به بلا تكلف، لأننا آنئذ نعرف عظمته . أوليس قد أوحى به العظيم، وأن فيه صلاحنا؟ أوليس قد أنزله ربنا الحكيم ونزداد يقينا بصدق أنبائه، مما يبعث فينا العزيمة والأمل، ونستعد للدفاع عنه بأموالنا وأنفسنا، لأنه هبط من عند ربنا القدوس.

وهكذا ينبغي أن نسلك إلى معرفة الوحي طريق معرفة الخالق حتى نجعله في مقامه الأسمى، ولا نقيسه بسائر الكلام أبدا، ولا نرضى بأن يتخذ البعض مصدر تشريعاتهم من

(١) نهج البلاغة: خطبة ١.

الآيات ١ - ٧

منهدف الترآن ج

غيره، أو يتحاكموا إلى قانون بشري ناقص، كلا.. إن ربنا مليك السياوات والأرض، ووحيه تجل لحاكميته التامة علينا، وأي تنكب عن ذلك شقاق وضلال.

﴿وَهُوَ ٱلْعَلِيُّ ٱلْعَظِيمُ ﴾ ما معنى العلو؟ وما معنى العظمة؟ العلي المرتفع في المكان، فهل الله موجود في أعلى قمة في الكون؟ كلا.. تعالى ربنا عن الحلول في مكان، وهو شاهد حاضر ﴿وَهُوَ مَعَكُو أَيْنَ مَاكَنُتُمٌ ﴾ [الحديد:٤]، والعظيم في اللغة مشتقة من العظم، وصاحب العظم الغليظ يسمى عظيما، فهل لله عظم سبحانه وتعالى؟!.

عند تفسير هذه الألفاظ القرآنية، وهكذا سائر أسماء الله يجب أن نأخذ الغايات ونترك المبادئ، ذلك أن لكل لفظة مبدأ يكسبها مدلولا حسيا ماديا، وغاية تعطيها مدلولا معنويا وقدسيا بالنسبة إلى الله، فإذا كانت كلمة العلي تدل على علو المكان حسيا، فهو يشير إلى السيطرة والتمكن، وربنا عليٌّ بهذا المعنى، كما أنه عظيم بمعنى القوة والشدة والهيبة. وإنها نستخدم هذه الألفاظ عند الحديث عن الله لسببين:

ا**لأو**ل: عدم وجود ألفاظ بديلة تدلنا على تلك الغايات، وحيث يريد القرآن تقريب تلك المعاني المطلقة لأذهاننا المحدودة التي عجزت حتى عن الإحاطة بالخلق استخدم هذه الألفاظ.

الثاني: لكي لا ننبهر بمخلوق حاز شيئا من القوة أو الهيبة أو.. أو.. فنعبده من دون الله، فإذا بنا نخضع لفلان لأنه صاحب ثروة أو قوة أو جمال أو هيبة، بل نتذكر صاحب الملك والعظمة الحقيقي، وهو الله عز وجل الذي خلقه من بعد العدم فنسلم له أكثر فأكثر، وبتعبير آخر لا بد أن ننطلق في تقييمنا للحياة من الإيهان بالله، لأن كل ما فيها مخلوق له سبحانه، وإذا اشتمل على شيء من الحسن فهو قبس صغير من أسهائه الحسني.

[٥] ﴿ تَكَادُ السَّمَوَتُ يَتَفَطَّرُنَ مِن فَوَقِهِنَ ﴾ ربها يتصور البشر أن أقوى وأكبر شيء في الكون هو السهاوات بعلوها وقصور علمه عنها، حتى إن علماء الفلك كلما أجهدوا أنفسهم في اختراع أنواع المناظر ذات القوة الهائلة اكتشفوا المزيد من الكواكب والمجرات حتى انتهى بعضهم إلى النظرية القائلة بتوسع الكون المستمر..والقرآن هنا يهدينا إلى هذه السهاء التي هي أعظم شيء في نظرنا تكاد تتفطر من خشية الله. ومع أن السهاوات جمع مؤنث لغير العاقل، والذي يناسبها هو كلمة (تتفطر)، نجد الآية هنا تعبر عنها كما لو كانت من ذوي العقول: ويتفَطَّرُن ﴾ ذلك للدلالة على أنها في مقام العبودية لله والخضوع له شأنها شأن سائر العقلاء، فهي تخشاه. وكيف لا تتفطر السهاوات إذا تجلى الرب لها أو اخترقها وحي الله، وهي مشفقة من الساعة، منتظرة لأمر الله لطويها كطي السجل للكتب، ولا تزال زجرات ملائكة الله تلاحق الأجرام السابحة فيها ألا تحيد عن أمر ربها قيد شعرة.

أعرفتم ماذا يعني وحي الله، وما هي عظمة رسالات الله، وأي مقام كريم ينبغي أن نجعلها فيه؟.

سبحانك اللهم افتق عقولنا بنورك حتى نعرف قدر وحيك، ولا نخسر الدنيا والآخرة بالإعراض عنه أو الاستهانة بأحكامه.. وقال المفسرون: إن تفطرُّ السهاوات بسبب هبوط الوحي عبرها، كما قال ربنا: ﴿ لَوَ أَنزَلْنَا هَٰذَا الْقُرْءَانَ عَلَىٰ جَبَلِ لَرَأَيْتَهُ، خَشِعًا مُتَصَدِعًا مِّنْ خَشْيَةِ اللَّهُ ﴾ [الحشر: ٢١]. وقال بعضهم: بل بسبب صعود أنباء شرك الناس من خلالها، كما قال ربنا: ﴿ تَكَكَادُ السَّمَوَتُ يَنفَظَرَنَ مِنْهُ وَتَنشَقُّ الْأَرْضُ وَيَغِرُّ الِجُبَالُ هَذًا (أَن دَعَوْ الرَّمُنِ وَلَدًا ﴾ [الحشر: ٢١]. وقال بعضهم: بل بسبب صعود أنباء شرك الناس من خلالها، كما قال ربنا: ﴿ تَكَكَادُ السَّمَوَتُ يَنفَظَرَنَ مِنْهُ وَتَنشَقُ الأَرْضُ وَيَغِزُّ الْجُبَالُ هَذًا (أَن أَن دَعَوْ الرَّحُنِ وَلَدًا ﴾ [الشيم الله من كل ذلك عظمة الله وخشية عقابه، فهي التي تكاد السماوات يتفطرن منها، وتسبح بحمده وتعبده، وإن كنا لا نرى ذلك أو نسمعه.

وَالسَنَ الكونية تراهم يخشعون أمام جبروت الله وعزته، ويقدسونه وينزهونه عما لا يليق به، والسنن الكونية تراهم يخشعون أمام جبروت الله وعزته، ويقدسونه وينزهونه عما لا يليق به، ويتم التسبيح بما أعطاهم الله من نعمة الهداية ومن التوفيق للتسبيح، ولعل هذا أحد معاني "بحمده» فإن معرفة الله لا تكون إلا بذاته، وكمال معرفته تنزيهه عن الشريك والشبيه، وهو معنى التسبيح الذي لا يبلغه العبد إلا بحمد الله، أي بما يوجب الحمد من نعم الرب، وتوفيقه، ويعطي هذا التركيب فيحمدي كم معنى المقارنة أيضا، لأن ربنا تعالى هو كما جاء في الدعاء : «يَا مَنْ هُوَ فِي شَرَفِهِ عَزْيزٌ، يَا مَنْ هُوَ فِي عِزَّه عَظِيمٌ، يَا مَنْ هُوَ فِي عَظَمَتِهِ بَحِيدٌ، يَا مَنْ مَنْ هُوَ فِي عَظَمَتِهِ بَحِيدٌ، يَا مَنْ هُوَ فِي عِزَه عَظِيمٌ، يَا مَنْ هُوَ فِي عَظَمَتِهِ عَدِيدٌ، يَا مَن

فهو في عين علو مقامه وقدسه ومجده وغناه حميد له الحمد كله والمحامد جميعا، لأنه تعالى شأنه لم يترك الخلق وشأنهم بل تعهدهم بفواضل نعمائه وسوابغ آلائه، فكان له الحمد كما كان له المجد. في يَسَبِّحُونَ بِحَمَدِ رَبِّهِمْ ﴾ هذه علاقتهم بالله، أما علاقتهم بمن في الأرض فهي الاستغفار لهم عند الرب حيث ترى الملائكة أن سكان الأرض لا يقدرون الله حق قدره بما يعصون ويذنبون. فويكسَتَغْفِرُونَ لِمَن في الأَرْضُ ﴾ إيهانا منهم بسعة رحمة الله. فألاً إنَّ الله هُوَ الْغَفُورُ الرَّحِيمُ ﴾ ولو لم يكن كذلك لما ترك على وجه الأرض من دابة بها عصوا الله، ولعل الآية تبيِّن حقيقة مهمة هي أن الله هو الذي يغفر ويرحم من يشاء ومتى أراد، وخطأ الاعتقاد بألوهية الملائكة أو أنها أنصاف آله، بينها لا يعدو دورها الاستغفار للمؤمنين عند ربهم الذي (1) البلد الأمين: ص ٤٠٥، من دعاء الجوش الكبير. يقرر قبول توبة أولئك و شفاعة هؤلاء أو لا يقبل حسب مشيئته التي لا يسأل عنها وهم يسألون.

[7] وعجيب أمر البشر. إنهم لا يستفيدون من واسع رحمة الله، بل يتخذون الشركاء من دونه، ويزدادون بعدا عنه كلما توالت نعمه عليهم ! وربنا يتوعد هؤلاء بأنه يكتب كل ما تعمله أيديهم و جوارحهم ليعاقبهم عليه عاجلا أو آجلا. ﴿ وَٱلَّذِينَ ٱتَّخَذُوا مِن دُونِهِ أَوْلِيَاءَ ﴾ يعتقدون أنهم هم الذين يرزقونهم، ويمنعون عنهم الأخطار، ويخطئون لأن الله هو الذي يرعاهم ويحفظهم. ﴿اللهُ حَفِيظُ عَلَيَهِمَ ﴾ يحفظهم برحمته الواسعة التي تشمل العاصي والمطيع، ويحفظ عليهم كل ما يصدر منهم، وهم وحدهم يتحملون مسؤولية أعمالهم ﴿وَمَا أَنتَ عَلَيْهِم يوكيبلي فما على الرسول إلا البلاغ.

[٧] إنها تتلخص مسؤولية الرسول وكل مصلح في تبليغ رسالته للناس بإيصال صوت الوحي إلى أكبر عدد ممكن منهم. ﴿ وَكَذَلِكَ أَوْحَيْنَآ إِلَيْكَ قُرْءَانًا عَرَبِيًّا ﴾ وهـذا مـن رحمة الله ورأفته أن يبعث للناس نذيرا بالوحي من أجل هدايتهم للحق. ونقف قليلا عند ﴿عَرَبِيًّا ﴾ لنتساءل: لماذا يؤكد القرآن في كثير من المواضع على عربيته؟

والجواب: إنها يؤكد الله على عربية القرآن

**أولاً**: ليقيم الحجة على الذين كفروا به حينها جاءهم الرسول يتلوه عليهم، وذلك ببيان أن كفرهم لم يكن لغموض في الوحي فهو بلغتهم. وتعبير ﴿عَرَبِيَّا ﴾ لا يدل على لغة القرآن وحسب بل على وضوحه أيضا، كما تدل كلمة أعجمي في البلاغة على الغموض.

ثانياً: لأن اللغة الوحيدة التي يمكنها أن تتسع لمعاني القرآن أكثر من غيرها هي اللغة العربية، بعمقها ومرونتها، ومن هنا يجب أن نعلم بأن السبيل الأفضل لإيصال معاني القرآن لغير العرب ليس ترجمة القرآن، لأنها تضيق بمعانيها، وإنها تعليمهم اللغة العربية أو ترجمة تفسيره على الأقل.

لِلَّنَذِرَأَمَّ ٱلْقُرَى وَمَنْ حَوْلُمَا ﴾ وإنها يختار الله عواصم البلدان محلا لتبليغ الرسالة، لأنها من الناحية الإعلامية أكثر وأشمل تأثيرا، حيث تُعَدُّ المركز لسائر الناس، فأي حدث أو حديث يقع فيها يكون خبره أكثر شياعا مما لو وقع في غيرها، ثم إنها تحتل مركزا سياسيا واجتهاعيا مهما بين القرى الأخرى، ففتح العاصمة يؤدي في الأغلب إلى فتح سائر القرى والمواقع الأخرى، بالذات إذا كانت كمكة في عهد الرسول ﷺ مركزا لتجمع القوى الدينية والسياسية والعسكرية والاقتصادية، التي تسيطر عليها آنذاك قريش، وتتحكم من خلالها في

شبه الجزيرة.

وتدل الآية على أن الرسالة الإلهية كانت ذات أمواج متلاحقة، فقد افتتحت بأمر الرسول بالقراءة: ﴿ ٱقْرَأْ بِٱسْمِر رَبِّكَ ٱلَّذِي خَلَقَ﴾ [العلق: ١]؛

ثم أمرته بإنذار الأقربين: ﴿ وَأَنذِرْ عَشِيرَيَّكَ ٱلْأَقْرَبِينَ ﴾ [الشعراء:٢١٤]؛

وتوسعت إلى قومه ٢٠٠٠ بقوله سبحانه: ﴿ وَإِنَّهُ لَذِكُرٌ لَّكَ وَلِقَوْمِكَ ﴾ [الزخرف: ٤٤]؛

وتواصلت حتى شملت العالمين فقال ربنا سبحانه: ﴿ تَبَارَكَ ٱلَّذِي نَزَّلُ ٱلْفُرْقَانَ عَلَى عَبْدِهِ. لِيَكُونَ لِلْعَالَمِينَ نَذِيرًا ﴾[الفرقان:١].

ومع أن الرسالة كانت منذ البدء عالمية إلا أنها كانت واقعية أيضا تسعى نحو العالم عبر موجات متلاحقة بين الناس، الأقرب فالأقرب، وأحق الناس بها وبحمل مسؤولياتها الرسول وأهل بيته الذين نزلت في بيوتهم فوَنُنذِرَ يَوْمَ اَلْجَمْعِ لَارَيْبَ فِيفٍ ﴾ وفي الأثناء لا بد للرسالي بأن يستوعب الحياة بواقعياتها، فلا ينتظر من الناس أن يؤمنوا جميعهم برسالته، فإذا ما كفروا بخع نفسه، وشكك في جهوده ورسالته، فذلك من طبيعة البشر، إنهم بالتالي ينقسمون إلى مؤمنين وكافرين فوَيَقُ في أَلجَنَبَةٍ ﴾ وهم الذين يؤمنون بالرسالة، ويعملون بمضامينين

وفي هذه الجملة ﴿فَرِيقٌ فِي ٱلْجَنَّةِ وَفَرِيقٌ فِي ٱلسَّعِيرِ ﴾ إشارة إلى الخلاف البشري الذي يقسمهم إلى خطين: خط الحق، وخط الباطل.. وسوف تبين الآيات القادمة هذه النقطة، وتميزها عن الاختلاف في الرؤى ووجهات النظر بين أهل الحق أنفسهم، الذي يجب ألا يبلغ حد الصراع بينهم.

#### 302

# أقيموا الدين ولا تتفرقوا فيه

﴿وَلَوْ شَاءَ ٱللَّهُ لَجَعَلَهُمْ أَمَّةً وَنِحِدَةً وَلَكَن يُدْخِلُ مَن يَسَاءُ فِي رَحْمَيَهِ وَٱلْظَلِمُونَ مَا لَحُمْ مِن وَلِيَ وَلَا نَصِير ۞ آمِ اَتَّخَذُوا مِن دُونِهِ أَوْلِيَاتَهُ فَاللَّهُ هُوَ ٱلْوَلْتُ وَهُوَ يُحْي ٱلْمَوْتَى وَهُو عَلَى كُلِّ شَقَءٍ قَدِيرٌ وَمَا آخْلَلَهُ هُو ٱلْوَلْتُ وَهُو يُحْي ٱلْمَوْتَى وَهُو عَلَى كُلِ شَقَءٍ قَدِيرٌ وَمَا آخْلَلَهُ مُو ٱلْوَلْتُ وَهُو يُحْي ٱلْمَوْتَى وَهُو عَلَى كُلِ شَقَءٍ قَدِيرٌ وَمَا آخْلَلَهُ مُو ٱلْوَلْتُ وَهُو يُحْي ٱلْمَوْتَى وَهُو عَلَى كُلِ شَقَءٍ قَدِيرٌ وَمَا آخْلَلَهُ مُو ٱلْوَلْتُ وَهُو يُحْي أَلْمَوْتَ وَهُو عَلَى كُلُمُ ٱللَّهُ رَبِي عَلَيْهِ تَوَكَلْتُ لَكُمُ ٱللَّهُ مُو آلْوَلْتُ وَعَالَ مَعْلَ لَكُمُ أَللَهُ مَعْلَ لَكُمُ أَللَهُ مَعْلَ لَكُمُ أَنْفُسِكُمُ أَزُوَجًا وَمِنَ ٱلْآنَعَدِهِ أَزُونَجًا يَذَرَقُكُمُ "فَلِي أَلْكُمُ أَلَكُهُ وَيَعْلَى لَمُ مَنْ أَنْفُسِكُمُ أَزَوَجًا وَمِنَ ٱلْآنَعَذِهِ أَزُوَبَعًا يَذَرَقُكُمُ " أَنْفُسِكُمُ أَزَوَجًا وَمِنَ ٱلْآنَعَذِهِ أَزُوبَعًا يَذَرَقُكُمُ اللَّهُ وَعَلَى لَكُمُ أَلَكُهُ وَمُ أَنْ أَنْفُسِكُمُ أَزَوَعَا وَمِنَ أَلْمَعْدِهِ أَزُوبُعًا يَذَرُقُكُمُ " أَنْفُسِكُمُ أَذَوَلِعًا الْمَعْدِهِ أَنَهُ مَعْتَلَهُ مِنْ وَعَلَى اللَّهُ مَعْتَلِهُ مُعَالِيلُ اللَهُ مُوتَعَا مَنْ يَعْتَى الْذِينِ مَا وَصَى الْأَنْعَذِيرُ أَنَّهُ مَعْتَلَهُ مَعْتَى وَلَا لَكُونُ وَالاَنِينَ مَنْ يَعْتَى اللَّذِينَ مَا وَعَيْنَا إِلَيْنَا مُنْهُ وَيَعْتَى إِنَهُ مَعْتَى إِلَيْ مَنْ يَعْتَى إِلَكُمُ مَنَ يَعْتَى أَنْهُ مَعْتَى اللَهُ مَعْتَى اللَّهُ مِنْ وَعَالَيْ مَعْنَى اللَهُ عَنْ يَعْتَى أَنْ أَنْهُ وَعَالَيْنَ أَنْ أَنْهُ مَعْتَى اللَهُ عَنْتَ الْعَنْ مَعْنَى وَلَكُمُ مَنْ وَلَكُنَهُ مَنْ وَعَالَهُ مَعْتَى أَعْنَا اللَهُ عَنْهُ مَعْتَى مَا الْعَنْهُ وَلَا مَنْتَى أَوْ أَعْنَا الْعَنْ وَلَكُ مَعْتَى مَا مَنْ مَعْتَى أَنْ أَنْعَالُهُ مَعْتَى أَنَهُ مَوْ أَعْنَا مُونَا مَا مُولَعُ مَنْ مَا مَا مُوالُولُ مَا أَنْ أَنْ أَنْهُ مُوالُو مَاللَهُ مَعْتَى مَا مُولَعُ مَا مُولَا مُولَعُ مَا مُ مُوالُولُ مَا مُو مُوالَعُنْ مَا مَا مُوا مُولَقُولُ مَا مُعَاء مَنْ مُوالَكُونُ مَا مَائِنَهُ مَعْتَى مَا مَا مُعْتَا

### هدى من الآيات:

ما هي علة اختلاف الناس؟ وكيف ينبغي أن نعالجه؟ ومن هو الولي حقا يرد إليه ما اختلف الناس فيه؟.

هذه محاور الدرس من هذه السورة التي تعالج الخلافات الاجتماعية.

(١) يذرؤكم: ذرأ بمعنى أوجد أي يخلقكم أنتم والأنعام ﴿فِيهِ ﴾ أي في هذا الجعل، فإن امتداد نسل الإنسان والحيوان إنما هو بجعل الأزواج، ولذا ينقطع من لا زوج له. كان من الممكن أن يخلق الله البشر يصورة واحدة لا اختلاف بينهم، وأن يجعلهم كلهم من أصحاب الجنة، ولكنه تعالى ترك الإنسان يختار مصيره بإرادته بعد أن أوضح له سبيل الغي، وهداه إلى سبيل الرشاد.

وهكذا يؤكد القرآن مبدأ الحرية التكوينية التي جعلها الله للبشر، والتي صبغت حياتهم بصبغة الصراع الأبدي بين الحق والباطل. فبينها يتبع فريق منهم ولاية الله، يتبع الفريق الآخر الظالم لنفسه ولاية الشركاء المزعومين، فالسبب الرئيسي لضلالة البشر وما يثير بينهم الخلاف من الحروب التي تنتهي إلى الدمار والتخلف هو تركهم ولاية الله، وتشبثهم بالأولياء من دونه.

أما الخلافات الخارجة عن إطار صراع الحق والباطل- كالخلاف بين أهل الحق أنفسهم-فهي غير مشروعة، إذ لا بد من حلها بالعودة إلى قيم الرسالة ومن يمثل ولاية الله في الأرض، ومن الناس من يدعي الإيهان ولكنه يتولى غير الله، وإنها آية إيهان المرء أن يرد ما تنازع فيه إلى الله والى رسالته ورسله، ثم يتحدى الضغوط، ويتوكل على الله، ويتضرع إليه و يتعوذ بحوله وقوته من شياطين الإنس والجن الذين ينز غونه في الاتجاه الخاطئ.

وولاية الله في المجتمع تجل لولايته في الكائنات فهو الذي فطر السهاوات والأرض، وخلق البشر أزواجا وكذلك الأنعام بهدف تكثير الخلق وانتشارهم، وهو المحيط بهم علما وبيده مفاتيح الرزق، فيبسط لمن يشاء، ويقدر على من يشاء بحكمته البالغة، لأنه بكل شيء عليم.

# بينات من الآيات:

[٨] الاختلاف بين أهل الحق و أهل الباطل جزء من سنة الله في الحياة، ليس لأنه تعالى يريد أن يكون بعضهم من أصحاب النار والبعض الآخر من أصحاب الجنة، بل لأنه أعطاهم حرية الاختيار، ومقتضى هذه الحرية أن يتبع البشر أحد الخيارين. ﴿وَلَوَ شَاءَ ٱللَّهُ لَجَعَلَهُمْ أُمَّةً وَحِدَةً ﴾ وهذا لا يتفق مع طبيعة الحياة وسننها، وهدف الخلق. ﴿وَلَكَن يُدْخِلُ مَن يَشَاءُ فِي رَحْمَتِهِءً ﴾ وهم المؤمنون الذين يأخذون بأسباب الهداية فيوفقهم الله لبلوغها، والآية تحذرنا من

كما تبيِّن لنا الآية بأن الآخر الذي يختار طريق النار، إنها يدخلها بإرادته، وبإيكال الله له إلى نفسه حيث يمنع عنه توفيقه، فلا يحفظه من نوازغ الشيطان، ولا من ضغوط الحياة، كما هو

شأنه مع المؤمنين فإذا به ينقلب على عقبيه.

وهذا الإنسان قبل اختياره لطريق السعير كأي بشر فيه الخير والشر، ولكنه بهذا الاختيار الخاسر يسلب منه عون الله وتوفيقه فيتمحض في الشر، ولهذا ترى أولياء الله المخلصين يلحوُّن على الله بأن لا يكلهم إلى أنفسهم، ولا يقطع عنهم توفيقاته. يقول ابن أبي يعفور: «سَمِعْتُ أَبَا عَبْدِالله عَلِيَتَهُ يَقُولَ وَهُوَ رَافِعٌ يَدَهُ إِلَى السَّمَاءِ: رَبَّ لَا تَكِلْنِي إِلَى نَفْسِي طَرْفَةَ عَيْنِ أَبَداً»<sup>(1)</sup>.

﴿وَٱلظَّلِمُونَ مَا لَحُهُم مِّن وَلِيٍّ ﴾ يشفع لهم، ويخلصهم من العذاب.. ﴿وَلَا نَصِيرٍ ﴾ يعينهم، ولعل في هذا المقطع من الآية إشارة إلى حقيقة مهمة: أن الظالم لا يضر بنفسه فقط عندما يتخذ من دون الله أولياء، ويتبع الجبابرة، بل ويظلم الآخرين أيضا، ذلك لأنه باتباعه الظالم -بل محض السكوت عنه- يساهم في سيطرته على الآخرين. ولعل الآية تهدي أيضا - عندما استخدمت كلمة الظالمين- أن لا عدالة في غير ولاية الله، وأن لا نجاة من الظلم إلا بالعودة إليها، فها للظالمين من ولي ولا نصير . . فمن رضي بحكومة الظالمين اكتوى بنارهم، ولا يستجاب دعاؤه في الخلاص منها. وبالرغم من أن لفظة الظالم قد يتسع مدلولها ليشمل كل منحرف إلا إن انتخابها متناسب والسياق الذي يحدثنا عن الولاية، وبتعبير معاصر أي القيادة وما تتبعه من فض الصر اعات إما بعدالة أو بظلم.

[٩] بلي، إن الكافرين والمشركين اتخذوا أولياء من دون الله، ولم يدركوا بأنه وحده الولي الحقيقى للإنسان، وصاحب القدرة المطلقة. ﴿ أَمِر أَخْذُوا مِن دُونِهِ أَوْلِيَآ، فَأَلَنَّهُ هُوَ ٱلْوَلِيُّ ﴾ لأن إليه مصيرناً، وهو القاهر علينا. ﴿وَهُوَ يُحَيِّى ٱلْمَوْتَى وَهُوَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾ أما الأولياء والأنصار المزعومون فإنهم لا يقدرون على شيء إلا بقدر ما يريده الله لهم، فهم محدودون، والأولى بالعاقل أن ينتمي إلى صاحب القدرة المطلقة فعنده تتحقق طموحاته، ويصل إلى أهدافه.

[١٠] ويبيِّن ربنا معنى الانتهاء الحقيقي لولاية الله، بأنه ليس مجرد الادعاء، والتمني في القلب، وحتى طاعة الله في الأمور الاعتيادية التي لا تكلف الإنسان جهـدا ولا مصلحة ولا تنازلا، إنها التسليم لهذه الولاية في كل شأن، وبالذات عند الصراع، حيث يتشبث الواحد بفكرته وموقفه، وتثار فيه ذاتياته وعصبياته. ﴿ وَمَا أَخْلَلْفُتُمَ فِيهِ مِن شَيْءٍ ﴾ أنى كان هذا الشيء، وفي أي جانب من جوانب الحياة.. ﴿فَحُكْمُهُ إِلَى ٱللَّهِ ﴾ يستوحى من كتاب الله، ومن أودع قلبه علمه من أئمة الهدى ٢٠٠٠ وأتباعهم الفقهاء، العلماء بالله الأمناء على حلاله وحرامه.

ثم يقول القرآن عن لسان الرسول وكل مؤمن يسلم لآياته: ﴿ذَلِكُمُ ٱللَّهُ رَبِّي عَلَيْهِ

304

(۱) الكافي: ج۲، ص۸۱.

نَوَكَتُمُ وَإِلَيْهِ أَنِيبُ ﴾ وهذا تأكيد لانتهائه إلى ولاية الله في مقابل اتخاذ أولئك الأولياء من دونه، إذن فهو على عكسهم يستجيب لحكم الله، ونتساءل: لماذا يؤكد القرآن ضرورة التوكل على الرب هنا؟.

والجواب: لأن الكثير من الناس يزعمون بأنهم حينها يتنازلون للآخرين عند الاختلاف استجابة لحكم الله وأوليائه، فإنهم يعرضون أنفسهم للمخاطر، لأن الطرف الآخر عندها سوف يتصرف من موقع صاحب الحق، ويستغل انتهاء الخلاف في صالحه والإضرار بهم. إن هذا الشعور من وساوس الشيطان الذي يريد من خلالها تضخيم الاختلافات الاجتهاعية، وتفتيت الأمة الواحدة، وكم من مظلوم أصبح أكثر جورا من ظالمه بسبب هذا الشعور الذي يثير في الإنسان ذاتياته السلبية!.

ولكي يقاوم الإنسان هذا الضغط يحتاج إلى قوة نفسية كبيرة حتى لا يخشى من المستقبل بتطبيق الحق، وهذه القوة يستمدها المؤمن من التوكل على الله والعودة إليه. ومن جهة أخرى إن التسليم لولاية الله يقتضي مواجهة الحكومات الظالمة، وهي بدورها بحاجة إلى استقامة عبر التوكل على الله.

[11] ويعالج القرآن الاختلاف من زاوية أخرى حينها يذكرنا بأنه من طبيعة الحياة، التي تأبى اللون الواحد، الأمر الذي يجعل الإنسان غير قادر على صبغها كلها لمزاجه وطبيعته الخاصة، ولكنه عبثا يسعى لبلوغ هذه الغاية فترى البعض يريد التحدث لكل الناس بلغته القومية، أو أن يقلدوا عاداته، فإذا لم يستجيبوا له أبغضهم. فالرومان صاروا يسمون غيرهم بالبرابرة أي المتوحشين، واليهود عَدُّوا أنفسهم الشعب القارئ بينها عَدُّوا الآخرين أميين لا يفقهون شيئا، أما مدَّعو الحضارة الحديثة فإنهم يعتقدون بوحشية الشعوب غير الأرية. هذا من طبيعة الإنسان فهو يريد العالم كله لونا واحدا هو لون شخصيته وتطلعاته، والقرآن يؤكد هنا الاختلاف الطبيعي في الحياة، ويذكر الإنسان بعجزه عن رفع أقرب الاختلافات إليه، وهو اختلافه مع زوجه. ولكن القرآن الكريم يقرر مبدأ الاختلاف بين حقائق الخلق، وعلينا الاعتراف به، والتعرف إلى حكمة الله فيه، والسعي وراء تلك الحكمة، وحكمة الاختلاف التكامل، وليس الصراع، فلقد جعل الله البشر شعوبا وقبائل بهدف التعارف وليس التدابو والتباغض، وخلق الزوجين الذكر والأنثى ليتكاملا، ولعل هذا أبرز أمثلة الاختلافات التكامل، وليس الصراع، فلقد جعل الله البشر شعوبا وقبائل مدف التعارف وليس الدابر التكامل، وليس الصراع، فلقد جعل الله البشر شعوبا وقبائل ملي الغارف وليس الدابو التكامل، وليس الصراع، فلقد جعل الله البشر شعوبا وقبائل معدن التعارف وليس الدابو التكامل، وليس الصراع، فلقد جعل الله البشر شعوبا وقبائل مدف التعارف وليس الدابو والتباغض، وخلق الزوجين الذكر والأنثى ليتكاملا، ولعل هذا أبرز أمثلة الاختلافات الفطرية.

فَاطِرُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلأَرْضِ جَعَلَ لَكُمْ مِنَ أَنفُسِكُمْ أَزْوَجُا وَمِنَ ٱلأَنْعَنِمِ أَزْوَجًا ﴾ وهذا في صالح الإنسان، وبيان القرآن لانشطار الأنثى من نفس الذكر، جاء لضرب الأفكار الجاهلية التي تزعم بأن الأنثى ذات روح حيوانية، فبهذا الاختلاف يكون التنامي والتناسل، ولكن لو تحول هذا الاختلاف إلى خلاف بين الطرفين، وانتهى بالتالي إلى الطلاق والعداء. أفلا تنقرض البشرية من على وجه الأرض؟! بلى، وهكذا لو اختلفت القبائل والشعوب، وسعت لفرض عاداتها وطبائعها على الآخرين، لأن الله خلق كل مجموعة بشرية لتحقق هدفا خاصا في الحياة، أما لو تصارع الجميع لفرض شخصيتهم على بعضهم فسوف ينتفي التعارف والتعاون والتكامل مما يجعل الحياة جحيا لا تطاق. فيَذَرَوُكُمَ فِيفٍ في أي يجعل تكاثر كم وانتشاركم بسبب هذا الاختلاف، ولعل من الحكم الأخرى للاختلاف إشعار الإنسان بعجزه الذي تدل عليه حاجته للآخرين، التي هي بدورها تدل على حاجته إلى الله، لأنه الصمد الذي لا كفو له ولا شريك ولا شبيه.

لَيْسَ كَمِنْلِهِ سَمَى مَنْ مِنْ مَنْ مَنْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ كَافَ التشبيه على "مثل»، في الوقت الذي كان يكفي أن يقال: ليس مثله شيء؟ همل الكاف هنا زائدة كما قال بعض المفسرين؟ أم أن في المعنى لطفا بديعا!. نحن نميل ألا ننسب الزيادة إلى كلام ربنا، وبعبارة أن ما درج عليه النحاة من اعتبار الزيادة قد يصح نحويا لا دلاليا. اللهم إلا التي تكون للتأكيد، ولا معنى ظاهر للتأكيد هنا، فنعود ونتساءل: إذا ما معنى الكاف؟. التفت بعض المفسرين إلى معنى المثل الذي يختلف ظلاله عن كلمة (ند) أو شبه و مساوي وشكل، حيث إن ظلال كلمة المثل توحي بجانب القيم و الصفات والأسماء، بينها ظلال الند توحي بالتشابه في الجوهر، وظلال (الشبه) توحي بالتماثل في الكيفية، أما كلمة (المساوي) فتوحي بالتشابه في الحمية، وإيجاء (الشكل) هو التماثل في المساحة<sup>(1)</sup>. فإذا قلنا: ﴿لَيْسَ كَمِشْلِمِهِ ﴾ أي لا يشابه صفاته وأسماءه أحد، فالكاف بمعنى التشبيه، والمثل بمعنى محمل الصفات والأسماء، والأسماء، والأسماء الم

وَهُوَ ٱلسَّمِيعُ ٱلْبَصِيرُ ﴾ فلا يزعم أحد أنه مادام ربنا لا شبيه له ولا كفو فهو بعيد عنا لا يسمع ولا يرى، كلا.. إن تعاليه لا يتنافى وقربه إلى درجة أنه يسمع ما نقول، ويبصر ما نفعل، فهو رفيع الدرجات وهو أقرب إلينا من حبل الوريد.

[17] وهو الذي يرزق من يشاء ما يشاء، فيعطي لشعب الطاقات والمعادن، ولآخر العلم و الإرادة، فإذا بالناس يختلف بعضهم عن بعض لتتعاون البشرية مع بعضها، كما أن ربنا يفتح للبشرية أبوابا متعددة من الرزق، وإذا ما نفذ شيء منه تلطف عليهم بآخر يحل محله، فإذا بالآفاق الواسعة تتفتح بقدرة الله أمام البشرية لتجدد الطاقات البديلة عن النفط الذي بات مهددا بالنضب. وما يدرينا لعلهم يهتدون إلى تحويل الماء إلى طاقة محركة كما اهتدوا من قبل إلى

(۱) راجع: مفردات غريب القرآن: ص٤٦٢.

لَهُ, مَقَالِيدُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ يَبَسُطُ ٱلرِزْقَ لِمَن يَشَآءُ وَيَقَدِرُ ﴾ فلهاذا يحسد الناس بعضهم، ويسعى كل واحد للتفرد بالنعم، وربنا العليم ينزل من القدرات على من يشاء من البشر بقدر، حسب حكمته البالغة؟. ﴿إِنَّهُ, بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴾ وبالتالي فهو يبسط الرزق للناس، ويعلم ما يحتاجون مما يقوم حياتهم. ويختلف الرزق عن الكسب بأن:

الأول: هو ما يتفضل به الله على الإنسان، بينها؛

الثاني: هو ما يسعى إليه بنفسه، وهو تعالى يهب لكل واحد نوعا من الرزق، وعلى الإنسان أن يسعى (ويكسب) ليجلب رزقه، فالأرض والأنهار والنشاط والعقل كلها رزق من الله، أما الكسب فهو تسخير هذا الرزق ليتحول إلى حقول مزروعة.

وما يتفاضل به الناس ليس الرزق بل الكسب، لأن الله رزقهم بصورة عادلة فهو إذا سلب من أحد رزقا أعطاه رزقا آخر يتفضل به على غيره، فشبه الجزيرة العربية التي جعلها الرب حارة رطبة أودع فيها (٨٠٪) من احتياطي النفط في العالم، بينها جعل استراليا الفاقدة للنفط بلادا زراعية فإذا بها تغطي قدرا كبيرا من احتياجات العالم، وهكذا قسم الموارد الزراعية والطبيعية بين البشر، وعليهم أن يسعوا لتسخيرها لمصلحتهم!.

[١٣] ولكن الناس حولوا اختلافاتهم إلى خلاف وصراع لا يكتسب شيئا من الشرعية، لأن رسالات الله كلها واحدة، وجاءت لتحل مشاكل الناس، ومن أهمها مشكلة الخلاف، وربنا إنها بعث الأنبياء لتوحيد البشرية على أساس المبادئ. ﴿ شَرَعَ لَكُم مِّنَ ٱلَذِينِ مَا وَضَى بِهِ، نُوحًا وَالَذِي أَوْحَيَّـنَآ إِلَيْكَ وَمَا وَصَّيِّنَا بِهِ إِبْرَهِيمَ وَمُوسَىٰ وَعِيسَيٍّ ﴾.

في الأحاديث المأثورة بعض التفصيل في شريعة الله التي نزلت على الرسل، وفي الدين الذي أمرنا بإقامته، ونختار منها حديثا مأثورا عن السيد عبد العظيم الحسني أنه قال: «قَالَ دَخَلْتُ عَلَى سَيِّدِي عَلَيٌّ بْنِ مُحَمَّدٍ عَلِيَّلَا فَلَمَّا بَصُرَ بِي قَالَ عَلِيَّلا لِي: مَرْحَباً بِكَ يَا أَبَا القَاسِم أَنْتَ وَلِيُّنَا [حَقاً]. قَالَ قُلْتُ يَا ابْنَ رَسُولِ الله: إِنَّي أُرِيدُ أَنْ أَعْرِضَ عَلَيْكَ دِينِي فَإِنْ كَانَ مَرْضِياً ثَبَتُ عَلَيْهِ حَتَّى أَلْقَى الله عَزَّ وَجَلَّ. فَقَالَ عَلِيَّلا: هَا القَاسِم أَنْتَ وَلَيُّنَا [حَقاً]. قَالَ قُلْتُ يَا ابْنَ رَسُولِ الله: إِنِّي أُرِيدُ أَنْ أَعْرِضَ عَلَيْكَ دِينِي فَإِنْ كَانَ مَرْضِياً ثَبَتُ

> - حَدٍّ الإِبْطَالِ؛ - وَحَدٍّ التَّشْبِيهِ؛

وَإِنَّهُ لَيْسَ بِحِسْمٍ وَلَا صُورَةٍ وَلَا عَرَضٍ وَلَا جَوْهَرٍ بَلْ هُوَ مُجَسِّمُ الأَجْسَامِ وَمُصَوِّرُ الصُّوَرِ، وَخَالِقُ الأَعْرَاضِ، وَالجَوَاهِرِ وَ: ﴿رَبُّكُلْ شَىٰؤٍ ﴾ وَمَالِكُهُ وَجَاعِلُهُ وَمُحْدِثُهُ وَإِ بَشَيْخَ عَبْدُهُ وَرَسُولُهُ خَاتَمُ النَّبِيِّنِ، فَلَا نَبِيَّ بَعْدَهُ إِلَى يَوْمِ القِيَامَةِ.

وَأَقُولُ إِنَّ الإِمَامَ وَالْخَلِيفَةَ وَوَلِيَّ الأَمْرِ بَعْدَهُ: أَمِيرُ الْمُؤْمِنِينَ عَلِيُّ بْنُ أَبِي طَالِبٍ ثُمَّ الحَسَنُ ثُمَّ الحُسَيْنُ ثُمَّ عَلِيُّ بْنُ الحُسَيْنِ ثُمَّ مُحَمَّدُ بْنُ عَلِيٌّ ثُمَّ جَعْفَرُ بْنُ مُحَمَّدٍ ثُمَّ مُوسَى بْنُ جَعْفَرٍ ثُمَّ عَلِيُّ بْنُ مُوسَى ثُمَّ عَلِيُّ بْنُ الحُسَيْنِ ثُمَ مُحَمَّدُ بْنُ عَلِيٌّ ثُمَّ جَعْفَرُ بْنُ مُحَمَّدٍ ثُمَّ مُوسَ إِنْ مُوسَى ثُمَّ مُحَمَّدُ بْنُ عَلِيٌّ ثُمَ أَنْتَ يَا مَوْلَايَ فَقَالَ عَلِيَّكَلاَ وَمِنْ بَعْدِي الْحَسَنُ ابْنِي فَكَمَدُ بْنُ عَلِيُ

قَالَ عَلَيْكَلاَ : لِأَنَّهُ لَا يُوَى شَخْصُهُ وَلَا يَحِلُّ ذِكْرُهُ بِاسْمِهِ حَتَّى يَخْرُجَ فَيَمْلَأَ الأَرْضَ قِسْطً وَحَدْلًا كَمَا مُلِنَتْ ظُلْماً وَجَوْراً. قَالَ فَقُلْتُ: أَقْرَرْتُ وَأَقُولُ إِنَّ وَلِيَّهُمْ وَلِيُّ الله وَعَدُوَّهُمْ عَدُوُّ الله وَطَاعَتَهُمْ طَاعَةُ الله وَمَعْصِيَتَهُمْ مَعْصِيَةُ الله، وَأَقُولُ إِنَّ الِعْرَاجَ حَتٌّ، وَالْمُسَاءَلَة في القَبْرِ حَقٌّ، وَإِنَّ الجَنَّةَ حَقٌ، وَالنَّارَ حَقٌّ، وَالصَّرَاطَ حَقٌّ، وَالمِيزَانَ حَقٌّ: ﴿ وَأَنَّ ٱلسَّاعَةَ مَاتِيَةٌ لَا رَبَ فَعُهُ وَالَّ الجَنَّةَ حَقٌ، وَالنَّارَ حَقٌّ، وَالصَّرَاطَ حَقٌ، وَالمِيزَانَ حَقٌّ: ﴿ وَأَنَّ ٱلسَّاعَةَ مَاتِيَةٌ لَا رَبَ المَّذَبَةَ حَقٌ، وَالنَّارَ حَقٌ، وَالصَّرَاطَ حَقٌ، وَالمِيزَانَ حَقٌّ: ﴿ وَأَنَّ ٱلسَاعَةَ مَاتِيَةٌ لَا رَبَبَ فَيها وَأَتَ اللَّهُ يَبْعَثُ مَن فِي ٱلْقُبُورِ ﴾. وَأَقُولُ إِنَّ الفَرَائِضَ الوَاجِبَةَ بَعْدَ الوَلَايَةِ الصَّلَاةُ وَالزَّكَاةُ وَالصَّوْمُ وَالحَجُّ وَالحَجُ وَالحَقُولُ إِنَّ الفَرَائِضَ الوَاجِبَةَ بَعْدَ الوَلَايَةِ الصَّلَاةُ وَالزَّكَاةُ وَالصَوْ مَاللَّه يَبْعَثُ مَنْ فِي الْقَبُورِ ﴾. وَأَقُولُ إِنَّ الفَرَائِضَ الوَاجِبَةَ بَعْدَ الوَلَايَةِ الصَّلَاةُ وَالزَّكَةُ وَالصَوْمُ وَالحَجُ وَالحَقُلُ وَالَقُولُ إِنَّ الْفَرَائِقُ وَالْحَبُ مَ وَلَى إِنَّهُ وَالاً وَالصَوْمُ

أنَّ أَفِيمُوا الدِينَ ﴾ لأن إقامته بتطبيق أحكامه تماما كفيلة بتنظيم حياة الناس وإسعادهم، ثم نهى ربنا عن التفرق في الدين بسبب الأهواء والشهوات فقال: ﴿وَلَا نَنَفَرَقُوا فِيهِ ﴾ لأننا لو أقمنا الدين حقا فلن يكون هناك مجال للتفرق، فالدين كله واحد وإن اختلفت الرسالات في صياغتها، وهذه من أعظم وصايا الأنبياء للأمم وللبشرية جمعاء. جاء في الحديث عن الإمام الرضا عَلِيَنَكِ عن آبائه عن النبي يَنْكَيْنَ أنه قال: "قَالَ اللهُ جَلَّ هُمَا آمَنَ بِي مَنْ فَسَّرَ بِرَأْيِهِ كَلَامِي وَمَا عَرَفَنِي مَنْ شَبَّهَنِي بِخَلْقِي وَمَا عَلَى دِينِي مَنِ اسْتَعْمَلَ القِيَاسَ في دِينَي ".

﴿كَبُرَ عَلَى ٱلْمُشْرِكِينَ مَا نَدَّعُوهُمْ إِلَيْهَ ﴾ ولو تدبرنا عميقا في هذا المقطع لاكتشفنا مدى علاقته بالمقطع السابق من الآية، فهو يبيِّن لنا بأن اختلاف الديانات السهاوية ناشئ من تسرب ثقافات الشرك المحيطة بها إليها، فجوهر الدين واحد ولكن الرواسب والأفكار الغربية التي دخلت إليه هي التي أسست الخلاف بين رسالة وأخرى، وهذه القاعدة تنطبق حتى على الرسالة الواحدة، فالقرآن مثلا واحد وكله حق، ولكن لماذا صار كل فريق من المسلمين يدعي

- (١) مستدرك الوسائل: ج١٢، ص٢٨٣.
  - (٢) وسائل الشيعة: ج٢٧، ص٤٥.

أنه وحده يمثل القرآن؟. لأن بعضهم أضاف إليه إضافات من أفكاره ومن الثقافات الغريبة عليه فلم يُقِم الدين، ولأن هذه الأفكار والشهوات تختلف من فريق لفريق بل من شخص لآخر دب الخلاف بينهم، بل بدا القرآن نفسه مختلفا للناس. ثم إن التحدي الكبير الذي يعيشه المؤمنون دائها على مر العصور في مواجهتهم لقوى الشرك يدعوهم للوحدة بينهم، لكي لا يجد الأعداء ثغرة للتسلل إلى صفوفهم، والإفساد بينهم من الداخل.

وفي ظروف التحدي تحتاج الأمة إلى المزيد من الاستقامة على طريق الدين وإقامة الدين كله دون أن يختلفوا فيه، والسبب هو أن الشيطان قد يوسوس إليهم بأن يتنازلوا عن بعض بنود الدين لكسب المزيد من الأنصار، بناء على سلم الأولويات أو التدرج في تطبيق الشريعة، وقد يؤدي ذلك إلى الانحراف في الدين، مثلها حصل عند النصارى في التاريخ حيث كانت الديانة المسيحية نقية طاهرة فلها رأى الأحبار قلة المنتمين إليها صمموا على الاقتباس من أفكار الفلسفة القديمة الرائحة يوم ذاك ليؤمن الناس، ومن بين ما أدخلوه عليها بعض الأفكار المقتبسة من الفلسفة المعروفة بـ (النيوافلوطينية)، فصارت الديانة التي عليها كثير من النصارى اليوم مشوبة بها.

واليوم نجد الناس يضيفون الثقافة القومية أو الوطنية أو الاشتراكية أو الرأسهالية إلى الفكر الإسلامي، وما هي سوى ألوان من الشرك إذا عرفنا جوهرها المتمثل في التسليم لغير الله.

إذا يجب علينا أن ندعوا إلى الدين الخالص بلا أية إضافة، فإن استجاب الناس وإلا فواجبنا بذل المزيد من الجهد، وبدل أن ننزل ديننا إلى مستوى الناس يجب أن نرفعهم إلى مستواه، وليس علينا بعد الدعوة والتبليغ مسؤولية الهداية، لأن الهداية من عند الله.

اللَّهُ يَجْتَبِي إِلَيْهِ مَن يَشَآءُ ﴾ من رسله، كالذين سبق ذكرهم من أولي العزم الذين فضلهم الله على سائر أنبيائه، وهم نوح شيخ المرسلين الذي قدمه السياق لأنه أول نبي عقد عزمات قلبه على إبلاغ رسالة التوحيد، بتلك الصعوبات المعروفة وعبر (٩٥٠) عاما، وذكر بعده نبينا محمد علي لأنه الأعظم من بين أولي العزم، ثم جاء ذكر الأنبياء الثلاثة بالترتيب الزمني إبراهيم ثم موسى ثم عيسى عليك.

وَيَمْدِيَ إِلَيْهِ مَن يُنِيبُ ﴾ من سائر عباده. ولكي نصل إلى هذا المستوى لابد أن نئد غرور أنفسنا، ونقاوم كبرياءها، ونزكيها تزكية نستطيع من خلالها أن نخرج عن شحها، وحينئذ سوف يجتبينا الله. واستقم كما أمرت ولا تتبع أهواءهم

﴿وَمَا نُفَرَقُوْ إِلَا مِنْ بَعَدِ مَاجَاءَهُمُ الْعِلْمُ بَعَيًا بَيْنَهُمْ وَلَوْ الَّذِينَ كَلِمَةُ سَبَقَتْ مِن زَيْكَ إِلَى أَجَلِ مُسَمَى لَقَضِى بَيْنَهُمْ وَلِنَ الَّذِينَ أُورِثُوا الْكِنَبَ مِنْ بَعَدِهِمْ لَفِي شَكِ مِنْهُ مُرمِ (\*) فَلِذَلِكَ فَاذَعُ وَلَنْهُ مُرمِ (\*) فَلِذَلِكَ فَاذَعُ وَلَنْهُ مُوالا لَيْنَا مَ مَنْتَ مِنا فَا مَنْتَ بِعَا أَوْرُقُوا الْكَنَبَ مِنْ بَعَدِهِمْ لَفِي شَكِ مِنْهُ مُوالاً فَوَلَى اللَهُ مُوالاً فَلَا الْكَنَبَ مِنْ بَعَدِهِمْ لَفِي شَكَ مَنْهُ مُرمِ (\*) فَلَذَلِكَ فَاذَعُ وَلَا نَبْعَ الْعَوْلَةُ هُمْ وَقُلْ مَامَتُ بِعَا أَعْرَلْ اللَّهُ مِن حَتَى وَأَمْرَتْ وَلَا نَبْغَ الْعَوْلَةُ هُمْ أَعْمَانَهُ مَنْهُ وَلَيْكُمْ لَنَا وَرَبْكُمْ لَنَا أَعْرَلْ اللَّهُ مِن حَتَى وَأَمْرَتْ لِأَعْدِلَ بَيْنَكُمُ اللَّهُ رَبُنَا وَرَبْكُمْ لَنَا أَعْمَالاً مَعْتَلُكُونَ وَلَكُمْ أَعْمَاللَهُ مِنْ عَمَةً بَيْنَا وَيَنْ نَكُمُ اللَهُ يَعْمَعُ بَيْنَا أَعْمَالاً وَلَكُمْ أَعْمَالُكُمْ أَعْمَالُكُمْ لَنَا وَلِنَكُمُ اللَهُ يَعْمَعُ بَيْنَا أَعْمَالاً وَلَكُمْ أَعْمَالُكُمْ أَعْمَالُكُمُ مَاللَهُ مَاللَهُ مُعْمَا وَلَنْهُمْ اللَهُ مُعْمَعُهُ لَنَا مُعْتَعْتَ وَلَكُمْ أَعْمَالاً وَلَكُمْ أَعْمَالُكُمُ اللَهُ مِنْ عَذَى وَلَيْ مَعْتَ وَلِلَكُمْ أَنْهُ مَعْتَدِهُمْ عَنَا أَعْمَالَهُ مُعْتَى وَلَكُمْ أَنْ وَلَكُمْ أَنْهُ مُعْتَى وَلَكُمُ لَكَالَهُ مَعْتَى وَلَكُمُ اللَهُ مَعْتَى وَلَكُمْ أَنْتُ مَعْتَى وَلَكُمُ أَنْتُ وَنَا مَنْ أَعْدَاتُ مُنْعَيْ وَلَكَنَ مَالَكُونَ أَنْهُ مَا لَكُونُ مُعْتَى وَلَكُمُ مُعْتَ وَلَكُهُمْ عَذَاتُ مُعْتَعَ لَهُ مُعْتَى وَلَكُنُ مَا لَعْتَ مَا مَنْ وَالْعَنْ أَعْنَ وَلَكُنُ مَا مُنْعَاقُونَ مَنْ مُنْهُ مُعْتَعْتَ وَلَكُمُ مَا مَنْ مُعْتَى مَا مَنْ مُعْتَ وَلَكُمْ مَالَكُ مُنْتَ مَنْ مَا مَنْ أَعْمَا مُعْتَى مُنْتَ مَا مُعْتَ وَلَكُ مَا مَنْ أَعْتَ مَا أَعْنَ مَا مَنْ مُ مَنْ مَا مُعْتَ وَلَكُنَا مَا مُنْ وَلَكَ مَنْ مَا مُ مُ مُعْتَعَمْ مَا مَنْ مَالَا مَالَكُ مَالَكُونَ أَعْمَا مُعْتَعَمْ مَا مُ مَا مُعْتَ وَالْعَاقَ مَعْمَا وَا مُنْ مُ مَا مَنْ مَا مَالْتَ مَعْتَ مَا مَا مَا مُ مَنْ مَا مَعْتَ مَا مَا مُ مَا مَا مُ مَا مَ مَا مَ مَعْ مُ مَا مَ مَ مَ مَ

هدى من الآيات:

انطلاقا من محور الوحدة يبيِّن لنا هذا الدرس سبب الخلاف بين البشر، وهو ظلم الإنسان للآخرين مما يسميه القرآن بالبغي، حيث يبدأ بسلب حقوقهم الأمر الذي يجر إلى تنامي الصراعات، وبالرغم من أن كل ظالم يغلف بغيه بمختلف التبريرات، بل يصنع لنفسه ثقافة ودينا يزعم أنه يدافع عنها ويذب عن قدسيتها، إلا أنه كذاب، لأن الاختلاف لا يكون

<sup>(</sup>١) يمارون: يجادلون، من المراء أي الجدال.

221

من أجل القيم، فالقيم لا اختلاف فيها، وإنها الاختلاف نتيجة للبغي والسعي وراء حطام الدنيا.

وعندما يجد الإنسان الخلافات الاجتماعية، يكاد ينكر هيمنة الخالق على الخلق، ويظن أنه تعالى فوَّض الأمور إليهم، ويتساءل: إذن لماذا لا يحكم الرب بين عباده، ويفض الخلافات؟ ولماذا لا ينصر أصحاب الحق؟.

وما هي إلا وسوسة شيطانية لفصل الخلق عن هيمنة الله، إذ إنها تدفع الإنسان لاختيار وسائله الكفيلة بتحقيق مصالحه، ولا يهمه بعد ذلك لو ترك الدين جانبا، والآية الأولى من هذا الدرس تؤكد أنه قد سبقت كلمة تقضي بتأجيل الحسم في الخلافات، وأن ذلك لا يدل على التفويض أو الإهمال، من قبل الله ! بل مجرد إعطاء فرصة للابتلاء، ولولا ذلك لكان يأخذ الظالمين أخذ عزيز مقتدر.

ويعتمد الاختلاف على أرضية الشك بالقيم الحقيقية المتمثلة في الكتاب، ولذلك لا تختلف الأمم حين تعتمد الكتاب محورا لو حدتها، ومرجعا لخلافاتها وصر اعاتها، ولكنها حينها تفقد الإيهان بالكتاب، وتبحث عن مصالحها على حساب الآخرين، تتنامى صر اعاتها، لأن الضهانة التي تحجز عن دفع الصر اعات نحو التطرف هو الإيهان بالقيم والاعتصام بحبل الله، وإلا فها أسرع تأثر البشر بالأحداث الاجتهاعية والسياسية من حوله - فهو وبسبب نفسه الأمارة بالسوء - يسعى للتطرف في الرد على من يخطئ عليه أو يقصر تجاهه، وفي قوله تعالى: ﴿وَلَا يَجَرِمُنَكَ مَ شَنَكَانُ قَوْمٍ عَلَى آلًا تَعَدِلُوا أَعْدِلُوا هُوا أَقْرَبُ لِلتَّقُومَ ﴾ [المائدة: ٨]، إسارة صريحة هذه الطبيعة في الرد على من يخطئ عليه أو يقصر تجاهه، وفي قوله تعالى: ﴿وَلَا صريحة هذه الطبيعة في الإنسان، وإنها يستطيع أن يتجاوزها باليقين والاستقامة، فلا تدفعه الأهواء ولا الدعايات الضالة إلى المواقف المتطرفة تجاه الآخرين، وهذا أمر صعب أن يقول الإنسان الحق، سواء كان معه أو ضده، وهذا ما أمر به الله نبيه تششي أن يعدل بين الناس، لأن العدل ينتهي في الأخير إلى صالح الإنسان، ثم إن كل فرد مسؤول أمام الله عن أعماله في الجناس، لأن فلا داعي إلى ولذ لفرض أحد، والإنسان، ثم إن كل فرد مسؤول أمام الله عن أعماله في الجناس، لأن الإنسان الحق، سواء كان معه أو ضده، وهذا ما أمر به الله نبيه تششين أن يعدل بين الناس، لأن الإنسان الحق، سواء كان معه أو ضده، وهذا ما أمر به الله نبيه عشين الاستقامة، فلا تدفعه الإنسان الحق، سواء كان معه أو ضده، وهذا ما أمر به الله نبيه يتشين أن يعدل بين الناس، لأن العدل ينتهي في الأخير إلى صالح الإنسان، ثم إن كل فرد مسؤول أمام الله عن أعماله في الحياة، فلا داعي إذن لفرض أحد آرائه على أحد، فالكل يتحمل مسؤولية عمله، ويتلقى جزاءه.

ثم يؤكد القرآن بأن الله لا يهمل الصراعات إلى الأبد، وإن كان سبحانه لا يتدخل فيها بصورة مباشرة، فيد الغيب تتدخل إلى جانب الحق، في الوقت المناسب لتدحض حجة الباطل، ولكن متى يكون ذلك؟.حينها تهبط الرسالة يؤمن بها مجموعة من الناس، ويلتفون حول صاحبها، بينها يخالفهم فريق آخر وبحجج واهية، فينصر الله المؤمنين على أعدائهم، ولا شك أن الرسالة وحدها لا تنتصر، إنها تنتصر الرسالة التي يلتف حولها الناس ويدافعون عنها. إن البعض يستعجل فض الخلافات، ويريد ذلك في أسرع وقت، ولذلك يبيِّن القرآن هنا فكرة سبق أن بيَّنها في أكثر من موقع، وهي عدم استبعاد الساعة، وإنها توقعها في كل حين.

بينات من الآيات:

[18] إن العامل الأقوى في اختلاف الناس وتفرقهم ليس هو الجهل بالحق، لأن الحق غالبا ما يكون واضحا بيِّنا، وإنها يختلفون بسبب شهواتهم وأهوائهم التي تقودهم للبغي على بعضهم، فهم المسؤولون عن الخلافات التي بينهم. أوليس قد جاءهم من الله العلم حتى يقضي عليها؟

والمشكلة الرئيسة التي يعاني منها الإنسان؛ وهي أن الإنسان يريد أن يسرق جهود غيره؛ ولذلك نجد أن أكثر أسباب التفرق تنبع من هذه الطبيعة البشرية غير المهذبة. فإذا رضي كل إنسان بها يعمله وينتجه لما حدثت مشكلة في العالم، ولكن كل واحد يريد أن يأخذ من الآخرين زيادة على ما يمتلكه. فكل إنسان يتصور أنه أعلى وأسمى من الآخرين، وكل واحد يظن أن حقوقه أكثر من الآخرين، وأنه يستحق أكثر مما يعطى له. وهنا يستغل الشيطان هذه الثغرة في نفس الإنسان ليوسوس، وليوحي إليه إن حقه مهضوم، وأن الآخرين لا يقدِّرونه حق تقديره.. في حين أن هذا التصور مغلوط من الأساس، لأن الإنسان لا يستطيع أن يقيّم نفسه

ولو استطاع الإنسان أن يتجاوز هذه المشكلة في ذاته لزالت جميع الاختلافات، لأن القرآن الكريم يقول: ﴿وَمَالَفَرَقُوَا إِلَّا مِنُ بَعَدِ مَاجَآءَهُمُ اَلْعِلْمُ بَغْيَا بَيْنَهُمٌ ﴾ وربنا يمهل الناس في تفرقهم، ولكنه لا يهملهم إذ سبقت منه كلمة أن يعطيهم الفرصة لاختبار إرادتهم، ولولا ذلك لكان ينهي الصراعات إلى صالح الحق في أسرع وقت، ويهلك أهل الباطل بلا إمهال.

﴿وَلَوْلَا كَلِمَةٌ سَبَقَتْ مِن زَيِّكَ إِلَىٰ أَجَلٍ مُسَمَّى لَقُضِيَ بَيْنَهُمْ ﴾ ومن أسباب تفرُّق الناس أيضا: ابتعادهم عن القيم التي تمثل ضمان الوحدة.. ﴿وَإِنَّ ٱلَّذِينَ أُورِثُواْ ٱلْكِنَبَ مِنْ بَعْدِهِمْ لَفِي شَكٍ مِنْهُ مُرِيبٍ ﴾ فبينما كان الكتاب وسيلة للوحدة عند الأجيال الملتزمة التي آمنت به وعملت بآياته، أصبح الشك فيه عاملا خطيرا في التمزق والتفرقة.

ونستنتج من هذه الآية الكريمة أن نهاية البغي تتمثل في خسارتين:

الأولى: هي خسارة الدنيا؛ أي إن الله تبارك وتعالى سوف يأخذ هؤلاء أخذاً شديداً، وينهي حضارتهم، ويقضي عليهم لأنهم تفرقوا، ولأنهم بغوا على بعضهم. الثانية: تتمثل في أن الله جلت قدرته يسلب منهم حلاوة اليقين أي إنهم يعيشون دائماً حالة الشك، فالإنسان الذي يفكر في نفسه وقضاياه وأموره ومصالحه الشخصية، وتَرِدُ إلى ذهنه الكثير من الأفكار الشيطانية، فإنه يفقد حلاوة المناجاة والصلاة والتعبد، لأن قلبه مشغول دائماً بنفسه. وهكذا أوصت الآية بالعلاج الجذري للخلافات البشرية التي تنبعث من اتباع الأهواء والظلم على بعضهم (البغي) ذلك هو روح اليقين في الكتاب، والابتعاد عن حالة الشك والتردد فيه، كما أشارت إلى سنة التراخي عن اليقين بسبب طول الأمد، حيث يختلف الالتزام بالكتاب بين الجيل الذي هبط فيه الكتاب، وبين الذين أورثوا الكتاب، والشك المريب

[10] وحيث قضى الله سبحانه في كتابه بالحق، يجب على الرسول وعلى كل مؤمن أن يدعو إليه، ويستقيم على نهجه بالتحصن ضد الأهواء والصراعات، لأنه لو زاغ المؤمن إلى جانب من جوانب الصراع لانتهى دوره في الهيمنة على الخلافات الاجتهاعية. ﴿فَلِذَالِكَ فَأَدْعُ وَأَسْتَقِمْ صَحَمَا أُمِرْتُ وَلَا نَنَبِعُ أَهْوَآَءَهُمْ ﴾ إنها اتبع الهدى الموحى إليك من ربك، بعيدا عن الضغوط والدعايات. هنا يأمر القرآن الرسول ومن خلاله كل من اتبعه:

> أولاً: بالدعوة، وإعلان الكلمة الصادقة ومن ثم إعلان المواجهة مع الكفر. ثانياً: بالاستقامة، بالصبر على الأذى الذي يلحقه من جراء الدعوة. ثالثاً: بجعل القرآن منهاجا للعمل.

رابعاً: عدم التنازل عن الدعوة تحت ضغوط الآخرين الذين يتبعون أهواءهم، لكي يبقى الدين خالصا لله.

فَوَقُلْ ءَامَنتُ بِمَا أَنزَلَ ٱللَّهُ مِن حَكِتَنَبٌ ﴾ لأن الميزان هو الوحي، وكما أوحى الله الكتاب على نبيه محمد عنى فقد أوحى إلى موسى وعيسى بتنظير، وإعلان الرسول أنه مؤمن بسائر الرسالات الإلهية شاهد على أن دعوته لا تشوبها ذرة من الذاتية، إنها هي دعوة خالصة إلى الله وإلى كتبه ورسالاته جميعا، وهكذا ينبغي أن يكون محور الإنسان هو الحق، سواء كان متمثلا في ما عنده أو عند الآخرين.

وَوَأُمِرَّتُ لِأَعَدِلَ بَيْنَكُمُ ﴾ على ضوء منهاج الكتاب، لأن العدالة وحدها الكفيلة برفع أنواع الخلافات فيه. أليس البغي جذر كل خلاف؟ كذلك العدل أرضية الوحدة، وحين لا يكون العدل يتهاوى عرش التجمع على أطرافه! يقول الإمام على عَلِيَّلا: "وإِنَّ أَفْضَلَ قُرَّةِ عَيْنِ

الوُلَاةِ اسْتِقَامَةُ العَدْلِ فِي البِلَادِ» (·).

(الله رألية رُبُنا وَرَبُكُمٌ ﴾ وما دمنا متساوين أمام الله لأننا خلقه وهو ربنا، فإننا متساوون أمام القانون وهو كتابه عز وجل، ومن هذا المنطلق ترتكز العدالة على تحمل كل إنسان جزاء عمله لا الآخرين. (لذا أعَمَلُنَا وَلَكُمٌ أَعْمَلُكُمٌ مُ فكل واحد يتحمل تبعة عمله، دون أن يقدر على إلقائها على الآخرين بعذر أو بآخر. وهذه البصيرة ذات أثر عظيم في إثارة وتحريك الفكر، ووقف حالة الاسترسال. (لاحُجَّةَ يَبْنَنَا وَيَتَنَكُمُ ﴾ لا جدال ولا خصومة فقد بان أن ينفعنا، ورفضه يضركم ولا يضرنا. وتوحي الآية بأنه لا يمكن للإنسان إخرين أن ينفعنا، ورفضه يضركم ولا يضرنا. وتوحي الآية بأنه لا يمكن للإنسان إخضاع الآخرين بالجدل لأفكاره. (ألله يَجَمَعُ بَيْنَنَاً ﴾ غدا عند الميزان الحق، ويفصل بين الخلافات. (وَ إِلَيْهِ المُحَمِيرُ في فيجازي السيء، ويشيا لمحسن. فعلى المؤمن أن يبلغ رسالته إلى الناس دون جبر أو إكراه، فإن قبلوا اهتدوا، وإن رفضوا وكفروا فإنهم جميعا سوف يحضرون يوم القيامة للحساب حيث يقرر الرب مصير الجميع.

[17] ولكي لا يتصور البعض أن ترك الجدال الذي أمر به في خاتمة الآية السابقة يعني أن الجميع على حق، بيَّن السياق عاقبة المجادلين بالباطل، ليدحض هذه الفكرة الفاسدة التي وجد لها أنصار في التاريخ، حيث زعموا صواب كل القضاة الذين يحكمون في موضوع واحد بفتاوى مختلفة، وقد فَنَّدَ الإمام على عَلِيَمَّلاً هذه الفكرة حيث قال: "تَردُ عَلَى أَحَدِهِمُ القَضِيَّةُ فِي حُكْم مِنَ الأَحْكَام فَيَحْكُمُ فِيهَا بِرَأَيهِ ثُمَّ تَردُ تِلْكَ القضاة الذين يحكمون في موضوع واحد وَنِيَّهُمْ مِنَ الأَحْكَام فَيَحْكُمُ فِيهَا بِرَأَيه ثُمَّ تَردُ تِلْكَ القَضِيَّةُ بِعَيْنِهَا عَلَى غَيْرِه فَيَحْكُمُ فِيهَا بِخِلَافِ وَنَبِيُّهُمْ وَاحِدٌ وَكِتَابُهُمْ فَيهَا بِرَأَيه ثُمَّ تَردُ تِلْكَ القَضِيَّةُ بِعَيْنِهَا عَلَى غَيْرِه فَي وَنَبِيُهُمْ وَاحِدٌ وَكِتَابُهُمْ وَاحِدٌ أَ فَأَمَرَهُمُ اللهُ تَعَالَى بِالاختِلَافِ فَأَطَاعُوهُ أَرَاءَهُمْ عَيْهُ مَعَى فَيْ ونَبِيُهُمْ وَاحِدًا لائمام عالى الله من اللهُ عَمَى اللهُ مُعَمَوهُمُ فَيُصَوِّبُ آرَاءَهُمْ عَيْهُ وَاحِدٌ وَنَبِيُهُمْ وَاحِدٌ وَكِتَابُهُمْ وَاحِدٌ أَ فَأَمَرَهُمُ اللهُ تَعَالَى بِالاختِلَافِ فَأَطَاعُوهُ أَنَ المَام ونَبِيُهُمْ وَاحِدًا وَالمَا مَاللَهُ عَامَة وَاحِدٌ أَ فَأَمَرَهُمُ اللهُ تَعَالَى بِالاختِلَافِ فَأَطَاعُوهُ أَن مَ

وَوَالَّذِينَ يُحَاجُونَ فِي اللَّهِ مِنْ بَعَدِ مَا اَسْتَجِيبَ لَهُ، ﴾ أي يحاجون الرسول عَنْنَهُ عِندَ مناهجه ورسالاته الإلهية وقد تبيَّن لهم أنه على الحق بعد استجابة الله له. ﴿ مُحَنَّهُمْ دَاحِضَةً عِندَ رَبِّهِمْ ﴾ يدحضها بالمقاييس والسنن الثابتة، وبإرادته المطلقة منطقيا وعمليا، حيث ينتقم منهم في الدنيا والآخرة. ﴿وَعَلَيْهِمْ غَضَبٌ وَلَهُمْ عَذَابٌ شَكِدِيدُ ﴾ لقد تجلى الحق على يد الرسول عَنَيْ بِاللهُ بِأَطْهِرِ شواهده وأسنى آياته، ولقد بادر أصحاب القلوب الزكية إلى الاستجابة للوسالة،

- (1) نهج البلاغة: كتاب ٥٣.
- (٢) نهج البلاغة: خطبة: ١٨.

770

واستجاب الله دعواته الخالصة بالنصر. ألم يعدهم بذلك حين قال: إن تنصروا الله ينصركم ويثبت أقدامكم؟ فما بقي عذر لهؤلاء الذين يحاجون في الله، ولا يسلمون أمرهم لرسوله، وحان ميعادهم، فحجتهم داحضة، ليس فقط لأنها باطلة، بل وأيضا لأن الاستجابة للرسالة هيأت أرضية نصر الله لها.. وسوف تتوالى عليهم الهزائم الفكرية بدحض حجتهم، والهزائم الدنيوية والسياسية بأن عليهم الغضب المتمثل في الفشل، والأخروية بأن لهم العذاب الشديد. ومن هنا نعرف أنه حين يستجيب فريق للرسالة فإنه يقترب ميعاد نصرها من عند الله، وتكون

[17] ومن المقاييس التي يعرف الحق بها القرآن بآياته البينة الواضحة ثم الميزان. ( أللَّهُ أَلَذِى أَنزَلَ أَلَكِنَبَ بِالْحَقِّ ﴾ جملة الحقائق، ابتداء من التذكرة بالله وأسهائه الحسنى وآياته في الأنفس والآفاق، واستمرارا مع تبصرة الإنسان بنفسه وشفاء أدوائه، وانتهاء بالأحكام التي تفصل بين الناس بالعدل. (وَأَلْمِيزَانَ ﴾ وقد أنزله الله علينا حين هدانا إليه لنطبق العدل بيننا. وقد اختلف المفسرون في معنى الميزان، فقال البعض: إنه مجمل الأحكام الشرعية التي جاءت بها الرسالات. أوليست تفصل بين العباد، وتحدد حقوق وواجبات كل واحد بالنسبة إلى الآخرين، وأن المعنى أن الله أنزل الميزان في الكتاب، الذي ليس فقط يشتمل على الحق بل ويفصله ضمن موازين أي أنظمة عادلة. وقال أكثر المفسرين: إنه العدل، ولكن لم يذكروا كيف أنزله الله. وقال البعض: إنه هذا الميزان الذي يقيس به الناس أشياءهم، ولم يحدد هو الآخر كيف أنزله الله.

ولكن يبدو لي أن الميزان -هنا- شيء آخر أنزله الله إلى جانب الكتاب، ويشهد على ذلك أنه لم يعطف كلمة الميزان إلى الحق بأن يقول: أنزل الكتاب بالحق وبالميزان.

وقد قال ربنا في سورة الحديد: ﴿وَأَنَزَلْنَا مَعَهُمُ ٱلْكِنَّبَ وَٱلْمِيزَانَ لِيَقُومَ ٱلنَّاسُ بِٱلْقِسْطِ ﴾ [الحديد:٢٥].

وقال سبحانه في سورة الرحمن: ﴿ وَٱلسَّمَآءَ رَفَعَهَا وَوَضَعَ ٱلْمِيزَانَ ﴾ أَلَّا تَطْغَوًا فِي ٱلْمِيزَانِ ﴾ [الرحن:٧-٨].

وقال تعالى في سورة [الأعراف:٨٥]: ﴿فَأَوَفُواْ ٱلْحَكَيْلَ وَٱلْمِيزَاتَ وَلَانَبْخُسُواْ ٱلنَّـاسَ أَشْـيَآءَهُمْ ﴾.

فالميزان -إذا- قيم الكتاب، وأوضح معانيه هذا الذي يتعارف الناس عليه في قياس سلعهم، وفي تحديد حقوق بعضهم على البعض، ويبقى السؤال: كيف أنزله الله؟. الجواب: إن الله أنزل على الإنسان العقل، وضمنه مقاييس ثابتة، وعلمه كيف يعكس هذه المقاييس العقلية على أجهزة وأدوات وقوانين وتشريعات يقيس بها الأشياء، وأمر في كتابه الناس إلى الالتزام بها تعارفوا عليه بعقولهم. وإنها بعث الرسل ليوقظوا العقل من سباته، ويحرروه من أغلاله، ويضعوا عن عقول الناس أقفالها، ويرفعوا حجبها.

وهكذا وجب الاهتمام بالقسطاس، قال الله سبحانه: ﴿وَزِنُواْ بِالْقِسْطَاسِ ٱلْمُسْتَقِيمِ ﴾ [الشعراء:١٨٢]. إن إقامة الميزان من حقائق القرآن، ومن تجليات الرحمة الإلهية، وهي -إلى ذلك- تتناسب ونظام الخلقة. فالله سبحانه الذي رفع السهاء بنظام وموازين، لولاها لفسدت السماء والأرض، يأمر بإقامة الميزان، لأن الخلل فيه طغيان ويسبب الفساد. فالنظام في الطبيعة قائم على التقدير، ومن خالف الميزان خالف القسط وهو في طريق الفساد. قال الله سبحانه: فوَيَنَقَوْمِ أَوْفُوا الْمِصَحَيَالَ وَٱلْمِيزَانَ حَالَفَ القسط وهو في طريق الفساد. قال الله مبحانه: تَعْمُوًا فِي ٱلْأَرْضِ مُفْسِدِينَ ﴾[هود:٨٥].

وحين توافق الكتاب والميزان، عرف الناس بما لديهم من ميزان إلهي (وهو العقل) صدق الرسالة، وعلموا بهداية عقولهم أن دعوة الرسل صادقة، لأنها تتناغم وما يجدونه بنور عقولهم وسنن الكون.

والرسل ﷺ وأوصياؤهم الصادقون يمثلون بحق هذا الميزان في الشؤون الحياتية، لأنهم يهدون بالحق، و يسعون إلى الخير، ويأمرون بالمعروف، وينهون عن المنكر، ويخالفون أهواءهم، ويلتزمون بدقة متناهية بالأحكام التي يأمرون الناس بها، فهم الميزان الصادق بين الحق و الباطل، وهم القضاء العدول بين الناس، وهم القسطاس المستقيم في المعارف الإلهية.

ومن هنا قال بعض المفسرين: إن المراد بالميزان النبي محمد على (''. ولعل التفسير الشائع بين المفسرين يعود إلى هذا المعنى حيث قالوا أن الميزان هو العدل، إلا أنهم لم يذكروا كيف يقام العدل. أوليس بحاكم عادل يأمر الله باتباعه، والتحاكم إليه، والتسليم لقضائه، كما قال سبحانه: ﴿ فَلَا وَرَبِّكَ لَا يُؤْمِنُونَ حَتَى يُحَكِّمُوكَ فِيمَا شَجَرَرَ بَيْنَهُمَ تُمَ لَا يَجِرِدُوا فِي أَنفُسِهِمْ حَرَجًا مِمَا قَضَيْتَ وَيُسَلِّمُوا تَسَلِيمًا ﴾[النساء:10].

كما إن ذكر الميزان في سياق سورة الشورى التي تمحورت حول فض الخلافات يدل على أهمية القيادة العادلة في القضاء على الصراعات الاجتماعية. ولا تتم معرفة الله إلا بالعقل، جاء في الحديث المأثور عن الإمام الكاظم عَلَيْتَكَلَا: «إِنَّ اللهُ تَبَارَكَ وَتَعَالَى أَكْمَلَ لِلنَّاسِ الحُجَجَ

(١) فتح القدير: ج٤ ص٥٣١.

بِالعُقُولِ وَنَصَرَ النَّبِيَّيْنَ بِالبَيَانِ وَدَلَّهُمْ عَلَى رُبُوبِيَّتِهِ بِالأَدِلَّةَ"<sup>(1)</sup>. كما لا تتم معرفة الإمام الصادق عَلِيَتُلاَ الناطق عن الله إلا بالعقل أي بتلك الموازين الثابتة التي أودعها الله في ضمير كل واحد من أبناء البشر. جاء في الحديث عن الإمام الكاظم عَلِيَّلاَ: "نُصِبَ الخَلْقُ لِطَاعَةِ اللهِ ولَا نَجَاةَ إِلَّا إِلطَّاعَةِ والطَّاعَةُ بِالعِلْمِ والعِلْمُ بِالتَعَلُّمِ والتَّعَلُّمُ بِالعَقْلِ يُعْتَقَدُ ولَا عِلْمَ إِلَي العَالِي العَقْلِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ العَلَمُ عَلَيْ المَامِ الكاظم المُتَعَانَة التي أو دعها الله في ضمير كل واحد من أبناء البشر. جاء في الحديث عن الإمام الكاظم عَلِيَّةِ: "نُصِبَ الخَلْقُ لِطَاعَةِ اللهِ ولَا نَجَاةَ إِلَّا العَالَمُ بِالطَّاعَةِ والطَّاعَةُ بِالعِلْمُ والعِلْمُ بِالتَعَلَّمُ والتَعَلَّمُ بِالعَقْلِ يُعْتَقَدُ ولَا عِلْمَ إِلاَ مِنْ عَالِمِ وَالعَامَةِ اللهِ ولَا نَجَاةَ إِلَا

إن الكتاب والرسول حجة الله الظاهرة، ولا يمكن الإهتداء إليها إلا بالعقل، الذي هو حجة الله الباطنة، والى ذلك أشار الحديث المروي عن الإمام الكاظم عَلِيَتَكَرُّ: «إِنَّ للهَّ عَلَى النَّاسِ حُجَّتَيْنِ حُجَّةٌ ظَاهِرَةٌ وحُجَّةٌ بَاطِنَةٌ فَأَمَّا الظَّاهِرَةُ فَالرُّسُلُ والأَنْبِيَاءُ والأَئِمَّةُ عِيَ<del>سَكْر</del>َ وَأَمَّا البَاطِنَةُ فَالعُقُولُ»<sup>(٣)</sup>.

أنَّى ذهبت وأيَّ شخص سألت فسوف تجد المقاييس العقلية ذاتها عنده، التي يؤمن بها جميع البشر، وهي الحجة القائمة بينهم، الصدق والشجاعة والوفاء والإيثار والعدل والعفو والإحسان إنها فضائل لا يختلف فيها الناس.. وذلك هو الميزان الذي أنزله الله للناس ليقوموا بالقسط، وبهذه المقاييس الثابتة يختار الناس إمامهم العادل ليطبق العدالة بينهم، ففي حوار مفصل بين ابن السكيت (إمام اللغة المعروف) وبين الإمام الرضا عَلَيْتَلَا يسأل ابن السكيت: «فَهَا الحُجَّةُ عَلَى الحَلْقِ اليَوْمَ؟ فَقَالَ الرَّضَا عَلَيْتَلاً: العَقْلُ تَعْرِفُ بِهِ الصَّادِةِ عَلَى والكَاذِبَ عَلَى الحَلْقِ اليَوْمَ؟ فَقَالَ الرَّضَا عَلَيْتَلاً: العَقْلُ تَعْرِفُ بِهِ الصَّادِق عَلَى الله ع

ولكن تبقى مشكلة البشر الغفلة وعصيان ما تأمر به العقول، ولعلاج هذه الحالة لا بد من إيقاظ العقل بالإنذار .. وهكذا ذكر السياق بالساعة بعدما بين الميزان، لأن تذكر الساعة حيث يفصل الله بين عباده، وحيث أخر الله الموازين القسط إليها، يهز أعهاق البشر . وأعظم ما في الساعة إخفاؤها. متى تقوم الساعة؟، ومتى تقوم قيامة كل واحد منا بالموت الذي لا يفصله عن الساعة شيء؟. ألا ترى كيف يتساءل الناس في يوم البعث: كم لبثتم؟ فإذا بهم يقولون: يوما أو بعض يوم، وهم قد لبثوا إلى يوم البعث؟!

وما دام يوم البعث خفيا عنا فلا بد من الاجتهاد أبدا ﴿وَمَا يُدْرِيكَ لَعَلَّ ٱلسَّاعَةَ قَرِيبٌ ﴾ وكفى بالموت الذي يزور البشر في أية لحظة واعظا، وهذا من أهم أهداف ستر الأجل عن

- (1) الكافي: ج1، ص18.
- (٢) المصدر السابق: ص١٣.
- (٣) المصدر السابق: ص١٣.
- (٤) المصدر السابق: ص٢٤.

الإنسان، وفي الحديث قال الإمام علي غَلِيَــَّلِا: «مَا أَنْزَلَ المَوْتَ حَقَّ مَنْزِلَتِهِ مَنْ عَدَّ غَداً مِنْ أَجَلِهِ»<sup>(1)</sup>.

[1٨] ولو تدبر الإنسان في الساعة أصلح نفسه، بينها لا تعني شيئا بالنسبة للآخر الضال، بل يزداد بسبب ذكر الآخرة ضلالا، لأنه لا يعي حقيقة الساعة. ﴿ يَسْتَعَجِلُ بِهَا الَذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِهَا وَالَذِينَ ءَامَنُوا مُشْفِقُونَ مِنْهَا وَيَعْلَمُونَ أَنَّهَا الحَقُّ ﴾ فترتعد فرائصهم من خوف هولها، بينما تتعمق عقيدتهم في الحق وبصيرتهم في الحياة بذكرها، والخشية ميزان العقل ففي وصفه للمتقين يؤكد الامام عَلَيَّلاً على عمق خوفهم من الله إذ يقول: "فَإِذَا مَرُّوا بِآيَة فِيهَا تَشُويقٌ رَكَنُوا إِلَيْهَا طَمَعاً وتَطَلَّعَتْ نُفُوسُهُمْ إِلَيْهَا شَوْقاً وظَنُّوا أَنَّهَا نُصْبَ أَعْبُنِهِمْ وإِذَا مَرُّوا بِآيَةٍ فِيهَا تَشُويقٌ رَكُنُوا إِلَيْهَا طَمَعاً وتَطَلُّعَتْ نُفُوسُهُمْ إِلَيْهَا شَوْقاً وظَنُّوا أَنَّهَا نُصْبَ أَعْبُنِهِمْ وإِذَا مَرُوا فَهُمْ حَانُونَ عَلَى أَوْسَاطِهِمْ مُفْتَرِشُونَ لِجْبَاهِهِمْ وظَنُوا أَنَّ زَفِيرَ جَهَنَّمَ وشَهِيقَهَا في أُصُولَ آذَائِهِمْ اللَّهُمْ حَانُونَ عَلَى أَوْسَاطِهِمْ مُفْتَرِشُونَ لِجْبَاهِهِمْ وأَكُفَقِهمْ ورَكَبِهِمْ وأَشَرَا إِنَيَة اللهِ تَعَالَيْهِ فِي فَكَاكِ رِقَاسٍمَ عُنُوسُهُمْ إِلَيْهَا مَالَيْهَا مَعْمَا فَ أَعْبَاهُ مُوا أَنَا أَذَائِهُمْ اللَّهَمَ حَانُونَ عَلَى أَوْسَاطِهِمْ مُفْتَرِشُونَ لِجَبَاهِهِمْ وأَكَفَقَهمْ ورُكَبِهِمْ وأَعْرَافَ أَقْدَامِهِمْ يَعْلَبُهُونَ إِلَيْهَا اللَّهُمَ عَرَيْتَوا أَنَّهَا لَعُولُ أَعْمَا عَمَا عَدَى مَعْنُ حَالَيْهمْ ورَكَبِهِمْ وأَعْرَافٍ أَقْدَامِهِمْ يَطْلُبُونَ إِلَى اللَّذِيمَا فَي فَكَاكِ رِقَابِهِمْ مَفْتَرَشُونَ لِجْبَاهِهمْ وأَكُفَقِهمْ ورُكَبَهمْ ورَعَنْ مَكَاكَ وقَدَامَهمْ عَلَيْهمْ ولَعْتَ مُنْفُوسُهُ مُؤْتَنَهمْ ورَقَا النَّهَارَ وَقَدَامُولَ

هذا هو حال المؤمنين، وهذا هو خوفهم من الساعة، وهو يكفي لنا مقياسا لمعرفة مدى ضلال الكافرين والمشركين وغيرهم ممن لا يتعظ بذكر القيامة، بل ويتخذ الحياة لعبا ولهوا. ﴿أَلَا إِنَّ ٱلَّذِينَ يُمَارُونَ فِي ٱلسَّاعَةِ لَفِي ضَلَالٍ بَعِيدٍ ﴾ وهذا بسبب شكهم في القيامة والجزاء، وكل إنسان يشك في جزاء أعماله لا يتحمل المسؤولية تجاهها، بل ويعيش متهاونا في حياته مما يعمق الضلالة عنده، حتى يصل إلى حد بعيد في الضلال لا يمكنه معه الاهتداء إلى أدنى مراتب الحق.

- (١) الكافي: ج٣ ص٢٥٩.
- (٢) نهج البلاغة: خطبة: ١٩٣.

أم لهم شركاء شرعوا لهم من الدين

هدى من الآيات:

خشية الإنسان من أن يفوته رزقه، وبالتالي سعيه من أجل الحصول عليه، وكذلك اتباعه الشرائع البشرية الضالة، هما من العوامل الأساسية التي تفرق المجتمعات عن الدين الحق، وإذ يبيَّن القرآن خطورتهما يعالج مرض النفس ببعث الاطمئنان فيها عبر التأكيد على ضمان الله للرزق، كما أنه يداوي مرض الحرص بالتحذير من أهوال الساعة، والترغيب في نعيم الآخرة.

بينات من الآيات:

[١٩] لقد تكفل ربنا بالرزق لعباده بها وفر لهم من وسائل العيش في الحياة، ولو تدبرنا في رزق البشر لعرفنا لطف ربنا، وحسن تدبيره. ﴿أَلَّلَهُ لَطِيفُ بِعِبَادِهِ ﴾ قالوا: اللطيف العالم بخفيات الأمور والغيوب، والمراد به هنا: الموصل المنافع إلى العباد من وجه يدق إدراكه، وذلك في الأرزاق التي قسمها الله لعباده، وحرف الآفات عنهم، و إيصال السرور والملاذ إليهم،

وتمكينهم بالقدرة والألات (.).

و يبدو لي أن معنى اللطيف أنه تعالى يدبر شؤون خلقه بدقة ويسر وتنوع حكيم إلى حد قد يسير الإنسان في تطبيقها بدوافع لا تبدو واضحة له، كها أشار القرآن إلى ذلك بقوله: ﴿وَمَا تَـدَرِى نَفَسُ مَّاذَا تَحَصِّبِبُ غَذَاً وَمَاتَدَرِى نَفَسُ بِأَيِّ أَرْضِ تَمُوتُ ﴾ [لقهان: ٣٤].

والكثير من الناس يخططون لأنفسهم، ولكنهم عند تطبيق ما رسموه يكتشفون عقبات جديدة لم يحتسبوها، بينما يأتيهم ما تمنوه سعيا من حيث لم يحتسبوا، مما يدل على أن ما يدبره الرب من شؤونهم أكبر بكثير مما خوَّل إليهم منها. وهذا من آيات لطف الله في تدبير الأمر، وإليه أشار الإمام علي عَلِيَظَلِيَّة : «عَرَفْتُ اللهَ شُبْحَانَةُ بِفَسْخِ العَزَائِمِ وحَلَّ العُقُودِ ونَقْضِ الطِمَمِ»<sup>(1)</sup>.

ومن تدبر حياة الناس وجد الكثير ممن يتمنون مستقبلا معينا ينتهون إلى غيره، فالذي قدر أن يصبح مهندسا أضحى عالما بالدين أو تاجرا، لأن الله لم يجعل رزقه إلا في هذه المهنة أو تلك، فلماذا يختلف الناس إذن، ويشعلون نار الصراعات بينهم من أجل لقمة العيش التي يقدرها الله؟! ﴿يَرْزُقُ مَن يَشَامُ ﴾ وما دام الرزق مضمونا من عند الله فلماذا اكتساب الموبقات، وابتداع المذاهب الباطلة، والشرك بالله عبر تأييد السلطات الظالمة؟.

إن دوافع الشرك كثيرة، ولكن من أبرزها طلب الرزق، والحديث المأثور بالتالي يقص علينا حياة واحد من الذين أشركوا بربهم طلب للرزق الحرام، وكانت نهايتهم السوأى، وفيه عبرة مؤثرة: قال الإمام الصادق علي لا : «كَانَ رَجُلٌ فِي الزَّمَنِ الأَوَّلِ طَلَبَ الدُّنْيَا مِنْ حَلَالٍ فَلَمْ يَقْدِرْ عَلَيْهَا وطَلَبَهَا مِنْ حَرَامٍ فَلَمْ يَقْدِرْ عَلَيْهَا فَأَتَاهُ الشَّيْطَانُ فَقَالَ لَهُ يَا هَذَا إِنَّكَ قَدْ طَلَبْتَ الدُّنْيَا مِنْ حَلَالٍ فَلَمْ تَقْدِرْ عَلَيْهَا فَطَلَبْتَهَا مِنْ حَرَامٍ فَلَمْ تَقْدِرْ عَلَيْهَا أَفَلَا أَذَلُكَ عَلَى شَيْءٍ تُكْثِرُ بِهِ دُنْيَاكَ وتُكْثِرُ بِهِ تَبْعَكَ فَقَالَ بَلَى قَالَ تَبْتَدِعُ وِيناً وتَدْعُو إلَيْهِ النَّاسَ فَفَعَلَ فَقَالَ لَهُ يَا هَذَا إِنَّكَ قَدْ وتُكْثِرُ بِهِ تَبْعَكَ فَقَالَ بَلَى قَالَ تَبْتَدِعُ وِيناً وتَدْعُو إلَيْهِ النَّاسَ فَفَعَلَ فَاسْتَجَابَ لَهُ النَّاسُ فَأَطَعُوهُ فَأَصَابَ مِنَ الدُّنْيَا نُمَ إِنَّهُ فَكَرَ فَقَالَ مَا صَنَعْتُ ابْتَدَعْتُ وِينَا وَدَعَوْتُ النَّاسَ إِلَيْهِ ومَا أَرَى لِي تَوْبَةً إِلَّا أَنْ آنَ آنَ مَنْ دَعَوْتُهُ فَأَرْدَهُ عَنَهُ فَجَعَلَ يَأْتِ أَمَا صَنَعْتُ ابْتَدَعْتُ وَيَعْ وَيَعْ إَنَى أَنَ آنَ مَنْ دَعَوْتُهُ فَالَ يَنْ مَا يَعْدَعُ وَينَا أَنْ أَنْ أَنْ آنَ آنَ مَنْ دَعَوْتُكُمْ إَلَيْهِ ومَا أَرَى لِي قَوْبَةً إِلَّا أَنْ آتَنَ مَنْ دَعَوْتُهُ فَأَرْدَهُ عَنْ مَعْتَعُهُ وَقَعَلَ عَنْ يَعْرَا اللَّهُ وَعَنْ عَنْ عَنْهُ فَأَتَاهُ الْنَيْعَانُ وَتَعَالَ وَ إِلَّا أَنْ آتَ آنَ مَنْ مَعْتَ النَّاسَ إِلَيْهِ وَمَا أَنْتَ مَنْ عَا يَعْهُ فَعَرَى مَا يَعْ فَيْ عَنْ وَيَعْ عَنْهُ وَ وَعَالَ مَا يَعْتَى مَ عَلَيْ وَلَى أَنْ أَنْ آتَنَ مَنْ مَعْتَنُو أَنَّ كُنُ مَ مَنْ مَا مَعَا عَنْهُ الْعَانُ مَا يَعْ مَنْ عَنْ مَ عَلَمَ أَنَ أَنَا الْتَنَعْرَ عَلَى مَنْ مَا مَعْتَقُو وَ عَنْ الْنَا مَنْ مَنْ مَنْ عَنْ أَنَا وَاللَا أَنْ أَنْ عَانَ مَنْ مَ فَتَعْتُ فَقَالَ مَا مَ أَنَ الْنَا عَا عُنْ عَا مَ أَنْ عَنْ قَالَ أَنْ أَنْ عَانَ مَنْ مَا مَنْ عَامَ مَا مَ أَنَ عَا عَنْ مَ عَامَ عَنْ عَائَا مَا أَنْ أَنْ أَنَّ أَنَ أَنَا أَنَ أَنْ أَنَا أَنْ عَا مَا عَا عَنْ عَا مَنْ مَا مَا عَنْ مَعْعَ مَ أَعْ عُنَهُ مَا أَنُ عَا مَنْ عَا عُنُو أَنَ

- (١) مجمع البيان: ج٩ ص٢٧.
- (٢) نهج البلاغة: قصار الحكم: ٢٥٠.
  - (٣) بحار الأنوار: ج٧٢، ص٢١٩.

ولو أن الإنسان اتبع منهاج الرسالة لرزقه الله بصورة أو بأخرى، قال الله: ﴿وَمَن يَتَقِ ٱللَّهَ يَجْعَل لَهُ مَغْرَبُهُ كَنْ وَيَرْزُقَهُ مِنْ حَيْثُ لَا يَحْتَسِبُ ﴾ [الطلاق:٢-٣].

وَهُوَ ٱلْقَوِحِ ٱلْعَزِيرُ ﴾ العزيز هو المهيمن، والسلطان المقتدر الذي يفرض أمره على الناس.

[٢٠] ولكي يهذب القرآن دوافع الكسب عند الإنسان حتى لا يبعثه نحو الشرك بالله والصراع مع أقرانه، يقارن بين ما يكتسبه الإنسان لدنياه وما يسعى إليه لآخرته، فيقول: ﴿ مَن كَانَ يُرِيدُ حَرَّتَ ٱلْآخِرَةِ نَزِدْلَهُ, في حَرَّيُومَ ﴾ حيث يبارك الله له في سعيه الأخروي، ويضاعف له الجزاء عند الحساب، فإذا بعمله يتنامى من حين قيامه به حتى يجزى عليه، أولم يقل ربنا: حَبَّةُ وَاللَّهُ يُفَلِعُونَ آمُوَلَهُمْ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ كَمَثَلِ حَبَّةِ أَنْبَتَتْ سَبْعَ سَنَابِلَ فِي كُلُ سُنْبُلَةٍ مِاتَةً حَبَّةُ وَاللَّهُ يُفَلِعُونَ آمُوَلَهُمْ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ كَمَثَلِ حَبَّةٍ أَنْبَتَتْ سَبْعَ سَنَابِلَ فِي كُلُ سُنْبُلَةٍ مِاتَة

ولكن الذي يريد الدنيا بسعيه فإنه لا يحصل على كل أمانيه وإنها يحصل على جزء منها، ثم إنه يعدم أي نصيب له في الآخرة. ﴿وَمَن كَانَ يُرِيدُ حَرَّتَ الدُّنِيَا نُؤْتِهِ، مِنْهَا وَمَا لَهُ, فِي ٱلْأَخِرَةِ مِن نَصِيبٍ ﴾ إذن فعليه أن يسعى من أجل الآخرة عبر القرآن الذي ليس فقط يهدي إلى العلاج السليم بل و أيضا يتضمن العلاج بذاته، وهنا يعالج حرص النفس البشرية على الدنيا بإيصال فكر الإنسان بالآخرة من خلال التذكير بها، وحثه على أن لا يجعلها همه الأكبر فيختلف بسببها مع الآخرين، أو يتصورها محور الحياة الذي يؤول الأمور على ضوئه.

إنه لا يمكن علاج مشاكل الإنسان السياسية والاجتماعية وغيرها إلا إذا ترَّفع عن التبعية المطلقة للدنيا ولشهواتها، ولو تساءلنا عن علة نمو الرأسمالية في أي بلد، الذي ينتهي إلى تسلط الأغنياء على الأمم، لوجدناه حب المال الذي يجعل الناس عبيدا وأصحاب الثروة آلهة مزيفة. ومن جهة أخرى يمهد للحكم الطاغوتي، فإذا بمجموعة من الناس يتسلطون على الناس من خلال سيطرتهم على خيرات الشعوب ومواردها الاقتصادية، الأمر الذي ينتهي إلى الفساد السياسي، ولو فكرنا عميقا في عوامل الفساد في السياسة، لرأينا الطمع والخوف والجهل من أبرز هذه العوامل. ولعل عامل الطمع الناشئ من حب الدنيا في رأس القائمة، لا فرق في من أبرز هذه العوامل. ولعل عامل الطمع الناشئ من حب الدنيا في رأس القائمة، لا فرق في في الواقع أرباب السلطة الحقيقية – المال باسم الملكية الفردية، بينها نجد في النظام الإشتراكي يتكر أصحاب السلطة المقيقية – المال باسم الملكية الفردية، بينها نجد في النظام الإشتراكي وهنا وهناك المال. وحتى سبب خضوع الشعب واحد وهو حبه للمال، سواء كان هذا المال بيد الدولة أو كان بيد أصحاب الثروة. فمن أجل تلافي معظم الصراعات البشرية لا بد من معالجة نقطة الضعف الرئيسة عندهم وهي عبادة الثروة لكي لا تصبح أداة السلطة الفاسدة، وسببا للحروب التي أفنت لحد الآن أضعاف ما أفنته سائر أسباب الوفاة كالمجاعات والأمراض، والكوارث الطبيعية، ولو حاولنا التقرب إلى هذه الفكرة أكثر يجب أن نعرف بأن التعبير السائد اليوم: (مصالح القوى الكبرى) أو ما إلى ذلك هـو التعبير الواضح عن اللهث وراء الدنيا، أولم تدفع هذه المصالح الظالمين لقتل الملايين من الناس هنا وهناك؟.

[17] ثم هل يكتفي الإنسان بخوض الصراعات، وإفساد البلاد والعباد، وحسب؟ كلا.. بل يسعى لتبرير تصرفاته ومواقفه من خلال دين يصطنعه لنفسه، ولو درسنا الواقع الثقافي والإعلامي في عالم اليوم لانتهينا إلى نتيجة واحدة، هي أن أكثر النظريات والثقافات منتزعة من الواقع المصلحي للإنسان، فمن أجل حماية مصالحهم تجدهذه الدولة أو ذلك الحزب يبتدعون الأفكار والنظريات المختلفة، فإذا بالصعاليك يؤسسون نظرية الصراع الطبقي، بينما يبتدع المترفون نظرية النخبة، والقرآن يستنكر هذا النهج ويَعُدُّه صورة من صور الشرك. ﴿ أَمَ يَشَرَ صُحَوًا شَرَعُوا لَهُم مِنَ اللَّينِ مَا لَمَ يَأَدَنَ بِعِ اللَّهُ ﴾ إن الشريعة التي ينبغي للإنسان تباعها والخضوع لها هي الموحاة من الله وحده، أما الشرائع والقوانين التي يبتدعها البشر ولا يرتضيها الرب فإن إتباعها شرك به عز وجل، والتدبر العميق في هذه الآية يهدينا إلى أن الذي يرتضيها الرب فإن إتباعها شرك به عز وجل، والتدبر العميق في هذه الآية يهدينا إلى أن الذي القوانين الفيزيائية والكيميائية، إني القوانين السياسية والاجتهاعية والذي ليس القوانين الفيزيائية والكيميائية، إني القوانين السياسية والاجتهاعية والذي الذي القوانين الفيزيائية والكيميائية، إني القوانين السياسية والاجتهاعية و المؤلمة و... الذي القوانين الفيزيائية والكيميائية، إنها القوانين السياسية والاجتهاعية و المؤسان دينا ليس

وبعد أن يهدِّد القرآن -في آية سبقت- الذين يثيرون الصراعات السلبية، أو يشرعون القوانين، يتوعدهم ربنا في هذه الآية بعذابه الأليم، محذرا لهم من أن تأجيل العذاب ليس دليلا على الإهمال، إنها لأنه وعدهم بإعطائهم الفرصة لبيان طبيعتهم، التي لولاها لأخذهم بالعذاب فور المعصية. ﴿وَلَوْلَا حَكَلِمَةُ ٱلْفَصَلِ لَقَضِيَ بَيْنَهُمٌ وَإِنَّ ٱلطَّلِمِينَ لَهُمْ عَذَابُ أَلِيمٌ ﴾ وتكاد تتميز هذه الكلهات إنذارا، فلولا عهد الله على نفسه بإعطاء الفرصة لهم لكفت هذه الجريمة -أي ابتداع نظرية في غير إطار الشريعة- سببا للقضاء عليهم قضاء تاما، ولكن تلك الكلمة وذلك العهد يؤجل العذاب العظيم ولا يرفعه أبدا، وإن الشرك ظلم بذاته وهو ينتهي إلى الظلم أيضا، إذ لا يمكن للنظام الشركي أن يكون عادلا أبدا، ونستوحي هذه البصيرة من تبديل كلمة الظالمين بالمشركين.

[٢٢] وفي يوم القيامة حيث تنصب الموازين الحق للجزاء يخاف الظالمون من أعمالهم

السيئة التي اجترحوها في الدنيا، فهي حينئذ تصير ألوانا من العذاب، ولكن هل يمنع هذا الخوف عنهم شيئا، كلا.. بلى؛ لو أنهم خافوا من ارتكاب المعاصي في الدنيا لنفعهم خوفهم لأنه حينذاك يصير سببا للتقوى، أما يوم القيامة فلا.. ﴿ تَرَى ٱلظَّلِمِينَ مُشْفِقِينَ مِمَّا حَكَسَبُواْ وَهُوَ وَاقِعٌ بِهِيْمُ ﴾ أي ينزل عليهم سواء أشفقوا أم لم يشفقوا.

ويأخذنا القرآن في المقابل إلى منظر مناقض آخر، هو منظر المؤمنين الذين تحول إيهانهم وعملهم الصالح إلى جنة ورضوان من الله. ﴿وَالَذِينَ مَامَنُوا وَعَمِلُوا الصَكِلِحَتِ فِي رَوْضَكَتِ الْجَتَكَاتِ لَهُم مَايَشَآءُونَ عِندَ رَبَّهِمْ ذَلِكَ هُوَ الْفَضْلُ الْكَبَرُ ﴾ وأي رياض هذه التي يرزقها المؤمنون؟! دعنا هنا نقرأ شيئا من كلام أمير المؤمنين عنها حيث يقول عَيْنَة: «فَلَوْ رَمَيْتَ بِبَصَر قَلْبِكَ نَحْوَ مَا يُوصَفُ لَكَ مِنْهَا لَعَزَفَتْ نَفْسُكَ عَنْ بَدَائِع مَا أُخْرِجَ إِلَى الدُّنْيَة ومِنْ شَهَوَاتِهَا ولَذَاتِها وزَخَارِفِ مَناظرِها ولَدَهِلَتْ بِالفِحْرِ في اصْطِفَاقِ أَشْجَارٍ غُيَّبَتْ عُرُوقُها وفَلُو رَمَيْتَ بِبَصَر قَلْبِكَ نَحْوَ مَا يُوصَفُ لَكَ مِنْهَا لَعَزَفَتْ نَفْسُكَ عَنْ بَدَائِع مَا أُخْرِجَ إِلَى الدُّنْيَا وفَنُو رَمَيْتَ بِعَصَرِ قَلْبِكَ مَعَارٍ فَنْبَيْتَ وَعَمْ أَعْرَضَ مَنْ عَنْتُ بِالفِحْرِ في اصْطِفَاقِ أَشْجَارٍ غُيَّبَتْ عُرُوقُها وفي كُنْبَانِ السُكِ عَلَى سَوَاحِلِ أَنْهَارِهَا ولَذَهِلَتْ بِالفِحْرِ في اصْطِفَاقِ أَشْجَارٍ غُيَّبَتْ عُرُوقُها في نُوالوع تِلْكَ التَّبَارِ مُتَلِيقة فَصُورِهَا بِالأَعْسَالِ الْمُصَفَقةِ والحُمُورِ الرُوَقَة قَوْمَ لَمْ تَنْبِ فَكَلَيْ مَا مَا يُوا عَلَى نُزَاهَا في أَفْنِيَة قُصُورِهَا بِالأَعْسَالِ الْمُصَفَقةِ والحُمُورِ المُرَوَقَة قَوْمَ لَمَ تَنْتَلْ مُعَانَ عُرَانَ عَلَى مُنْيَة مُعْتَنِها ويُطَافُ عَلَى نُزَاهَا في أَفْنِيَة قُصُورِهَا بِالأَعْسَالِ الْمَصَفَقَةِ والْحُمُورِ الْمُوقَة قَوْلَ اللَّوَ الْقُوصُولِ إِلَى مَا يَنْعَرَ عَنْ نَشْتُكَ مَنْ يَنْ عَنْ عَلَى حَرَّ اللهُ القُنُولَةِ اللَّسَقَورِ الْنَعْنَةِ اللَّهُ عَلَيْ هَنَانَهُ وَلَيْعَة مَا لَعْتَو الْنَ فَلُقُو الْنَعْنَة الْمُتَعَمَّ والْعَالَ الْنَعْنَة إِنَّ عَا يَبْحَرُهُ مَا وَالْعُونَ والْ فَنْهُ وَالْ وَقَعْ مَنْ مَنْ فَنْ مَنْ عَلْ عَنْ مَنْ فَنْ مَنْ مَنْ مَنْ مَنْ عَنْ مَنْ مَا عَنْ مَا عَنْ عَنْ مَنْ عَنْ مَا فَقُلُو مَنْ مَنْ مَنْ مَ عَلَى مَا مَنْ عَا مَنْ عَلَى مُوالَعُنُولُ اللَّهُ فَقَا وَ الْبَائِ اللَّعُونِ الْنَاقِ والْ عَنْ مَا مَا وَ مَنْ عَنْ مَنْ مَنْ مَا مُنْ مُ مَا عُولُ مَا مَا مُ مَا عُنْ عَنْ مَنْ مَا عَا اللَّا مُوْ مَا مَ هُ مَا الْنُوْ مَالْ مَ

# لا أسألكم عليه أجرا إلا المودة في القربى

 إذا المستقلم الذي يُبَشِرُ الله عِبَادَهُ الذينَ مَا مَنُوا وَعَمِلُوا الصَّلِحَتِ قُلْ
 إِذَا الْمَعْدَةَ فِي الْقُرْبَى وَمَن يَقْتَرِفَ حَسَنَةً نَزِدْ لَهُ. فِيهَا
 حُسْنًا إِنَّ الله عَفُورُ شَكُورُ (\*) أَمْ يَقُولُونَ افْتَرَى عَلَى اللَهِ كَذِبًا فَإِن يَشَا حُسْنًا إِنَّ اللَه عَفُورٌ شَكُورُ (\*) أَمْ يَقُولُونَ افْتَرَى عَلَى اللَهِ كَذِبًا فَإِن يَشَا مُسْنًا إِنَّ اللَه عَفُورُ شَكُورُ (\*) أَمْ يَقُولُونَ افْتَرَى عَلَى اللَهِ كَذِبًا فَإِن يَشَا اللَّهُ يَخْتِرَ عَلَى قَلْبِكُ وَبَعْمُ اللَهُ الْبَطِلَ وَيُحَقُ الْحَقَ بِكَلِمَنِيهِ إِنَّهُ عَلَى اللَهِ كَذِبًا الشَّدُورِ (\*) وَهُو الذِي يَقْبَلُ النَّوْبَةَ عَنْ عِبَادِهِ. وَيَعْفُوا عَن السَّيَاتِ الصَّدُورِ (\*) وَهُو الذِي يَقْبَلُ النَّوْبَةَ عَنْ عِبَادِهِ. وَيَعْفُوا عَن السَّيَاتِ وَيَعْنُونُ عَلَيْهُ مَعْتَقِيلُ مَا نَفْعَلُونَ وَعُولُونَ الْنَوْبَةِ عَنْ عِبَادِهِ. وَيَعْفُوا عَن السَّيَاتِ اللَّهُ عَنْهُ الْنَعْهِ عَلَيْهُ الْنَهُ عَلَيْهُ اللَهُ عَلَيْهُ عَنْ عَلَيْ وَيَعْنُ عَنْ عَنْ عَلَيْهُ عَنْهُ الْنَهُ الْنَوْ الْعَمَلُونَ الْنَعْوَةُ عَنْ عَبَادِهِ وَيَعْفُوا عَن السَيتِكَاتِ وَيَعْذَبُهُ عَنْ عَنْهُ عَنْهُ عَنْهُ عَلَيْ الْنَهُ عَنْ عَنْهُ عَنْ عَنْ عَنْ عَنْ عَنْ عَنْ الْنَعْهُ عُنْ الْنَهُ عَذَاتَ اللَهُ الْعَالِي اللَّهُ عَنْ الْتَعْتَقُولُ عَنْ اللَّيَعْهُ الْعَالِي الْعَالَيْ عَلَيْ الْعَالِي الْعَالَةُ عَنْ عَنْ عَنْ عَنْ عَالَهُ الْعَالِي الللَهُ الْعَالِي اللَّهُ عَنْ الْنَا عَنْ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَنْ الْعَنْ عَالَيْ عَلَيْ عَنْ الْعَالِي الْعَابِي الْعَالَةُ عَنْ الْعَالِي الْعَالِي الْنَالْهُ اللَهُ عَالَهُ اللَهُ عَلَيْ عَنْ الْعَنْ الْنَا عَنْ الْنَالَةُ الْعَالَةُ عَالَةُ عَالَةُ الْعَنْ الْعَنْ عَنْ الْعَامَةُ الْحَالَةُ الْحَذَى الْعَالَةُ الْعَالَةُ الْعَالَةُ الْعَالَةُ الْعَالَةُ الْحَالَةُ الْعَالَةُ الْعُنْ الْعَالَةُ الْعَالَةُ الْعَالَةُ الْعَالَةُ الْعَالَةُ الْعَالَةُ الْعَالَةُ الْعَالَةُ عَنْ الْعَالَةُ الْعَالِي الْعَالَةُ الْعَالَةُ الْعَالَةُ الْعُنَالَةُ الْعَالَةُ الْعَالَةُ الْعَالَةُ الْعَاللَهُ عَالَةُ الْعَالَةُ الْعَالَ

هدى من الآيات:

في إطار معالجة القرآن الحكيم للاختلاف معالجة شاملة، وبعد أن يردع من إتباع الشركاء الذين لم يأذن الله لهم بالتشريع، يأتي السياق ليبيَّن:

**أولاً**: جزاء الصالحين الذين يجتنبون الطاغوت.

ثانياً: القيادة الشرعية البديلة المتمثلة في أقرب الناس إلى الرسول نهجا ونسبا، ويبشر الرب الذين يقترفون حب آل الرسول بزيادة في الأجر، وأن يشملهم بمغفرته الواسعة وشكره الجزيل.

ثم يبيِّن القرآن الحكيم لنا بأن طاعة الله ومودة القربي سوف تجلب للإنسان حسنات في الدنيا و الآخرة، وبعد أن يحدثنا ربنا عن مقالة افتراها الكفار في شأن الرسول يبين بأن هذا الكلام فاشل و باطل، والسبب أن الله سبحانه وتعالى هو الذي بعث بالرسالة، ولو شاء لمحا هذه الآية وجاء بآية أخرى، فالله هو صاحب الرسالة وليس الرسول. ثم يبيِّن طائفة من أسماء الله سبحانه وتعالى وصفاته الحسني، منها: قبول التوبة، والعفو عن السيئات، والعلم بأعمال الناس ونواياهم القلبية.

#### بينات من الآيات:

[٢٣] من العوامل الأساسية التي تؤدي إلى الفرقة بين أبناء المجتمع، هو مرض الحرص على الدنيا الذي يعالجه القرآن في هذه السورة الكريمة بطرق شتى.. ومنها أنه يعظم في نفوس المؤمنين الآخرة وما فيها من نعم وخلود حتى يسلون عن طعام الدنيا.

ونتساءل: لماذا القرآن الحكيم كلما عالج انحرافا في حياة الإنسان بيَّن حقائق عن الآخرة؟

يجيب عن ذلك حديث كريم مروي عن الإمام زين العابدين عليميًة يعكس العلاقة بين معالجة النفس وبين التذكرة بالآخرة، فيقول: "حُبُّ الدُّنيًا رَأْسُ كُلِّ خَطِيقَةً"<sup>(1)</sup>، وبالمقابل يكون استصغار الدنيا وتهوينها رمزا لكل فضيلة، ومدخلا لكل خير. كما أن طريق السيطرة على الدنيا والهيمنة عليها وعلى ما فيها من خيرات، هو الاستهانة بها. إنك مثلا لا تستطيع أن تسيطر على دابة جموح تخشى منها، وكذلك إذا خفت من سلطان ظالم فإنك لن تتمكن من القضاء عليه، فالهيبة قرنت بالخيبة، وقرن الخوف بالفشل، وهكذا الدنيا حينها نخشاها، وندور في فلكها، فإننا لن نستطيع السيطرة والهيمنة عليها. أما إذا عكسنا الأمر، واستهنا بالدنيا، وهوناها في أنفسنا، وعظمنا في المقابل أنفسنا وأكر مناها، فآنئذ نستطيع أن نسيطر عليهما. أو طغيان.

ذَلِكَ ٱلَّذِي يُبَشِّرُ ٱللَّهُ عِبَادَهُ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا وَعَمِلُوا ٱلصَّلِحَتِ ﴾ يبشرنا الله بفضل كبير، وبجنات فيها كل ما نريد، وأكرم به وعدا صادقا، وفضلا كبيرا، ولكن هذا الفضل الكبير مقترن بعمل كبير هو المودة في القربي التي جعلت بمثابة أجر على الرسالة، فقال ربنا: ﴿قُلْآَ أَسْتَلُكُرُ عَلَيْهِ أَجْرًا إِلَا ٱلْمَوَدَّةَ فِي ٱلْقُرْبَى ﴾ ونتساءل:

**أولاً**: ما هو المفهوم من كلمة القربي؟.

ثانياً: لماذا جاء هذا الموضوع في سياق موضوعات الوحدة في القرآن الحكيم؟. ثالثاً: لماذا لم يأمر القرآن بطاعة ذوي القربي بل بمودتهم؟.

(۱) الكافي: ۲ ص ۱۳۰.

# أوِلاً: من هم القربي؟

وقد استفاضت الأحاديث حول هذه الآية وتفسيرها وكيف نزلت، وبالرغم من أنها تعالج قضية القيادة التي كانت ولا تزال محورا لخلافات المسلمين، إلا إن تفسير الآية حظي بقدر كبير من الاتفاق بين علماء المسلمين حسب النصوص التالية التي ننقلها من تفسير (الدر المنثور في التفسير بالمأثور) للعلامة السيوطي، ولأهميتها البالغة نفيض في بيانها مفصلا:

- أخرج ابن جرير وابن حاتم وابن مردويه من طريق مقسم عن ابن عباس عند : «أَنَّ الأَنْصَارَ قَالُوا: فَعَلْنَا وَفَعَلْنَا كَأَنَّهُمُ افْتَخَرُوا، فَقَالَ ابْنُ عَبَّاسٍ: لَنَا الفَضْلُ عَلَيْكُمْ فَبَلَغَ ذَلِكَ رَسُولَ اللهِ عَنْتُهُ فَأَتَاهُمْ فِي مَحَالِسِهِمْ فَقَالَ عَنْتُوا أَقَالَ ابْنُ عَبَّاسٍ: لَنَا الفَضْلُ عَلَيْكُمْ فَبَلَغَ ذَلِكَ بِي \$ قَالُوا: بَلَى يَا رَسُولَ الله، قَالَ عَنْتُهُمْ الْمَتَكُونُوا ضُلَّلًا فَهَدَاكُمُ اللهُ بِي . قَالُوا: بَلَى يَا رَسُولَ إِنَّ قَالُوا: بَلَى يَا رَسُولَ الله، قَالَ عَنْتُهُمْ الْمَتَكُونُوا ضُلَّلًا فَهَدَاكُمُ اللهُ بِي . قَالُوا: بَلَى يَا رَسُولَ اللهِ، قَالَ عَنْتُهُمْ أَنَا مُولَ الله ، قَالَ عَنْتُهُمْ اللهُ مَعْشَرَ الأَنْصَارِ أَلَمْ تَكُونُوا أَذِلَة عَنْهُ وَا مَعْشَرَ اللهِ عَنْتُهُمْ اللهُ بِي اللهِ عَالَ اللهِ عَنْتُ اللهِ عَلَيْهُمْ اللهُ بِي اللهُ عَنْتُ اللهُ عَنْتُ عَالَ اللهُ عَنْتُ اللهُ عَنْتُ اللهُ عَلَيْ اللهِ ، قَالَ عَنْتُ اللهُ عَنْتُ اللهُ عَنْ اللهُ عَلَيْ عَنْتُ اللهِ عَنْتُ اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى يَا رَسُولَ اللهِ ، قَالَ عَنْتُ مَالَهُ إِنْ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ مُعْتَقُتُ اللهُ عَقْتَ اللهُ عَنْتَ اللهُ عَنْ اللهُ مُعَلَى مُعْتَقُولُونَ اللهُ عَنْهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ فَي عَنْ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى عَلْ اللهِ عَلَى عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْ اللهُ عَمْدَةُ عَنْتَ عَالَ اللهُ عَلَى عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى عَلَى اللهُ عَلَى عَلَى اللهُ عَلَى عَلَى اللهُ عَلَى عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى عَلَى اللهُ عَلَى عَلَى اللهُ عَلَى الله عَلَمُ عَلَى عَلَى عَلَي عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى

- وأخرج الطبراني في الأوسط وابن مردويه بسند ضعيف من طريق سعيد بن جبير قال: «قَالَتِ الأُنصارُ فِيمَا بَيْنَهِمُ لَولاَ جَعْنَا لِرَسُولِ الله عَلَيْنَتْ مَالاً يَبْسُط يَدَهَ لاَ يَحُولُ بَيْنَهُ وَبَيَنَ أَحَدٍ، فَقَالُوا: يَا رَسُولَ الله إِنَّا أَرَدْنَا أَنْ نَجْمَعَ لَكَ مِنْ أَمُوالِنَا، فَأَنْزَلَ اللهُ: ﴿قُلْلاً آستلكُرُ عَلَيَهِ أَجْرًا إِلَا أَلْمَوَدَّةَ فِي ٱلْقُرْبَى ﴾ فَخَرَجُوا مُحْتَلِفِينَ، فَقَالُوا: لِنْ تَرُونَ مَا قَالَ رَسُولُ الله : فَقُلْ إِنَّمَا قَالَ هَذَا لِنُقَاتِلَ عَنْ أَهْلِ بَينَه وَنَنْصُرَهُم، فَأَنْزَلَ اللهُ: ﴿ أَمْ يَقُولُونَ آفَتَرَى عَلَيَهِ أَعْطَالُهُ بَعْضُهُمُ وَلَمَوَدَة فِي ٱلْقُرْبَى ﴾ فَخَرَجُوا مُحْتَلِفِينَ، فَقَالُوا: لِنْ تَرَونَ مَا قَالَ رَسُولُ الله الله عَلَيْ وَلَمَوَدَة فِي ٱلْقُرْبَى هُ فَخَرَجُوا مُحْتَلِفِينَ، فَقَالُوا: لِنْ تَرَونَ مَا قَالَ رَسُولُ الله عَلَيْ مَنْ أَعْلَ بَعْضُهُمُ: إِنَّمَا قَالَ هَذَا لِنُقَاتِلَ عَنْ أَهْلِ بَينَه وَنَنْصُرَهُم، فَانْزَلَ اللهُ: ﴿ أَمْ يَقُولُونَ آفَتَرَى عَلَيْ هَذَا لِيُقَالَ بَعْضُهُمُ: قوله: ﴿ وَهُوَالَذِي يَعْبَلُ ٱلنَّهِ عَنِي عَلَى مَا عَالَ هُ فَالَنُ اللهُ اللهُ عَلَيْفَ عَمَ أَنْ لَا مَعْ

- وأخرج أبو نعيم والديلمي من طريق مجاهد عن ابن عباس عضي قال: قال رسول الله عني: «لاَ أَسْالَكُمُ عَلَيهِ أَجْراً إِلاَّ المَودَّةَ فِي القُرْبَى أَنْ تَحْفَظُونِي فِي أَهْلِ بَيْتِي وَتَوَدُّوهُم بِي»".

- وأخرج ابن المنذر وابن أبي حاتم والطبراني وابن مردويه بسند ضعيف من طريق سعيد بن جبير عن ابن عباس قال: «لَمَا نَزَلَتْ هَذِهِ الآيةُ: ﴿قُلْلَا أَسْئَلُكُمْ عَلَيْهِ أَجْرًا إِلَّا ٱلْمَوَدَّةَ فِي ٱلْقُرْبَىٰ ﴾ قَالُوا: يَا رَسُولَ اللهِ مَنْ قَرَابَتُكَ هَؤُلاَءِ الَّذِينَ وَجَبَتْ مَوَدَّتُهم؟ قَالَ ﷺ: عَلِيٌّ وَفَاطِمَةٌ

- (۱) الدر المنثور: ج٦، ص٦.
  - (٢) المصدر السابق: ص٦.
  - (٣) المصدر السابق: ص٧.

#### وَوَلَدَاهَا»<sup>(1)</sup>.

- وأخرج سعيد بن منصور عن سعيد بن جبير ﴿إِلَّا ٱلْمَوَدَّةَ فِي ٱلْقُرْبَى ﴾ قال: «قُرْبَى رَسُولَ الله ﷺ"".

- وأخوج ابن جرير عن أبي الديلم قال: «لمَّا جِيءَ بِعَلِيَّ بْنِ الحُسَيْنِ فَأْقِيمَ عَلَى ذَرَجِ دِمَشْقَ، قَامَ رَجُلٌ مِنْ أَهْلِ الشَّامِ فَقَالَ: الحَمْدُ للهَ الَّذِي قَتَلَكُمْ وَاسْتَأْصَلَكُمْ وَقَطَعَ قَرْنَ الفِتْنَةِ، فَقَالَ لَهُ عَلِيَّ بْنُ الحُسَيْنِ فَأْقِيمَ عَلَى ذَرَجِ فَقَالَ لَهُ عَلِيُ بْنُ الحُسَيْنِ أَهْلِ الشَّامِ فَقَالَ: الحَمْدُ للهَ الَّذِي قَتَلَكُمْ وَاسْتَأْصَلَكُمْ وَقَطَعَ قَرْنَ الفِتْنَةِ، فَقَالَ لَهُ عَلِيُ بْنُ الحُسَيْنِ أَهْلِ الشَّامِ فَقَالَ: الحَمْدُ للهَ الَّذِي قَتَلَكُمْ وَاسْتَأْصَلَكُمْ وَقَطَعَ قَرْنَ الفِتْنَةِ، فَقَالَ لَهُ عَلِيُ بْنُ الحُسَيْنِ عَلَيْتَ الصَّامِ فَقَالَ: الحَمْدُ للهُ الذَّ نَعَمْ، قَالَ عَلَيْتَكُمْ وَقَطَعَ قَرْنَ الفِتْنَةِ، فَقَالَ لَهُ عَلِيُ بْنُ الحُسَيْنِ عَلَيْتَكَمْ أَقَرَأْتَ القُرْآنَ الْقُرْقَالَ لَهُ عَلِيُ بْنُ الحُسَيْنِ عَلَيْتَكَمْ الصَّحَرَةُ القُرْآنَ الْقُرْآنَ الْعَنْتَةِ أَنَ عَلَيْ مَلْكُمْ وَقَطَعَ قَرْنَ الْفِتْنَةِ، فَقَالَ لَهُ عَلِيُ بْنُ الحُسَيْنِ عَلَيْكَمْ لاَنْتُمْ هُمْ ؟ فَقَالَ لَهُ عَلِيُ بْنُ الحُسَيْنِ عَلَى أَنْ أَعْلَى أَنْ الْحُسَيْنِ الْحُسَيْنِ عَلَى كُرَجِ لا الْقُولُ لَهُ عَلَى أَنْ الْحُسَيْنَةِ الْحُقَالَ لَهُ عَلَيْهُ اللَّذِي الْتَكْمُ والْمَاقُولَ لَهُ عَلَى عَلَى فَالَ عَلَيْتَ الْعَلَى اللهُ عَلَى فَلْ أَنْ الْعَرْقَقَالَ لَهُ عَلَى اللَهُ عَلَى عَلَى عَلَى اللْعُلَيْنَ الْحُسَيْنَ الْحُسَيْقَالَ عَلَيْ عُلْهُ الْنَهُ عَلَى عَلْمُ اللْعَرْقَلَ عُلْ عَلْعَ عَنْ إِنْ عَنْنَ إِنْ عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَيْ عَلَى الْعَلَيْنَ الْعُنْ الْعَمْدَةَ عَلَى عَلَى عَتَلَى عَلَى عَلَيْ عَلَى عَلَى عَلَى إِنْ عَلَى عَلَى عَلَى عَلَيْ عَلَى مَالْ عَلَى عَلَى عَلَيْ عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَمْ عَالَ عَلَيْ عَلَى عَلَى عَلَى الْعَلَى عَلَى عَ قَالَ عَلَيْ عَلَى عَل الله عَلَى عَلَيْ عَلَى عَلَى عَلْعَالَ عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَ

- وأخرج ابن أبي حاتم عن ابن عباس: **«﴿وَمَن يَقْتَرِفْ حَسَنَةُ ﴾ قَ**اَلَ: المَوَدَّةُ لَإِلِ مُحَمَّدٍ ﷺ »<sup>(1)</sup>.

- وأخرج أحمد والترمذي وصححه والنسائي والحاكم عن المطلب بن ربيعة عطيه قال: «دخل العباس على رسول الله تلظيمة فقال: إنا لنخرج فنرى قريشا تحدث فإذا رأونا سكتوا، فغضب رسول الله يظليمة ودر عرق بين عينيه، ثم قال تلظيمة : وَالله لَا يَدْخُلُ قَلْبَ الْمَرِي مُسْلِمٍ إِيْمَانٌ حَتَّى يُجِبَّكُم للهِ وَلِقَرَابَتِي".

- وأخرج مسلم والترمذي والنسائي عن زيد بن أرقم: أن رسول الله ﷺ قال: «أُذَكِّرُكُمُ الله فِي أَهْلِ بَيْتِي»<sup>(1)</sup>.

- وأخرج الترمذي وحسنه وابن الأنباري في المصاحف عن زيد بن أرقم عليه قال: قال رسول الله عَنْيَظْنَهُ: «إنِّي تَارِكٌ فِيكُم مَا إِنْ تَمَسَّكُتُم بِهِ لَنْ تَضِلُّوا بَعْدِي، أَحَدُهُما أَعَظَمُ مِنَ الآخر: كِتَابَ الله حَبْلٌ مَدُودٌ مِنَ السَّهَاءِ إلَى الأَرْضِ، وَعِثْرَتِي أَهْلَ بَيِتِي وَلَنْ يَتَفَرَّقَا حَتَّى يَرِدَا عَلَيَّ الحَوضُ، فَانْظُروا كَيفَ تُخلِفُونِي فِيهِمَا»<sup>(...)</sup>.

- (۱) الدر المنثور: ج٦، ص٧.
  - (۲) المصدر : ج٦، ص٧. -
  - (۳) المصدر: ج٦، ص٧.
  - (٤) المصدر : ج٦، ص٧
  - (٥) المصدر: ج٦، ص٧
  - (٦) المصدر : ج٦، ص٧.
  - (٧) المصدر: ج٦، ص٧.

- وأخرج البخاري عن أبي بكر قال: "ارْقُبُوا مُحَمَّداً ٢٠٠٠ فِي أَهْل بَيْتِهِ".

- وأخرج ابن عدي عن أبي سعيد قال: قال رسول الله عَنْقَيْنَة: "مَنْ أَبَغَضَنَا أَهْلَ البَيتِ فَهُوَ مُنَافِقٌ»".

- وأخرج الطبراني عن الحسن بن علي قال: قال رسول الله ﷺ: «لَا يَبْغَضُنَا أَحَدٌ وَلاَ يَحْسِدُنَا أَحَدٌ إِلاَ ذِيدَ يَومَ القِيَامَةِ بِسِيَاطٍ مِنْ نَارٍ»<sup>(1)</sup>.

- وأخرج أحمد وابن حبات والحاكم عن أبي سعيد قال: قال رسول لله المَّلْيَّيْنَ: "وَالَّذِي نَفْسِي بِيَدِهِ لاَ يَبْغَضُنَا أَهْلَ الَبِيتِ رَجُلٌ إِلاَّ أَدْخَلَهُ اللَّ النَّارَ".

- وأخرج الطبراني والخطيب من طريق ابن الضحي عن ابن عباس قال: «جَاءَ الَعِبَّاسُ إِلَى رَسُولِ الله ﷺ: فَقَالَ: إِنَّكَ قَدْ تَرَكْتَ فِينَا ضَغَائِنَ مِنْذُ صَنَعتَ الَّذِي صَنَعْتَ، فَقَالَ النَّبِيُ ﷺ: لاَ يَبْلَغُوا الخَبَر أو الإِبَهانَ حَتَّى يُحِبُّوكُم"<sup>(1)</sup>.

- وأخرج الخطيب عن طريق أبي الضحى عن مسروق عن عائشة قالت: «أَتَى الَعبَّاسُ بنُ عَبدُ المُطلَّبِ رَسُولَ الله يَنْتَخْتُ فَقَالَ: يَا رَسُولَ الله إِنَّا لَنَعرفُ الضَّغَائنَ في أُنَاسٍ مِنْ قومِنَا مِنْ وَقَائِعَ أَوْقَعْنَاهَا، فَقَالَ عَنْتَخَذٍ : «أَمَا وَالله إِنَّهُم لَنْ يَبلُغُوا خَيراً حَتَّى يُجِبُونَكُم لِقَرَابِتَي. تَرجُو سُلَيمٌ شَفَاعَتِي وَلاَ يَرْجُوَها بَنُو عَبْدَ المُطَّلِبِ؟ !» (\*).

### حكمة طلب الأجر

ويتساءل البعض: كيف طلب رسول الله على رسالته أجرا، أفلم تكن له أسوة بسائر الأنبياء ﷺ الذين اتفقت كلمتهم على ألا يطالبوا أممهم بأجر، قال الله سبحانه على لسان

- (۱) الدر المنثور: ج٦ ص٧.
  - (۲) المصدر : ج٦، ص٧.
  - (۳) المصدر : ج٦، ص٧.
  - (٤) المصدر: ج٦، ص٧.
  - (٥) المصدر: ج٦، ص٧.
  - (٦) المصدر : ج٦، ص٧.
  - (۷) المصدر : ج۲، ص۷.

أكثر من نبي: ﴿ وَمَا أَسْتَلُكُمْ عَلَيْهِ مِنْ أَجْرٍ إِنَّ أَجْرِيَ إِلَّا عَلَىٰ رَبِّ ٱلْعَلَمِينَ ﴾ ونجد الآية ذاتها مكررة في سورة الشعراء<sup>(1)</sup>.

وقد حدا هذا الاعتراض ببعض الرواة إلى تغيير التفسير السابق إلى تفاسير أخرى، بعضها بعيدة عن قيم الرسالات الإلهية. ولكن إذا عرفنا أن الإسلام هو آخر تجل لنور الرسالة، وأنه كان بحاجة إلى قيادة شرعية نابعة من قيمه الربانية، تحافظ عليه من زيغ المترفين، وإلحاد الطغاة، وضلالة الجاهلين، وأن الله الذي أحكم تدبيره في خلقه قد اختار لرسالته من يحمل مشعلها من أهل بيت الرسول تشتش كما اجتبى من آل إبراهيم وآل يعقوب من يحمل مشعل الرسالة من بعدهما. إذا عرفنا كل ذلك فإننا نهتدي إلى الحكمة البالغة وراء جعل المودة في ما يدل عليه قوله تعالى: ﴿ قُلْمَا أَسْتَلُصَحُم عَلَيَهِمِنَ أَجْرِ إِلَّا مَن سَمَاءً أَن يَتَخِذَ إِلَى رَبِع سَيمل ما يدل عليه قوله تعالى: ﴿ قُلْما أَسْتَلُصَحُم عَلَيَهِمِنَ أَجْرٍ إِلَا مَن سَمَاءً أَن يَتَخِذَ إِلَى رَبِع سَيلاً ﴾ الفرقان:٥٧]، فالأجر هو السبيل إلى الله، والأجر في الآيات الشريفة هنا هو ﴿ ٱلْمَوَدَة فِي الفرقان:٥٤]، فالأجر هو السبيل إلى الله، والأجر في الآيات الشريفة هنا هو ﴿ ٱلْمَوَدَة فِي الفرقان:٥٤]، فإذن هو في معنى اصطفاء آل ابراهيم وآل عمران لحمل الرسالة.

فمن أراد أن يشكر رسول الله على الأذى الكبير الذي يتحمله من أجل تبليغ الرسالة حتى قال ﷺ: «مَا أُوذِي نَبِيٌّ مَثْلَ مَا أُوذِيْتُ»<sup>(٢)</sup>، فلا شكر أفضل من محبة أهل بيته الذين يحملون ذات الرسالة ويبلغونها للناس.. وهكذا يكون أجر الرسالة في مصلحة الناس أنفسهم، ولهذا قال ربنا سبحانه: فَوْقُلْ مَا سَأَلَتْكُمْ مِنَ أَجْرِ فَهُوَ لَكُمْ آِنَ أَجْرِيَ إِلَا عَلَى ٱللَهِ وَهُوَ عَلَى كُلِ شَيْءٍ شَهِيدٌ ﴾ [سبأ:٤٧].

ولأن البعض لم يستوعبوا هذه الحكمة تكلفوا في تفسير الآية بها لا يتناسب وسياقها، وأُثيرت تساؤلات نتوقف عند بعضها:

الأول: التكلف في التفسير؛ فقالوا، لأن نبينا عَنْشَيْنَ كان من أوسط قريش نسبا، وكانت له قرابة في أكثر قبائلها، فقد سألهم أن يودوه لأجل قرابته معهم، وقد نقل هذا التفسير عن ابن عباس في الحديث التالي: «إِنَّ رَسُولَ الله عَنْشَيْنَ كَانَ وَاسِطِ النَّسَبِ في قُرَيْشٍ، لَيْسَ بَطَنٍ مِنْ بُطُونِهِمْ إلاَّ وَقَدْ وَلَدُوْهُ فَقَالَ اللهُ: ﴿قُللا أَسْتَلَكُمُ عَلَيْهِ أَجْرًا ﴾ عَلَى مَا أَدْعُوكُمْ إِلَيْهِ ﴿إِلَا ٱلْمَوَدَّةَ فِي القُرْبَ » تَوَدُّونِ لِقَرَابَتِي مِنْكُمْ، وَتَحْفَظُونِي بِهَا»<sup>(٣)</sup>.

- (١) راجع الآيات: (١٢٧، ١٤٩، ١٢٧، ١٦٤، ١٦٤).
  - (٢) بحار الأنوار: ج٣٩، ص٥٥.
    - (٣) الدر المنثور: ج٦، ص٦.

١ – إن الآية من محكمات الذكر التي لا تدع شكا في معناها لمن تدبر فيها وفي سياقها من الآيات، والمحكم لا ريب فيه، ولا يجوز أن نتحول عنه اعتمادا على الحديث.

٢- إن دعوة الرسول كانت خالصة لله وطاهرة من كل قيمة مادية وعصبية عشائرية فكيف يدعو قومه لاتباعه باسم العصبية ولأنه ينتسب إليهم، فهل تصلح لداعية من سائر الدعاة اليوم أن يدعو ابنه إلى اتباعه لأنه أبوه مثلا، أو يدعو عشيرته لقبول الإسلام لأنه قريب نسبيا إليهم، وأكثر الأنبياء كانوا من بني قومهم، فلهاذا لا نجد مثل هذا الكلام من أي واحد منهم، وإنها نجد الجميع يؤكدون بأنهم لا يطالبون من قومهم أجرا.

٣- إن الكلام في الآية فحُقُللاً أَسْتَلْكُمُ عَلَيْهِ أَجَرًا إِلَّا ٱلْمَوَدَّةَ فِي ٱلْقُرْبَى ﴾ حسب تلك النصوص لا يبدو متناسقا!، فما هي العلاقة بين أجر الرسالة وبين قبول الدعوة بسبب المودة في القربي، أليس هذا يشابه كلام من يأمر بالصلاة ويقول: لا أسألكم أجرا إلا أن تصلوا لأبي أخوكم ؟!.

ولعدم تناسق المعنى نجد الذين يذهبون إلى هذا الرأي يحتارون في كيفية ربط معنى الأجر بفكرة قرابة الرسول مع قريش.

٤ - وأخيرا إن الأحاديث التي رويت في تفسير الآية بمودة آل بيت الرسول أكثر عددا، وأقوى سندا، وأشد تماسكا، لو قسناها بالروايات الأخرى التي لا تماسك بينها، إذ إنها مختلفة اختلافا كبيرا، بينها تفسر الآية بهذا المعنى أي أن يطالب تشتي ويش بمودته لقرابته، أو بأن الرسول طالبهم بطاعة الله، أو فسرها بأن تودوا الله، وأن تتقربوا إليه بطاعته". ومن جهة على هذا ينبغي البحث عن كيفية استفادة تلك المعاني من كلمة المودة في القربي.

وبتفصيل أكثر: الروايات التي وردت عبر مختلف الفرق الإسلامية حول تفسير هذه الآية بآل البيت عليميًا تبلغ أكثر من (٤٤) حديثا، روي زهاء (١٩) منها عن طريق أهل البيت عليميًلا وفي كتب شيعتهم<sup>(٢)</sup> وروي (٢٦) حديثا من سائر كتب الحديث. بينها يبلغ مجمل الروايات المعارضة لها (٦) أحاديث فقط، وفيها اختلاف كبير، بل نجد في رواية منها ينسب إلى سعيد بن جبير الرأي المشهور المخالف لتلك النصوص. فهل يجوز ضرب (٤٤) حديثا موحدا في المعنى بـ(٦) أحاديث ختلفة فيها بينها أشد الاختلاف؟.

- (١) راجع تلك الأحاديث في كتاب الدر المنثور .
- (٢) راجع تفسير نور الثقلين: ج٤، ص٥٧٥-٥٧٦.

أن كلمة ﴿ٱلْقُرْبَى ﴾ وردت في (١٥) موضعا من القرآن بمعنى أقارب الفرد، مما يؤيد ذات المعنى المختار هنا أيضا. وأن هذه الأحاديث (٦) المنافية للمختار ليست نصوصا شرعية، لأنها لم ترو عن رسول الله ﷺ، وإنها هي اجتهادات الجيل الأول من المفسرين -إن صحت النسبة-، بينها الطائفة الأولى من النصوص مروية في الأغلب عن شخص رسول الله ﷺ.

ومن هنا نجد المفسر المعروف الشوكاني يقول في تقرير هذا المعنى: ولكنه يشد من عضد هذا. أنه تفسير مرفوع إلى رسول الله عنه وإسناده عند أحمد في المسند هكذا: حدثنا حسن بن موسى حدثنا قزعة بن سويد عن أبن أبي نجيح عن مجاهد عن ابن عباس: أن النبي عنه المدرك فذكره، ورواه ابن أبي حاتم عن أبيه عن مسلم بن إبراهيم عن قزعة به، وأخرج ابن المبارك وسعيد بن منصور وعبد بن حميد وابن جرير وابن المنذر وابن أبي حاتم والطبراني و ابن مردويه وأبو نعيم في الحلية والبيهقي في الشعب<sup>(1)</sup>.

الثاني: هل ينبغي طلب الأجر على التبليغ؛ وتساءل الإمام الرازي كيف يجوز للرسول أن يطلب الأجر من أمته على تبليغ الرسالة، أفلا اقتدى نهج أخوته من المرسلين؟ فأجاب قائلا: الجواب عنه من وجهين:

> الأول: إن هذا من باب قوله: ولاعيب فيهم غير أن سيوفهم بها من قراع الدارعين فلول

المعنى أنا لا أطلب منكم إلا هذا، وهذا في الحقيقة ليس أجرا لأن حصول المودة بين المسلمين أمر واجب، قال تعالى: ﴿ وَالْمُؤْمِنُونَ وَالْمُؤْمِنَنَتُ بَعْضُهُمْ أَوْلِيَامُ بَعْضُ ﴾[التوبة: ١٧]، وقال عني : «المُؤْمنُون كَالبُنيَانِ يَشُدُّ بَعْضُهُم بَعْضاً» (\*). والآيات والأخبار في هذا الباب كثيرة، وإذا كان حصول المودة بين جمهور المسلمين واجبا فحصوها في حق أشراف المسلمين وأكابرهم أولى، وقوله تعالى: ﴿قُللاً اسْتَلْكُرُ عَلَيْهِ أَجْرًا إِلَا ٱلْمَوَدَّةَ فِي ٱلْقُرْيَنَ ﴾ تقديره والحرب في الم أجرا، فرجع الحاصل إلى أنه لا أجر البتة.

الثاني: في الجواب: أن هذا استثناء منقطع، وتم الكلام عند قوله: ﴿قُلْلَا أَسْتَلَكُو عَلَيْهِ أَجَرًا ﴾، ثم قال: ﴿إِلَا ٱلْمَوَدَّةَ فِي ٱلْقُرْبَىٰ ﴾ أي لكن أذكركم قرابتي منكم، وكأنه في اللفظ أجر وليس بأجر.

- (۱) تفسير فتح القدير: ج٤ ص٥٣٧.
  - (٢) جامع الأخبار : ص٨٥.

ومضى المفسر المعروف قُدُما في تقرير الجواب وقال: نقل صاحب الكشاف عن النبي تُحَمَّد أنه قال: "مَنْ مَاتَ عَلَى حُبَّ آلِ مُحَمَّد شَخَ مَاتَ شَهِيداً، أَلا وَمَنْ مَاتَ عَلَى حُبَّ آلِ مُحَمَّد شَخَة مَاتَ مَغْفُوراً لَهُ، أَلاَ وَمَنْ مَاتَ عَلَى حُبَّ آلِ مُحَمَّد شَهِيداً، أَلا وَمَنْ مَاتَ عَلَى حُبَّ آلِ مُحَمَّد مَاتَ مُؤْمناً مُسْتكِملَ الإيمانِ، أَلاَ وَمَنْ مَاتَ عَلَى حُبَّ آلِ مُحَمَّد بَنَتَ مَا الموت بالجَنَّة ثُمَّ مُنكر وَنكِيرٌ، أَلاَ وَمَنْ مَاتَ عَلَى حُبَّ آلِ مُحَمَّد يُزَفُ إلى الجَنَّة مَا يَ مُ إلى بَيتِ زَوْجَها، أَلاَ وَمَنْ مَاتَ عَلَى حُبَّ آلِ مُحَمَّد يُزِحَ لَهُ في قَبْره بَابَانِ إلى الجَنَّة، ألاً وَمَنْ مَاتَ عَلَى حُبَّ آلِ مُحَمَّد بَعَدَي مَاتَ عَلَى حُبَّ آلَ مُحَمَّد يُنتِ ذَوْ حَمَّ آلَ الحَدَّة مَا تَعَلَى حُبَّ إلى بَيتِ زَوْجَها، أَلاَ وَمَنْ مَاتَ عَلَى حُبَّ آلَ مُحَمَّد فَنِحَ لَهُ في قَبْره بَابَانِ إلى الجَنَّةِ، ألاً وَمَنْ مَاتَ عَلَى حُبَّ آلِ مُحَمَّد جَعَلَ اللهُ قَبْرَهُ مَزَارَ مَلاَئِكِي المَحَمَّة فَنِحَ لَهُ في قَبْره بَابَانِ إلى الجَنَّة، ألاً وَمَنْ مَاتَ عَلَى حُبَّ آلَ مُحَمَّد جَعَلَ اللهُ قَبْرَهُ مَزَارَ مَلاَئِكِي المَ عُمَد بَاتَ عَلَى حُبَّ المَا عَنْ مَاتَ عَلَى حُبَّ الْ مُحَمَّد بَا مَن عَلَى حُبَّ آلَ مُحَمَّد جَعَلَ اللهُ قَبْرَهُ مَنَ مَاتَ عَلَى مُعَمَّد بَا عَمَة مَاتَ عَلَى حُبَّ اللَ عُمَد عَلَى السُنَةِ وَالْجَهاعَةِ، أَلا وَمَنْ مَاتَ عَلَى بُعْضٍ آلَ مُحَمَّد جَاءَ يَومُ القيامَةِ مَكْتُوباً بَينَ عَينَيهِ إلى

ويضيف الامام الرازي: هذا هو الذي رواه صاحب الكشاف، وأنا أقول آل محمد على هم الذين يؤول أمرهم إليه، فكل من كان أمرهم إليه أشد وأكمل كانوا هم الآل، ولا شك أن فاطمة وعليا والحسن والحسين كان التعلق بينهم وبين رسول الله على أشد التعلقات، وهذا كالمعلوم بالنقل المتواتر فوجب أن يكونوا هم الآل، وأيضا اختلف الناس في الآل فقيل هم الأقارب وقيل هم أمته، فإن حملناه على القرابة فهم الآل، وإن حملناه على الأمة الذين قبلوا دعوته فهم أيضا آل، فثبت أن على جميع التقديرات هم الآل، وأما غيرهم فهل يدخلون تحت لفظ الآل؟، فمختلف فيه، وروى صاحب الكشاف: أنه لما نزلت هذه الآية قيل: "يَا رَسُولَ الله مَنْ قَرَابتُكَ هَوُلاَء الَّذِينَ وَجَبَتْ عَلَينَا مَوَدتَّهم، فَقَالَ: عَلَيُّ وَفَاطِمَةٌ وَابْنَاهُمَا»، فثبت أن هولاء الأربعة أقارب النبي على الما ثبت هذا وجب أن يكونوا عمو الآل، وأما غيرهم فهل يدخلون تحت

الأول: قوله تعالى: ﴿إِلَّا ٱلْمَوَدَّةَ فِي ٱلْقُرْبَىٰ ﴾، ووجه الاستدلال به ما سبق.

الثاني: لا شك أن النبي ﷺ كان يحب فاطمة ﷺ، قال ﷺ: «إِنَّهَا فَاطِمَةُ بَضْعَةٌ مِنِّي يُؤْذِينِي مَا آذَاهَا»<sup>(1)</sup>.

أُسْوَةٌ حَسَنَةٌ ﴾ [الأحزاب: ٢١].

الثالث: أن الدعاء للآل منصب عظيم، ولذلك جعل هذا الدعاء خاتمة التشهد في الصلاة، وهو قوله: اللهم صل على محمد وآل محمد، وارحم محمدا وآل محمد، وهذا التعظيم لم يوجد في حق غير الآل، فكل ذلك يدل على أن حب آل محمد واجب، وقال الشافعي عطي الله <sup>(۱)</sup>: يبا راكبا قف بالمحصب من منى واهتف بساكن خيفها والناهض مسحرا إذا فياض الحجيج إلى منى فيضا كما نظم الفرات الفائض إن كان رفضا حب آل محمد فيليشهد الثقيلان أني رافيضي

#### ثانيا: مودة القربي في سياق الوحدة

لماذا أمرنا بمودة القربي في هذا السياق يحدثنا عن نبذ الخلاف، والتمسك بالوحدة؟

حين نتدبر في مجمل آيات الذكر نجد سياقها لا يذكرنا بالداء إلا ويشفعه ببيان الدواء، فإذا كان داء الاختلاف ناشئا من النشريع البشري، كما قال ربنا: ﴿ أَمْ لَهُمْ شُرَكَتَوُ أَشَرَعُوا لَهُم مِنَ اللَّدِينِ مَا لَمْ يَأَذَنَ بِهِ اللّهُ ﴾ فإن دواء الاختلاف هو مودة القربي الذين هم امتداد قيادة الرسول، فأفضل الناس أقربهم إلى الرسول منهجا وعملا، وهم أهل بيته ثم العلماء من أمته الأمثل فالأمثل، وهم البديل الإلهي للشركاء الذين يشرعون بغير إذن الله. فمن اتبع القيادة الشرعية التي أمر الله باتباعها كان كمن ركب سفينة نوح أمن ونجا، ومن خالفها فقد تخلف عن السفينة فغرق في طوفان الشرك والهوي. ونجد هذا المنهج في قول ربنا سبحانه في سورة آل عمران: ﴿ وَاعْتَعَمِمُوا بِحَبَّلِ اللّهِ جَمِيعاً وَلَا تَفَرَّوُوا ﴾ [آل عمران: ١٠٢]. فلا بد إذا من حبل الله نعتصم به حتى نوحد صفوفنا، وهو قيادة الرسل و أوصيائهم، ثم الأمثل فالأمثل فالأمثل فالأمثل

ومن هنا نعرف أن المودة هنا هي ضمان الطاعة، فلولا حب الله ما تيسرت للعبد طاعته، ولولا حب الرسول ما سهل على المسلمين اتباعه، ولولا حب آل الرسول ما تسنى للمؤمنين التمسك بهم، ذلك لأن الحب هو ذلك الانسجام النفسي الذي يحدث بين شخصين، وهو يقتضي الطاعة للحبيب بشوق وبلا تكلف، يقول الشعر الحكيم<sup>(1)</sup>:

- (١) التفسير الكبير للفخر الرازي: ج٢٧ ص ١٦٩ ١٦٦.
  - (٢) وسائل الشيعة: ج٥٧، ص٣٠٨.

وجاء في الحديث المأثور عن الإمام الصادق عَلِيَتَهُمُ: "هَلِ الدِّينُ إِلَّا الْحُبُّ".

وكثيرة آيات الذكر وأحاديث الرسول التي تأمر بطاعة القيادة الشرعية المتمثلة في أهل البيت علي الله تعالى: ﴿ أَطِيعُوا الله وَأَطِيعُوا الله وَأُولِي الأَمْرِ مِنكُمْ مِنكُمْ ﴾ [النساء:٥٩]، وقوله سبحانه: ﴿ وَلَوَ رَدُوهُ إِلَى الرَّسُولِ وَإِلَى أَوْلِي الْأَمْرِ مِنْهُمْ لَعَلِمُهُ الَّذِينَ يَسَتَنْبِطُونَهُ مِنْهُمْ ﴾ النساء: ٢٨]. وقول الرسول على أول وَالِي أُولِي الأَمْرِ مِنهُمْ لَعَلِمَهُ الَّذِينَ يَسَتَنْبِطُونَهُ مِنْهُمْ النساء: ٢٨]. وقول الرسول على أول وَالِي أُولِي الأَمْرِ مِنهُمْ لَعَلِمَهُ اللَّذِينَ يَسَتَنْبِطُونَهُ مِنْهُمُ يَلْمَتِي مِنَ الْأَرْضِ مِنَ الْخَرَقِ، وَأَهْلُ بَيتِي آمَانُ لِأُمَتِي مِنَ الأُختِلاَفِ فِي الدِّينِ».

إلا أن النصوص التي استفاضت بها كتب التفسير والحديث والتاريخ هي التي تبيَّن فضيلة حب أهل البيت، لأن الحب أعظم درجة من الطاعة، فقد تطيع شخصا مكرها، ولكن إذا أحببته فإن طاعتك له تكون أيسر وأسمى. ألا ترى كيف أن الله يصف أفضل عباده –وهم حزبه المفلحون– بأنهم يحبون الله ويحبهم الله فيقول: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ مَن يَرْتَدَ مِنكُمْ عَن دِينِدِ فَسَوْفَ يَأْتِي اللَّهُ بِقَوْمِ يُحْبُبُهُمْ وَيُحِبُهُم الله فيقول: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ مَن يَرْتَدَ مِنكُمْ عَن دِينِدِ الحب إلا الطاعة: ﴿ قُلْ إِن كُنتُمْ تُحِبُّونَ ٱللَّهَ فَأَتَبِعُونِ يُحْبِبَكُمُ ٱللَّهُ وَيَغْفِرُ لَكُرْ ذُنُوبَكُرُ وَاللَّهُ عَفُورٌ الحب إلا الطاعة: ﴿ قُلْ إِن كُنتُمْ تُحِبُّونَ ٱللَّهَ فَأَتَبِعُونِ يُحْبِبَكُمُ ٱللَّهُ وَيَغْفِر لَكُرْ ذُنُوبَكُرُ وَٱللَّهُ عَفُورٌ الحب إلا الطاعة: ﴿ قُلْ إِن كُنتُمْ تُحِبُّونَ ٱللَّهَ فَأَتَبِعُونِ يُحْبِبَكُمُ ٱللَّهُ وَيَغْفِرُ لَكُرْ ذُنُوبَكُرُ وَٱللَّهُ عَفُورٌ

# ثالثاً: لماذا المودة بالذات؟

ويستدرجنا السياق إلى السؤال الثالث: لماذا أمرنا السياق هنا بالمودة للقربي بينها كلمة الطاعة أكثر صراحة وأقرب إلى حسم الخلاف؟ ولعل الإجابة الصحيحة تلخص في أمرين:

أولاً: لأن جذر الاختلاف بين الناس كامن في القلب، وأعظم أسبابه الحب والبغض، فالكبر و الحسد والعصبيات القبلية والقومية والسياسية والأحقاد المتوارثة والجهالات العقيمة

- (١) الكافي: ج٨ ص٧٩ عن الإمام الباقر عَلَيْتُلاً، تفسير العياشي: ج١ ص١٦٧ عن الإمام الباقر عَلَيْتُلاً.
- (٢) المستدرك للحاكم النيسابوري: ج٣، ص١٤٩ حيث عقب عليه بقوله: «هذا حديث صحيح الإسناد، ولم يخرجاه". أي البخاري ومسلم. (٣) وسائل الشيعة: ج٢٧، ص٣٣.

وقالوا على لسانه:

هي وراء أكثر الاختلافات، وإذا لم تزك القلوب من آثارها فإن الخلاف لا يقضى عليه حتى في إطار الأهداف الواحدة والمصالح المشتركة. ومما يساهم في تصفية جزء كبير من أمراض القلب حب أولياء الله حيث يغمر نوره القلوب فيفيض حتى يشمل طائفة المحبين جميعا. إن حب الرسول يجعلنا نحب كل تابعيه، وحب أهل بيته يسري إلى محبيهم حتى يصبحوا حزبا إلهيا واحدا، ويتحابوا في الله، ويتزاوروا في الله، ويتعارفوا في سبيل الله. هكذا شبه الرسول مبهم بسفينة نوح التي وحدت بين راكبيها، كما حملتهم إلى بر الأمان. إنهم الحبل الذي يشد أزر المتمسكين ببعضهم، إنهم النجوم التي توحد مسيرة المهتدين بهم. ولأن طاعة أهل البيت، والتمسك بالقيادة الشرعية الرائدة، تقتضي جهاد المشركين، ومقاومة الطغاة والمترفين، وتحدي تيار الفساد والضلال، وبالتالي تقتضي هذه الطاعة الجهاد والإيثار والشهادة، فقد جعل الله منطلقه الحب الذي به يسهل كل صعب، بل ويتلذذ الحبيب بها يبذله في سبيل من يحب.

ألم يأتك نبأ أهل الإيثار<sup>(^)</sup> في سوح القتال، كيف استساغوا شراب الموت، وكان عندهم أشهى من العسل، لأنهم اتبعوا نهج إمامهم الحسين عَلَيْتَمَلاَ الذي قال وهو يعالج سكرات الموت تحت ركام من السيوف والخناجر والسهام والحجارة، وقد اشتد به العطش، ووتر بأفضل أهل بيت وأبو أصحاب، قال: «إِلَمِي صَبْراً عَلَى قَضَائِكَ لاَ مَعْبُودَ سِوَاكَ»<sup>(\*)</sup>.

> تركت الخلق طرا في هواك وأيتمت العيال لكي أراك فلو قطعتني بالحب إربا لما مال الفؤاد إلى سواك

ثانياً: الطاعة الحقيقية هي نله، وأما المودة ففي القربي، نحن لا نطيع القيادة لذاتها أنى كانت، إنها نطيعها لأنها امتداد لولاية الله سبحانه و تعالى. الطاعة ليست إلا نله ولمن أمر الله، وهذا يتناسب وأجر الرسالة،، لأن أجر الرسول هو أن يستمر نهجه، حيث كان يتطلع نحو بقاء خطه الرسالي في الأمة، وهذا كان أهم أجر تقدمه الأمة الإسلامية لرسول الله؛ الذي ما ونى لحظة عن تبليغ رسالات ربه، ولا ادخر وسعا حتى أمره الله بألا يهلك نفسه حزنا عليهم، وقال: ﴿ فَلَمَلَكَ بَنْجَعٌ نَفْسَكَ عَلَى مَاتَكَرِهِمْ إِن لَمَ يُؤْمِنُوا بِهَنذَا ٱلْحَدِيثِ أَسَعًا ﴾ [الكهف: ٦]، وقال: ﴿ فَلَمَلَكَ بَنْجَعٌ نَفْسَكَ عَلَى مَاتَكَرِهِمْ إِن لَمَ يُؤْمِنُوا بِهَنذَا ٱلْحَدِيثِ أَسَعًا ﴾ [الكهف: ٦]،

(١) أصحاب الإمام الحسين عَلِيَّلاً المستشهدين بين يديه في واقعة كربلاء سنة ٦١هـ في العاشر من محرم الحرام. (٢) ينابيع المودة: ج٣ ص٨٢. وإني أعتقد بأن كثيرا من أبناء الأمة الإسلامية قد أقروا عيني رسول الله عنهي فالذين استشهدوا في صفين مع الإمام علي عليميًا والذين استشهدوا في كربلاء مع الإمام الحسين عليميًلا، و الذين دافعوا عن خط الرسالة على امتداد التاريخ وخلال (١٤) قرنا وحتى اليوم.. والمعذبون في السجون، وشهداء الحق، والمجاهدون في كل حقل، هم شهود على ما أقول. إنهم قدموا لرسول الله الأجر، وليس من الصحيح أن ننظر إلى الجانب السلبي من التاريخ، فليس من المنطقي أن نفتش في الليل عن الظلام فكل العالم ظلام، ولكن يبهر أبصارنا فيه نور القمر،

وَوَمَن يَقْتَرِفَ حَسَنَةً نَزِدْلَهُ,فِيهَاحُسَنَّاً ﴾ توجد في هذه الجملة لفتة فنية بالغة اللطف والدقة تتركز في كلمة ﴿يَقْتَرِفْ ﴾، فهذه الكلمة عادة ما تأتي مقارنة للسيئة وليس للحسنة، حتى قالت العرب «الاعتراف يزيل الاقتراف»، فها هو السر في استعهالها هنا؟. إن الاقتراف معناه السعي المكثف للقيام بشيء صعب، وأصل الكلمة نزع لحاء الأشجار أو الجلد الإضافي من الجسم، ولعلها استخدمت هنا لأن السياق يهدي إلى طاعة أولي القربي ومودتهم وهي حسنة بالغة الصعوبة، فمن أجل تطبيق هذه الآية الكريمة أريقت دماء، وأطيحت برؤوس، فليس كل إنسان أهلا لأن يكون من أصحاب المودة.

لَانَّ أَلَّهُ غَفُورٌ شَكُورٌ ﴾ أي إن الله سوف يقدر هذا العمل البطولي الشجاع، ويغفر لصاحبه ذنوبه. وهكذا روي عن الإمام الحسن المجتبى عَلَيْتَلاَ أنه قال: "فَاقْتِرَافُ الحَسَنَةِ مَوَدَّتُنَا أَهْلَ البَيْتِ"<sup>(١)</sup>. كما روي عن الإمام الصادق عَلِيَتَلاَ أنه قال:"إِنَّهَا نَزَلَتْ فِينَا خَاصَّةً أَهْلِ البَيْتِ فِي عَلِيٌّ وَفَاطِمَةَ وَالحَسَنِ وَالحُسَيْنِ أَصْحَابِ الكِسَاء عَلَيْتَلاَ "<sup>(۱)</sup>. وروي مثل ذلك عن ابن عباس.

وكلمة أخيرة: لماذا اختار الله أولي القربي لقيادة الأمة؟. هل لأنهم من صلب الرسول، وقد أراد ربنا إكرام نبيه العظيم بذلك، وإيتاء بعض أجره في الدنيا، ليبقى ذكره العطر فواحا في كل عصر، ولكي يتحقق بالتالي ما بشر ربنا به الرسول حين قال: ﴿إِنَّا أَعْطَيَّنَاكَ ٱلْكُوْثَرَ ﴾ [الكوثر:1]، ونهر أعداءه حين قال، ﴿إِنَّ شَانِتَكَ هُوَ ٱلْأَبْتَرُ ﴾ [الكوثر:٣]، فهذه سلالة الرسول تزين مجالس المسلمين في كل عصر!.

بلى، ولكن ليس هذا سبب اختيارهم قادة، لأنه ليس كل من انتسب إلى الرسول عظيمة يصلح للإمامة، إنها كان أشخاص معيَّنون بالصفات والأمثال اجتباهم الله لإمامة المسلمين، وأشارت إليهم الآيات، وذكرتهم النصوص، وكانوا هم الأقربون إلى رسول الله نهجا وسلوكا،

- (1) بحار الأنوار : ج٢٣، ص٢٥١.
  - (٢) بحار الأنوار: ج٤، ص٩٤.

الآيات ٢٢ - ٢٦

قبل أن يكونوا الأقربين إليه نسبا وصهرا، وهم علي وفاطمة والحسن والحسين على وحين نستقرئ كتب التاريخ والحديث لمختلف الفرق الإسلامية نجدها تؤكد بأن أقرب الناس خلقا وخلقا وعلما و عملا إلى رسول الله عظم هم أهل بيته الذين نزلت فيهم الآية، وسماهم الرسول اسما اسما، كما سبق في النصوص المتقدمة، وليس كل من انتسب إلى رسول الله بنسب الدم والقرابة.

فإذا أكرمنا الصديقة فاطمة الزهراء فليس فقط لأنها بنت رسول الله -وهو شرف عظيم-، وإنها القيمة المثلى فيها هي أنها الصديقة الكبرى التي جسدت رسالة النبي في حياتها، وكذلك الإمام علي عليمًا فنحن لا نكرم العباس عم النبي بقدر ما نكرم ابن عمه علي بن أبي طالب لأنه الأقرب إليه نهجا وسلوكا. وكذلك أولاد علي عليمًا فله سبعة عشر ولدا نكرم بينهم الإمامين الحسن والحسين ليس فقط لأنهما سبطا رسول الله يتشير وابنا فاطمة الزهراء عليمًا بل لأنهما سيدا شباب أهل الجنة بها قدماه للإسلام من عطاء.. ومن هنا ننطلق إلى الحلقة الثانية وهم الأقرب إلى خط الرسول بترشير من أصحابه، والأقرب إلى خط الإمام علي عليمًا من أصحابه، والأقرب إلى خط الرسول بترشير من أصحابه، والأقرب إلى خط الإمام علي أصحابهم، ثم الأقرب إلى خطهم في التاريخ، ومن هنا جاء في الحديث المعروف: "العُلْمَاء قررَقَةً الأنبياء»".

من هم العلماء الذين يشير إليهم هذا الحديث؟. إنهم أولئك الذين يسيرون في خط رسول الله و أهل بيته، لأن القرآن يقول: ﴿ إِنَّ أَوَلَى ٱلنَّاسِ إِبْرَهِيمَ لَلَّذِينَ ٱتَّبَعُوهُ وَهَندَا ٱلنَّقَ وَٱلَذِينَ ءَامَنُواً ﴾ [آل عمران:٦٨]. فأولى الناس بإبراهيم عَلِيَتَلا ليس أبناء إبراهيم عَلِيَلاً، وإنها هم الذين اتبعوا إبراهيم عَلَيَكَلا. وكذلك أولى الناس بمحمد وآله هم الذين اتبعوهم واتخذوهم قدوة لهم، ومن هنا جاء في الحديث المأثور عن الإمام جعفر بن محمد الصادق عَلِيَكِلاً: «وَلَايَتِي لِعَلِيَّ بْنِ أَبِي طَالِبِ عَلِيكَلاً أَحَبُّ إِلَيَّ مِنْ وَلَادَقٍ مِنْهُ لِأَنَّ وَلَايَتِي لِعَلِيَّ بْنِ أَبِي طَالِبِ فَرْضٌ وَوِلَادَقٍ مِنْهُ فَضْلَ»<sup>(٣)</sup>.

بلى، حين يريد الله أن يجعل رسالته في ذرية طيبة بعضها من بعض، يختار ذرية الرسول أكرم الخلق عنده، وأفضلهم لديه، فيطهرهم من الدنس، ويذهب عنهم الرجس، ويصطفيهم لدينه، كها اصطفى آل إبراهيم وآل عمران شخصا شخصا. وهكذا اجتبى ربنا أئمة هذه الأمة من آل الرسول شيئي.

- (١) الكافي: ج١، ص٣٢.
- (٢) بحار الأنوار: ج٣٩، ص٢٩٩.

[٢٤] كلما ذكرنا ربنا بأمر عظيم نَهَرَ المكذبين بالقرآن الذين اتهموا رسوله بالافتراء، لماذا؟، لأن التبرير الشائع الذي يلتجئ إليه مرضى القلوب للهروب من مسؤوليات قبول أوامر الرسالة المستصعبة هو التكذيب بها. وهكذا حين جاء الأمر بأداء أجر الرسالة في المحافظة عليها عبر مودة القربي ثارت عصبية البعض، وقالوا: إنها قال هذا لنقاتل عن أهل بيته وننصرهم، فأنزل الله: ﴿ أَمْ يَقُولُونَ ﴾ ().

﴿ أَمْ يَقُولُونَ ٱفْتَرَى عَلَى أُلَثُو كَذِباً ﴾ إنه لقول عظيم، كيف ينسبون إلى رسول الله الصادق الأمين الكذب، وبالذات حين يتمثل في الافتراء على الله، وهم يعرفون مدى تفانيه في الله؟ ثم هل من المعقول أن يدع الله رسوله الذي اختاره بعلم، وأسبغ عليه نعمة الرسالة، وأولاه بالنصر، وأظهر على يده الآيات، هل يدعه يتقوَّل عليه؟! كلا.. إنه إن يشأ يعاقبه، وأبسط العقاب هو سلب رسالته منه، بأن يختم على قلبه فلا يكاد يعرف شيئًا. ﴿فَإِن يَشَإِ أَلَمَّهُ يَغْتِمُ عَلَى قَلِّبِكَ ﴾ ونستوحى من الآية: أن من يفتري على الله يعاقبه الله بالختم على قلبه، فيسلبه حلاوة مناجاته، ولذة التقرب إليه.

ومن سنن الله في الحياة إزهاق الباطل، وإحقاق الحق.. وهذا دليل على أن رسالة الله حق، ورسوله صادق أمين. ﴿وَيَمْحُ ٱللَّهُ ٱلْبَطِلَ وَيُحِقُّ ٱلْحَقَّ بِكَلِمَنِتِهِ ﴾ إن من أدلة صحة الرسالة أن كلمات الله في القرآن ليست من أجل الرسول أو من أجل قومه و عشيرته أو مصالحه، أو مصالح فئة معينة، إنها من أجل الحق، تتطابق مع السنن الجارية في الخلق، فهي باقية، بينها الثقافات الأخرى تنتهى حينها تزول عوامل نشوئها، فإذا كانت ناشئة الطبقية أو العنصرية أو القومية زالت حين تتبدل الدولة الحاكمة، وإذا كانت ناشئة الخرافات والجهالات والعصبيات زالت بزوالها، وهكذا ترى كلمات الله في القرآن لا تؤثر فيها المتغيرات أنَّى كانت، لأنها ناشئة الحق الذي لا يتغير، مما يدل على أن هذا القرآن هو الصحيح، وأن تلك الثقافات هي الباطلة.

﴿إِنَّهُ، عَلِيهُ بِذَاتِ ٱلصَّدُورِ ﴾ إن الله يعلم ما في صدورنا لذلك فهو يعالج الجوانب السلبية مما في صدورنا بالجوانب الإيجابية، يعالج شهواتنا وأهواءنا بها أركزه في قلوبنا من العقل والمعرفة.

[٢٥] مهما كان الإنسان حذرا فإنه لا يمكنه اتقاء السقطات، وهذا دليل على أن الإنسان ليس بإله، وأن الضعف طبيعة فيه، لذلك فإن الله يقبل التوبة عن عباده. أوليس هو الخالق ويعلم تكوين الإنسان الجسمي والنفسي، وأنه ضعيف أمام أمواج الشهوات، وضغوط الحياة؟ ولكن المؤمنين هم الذين يستعيدون إيهانهم بسرعة، وينهضون من سقطتهم، بالتوبة إلى الله، لما يعرفونه من عظيم مغفرته، وواسع رحمته. ﴿وَهُوَالَّذِي يَقَبَلُ النَّوَبَةَ عَنَّ عِبَادِهِ ﴾ فإذا عادوا إليه استقبلهم بترحاب. ﴿وَيَعَفُواْ عَنِ السَّيِّاتِ ﴾ فحينها تفعل سيئة بعد سيئة فإن السيئات تتراكم على ذهنك، ويكون لها آثار سلبية على واقعك، ولكن رحمة الله الواسعة تأتي لتطهر قلبك منها. (وَيَعَلَمُ مَا نَفَعَ لُوكَ ﴾ فأنت بين التوبة إلى ربك أو انتظار عقابه لأنه يعلم ما تفعل فلا

[٢٦] ﴿ وَيَسْتَجِيبُ أَلَّذِينَ ءَامَنُوا وَعَمِلُوا ٱلصَّلِحَنتِ وَيَزِيدُهُم مِن فَضْلِهِ ؟ ماذا يستجيب لهم؟ السياق يوحي بأن المؤمنين بولاية الله والمسلمين لإمامة الحق يتعرضون لضغوط هائلة، فإذا انهاروا ثم تابوا قبل الله التوبة منهم، وعفا عن سيئاتهم، وإذا طلبوا من ربهم النصر انتصر لهم، وزادهم من فضله. وهذا أحد مصاديق الآية، إلا أن الآية تسع كل دعوات المؤمنين، وبالذات حين تكون لبعضهم البعض، وقد وردت رواية بذلك حيث فسرت الآية بالشفاعة في ما بين المؤمنين، ولا ريب أن دعاء المؤمنين لبعضهم نوع من الشفاعة، بل هو الشفاعة. فقد روي عن ورادهم الصادق عليما أن دعاء المؤمنين لبعضهم نوع من الشفاعة، بل هو الشفاعة. فقد روي عن الإمام الصادق عليما أن دعاء المؤمنين لبعضهم نوع من الشفاعة، بل هو الشفاعة. فقد روي عن وجَبَتُ لَهُ النَّارُ مِمَّن أَحْسَنَ إِلَيْهِمْ في الدُّنْيَا»<sup>(۱)</sup>. ويحفَّزنا هذا التفسير على المزيد من التعاون بين بعضنا البعض، لأن آثار التعاون عمتد من الدنيا حتى الآخرة، ولعل الواحد منا قد استحق النار بعمله إلا أن ربنا يغفر له بدعاء إخوانه. أما أولنك الذين لم يستجيبوا لنداء الله وعنه المؤونية التو بعمله إلا أن ربنا يغفر له بدعاء إخوانه. أما أولنك الذين لم يستجيبوا لنداء الله وعوة الحق الإليم ﴿وَالَكَفِرُونَ لَمُتُم عَذَاتُ مَد واليه هم يعرضون أنفسهم أيضا لعقاب الله وعذابه الأليم ﴿وَالَكَفِرُونَ لَمُتَم عَذَاتُ مَدَاتُ مَد وإليه هم يعرضون أنفسهم أيضا لعقاب الله وعذابه

<sup>(1)</sup> بحار الأنوار: ج٢٤ ص٤٩.

## ولو بسط الله الرزق لعباده لبغوا في الأرض

﴿ وَلَوْ بَسَلَهُ اللَّهُ الرَّزْقَ لِعِبَادِهِ - لَبَعَوْا فِ الْأَرْضِ وَلَذَكِن يُنَزِلُ الْفَيْتَ مِنْ بَعَدَدٍ مَا قَنَطُوا وَيَنشُرُ رَحْمَتَهُ وَهُو الْوَلْ الْحَبِيدُ (\*) وَهُو الَذِى يُنَزِلُ الْفَيْتَ مِنْ بَعَدِ مَا قَنَطُوا وَيَنشُرُ رَحْمَتَهُ وَهُو الْوَلْ الْحَبِيدُ (\*) وَهُو الَذِى يُنزِلُ الْفَيْتَ مِنْ خَمْتِهِ مَا قَنَطُوا وَيَنشُرُ رَحْمَتَهُ وَهُو الْوَلْ الْحَبِيدُ (\*) وَهُو الَذِي مَعْدِ مَا قَنَطُوا وَيَنشُرُ رَحْمَتَهُ وَهُو الْوَلْ الْحَبِيدُ (\*) وَهُو الَذِي مَنْ مَعِيمَة مَنْ الْبَنْهِ مَعْدَ مَا قَنطُوا وَيَنشُرُ رَحْمَتَهُ وَهُو آلْوَلْ الْحَبِيدُ (\*) وَمَن مَايَنِيهِ خَمْتُ خَمْتُ فَنْ وَمَا بَتَ فِيهِما مِن دَابَةً وَهُو عَلَى جَمْعِهِمَ الْذَا يَسَاءُ فَذِي وَمَا كَسَبَتُ مَعْمَدِينَ وَمَا الْمَنْهُ مَعْدِينَ فِي الْأَرْضَ وَمَا لَكُمُ الْذَا يَسَاءُ فَذِي رَا أَنْ وَمَا الْمَدُ مُعْجِزِينَ فِي الْأَرْضَ وَمَا لَكُمُ الْدَي يَعْدِي أَنْ وَمَا لَكُمُ الْنَدُ يَعْتَجْزِينَ فِي الْمَرْضَ وَمَا لَكُمُ مَنْ يَعْدِي أَنْ وَمَا لَكُمُ مَعْدِينَ فِي الْمَرْضَ وَمَا لَكُمُ مَنْ يَعْذَي مَنْ وَلَهُ وَمَا لَكُمُ الْمَا مِن وَلِي وَمَا لَكُمُ مَنْ يَعْذَى مَنْ عَنْعَذِي الْعَنْعُونَ وَيَعْتُ وَحَمَا الْحَمْدِ (\*) وَمَا لَكُمُ مِنْ وَلَكُمُ وَمَا لَكُمُ الْمَنْ مِنْ وَلَا عَنْ يَعْنَعْهُ وَيَ الْمَنْ مَنْ وَمَا لَكُمُ وَمَا عَنْ يَعْتِهُ وَمَا لَكُمُ الْحَدَى الْحَدَى الْحَمْدِ اللَهُ مِنْ عَنْعَوْنَ وَمَا لَكُمُ الْحَدَى الْكُمُ الْحَدَى الْحَدَى الْحَدَى الْحَدَى الْحَدَى الْحَدَى الْحَدَى الْحَدَى الْحَدَى الْكَنَا لَكُنَ وَمَا عَنْ يَعْهُ وَمَا عَنْ عَنْ يَعْتَعُ الْحَدَى الْحَدَى الْحَدَى الْحَدَى مَنْ عَنْ يَعْتَعْهُ وَمَا عَنْ يَعْتَعُ مَنْ عَنْعَالَ الْحَدَى الْحَدَى مَنْ عَنْ عَنْ يَعْتَهُ وَمَا عَلَى الْحَدَى مَالْكُولُ وَيَ الْحَدَى مَنْ عَنْ يَعْتَ مَنْ يَ الْعَالَ مَنْ مَنْ عَنْ يَعْتَ الْحَدَى مَنْ عَالَكُ مَنْ الْعَالَ مَنْ يَعْتَ الْحَدَى الْحَدَى الْحَدَى مَا لَكُونَ مَا الْحَدَى الْحَدَى مَنْ مَا عَا لَكُونَ الْحَدَى الْحَدَى الْحَدَى الْعَا لَكُهُ مَالْحَدَى الْعَا الْعَا الْحَدَى الْحَدَ

هدى من الآيات:

لتطهير القلب من درن الحرص والكبر، ولاقتلاع جذور البغي والخلاف، يذكرنا ربنا– في هذه الآيات– بأن الله إنها ينزل الرزق بقدر لأن الناس يبغون على بعضهم لو بسط الله لهم الرزق. فتقدير الرزق من الله، ولا داعي للحرص، ولا للصراع من أجله، وتحديده من أجل

(١) الجوار: جمع جارية وهي السفينة سميت بها لجريها في الماء. (٢) كالأعلام: جمع علم وهو الجبل الطويل. (٣) أو يوبقهن: أي يهلك السفن بأن يجعل الريح عاصفة حتى تغرقها، والإيباق الإتلاف والإهلاك. **41** 

مصلحة البشر. وحري بالإنسان التوكل على الله. ألا يرى كيف يرزقه؟.

وهو الذي ينزل عليه الغيث في أوقات المحنة حيث يستبد به القنوط، فهو الولي الحميد، ولا بد من النزوع عن الحرص، وتفويض الأمور إليه.

وكلما عظم الخالق في قلب الإنسان تضاءل ما سواه في عينه، وتواضع للحق أكثر فأكثر، انظر إلى آثار عظمة ربك وهو الذي خلق السماوات والأرض ونشر فيهما أنواعا لا تحصى من المخلوقات المتحركة، وحين يشاء يجمعهم بقدرته.

ورزق الإنسان كما سائر جوانب حياته يخضع لسعيه ونوعية عمله، وما أصاب أحدا من مصيبة فبما كسبته يداه، بينما يعفو عن كثير، فلو عاجلهم بذنوبهم لأفناهم جميعا. ولا أحد يقدر على منع الكوارث عن نفسه إذا أراد الله أن يأخذ بذنوبه، ولا أحد يدافع عنه أو ينصره من دون الله. وإن قدرة الله محيطة بالبشر، فإذا ركبوا في البحر وجرت الرياح بهم إلى أعالي البحار أرأيت لو شاء الله وأسكن الريح أليس تبقى سفنهم هنالك دون حراك؟!. وإنها يعي هذه الحقيقة الذي يتعالى عن ضغط النقمة وإغراء النعمة أي الصبار الشكور.

والله قادر على أن يهلك الناس بسفنهم في عرض البحر بسبب ذنوبهم، ولكنه يعفو عن كثير من خطاياهم. إذا لماذا الجدال في أمر الله وتحدي أحكامه؟. إن كل ذلك يكفي آية لهؤلاء المجادلين في آيات الله أنهم لا يملكون عن ربهم مهربا.

ثم لماذا الحرص على الدنيا والصراع من أجلها وهي لا تساوي شيئا!، فما أوتيتم من شيء ليس سوى متاع الحياة الدنيا التي لو قيست بالآخرة لم تكن شيئا، لأن الآخرة أفضل وأبقى للذين آمنوا وعلى ربهم يتوكلون، فينزعون جلباب الكبر، ويتعالون على الحرص، ولا يثيرون الخلاف من أجل الدنيا.

بينات من الآيات:

[٢٧] إذا كان الرب يحب عباده فلماذا لا ينشر رحمته عليهم أكثر فأكثر؟، ولماذا لا يملأ الأرض رحمة ورخاء؟.

ذلك لأنه عالم بطبيعة البشر، فلو أعطاهم أكثر من قدرتهم على الاستيعاب لبغوا في الأرض، و انحرفوا عن الحق، فمن رحمة الله على العباد أنه لا يرزقهم دفعة واحدة، وإنها يرزقهم قدر حاجتهم واستيعابهم.. ﴿ ﴾ وَلَوْ بَسَطَ ٱللَّهُ ٱلرِّزْقَ لِعِبَادِهِ. لَبَغَوَّا فِي ٱلأَرْضِ ﴾ إن نفس الإنسان قبل ترويضها بالقيم السامية جموحة، وقد كبح الله جماحها بالحاجة إلى الرزق، ولولاها لدفعها البغي إلى الفساد والشقاء، كما نجدها تطغي حين تشعر بالاستغناء، حتى وإن كان هذا خاطئا، حسب ما قال ربنا: ﴿ كَلَاَ إِنَّ ٱلْإِنسَنَ لَيَطْغَى آَن زَّهَ امُ ٱسْتَغْنَى ﴾ [العلق:٦-٧].

وَلَكَرَى يُنَزِّلُ بِقَدَرِمَا يَشَآءُ إِنَّهُ بِعِبَادِهِ خَبِيرٌ بَعِيرٌ ﴾ ومن أخبر من الله بعباده، الذين خلقهم حسبها شاء، وأركز في وجودهم الغرائز كيفها أراد، وهيمنته العلمية بالغة فهم على عينه وبصره سبحانه. وكل فرد يجري له الرب الرزق بقدر لا يدعوه إلى الطغيان، وقد جاء عن أنس عن النبي ﷺ عن جبرائيل عن الله جل ذكره: "وَإِنَّ مِنْ عِبَادِي المُؤْمِنِينَ لَمَنَ لاَ يَصْلُحُ إِيمَانُه إلاَّ بِالفَقُرِ وَلَو أَغْنَيْتُهُ لأَفَسْدَهُ ذَلِكَ وإِنَّ مِنْ عِبَادِي المُؤْمِنِينَ لَمَ لاَ يَصْلُحُ إِيمَانُه أَفْقَرَتُهُ لأَفَسْدَهُ ذَلِكَ وإِنَّ مِنْ عِبَادِي المُؤْمِنِينَ لَمَ لاَ يَصْلُحُ إِيمَانُه إلاَّ بِالفَقُرِ وَلَو أَغْنَيْتُهُ لأَفَسْدَهُ ذَلِكَ وإِنَّ مِنْ عِبَادِي المُؤْمِنِينَ لَمَ لاَ يَصْلُحُ إِيمَانُه إذَ القَقَرِ وَلَو أَغْنَيْتُهُ لأَفَسْدَهُ ذَلِكَ وإِنَّ مِنْ عِبَادِي المُؤْمِنِينَ لمَن لاَ يَصْلُحُ إِيمَانُه إذَ النبي هذا لا يَصْلُحُ إِيمَانُهُ إِلاَ بِالغِنَى وَلَوُ أَنْقَرَتُهُ لأَفَسْدَهُ ذَلِكَ وإِنَّ مِنْ عِبَادِي المَؤْمِنِينَ لِنَ لاَ يَصْلُحُ إِيمَانُه إِلاَ بِالشَقْمِ وَلَو صَحَحْتُ حِسَمَهُ إِنَّا اللَّذِي أَنْهُ إِلاَ اللهُ إِلاَ مُعَادِي اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ المُ اللَهُ إِلاَ اللهُ الْقُولُونَ إِلَا اللهُ الْتُعْمَانُهُ إِلاَ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللَّكُورَ أَعْ أَنْ اللهُ أَنْ إِلاَ يَصْلُحُ إِيمَانُهُ إِلاً عَنْ عَبَادِي اللهُ فَرادَهُ وَلَكُ إِنَّ أُنْتَرَبُ مِبَادِي بِعَادِي بِعَلْمِي بِقُلُومِنِينَ لِنَ لا يَصْلُحُ إِيمَانُهُ إِلاً بِالصَحَقَةِ وَلَكُونَ مُنَهُ فَلِكَ وَإِنَّ مِنْ عَبَادِي اللهُ مِن

وعن الإمام الحسن عَلِيَهَا قال: «أَرْزَاقُ الْخَلَاتِقِ فِي السَّمَاءِ الرَّابِعَةِ تَنْزِلُ بِقَدَرٍ وَتُبْسَطُ بِقَدَرِ»<sup>(٢)</sup>. وقال الإمام الصادق عَلِيَها: "﴿ وَلَوْ بَسَطَ اللَّهُ الرَزْقَ لِعِبَادِهِ لَبَعَوَاً فِي ٱلأَرْضِ ﴾ لَو فَعَلَ (أَيْ بَسَطَ رِزَفَهُ) لَفَعَلُوا (أَيْ لَبَغُوا فِي الأَرْضِ) وَلَكُنْ جَعَلَهُم مُحْتَاجِينَ بَعْضُهُم إِلَى بَعْضُ وَاسْتَعْبَدَهُم بِذَلِكَ وَلوَ جَعَلَهُم كُلَّهُم أَغَنْيَاءَ لَبَعُوا فِي الأَرْضِ وَلَكُنْ جَعَلَهُم مُحْتَاجِينَ بَعْضُهُم إِلَى بَعْضُ يَعْلَمُ أَنَّهُ يُصْلِحُهُم فِذَلِكَ وَلوَ جَعَلَهُم كُلَّهُم أَغَنْيَاءَ لَبَعُوا فِي الأَرْضِ » يَعْ

[74] ومظهر آخر لحكمة الله في تدبير الحياة، الغيث الذي يمنعه عن العباد أو يرسله إليهم حسب حاجتهم واستحقاقهم واستيعابهم، فبعد أن يجتاحهم القنوط، وتكبح صفة الكبر من أنفسهم، و تمنع عنه صفة الطغيان، لأنهم لم يقدروا على تحصيل الماء بطريقة أخرى، بعدئذ يرسل الغيث، وينشر عليهم رحمته من خلال الغيث.. وهذه آية من آيات الهيمنة والحكمة. ﴿وَهُوَأَلَذِى يُنَزِلُ ٱلْغَيْثَ مِنْ بَعَـدِ مَاقَنَطُواْ ﴾ وختم اليأس على أفئدة الناس جيعا. وهنا تتجلى بوضوح بلاغة القرآن حيث تتوازى فيه كلمة الغيث التي تعني في ما تعني الإغاثة مع كلمة القنوط الذي تثيره شدة الحاجة. ﴿وَيَنْشُرُ رَحْمَتَهُ, وَهُوَ ٱلْوَلِيُ ﴾ الحاكم المطلق الذي يتولى تدبير المحلق.. ﴿الَحَمِيدُ ﴾ لا يفعل إلا الفعل المحمود، وإنها ينشر الرحمة بعد القنوط لكي ينبه الناس من غفلتهم وضلالهم، ولو أنهم عرفوا رحمة الله و وليهم - بهم، وحكمته البالي الناس

- (١) التوحيد: ص٣٩٨.
- (٢) تفسير القمي: ج٢، ص٢٧١، بحار الأنوار: ج١٠، ص١٣٤.
  - (٣) تفسير القمي: ج٢، ص٢٧٦.

لشؤون الخلق، لاكتشفوا أسباب انقطاع الغيث عنهم التي قد تكون بسبب ذنوبهم، بل ولعرفوا أيضا حكمة عودته إليهم ليعرفوا قدر ربهم فيعبدونه لا يشركون به شيئا.

[٢٩] وليست هذه الآية الوحيدة التي تهدينا إلى الله، وإنها هي آية من بين الآيات التي لا تعدو لا تحصى.. ﴿ وَمِنْ ءَايَنْنِهِ ـ خَلْقُ ٱلسَّمَوَنِ وَٱلْأَرْضِ ﴾ على سعتهما، ومتانتهما، وعظمة خلقهما.. ﴿وَمَا بَثَّ فِيهِ مَا مِن دَاَبَّةٍ ﴾ كالطيور والحيوانات ومختلف الأحياء المتناثرة هنا وهناك. ﴿وَهُوَ عَلَى جَمْعِهِمْ إِذَا يَشَاء قَدِيرٌ ﴾ لا يعجزه شيء لأن له مطلق الإرادة، وإن الاختلاف في طبائعها وشرائع حياتها و انتشارها في الكون لا يدل أبدا على تحررها من إرادة الله، وخص واحد للحساب.

ومرة عبرة العوامل الغيبية غير الظاهرة، حيث يؤكد الإسلام أن أي عمل يقوم به الإنسان ينعكس على واقعه شاء أم أبى، وليس بالضرورة أن يكتشف البشر كيفية ذلك، بل كثيرا ما تكون العلاقة بين العمل والعاقبة غير معروفة ومثيرة للتساؤلات، فها هي العلاقة بن صلة الرحم وطول العمر، وبين انتشار الزنا وانتشار موت الفجأة، وبين انحراف قوم لوط والصاعقة التي دمرتهم، وبين يقظة الإنسان بين الطلوعين وبين سعة رزقه، وبين قيام الليل وطول العمر، وبين الصدقة ودفع البلاء، وبين الزكاة والنهاء الاقتصادي، وبين الصدق والأمانة وبين العزة في المجتمع؟!.

كل هذه العلاقات قد تبقى مجهولة لدى الإنسان، ولكنها حقائق واقعة في الحياة عرفناها أو جهلنا بها. من هنا بدل أن يدفعنا الحرص إلى الصراعات الاجتهاعية دعنا نطبق المناهج الإلهية فهي كفيلة بتحقيق طموحاتنا المشروعة، سواء عرفنا حكمتها وبالتالي علاقتها بتلك الطموحات أم لم نعرف، لأننا لا بد أن نعترف بعجزنا عن الإحاطة علما بدين الله، أليس دين الله آية علمه، فهل يزعم أحد بأن يبلغ بعلمه مستوى علم ربه؟ ومن هنا جاء في الحديث: «إِنَّ

(١) مستدرك الوسائل: ج١٧، ص٢٦٢.

وبهذه الرؤية العميقة والواقعية للحياة يتقدم الإسلام خطوة على المادية، وخطوتين على القدرية، فالقدرية تعتقد بانعدام العلاقة بين سعي الإنسان وواقعه، منكرة بذلك عقلائية الأنظمة الحاكمة على الكائنات، أما المادية العمياء فتعتقد بأن نظام الكون عقلائي، ولكنها لا تعترف إلا بالعلاقات الظاهرة في هذا النظام، منكرة العلاقات الخفية التي يكشفها الغيب. بينها الإسلام بواقعيته يؤمن بعلاقة أكيدة بين سعي الإنسان وواقعه، مرة عن طريق العوامل المادية الظاهرة، وأخرى عن طريق العوامل الغيبية، وذلك انطلاقا من الاعتقاد بأن كل ما بحكمة بالغة يعلمها عز وجل، وهو القائل: ﴿إِنَّ ٱللَّهُ لَا يُعَيَّرُ مَا يَقَوْمٍ حَتَّى يُعْتِوًا مَا يَأْنُو ل

وتؤكد آيات القرآن هذه الحقيقة ببيان هيمنة الله على نظام الكون، فالسحب التي تجمعها الأقدار، والمطر الذي يهطل على الأرض الجرداء فيبعث فيها الحياة من بعد ما يقنط الإنسان، كل ذلك لا يصير عبثا، إنها بحكمة إلهية دقيقة، فإذا قل الصدق بين الناس وتضاءل تعاطفهم على بعضهم، وإذا ساد الظلم والضلالة، وإذا كثرت الذنوب والفواحش، بعدت رحمة الله المتمثلة في الغيث، كما أن لنجاة أصحاب السفينة التي تمخر عباب البحر أو غرقهم علاقة بركابها، فإذا كانوا أهل صلاح وسعي، ساقتهم الريح الطيبة إلى سبل السلام، أما إذا كانوا ظالمي أنفسهم وقد انتهى أجلهم ابتلعتهم العواصف الهوج.

هكذا يبيَّن ربنا العلاقة بين واقع الإنسان وعمله فيقول: ﴿ وَمَا أَصَكَبَكُم مِّن مُصِيبَةٍ فَبِمَا كُسَبَتْ أَيْدِيكُم ﴾ أيا كان نوع هذه المصيبة وطبيعتها. ﴿وَيَعْفُوا عَن كَثِيرٍ ﴾ ولو لم يكن الله رحيها بعباده لانتهت بهم أعمالهم إلى الهلاك، لأنهم يكسبون كل يوم ما يستوجب غضبه سبحانه. جاء في الحديث عن الإمام الصادق عَلَيَّلاً: «أَمَا إِنَّهُ لَيْسَ مِنْ عِرْقٍ يَضْرِبُ ولَا نَكْبَةٍ ولَا صُدَاعٍ ولَا مَرَضٍ إِلَّا بِذَنْبٍ»<sup>(1)</sup>. وجاء في حديث آخر عنه عَلَيَّلاً: «إِنَّ الذَّنْبَ يُحَرِمُ العَبْدَ الرِّزْقَ»<sup>(1)</sup>. وجاء في رواية مأثورة عن أبي الحسن عَلَيَّلاً: "حقق عَلَى الله أَنْ لا يُعْصَى فِي دَارٍ إِلَّا أَضْحَاهَا لِلشَّمْسِ حَتَى تُطَهِّرَهَا»<sup>(1)</sup>. فلكى لا تصيبك ألوان العذاب تجنب الذنوب، هكذا أوصانا أمير المؤمنين غليَّلاً حين قال: «تَوَقُوا الذُّنُوبَ، فَهَا مِنْ بَلِيَّةٍ وَلَا مَقْصٍ رَزْقٍ إِلَّ بِذَنْبٍ حَتَّى الحَدِينَ عَلَيَ مَنْ مَنْ وَاللَّ مَنْ عَلَى مَنْ عَلَيْكُونَ الله الذاب العذاب على الله الذوب،

- (١) الكافي: ج٢، ص٢٦٩.
- (٢) المصدر السابق: ص ٢٧١.
- (٣) المصدر السابق: ص٢٧٢.

أَيْدِيكُمُ وَيَعْفُواْ عَن كَثِيرٍ ﴾ <sup>(1)</sup>، وقال عَلِيَّلاَ: "أَوْفُوا بِالعَهْدِ إِذا عاهَدْتُمْ فَهَا زَالَتْ نِعْمَةُ وَلاَ نَصَارَةُ عَيْشٍ إِلَّا بِذُنُوبِ اجْتَرَحُوا إِنَّ اللهَ لَيْسَ بِطَلَام لِلْعَبِيدِ وَلَوْ أَنَّهُمُ اسْتَقْبَلُوا ذَلِكَ بِالدُّعَاءِ وَالإِنَابَةِ لَمَا تَنْزِلُ وَلَوْ أَنَّهُمْ إِذَا نَزَلَتْ بَهِمُ النَّقَمُ وَزَالَتْ عَنْهُمُ النَّعَمُ فَزِعُوا إِلَى اللهِ عَزَّ وَجَلَّ بِعِدْقِ مِنْ نِيَّاتِمْ وَلَمْ يُهِنُوا وَلَمْ يُسْرِفُوا لَأَصْلَحَ اللهُ لَيْسَ بِطَلَام لِلْعَبِيدِ وَلَوْ أَنَّهُمُ اسْتَقْبَلُوا ذَلِكَ بِالدُّعَاءِ مِنْ نِيَّاتِمِ مُولَمُ يُهِنُوا وَلَمْ يُسْرِفُوا لَأَصْلَحَ اللهُ لَهُمْ كُلَّ فَاسِدٍ وَلَرَدَّ عَلَيْهِمُ كُلُّ آخر عن الإمام الصادق عَلَيَّكَرُ: "تَجَنَبُوا البَوَائِقَ بِعَنْهُوا الْبَوَائِقَ الْعَامِ وَلَا يَعْهَمُ فَلَ

وروي عن الإمام الباقر عَلِيَى لا: "إِنَّ الْعَبْدَ لَيُذْنِبُ الذَّنْبَ فَيُزْوَى عَنْهُ الرَّزْقُ"<sup>(1)</sup>. وقال: «إِنَّ الْعَبْدَ يَسْأَلُ اللهَ الْحَاجَةَ فَيَكُونُ مِنْ شَأْنِهِ قَضَاؤُهَا إِلَى أَجَلٍ قَرِيبِ أَوْ إِلَى وَقْتِ بَطِي ۽ فَيُذْنِبُ الْعَبْدُ ذَنْباً فَيَقُولُ اللهُ تَبَارَكَ وتَعَالَى لِلْمَلَكِ لَا تَقْضِ حَاجَتَهُ وَاحْرِمْهُ إِيَّاهَا فَإِنَّهُ تَعَرَّضَ لِسَخَطِي واسْتَوْجَبَ الحِرْمَانَ مِنِّي".

[٣٣-٣٢-٣٣] ويذكر الله الناس بأن عدم أخذه لهم على كثير من الذنوب ليس عن عجز، وإنها هو رحمة منه بعباده.. ﴿ وَمَآ أَنْتُم بِمُعْجِزِينَ فِي ٱلأَرْضِ وَمَا لَكُمْ مِن دُوبِ ٱللَّه مِن وَلِي وَلَا نُصِيرٍ ﴾ أي لو أراد أن يأخذهم على ما تكسب أيديهم، لأنه تعالى الولي الحقيقي للإنسان ولا ولي غيره وهو ذو القوة المطلقة، فلا أحد يستطيع نصر نفسه أو الانتصار للآخرين عليه سبحانه. وهذه هي الأخرى من آيات رحمة الله وقدرته: ﴿ وَمِنَ مَايَتِي الْجُوَارِ فِي ٱلْأَعْلَى مِن وهي السفن الشراعية التي تجري في البحار بدفع الرياح، والتي لو شاء الله لأوقفها فلا تتحرك. ﴿ إِن يَشَأَ يُسَكِنَ ٱلرِيحَ فَيَظْلَمُنَ رَوَاكِدَ عَلَى ظَهَرُومً ﴾ أي على سطح البحر.. أن يَسَعُن الشراعية التي تجري في البحار بدفع الرياح، والتي لو شاء الله لأوقفها فلا تتحرك. في أن يَشَكُونُ عند البلاء، فلا ينحرف عن الحق والطاعة لله بسبب الضغوط السلبية في الحياة. في مُثَرًو ﴾ يذكر الله ويحمده عند النعمة، وعلى كل حال، وهذا يخالف طبيعة الإنسان الذي يجزع عند البلاء، فلا ينحرف عن الحق والطاعة لله بسبب الضغوط السلبية في الحياة. في عزي عند البلاء، وهذا الأمر هو الذي يجعله يأس ويستسلم للواقع، بينما ينظر الذي يجزع عند البلاء، وهذا الأمر هو الذي يجعله يأس ويستسلم للواقع، بينما ينظر المؤمن الم يؤمر عند الرضاء الأمر هو الذي يجعله يأس ويستسلم للواقع، بينما ينظر الموهن الم يوني أيديم أنفية إلى خلفيات الحوادث، ومستقبل الأمور، فلا تبطره النعمة، ولا يؤلم الذي البلاء.

[٣٤] وإذا أراد الله أن يبتلي أحدا أو ينزل عليه العذاب فهو قادر على ذلك وبطرق متعددة، فهو تارة يوقف الرياح لتقف السفن التي نستقلها، أو ربها أرسلها بشدة فإذا بها تهيج

- بحار الأنوار: ج١٠، ص٩٤.
   ٢) بحار الأنوار: ج١٠، ص٩٤.
- (۲) بحار الأنوار: ج ۱۰، ص ۱۰۲. (۳) بحار الأنوار: ج ۲۰، ص ۱۹.
  - (٤) الكافَى: ج٢، ص٠٧٧.
  - (٥) المصدر السابق: ص ٢٧١.

أمواج البحر فتبتلع سفننا، وإلى جانب هذه القدرة الإلهية توجد في الطرف الآخر الأسباب والمقومات لإنزال النقمة، وهي ذنوبنا التي نكتسبها كل يوم.. ﴿ أَوَ يُوبِقَهُنَّ ﴾ يغرقها، ويهلك من فيها.. ﴿ بِمَاكَسَبُوا وَيَعْفُ عَنكَثِيرٍ ﴾ برحمته ولطفه، لذلك ينبغي المبادرة إلى الاستغفار ليل نهار حتى نأمن من سطوات الرب الجبار، فقد روي عن الإمام الصادق عَلَيَهَ: «تَعَوَّذُوا بِالله مِنْ سَطَوَاتِ الله بِاللَيْلِ والنَّهَارِ. قَالَ: قُلْتُ لَهُ: ومَا سَطَوَاتُ الله؟ قَالَ عَلَيَهَا. الأَخْذُ عَلَى المَعَاصِي»<sup>(1)</sup>.

[٣٥] ولا بد أن يعلم أولئك الذين يكذبون بآيات الله، ويتشبثون بثقافة الجدال والتبرير من أجل ردها والتهرب من مسؤولية الإيهان بها، أنهم محاطون بعلم الله وقدرته، ومن ثم فإن جدالهم فيها لن يرفع عنهم المسؤولية.. ﴿ وَيَعْلَمَ ٱلَّذِينَ يُجَدِلُونَ فِي مَايَذِنَا مَا لَهُم مِّن تَجْيَصِ ﴾ أي مهرب ومفزع من الله. قالوا: إن نصب ﴿ وَيَعْلَمَ ﴾ جاء لأنه عطف على تعليل محذوف، وكأنه قال: ينتقم منهم ويعلم الذين يجادلون.

[٣٦] وكخاتمة لهذا الدرس الذي يحدثنا عن دور الحرص في الصراعات الاجتماعية كفكرة أساسية، يصغر القرآن الدنيا ويهونها في أعيننا وأنفسنا، لكي لا تكون من المنزلة عندنا بمكان تثيرنا نحو الصراع والبغي على بعضنا. ﴿ فَمَّا أُوتِيتُم مِّن شَيْءٍ فَنَعُ ٱلْحَيَوَةِ ٱلذَّيَّاً ﴾ مهما كان حجمه وقدره فإنه لا يعدو كونه بسيطا وضئيلا نسبة إلى متعة الآخرة ونعيمها.. ﴿وَمَا عِندَ ٱللَّهِ غَيَّرُ وَأَبَقَى لِلَّذِينَ مَامَنُوا وَعَلَى رَبِّهِمَ يَتَوَكَّلُونَ ﴾ وأفضلية نعيم الآخرة على متاع الدنيا من المنزلة عندنا فهو أفضل في كيفيته، وأدوم في بقائه و متعة الإنسان به.

ولعل خاتمة الآية تهدينا إلى أن التوكل على الله هي الصفة المقابلة للحرص على الدنيا، وإنها لا يتسامى القلب عن الانجذاب إلى الدنيا لضعفه، الذي ينجبر بالتوكل على الله سبحانه. وأمرهم شورى بينهم

هدى من الآيات:

يتكلم القرآن في هذا الدرس عن المحور الذي سميت السورة باسمه وهو الشورى، ولكن بعد أن يجعله في إطار الحديث عن أبعاد الشخصية الإيهانية. لماذا؟ لأن الصفات خيرها وشرها تنبع من حالة في شخصية المجتمع، وتترادف مع بعضها، فالصدق يستتبع الإحسان، والأمانة تستتبع الوفاء، وهكذا، لأن أصل صفات الخير البصيرة والإيهان، كها أن الصفات الرذيلة يلحق بعضها بعضا، لأن جذرها واحد ألا وهو مرض القلب.

وصفة الشورى التي يتركز حوها هذا الدرس تمثل العلاقة الإيجابية بين أفراد الأمة على صعيد اتخاذ القرارات العامة. ولا تتحقق إلا إذا كانت العلاقات الاجتهاعية عبر مختلف الأصعدة المتدرجة طاهرة وإيجابية وبمستوى التبادل الفكري، إذ لا فائدة للشورى في مجتمع الظلم والطبقية والعنصرية، ولا في المجتمع الذي لا يعتقد بالعقلائية والمنهجية العلمية في حياته ولا يبحث عما يثير عقله ويزيده علما، والحال إن الشورى أحوج ما تكون لتؤتي أكلها إلى مجتمع فاضل يتحلى بالصفات النفسية التي تدعم تطبيق المناهج العلمية العلمية في حيام ولعله لذلك بدأت هذه الآيات ببيان جانب من صفات المؤمنين كاجتناب كبائر الإثم والتجاوز عن المسيء قبل بيان صفة الشورى، ثم بعد بيانها يذكرنا القرآن بجانب آخر منها كالانتصار بعد الظلم، و الصبر الذي هو من عزم الأمور.

### بينات من الآيات:

[٣٧] هناك بعض المجتمعات تحصر الدين في اتباع بعض الطقوس دون التوجه إلى القضايا المصيرية المهمة التي تكلفهم الإيثار والجهاد والشهادة، ففي الوقت الذي يبنون المساجد ودور العلم تراهم لا يتورعون عن ظلم بعضهم، ولا يدافعون عن أحكام الله، وإنها يهتم القرآن ببيان صفات المجتمع المسلم في كثير من سوره وبصورة مجتمعة لكي يعطينا صورة متكاملة عنه نعيش بها مجتمعنا، ونعرف مدى قربه وبعده من المجتمع الذي يبشر به القرآن.

ومن أبرز صفات المجتمع الإسلامي السعي من أجل اجتناب كبائر الإثم والفواحش، حيث يجب أن يتنظف المجتمع المسلم من الجاهلية بكل أبعادها الثقافية والاقتصادية والسياسية والاجتهاعية. ﴿ وَلَلَّذِينَ يَجَنَئِبُونَ كَبَكَبِرَ أَلَاثَمٍ ﴾ وهي -كها يبدو- الذنوب الاجتهاعية والاعتداء على حقوق الناس. وقيل بأنها الشرك، ولا ريب أن الشرك أفحش ظلم، وأعظم ذنب، وهذا التفسير نسب إلى ابن عباس، وقيل بأنها البدع والشبهات، وبالتالي الضلالة الثقافية، وهي بدورها من الذنوب الاجتهاعية، وقال البعض بأنها مطلق الذنوب التي أوعد الله عليها النار في القرآن أو ثبت بحجة قوية أنها من كبائر الذنوب. والمعنى اللغوي لـ (الكبيرة) الذنب الذي يكون كبيرا، وبلا ريب أن توعد العذاب عليه، أو فرض حد لمرتكبه من كواشف أهميته.

ومن جهة أخرى فإن القرآن أطلق وصف الكبيرة على جملة من الذنوب. منها شرب الخمر والميسر:

# - ﴿قُلْ فِيهِمَا إِثْمٌ كَبِيرٌ ﴾ [البقرة: ٢١٩]،

- ﴿ وَلَا نَقْنُلُوَا أَوْلَدَكُمُ خَشْبَةَ إِمْلَتَقٍ نَحْنُ نَرَزُفُهُمْ وَإِيَّاكُرْ إِنَّ قَنْلَهُمْ كَانَخِطْنَاكَبِيرًا ﴾ [الإسراء:٣١].

- ﴿ وَمَاتُوا ٱلْيَنَكَىٰ أَمُوَلَهُمْ وَلَا تَنَبَدَلُوا ٱلْحَبِيتَ بِالطَّيِبِ وَلَا تَأْكُلُوا أَمَوَ لَهُمْ إِلَىٰ أَمُوَلِكُمْ إِنَّهُ كَانَ حُوبًا كَبِيرًا ﴾ [النساء: ٢].

ومن الآيات الجامعة: ﴿ ٢ قُلْ تَعَكَلُوَا أَتَّلُ مَا حَرَّمَ رَبُّكُمْ عَلَيْكَمْ عَلَيْكُمْ أَلَا تُشْرِكُوا بِهِ شَيْخاً وَبِٱلْوَلِدَيْنِ إِحْسَكُنَا ۖ وَلَا نَقْنُلُوَا أَوْلَكَ كَمْ مِنْ إِمْلَنِي ۖ غَمْنُ نَرَزُقُصُمْ وَإِيَكَاهُمْ وَلَا تَقْدَرُبُواْ ٱلْفَوَحِشَ مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَمَا بَطَنَ ۖ وَلَا تَقْدُلُواْ ٱلنَّفْسَ ٱلَّتِي حَرَّمَ ٱللَّهُ إِلَّا بِٱلْحَقِّ ذَلِكُرُ وَصَّنَكُم بِهِ لَعَلَّكُمُ نَقْقِلُونَ ﴾ [الأنعام:١٥١].

والفواحش هي المعصية الشنيعة النكراء وقد عد تعالى منها الزنا واللواط قال: - ﴿ وَلَا نُقْرَبُواْ ٱلزِّنَى ۖ إِنَّهُ كَانَ فَنْحِشَهُ ﴾ [الإسراء: ٣٢]. - ﴿أَتَـأَتُونَ ٱلْفَنَحِشَةَ وَأَنْتُمْ تُبْصِرُونَ ﴾ [النمل:٥٤].

- ﴿ وَلَا نَنْكِحُوا مَا نَكْمَ ءَابَ آَوُكُم مِنَ ٱلنِّسَاءِ إِلَا مَا قَدْ سَلَفَ إِنَّهُ كَانَ فَحِشَةُ وَمَقْتَاوَ سَاءَ سَبِيلًا ﴾ [النساء: ٢٢].

وخص التجنب بكبائر الإثم، وبكبائر الفواحش- إشارة إلى أن الصغائر معفوً عنها، فضلا من الله وإحسانا، كما يقول سبحانه: ﴿ ٱلَّذِينَ يَجْتَنِبُونَ كَبَتِرَ ٱلْإِثْمِ وَٱلْفَوَحِشَ إِلَّا ٱللَّمَ رَبَّكَ وَسِعُ ٱلْمَغْفِرَةِ هُوَ أَعْلَمُ بِكُرَ إِذْ أَنشَأَكُم مِنَ ٱلْأَرْضِ وَإِذْ أَنتُمُ أَخِنَةً فِي بُطُونِ أَمَّهَنَتِكُمُ فَلَا تُرَكُوا أَنفُسَكُمُ هُوَ أَعْلَمُ بِمَنِ ٱنَّقَىٰٓ ﴾ [النجم: ٣٢].

(وَأَلْفَوَحِشَ ﴾ ومن خلال طبيعة الذنوب والتوصيف لها فإنه يمكن القول بأن الآثام الكريمة ذات طابع اجتماعي، وبأن الفواحش هي الذنوب الشخصية، كالزنا، واللواط، واجتنابها هذه من أهم الصفات التي يجب توفرها في مجتمع المؤمنين الفاضل.

وَوَإِذَا مَا عَضِبُوا هُمَ يَغْفِرُونَ ﴾ إنهم حينها يختلفون مع بعضهم أو مع الآخرين، وحينها يسيء أحد إليهم، يؤثر ذلك في نفوسهم، ولكنهم لا يحوَّلون تلك الآثار إلى صراع، بل يعودون إلى القرآن وإلى سائر التعاليم، ليجعلوا ذلك حكها فاصلا بينهم، فتراهم بدل أن يختلفوا فيه يختلفون إليه. ولعل من العوامل الأساسية التي تجعلهم يتجاوزون سَوَرةَ الغضب إلى سعة الصدر وسهاحة الحلم أهدافهم السامية، فهم يؤمنون بأن غضبهم وحدتهم يجب أن يصرفا في الصراع مع العدو، بينها الذين تتضاءل أهدافهم في أعينهم تراهم يصبون جام غضبهم على أنفسهم، ويساهمون في تحطيم مجتمعهم بأيديهم. والعفو صفة سامية جدا لأن هناك من لا يملك نفسه مي يسامون في يتجاوز حدود الشرع والعقل والأعراف، ويهدم في لحظة ما بناه في عقد من الزمن.

والمؤمن ليس فقط لا يخرجه رضاه وغضبه عن حدود الله بل ويتجاوز غضبه إلى العفو. جاء في الحديث المروي عن الإمام الباقر عَلَيْتَكْرَ: «مَنْ كَظَمَ غَيْظاً وهُوَ يَقْدِرُ عَلَى إِمْضَائِهِ حَشَا اللهُ قَلْبَهُ أَمْناً وإِيهَاناً يَوْمَ القِيَامَةِ»<sup>(1)</sup>.

(۱) الكافي: ج۲، ص١١٠.

وقال الإمام الصادق عَلَيَّاةِ «مَنْ مَلَكَ نَفْسَهُ إِذَا رَغِبَ وَإِذَا رَهِبَ وَإِذَا اشْتَهَى وَإِذَا غَضِبَ وَإِذَا رَضِيَ حَرَّمَ اللهُ جَسَدَهُ عَلَى النَّارِ "``. وروي عن رسولنا الأكرم ﷺ أنه قال: «أَلاَ أُخْبِرُكُمْ بِخَبْرِ خَلَاثِقِ الدُّنْيَا والآخِرَةِ العَفْوُ عَمَّنْ ظَلَمَكَ وتَصِلُ مَنْ قَطَعَكَ والإِحْسَانُ إِلَى مَنْ أَسَاءَ إِلَيْكَ وِإِعْطَاءُ مَنْ حَرَمَكَ "`.

[۳۸] ومن صفات مجتمع الشورى إيهان أفراده بخط واحد، فلا يسمى اجتماع خليط من المذاهب المختلفة بمجلس شورى، إذ كيف يشترك من يكفر بإله الكون أو يشرك به مع من يؤمن بالتوحيد وبالإسلام؟!.

نعم يقول الرب سبحانه: ﴿ وَأَنزَلْنَا إِلَيْكَ ٱلْكِتَبَ بِٱلْحَقِّ مُصَدِقًا لِمَا بَيْنَ يَدَيْهِ مِنَ ٱلْكِتَبِ وَمُهَيَمِنًا عَلَيْهِ فَاَحْكُم بَيْنَهُم بِمَا آنزَلَ ٱللَّهُ وَلَا تَتَبَع أَهْوَآءَهُم عَمَّا جَآءَكَ مِنَ ٱلْكِتَنِ وَمُهَيَمِنًا عَلَيْهِ فَاَحْكُم بَيْرَعَة وَمِنْهَاجاً وَلَوْ شَآءَ ٱللَّهُ لَجَعَلَكُم أُمَّةً وَسِدَةً وَلَكِن لِيَبَلُوَكُمُ الْحَقِّ لِكُلِّ جَعَلْنَا مِنكُم يَشْرَعَة وَمِنْهَاجاً وَلَوْ شَآءَ ٱللَّهُ لَجَعَلَكُمُ أُمَّةً وَسِدَةً وَلَكِن لِيَبَلُوَكُمُ في مَا ءَاتَنَكُم فَاسَتَبِقُوا ٱلْخَيْرَتِ إِلَى ٱللَّهِ مَرْجِعُكُم جَمِيعًا فَيُنَيِّقَكُم بِعَاكُنُتُمَ فَي في مَا ءَاتَنَكُم فَاسَتَبِقُوا ٱلْخَيْرَتِ إِلَى ٱللَّهِ مَرْجِعُكُم جَمِيعًا فَيُنَيِّقَكُم بِعَاكُنُتُم فِيه في مَا ءَاتَنَكُم فَاسَتَبِقُوا ٱلْخَيْرَتِ إِلَى ٱللَّهِ مَرْجِعُكُم جَمِيعًا فَيُنَيِّقَكُم بِعَاكُنُتُم فَا في مَا ءَاتَنَكُم فَاسَتَبَعُوا ٱلْخَيْرَتِ إِلَى ٱللَّهِ مَرْجِعُكُم جَمِيعًا فَيُنَيِّقَكُم بِعَاكُنُتُم فِيه [المائدة: ٤٨]]. وفي هذه الآية دلالة على ضرورة التنافس حتى بين أتباع المذاهب المختلفة، ليتركوا جيعاً الجدل العقيم، ويثبت كل جدارته في ميدان العمل وليقدم الصورة الأمثل للحياة، لكن هو اختلاف في إطار الاستجابة لربهم.

وحين يأمر الله الرسول بين الشورى، يقدم حكمتها في أنها تزيد المجتمع تلاحماً، فيقول سبحانه: ﴿ فَبِمَارَحْمَةٍ مِنَاللَّهِ لِنتَ لَهُمْ وَلَوَكُنتَ فَظًّا غَلِيظَ ٱلْقَلْبِ لَاَنفَضُوا مِنْحَولِكُ فَاَعْفُ عَنْهُمْ وَاسْتَغْفِرْ لَهُمْ وَشَاوِرْهُمْ فِي ٱلأَمْرِ فَإِذَا عَبَمْتَ فَتَوَكَّلْ عَلَى ٱللَّهُ إِنَّ ٱللَّهَ يُحِبُّ ٱلْمُتَوَكِّلَى ﴾[آل عمران:١٥٩]. إن المشاركة في القرار تساعد على تنفيذه، وبالذات حينها يدخل المجتمع في حلبة التنافس الإيجابي الذي قام على أساسه العالم، إذ إن التنافس يمتص طاقة الصراع السلبي، ويوظفها في العمل الإيجابي مما يدفع عجلة المجتمع إلى الإمام دفعاً عظيماً.

﴿ وَأَلَّذِينَ أَسْتَجَابُوا لِرَبِّهِمْ ﴾ فهم يلتقون في خط واحد هو خط الإمام المطاع بإذن الله.
﴿ وَأَقَامُوا ٱلصَّلَوْةَ ﴾ بطقوسها وقيمها.. ثم يؤكد ربنا مباشرة على صفة التشاور كأبرز صفة للمؤمنين.. ﴿ وَأَمَرُهُمْ شُورَىٰ بَيْنَهُمْ ﴾ وإنها تقدم ذكر الاستجابة لله، وإقامة الصلاة بشروطها، لأنها ضرورتان لكي تكون الشورى ذات فاعلية إيجابية في المجتمع.

- (١) وسائل الشيعة: ج١٥، ص١٦٢.
  - (٢) الكافي: ج٢، ص١٠٧.

كلمات في الشورى أولاً: الشورى تستند إلى أمرين: الأول: ضرورة تراكم الخبرة وتكثّف التجارب، لأن الناس هم معدن الحكمة التاريخية، ومرتكز التجارب المتواردة. الثاني: إن الحياة سلسلة من الخيارات والاختيارات، والعاقبة فيها للحسنى، قال سبحانه: ﴿ وَكَتَبْنَالُهُ فِي ٱلْأَلُوَاحِ مِن كُلِ شَيْءٍ مَوْعِظَةً وَتَقْصِيلًا لِكُلِّ شَيْءٍ فَخُذْهَا بِقُوَةٍ وَأَمْرَ قَوَمَكَ يَأْخُذُوا بِأَحْسَنِهَا سَأُوْرِيكُو دَارَ ٱلْغَنسِقِينَ ﴾ [الأعراف: ١٤٥].

ثانياً: انتخاب الأحسن ليس مجرد حق للإنسان يقتضيه وجود العقل عند الإنسان، بل هو أيضاً واجب ومسؤولية، أوَليس انتخابه يؤثر في حياته؟!، أوَ ليس الإنسان مسؤولاً عن حياته، فكيف لا يختار؟!.

إن هاهنا ثلاث نظريات في الشورى: ا**لأولى**: تقول بأن الشورى (حق). الثانية: ترى أنها (واجب). الثالثة: تجمع بين النظريتين، وبالذات في المسائل العامة التي تتعلق بمصير الأمة

وشؤونها. وعلى ضوء هذه النظرية (الشورى حق وواجب) لا يجوز لحاكم الشرع ولو كان الفقيه العادل أن يجري الأمور في إدارته للأمة كما يريد، وإنها يجب عليه أن يستشير الآخرين، ويجمع علمهم وعقلهم إلى ما عنده، ثم يتخذ القرار على أساس هذه المشورة، كما يجب من جهة أخرى على الآخرين أن ينصحوه، ومن أبرز الواجبات الإسلامية النصيحة لولي الأمر.. وهكذا روي عن الرسول الأعظم شيشي: «مَا مِنْ رَجُلٍ يُشَاوِرُ أَحَداً إِلاَّ هُدِيَ إِلَى الرُّشْدِ»<sup>(1)</sup>.

ثالثاً: ولأن الشورى انعكاس لروح الإيهان فهي تتسع لسائر مرافق حياة الجهاعة المؤمنة، ابتداء من الأسرة، وانتهاء بالدولة، ومرورا بالمرافق الاجتهاعية والاقتصادية، والشؤون البلدية والقروية. إنها أكثر من مجرد نظام سياسي، بل تشكل جوهر العلاقة بين المؤمن وأخيه المؤمن، لأنها نابعة من احترام المؤمن ورأيه ثم التسليم للحق، والبحث عنه أنى وجد.

(١) مجمع البيان: ج٩، ص٥٧.

ومن خلال النصوص الإسلامية التي تأمر بالاستشارة نتبيَّن أن أفضل الأنظمة الاقتصادية في الإسلام هي التي تجمع أكبر قدر من صفة الشورى، ولعلها التعاونيات الاقتصادية التي نستوحي أهميتها أيضا من مجمل القيم الإيهانية كالتعاون والإحسان والإيثار وحرمة الترف وحرمة سيطرة الأغنياء على مقاليد السلطة. وقد حددت النصوص معالم الشورى في الحياة الاجتهاعية، فقد روي عن رسول الله تشتش : «اسْتَرْشِدُوا العَاقِلَ ولَا تَعْصُوهُ فَتَنْدَهُوا»<sup>(1)</sup>. وروي عن الإمام الصادق عَلِيَكَلاً : «اسْتَشْر في أَمْرِكَ الَّذِينَ يُخَشَوْنَ رَبُهَّمْ»<sup>(1)</sup>. وقال رسول الله، وهو يوصي أمير المؤمنين عَلِيكَلاً : "اسْتَشْر في أَمْرِكَ الَّذِينَ يُخَشَوْنَ رَبُهَمْ» وَلَا تُشَاوِر البَخِيلَ فَإِنَّهُ يَقْضُرُ بِكَ عَنْ عَلَيَكَ وَلَا تُشَاوِرُ جَبَاناً فَإِنَّهُ يُوَيَّقُ عَلَيْكَ المَخْرَجَ وَلَا تُشَاوِر البَخِيلَ فَإِنَّهُ يَقْضُرُ بِكَ عَنْ غَلَيَكَ وَلَا تُشَاوِرُ حَرِيصاً فَإِنَّهُ يُؤَيَّقُ عَلَيْكَ المَخْرَجَ

ومثلما أمر الإسلام بالمشورة أمر المستشار بالنصح، فحرام أن يمحضك أخوك المؤمن ثقته ثم تخونه بالرأي الباطل والرأي الفطير.. قال الإمام الصادق عَلِيَتَلا فيها روي عنه: "مَنِ اسْتَشَارَ أَخَاهُ فَلَمْ يَنْصَحْهُ تَحْضَ الرَّأْي سَلَبَهُ اللهُ عَزَّ وَجَلَّ رَأْيَهُ"<sup>(1)</sup>. وبين الإسلام كيف ينبغي أن يشير من يطلب منه الرأي، فقد روي عن الإمام الصادق عَلِيَّلا: "لَا تَكُونَنَّ أَوَّلَ مُشِيرٍ وَإِيَّاكَ وَالرَّأْيَ الفَطِيرَ<sup>(0)</sup> وَتَجَنَّبِ ارْتَجِالَ الكَلاَم وَلاَ تُشْرِ عَلَى مُسْتَبِدٌ بِرَأْيِهِ وَلاَ عَلَى وَغُدِ<sup>(1)</sup> وَلا عَلَى مُتَاكِةً وَالرَّأْيَ الفَطِيرَ<sup>(0)</sup> وَتَجَنَّبِ ارْتَجِالَ الكَلاَم وَلاَ تُشْرِ عَلَى مُسْتَبِدٌ بِرَأْيِهِ وَلاَ عَلَى وَغُد<sup>(1)</sup> وَلاَ عَلَى مُتَلَوًّن وَالرَّانِ الفَطِيرَ<sup>(0)</sup> وَتَجَنَّبُ ارْتَجِالَ الكَلاَم وَلاَ تُشْرِ عَلَى مُسْتَبِدٌ بِرَأْيهِ وَلاَ عَلَى وَخُدُ<sup>(1)</sup> وَلاَ عَلَى مُتَلَوًّن

رابعاً: وحين تكون الشورى صبغة المجتمع المسلم تضمن حرية الرأي، وحق الانتخاب، وواجب المساهمة في صنع القرار السياسي، بل وتكون كل هذه المفاهيم ذات هدف مقدس. ولقد رسم الدين منهج الحكم في قيادة أولى الناس بالنبي شيئية، وهم الأكثر علما والأتقى عملا و الأكفأ إدارة، وجعل على الناس واجب التعرف إلى هذا القائد، وانتخابه حاكما عليهم، فإذا فعلوا وجبت طاعته ضمن إطار المشورة.

إن النظام الاجتهاعي والدولة المنبثقة منه ضرورة علائية، لأن جملة ضرورات هامة

(١) وسائل الشيعة: ج١٢، ص١٩.
(٢) المصدر السابق: ص٤١، ص٩٩.
(٣) بحار الأنوار: ج٢٢، ص٩٩.
(٤) وسائل الشيعة: ج٢١، ص٤٤.
(٥) قالوا: الرأي قبل التروي والتعمق.
(٦) الدني: الضعيف رأيا وعقلا.
(٧) بحار الأنوار: ج٢٧، ص٤٢.

تعتمد عليه، كالدفاع عن النفس وحماية الضعيف عن بطش القوي، وترتيب أمور المعيشة وما أشبه. وإذا كانت الدولة ضرورية فإن أقرب الأنظمة إلى المفاهيم الشرعية هو دولة الإمامة أو الولاية حيث تجتمع فيها مصالح العباد وحقوق الله سبحانه. قال سبحانه: ﴿إِنَّهَا وَلِيُحُمُّ اللَّهُ وَرَسُولُهُ وَأَلَذِينَ مَامَنُوا الَذِينَ يُقِيمُونَ الصَّلَوَةَ وَيُؤْتُونَ الزَّكُوةَ وَهُمْ رَكِعُونَ ﴾ [المائدة:٥٥]. وقوله سبحانه: ﴿ وَإِذَاجَاءَ هُمَ أَمَرُ مِنَ الأَمْنِ أَوِ الْخَوْفِ أَذَاعُوا بِهِ وَلَوَ رَدُوهُ إلَى الرَّسُولِ وَإِلَى أَقْلِ سبحانه: ﴿ وَإِذَاجَاءَ هُمَ أَمَرُ مِنَ الأَمْنِ أَوِ الْخَوْفِ أَذَاعُوا بِهِ وَلَوَ رَدُوهُ إلى الرَّسُولِ وَإِلَى أَقْلِ سبحانه: ﴿ وَإِذَاجَاءَ هُمَ أَمَرُ مِنَ الأَمْنِ أَوِ الْخَوْفِ أَذَاعُوا بِهِ وَلَوَ رَدُوهُ إلى الرَّسُولِ وَإِلَى أَقْلِ سبحانه: ﴿ وَإِذَاجَاءَ هُمَ أَمَرُ مِنَا لَا مَنِ أَو الْخَوْفِ أَذَاعُوا بِهِ وَلَوَ رَدُوهُ إلى الرَّسُولِ وَإِلَى أَقْلِ سبحانه: ﴿ وَإِذَاجَاءَهُمُ أَلَذِينَ يَسْتَنْبِطُونَهُ مِنْهُمُ وَلَوَ لَا فَضُ لَاللَهِ عَلَيْكُمُ وَرَحُمُ يَعُ لَكُمُ أَلَذِينَ عَايَة لَعْمَ أَعْلَ اللَّهِ عَلَيْكُمُ وَرَحُمُ أَنَا لَنَهُ عَلَيْكُمُ وَرَعْ مَعْلَى أَنْ لَنْمَ لِلللَّ الأَمْرِ مِنْهُمُ لَعَلِيهُ اللَّذِينَ يَسْتَنْبِطُونَهُ مِنْهُمُ أَقُولُ فَضْلُ اللَّهِ عَلَيْكُمُ وَرَحُمُ أَنْ لِنَفْقَهَاء صَائِناً لِنَفْلَيْ إِلَّا قَلِي اللَّذِينِهِ مُحَالِقًا عَلَى هَوَاهُ مُطِيعاً لِأَمْرِ مَوْلَاهُ فَلِلْعَوَامُ أَنْ يُقَلِّلُوهُ أَنْ يُقَلِّلُوهُ إلَى مَنْ كَانَ مِنْتُنَ مِنْ عَالَ فَفِي الْنَعْوَامَ أَنْ يُقَلِّوهُ إلَى مَنْ كَانَ مِنْ كَانَ مِنْ عَانَ فَقَلَ عَوَالَ الللَهُ اللَّهُ مَا اللَّذَافَ عَلَى فَفْ الْنَاقُولَ وَ اللهُ عَوانَ الذَا عَانَ اللَّذَاذَ اللَا لا اللَّذَاذَ اللهُ عَلَهُ مَوْمَ مُوالَ اللَّذَي فَاللَهُ عَوْلُ عَالَا اللَّ

ويجدر التنبيه للأمور الآتية:

ألف: استحقاق الإمامة بتوفر جملة شروط بيّنها الشرع وقبلها العقل من الفقاهة والعدالة والكفاءة الإدارية. ولا يترك الجهاهير الحاكم بعد اختياره يعمل فيهم ما يشاء. لأن ولاية الفقيه ليست مطلقة إنها هي مقيدة بشروط استحقاقها، وهنا تتجلى مسؤولية الأمة أن تراقبه لكي يبقى أميناً لمبادئ الفقه، عادلاً في الرعية، كفئاً في إدارة الأمن.

باء: أن الإسلام قام على أساس المسؤولية، ولم يعترف أبداً بأي حتمية أنى كانت صفتها، وبالذات الإكراه في السلطة فإنه مرفوض عند الإسلام بتاتاً، بل يربيٍّ الإسلام المؤمن على رفضه بكل إصرار. إنه الطاغوت بذاته الذي يتحكم في رقاب الناس بغير حق، وجوهر تعاليم الدين رفض الطاغوت، الذي هو الوجه الظاهر للجبت، والكفر بالجبت والطاغوت تمهيد للإيهان بالله، والقلب المحجوب بحب الجبت، أو الخوف من الطاغوت لا يدخله نور التوحيد، إنه قلب مغلّف بالشرك مغلف بالظلم، مغلف بظلام الهوى والشهوات، وأنّى له الهدى والإيهان؟.

فالمجتمع هو المسؤول عن نظامه السياسي، فإن أفراده قصر وا فقد ظلموا أنفسهم، وإن هم خضعوا للظلم ولم يثوروا ضد المتسلطين عليهم فقد خانوا أمانة الله، ونكثوا عهد الله معهم ألاّ يعبدوا غيره سبحانه.

- (١) وسائل الشيعة: ج٢٧، ص١٣١.
  - (٢) الكافي: ج١، ص٦٧.

ونتساءل: أنَّى لعامة الناس أن يراقبوا تصرفات الخاصة، وبالذات ذلك الفقيه العارف بالدين، والمضطلع في أحكامه؟ بل حتى ولو افترضنا انحرافه عن جادة الحق، فإنه قادر على تغليف انحرافه بتبريرات دينية. أو لم تكن سلطات الجور عبر التاريخ تُوَّل الدين حسب أهوائها؟!.

للإجابة عنه لابد أن نلفت لدور القيم التي تشكل محددات ثقافة الإنسان ومنبع تلك القيم والمعارف. فمنبع المعارف القرآن هو الكتاب المعجز الذي تحدى الله به عباده ولا يزال يتحداهم أربعة عشر قرناً، ولم يستطع أحد الاستجابة لهذا التحدي الأعظم، هذا القرآن ليس فقط الأكثر تلاوة بين الكتب، بل وأيضاً الأبلغ تأثيراً. وقد صاغ القرآن، شخصية الأمة المؤمنة بالقيم الإيهانية حتى أصبحت جزءاً منها. ورأس القيم توحيد الله، واتباع رسل الله، وولاية أوليائه، وتكريم المؤمنين والأخوة معهم، وتجاوز العصبيات.. والعدل والصدق والأمانة، والإنصاف والإحسان وسائر المبادئ السامية، وهي الميثاق الإلهي بين الحاكم والرعية، فمن اتبعها كان حرياً بقيادة الأمة.. ومن خالفها وجب عليها القيام ضده. ومن هذه القيم، بل من أعظمها؛ رعاية حق الأمة في الانتخاب، فمن صادرها بأي تبرير، حق للأمة القيام ضده. ومن هنا فإن مقياس الأمة الواعية التي تستحق الحياة الكريمة أن يحافظوا على حقهم في تنحية الحاكم عن كرسي الحكم.. وما القيم التي يبرر بها الحكام استمرار سلطانهم، إلاَّ أفكاراً جاهلية، وإيحاءات شيطانية، أتعب الحكام الفاسدون أنفسهم في اختراعها، وأنفقوا أموالاً طائلة في بثها بين الناس، واشتروا ضمائر الكتاب التافهين وأدعياء الدين، حتى كرسوها بين العوام. وهنا بالذات حلبة الصراع الأساسي بين العدل والسلام، والحرية والتقدم، وبين القيم الجاهلية، وعلى طليعة الأمة من المجاهدين والمثقفين والصالحين ألآ يألوا جهداً في بث قيمة الحرية في الأمة، وأن يحددوا الجناة الذين يبغون مصادرتها، ويعلموا الناس كيف يدافعون عن حقهم.

جيم: أن الشورى ليست في أحكام الله وإنها في أمور الناس. فبعد أن يؤمن الناس بدين الله فإنهم يُسلِّمون لحكمه وشرائعه. نعم إن أمور الناس في مستويين؛ أولهما يتصل بالمتغيرات والحوادث واستنباط التشريعات المناسبة من ثوابت الدين. والشورى هنا في مقام النبي عليَّن وخلفائه عليَّنَا غير واردة، وهي في غير المعصوم عليَّنا شورى أهل الخبرة بالفقه وبالواقع الخارجي وموضوعاته. وثانيهما يتصل بالبت والقرار وإدارة الحياة العامة والشورى فيها

وجوهر الشورى هو فهم المتغيرات. لأن الشورى لا ارتباط لها بالصورة العامة للقوانين، بل ترتبط بأمورنا العامة، وأمورنا هي متغيرات الإنسان: ﴿ وَإِذَاجَاءَهُمْ أَمَرُ مِّنَ ٱلْأَمْنِ أَوِ ٱلْخَوْفِ أَذَاعُواْ بِهُ ۖ وَلَوَ رَدُوهُ إِلَى ٱلرَّسُولِ وَإِلَى أُوْلِي ٱلْآمَرِ مِنْهُمْ لَعَلِمَهُ ٱلَّذِينَ يَسْتَنْبِطُونَهُ

فولاية الفقيه تمثل الثوابت وتمثل الحسم في حالة الخلافات.. تمثل النظام الذي يمنع المشاكل، تمثل الإطار العام الذي يمنع الخلاف ويمنع الفوضى وما أشبه. وبعد استشارة الأمة، يكون العزم على رأي والتوكل على الله في تنفيذه، كما قال ربنا: ﴿وَشَاوِرَهُمْ فِي ٱلْأَمْرِ فَإِذَا عَرَمَتَ فَتَوَكَّلَ عَلَى اللَّهُ ﴾ [آل عمران:٩٥]. وهكذا كان يفعل النبي يشيد والأثمة من أهل بيته الشبه حسب ما روى معمر بن خلاد عن الإمام الرضا عليمانية فقلت أما أشير عَلَيَ فِي الرَّصْ يُقَالُ لَهُ سَعْدٌ فَقَالَ عليمانية : أَشِرْ عَلَيَ بِرَجُلٍ لَهُ فَضْلٌ وأَمَانَةٌ. فَقُلْتُ: أنَا أَشِيرُ عَلَيْكَ؟ فَقَالَ شِبْه المُفْضَب إنَّ رَسُولَ اللهِ عليمانية كان يَسْتَشِيرُ أَصْحَابَهُ ثُمَّ يَعْزِمُ عَلَى مَا أَشِيرُ عَلَيْك؟ فَقَالَ شِبْه المُفْضَب : إنَّ رَسُولَ اللهِ على يَتَعْدِ كَانَ يَسْتَشِيرُ أَصْحَابَهُ ثُمَّ يَعْزِمُ عَلَى ما يُولاني الحسن المُعْضَب : إنَّ رَسُولَ اللهِ على يعتمد في سبيل استنباطه من قيم الدين، ولكن لا يتعجله بل على ينه يكون للقائد المنتخب الذي يجتهد في سبيل استنباطه من قيم الدين، ولكن لا يتعجله بل يسعى إليه عبر مشورة الرجال، يروي في ذلك: عَنْ أَحْدَ بْنِ مُحَمَّدِ عَلَيْ بْنِ مَهْزِيَارَ قَالَ: «كَتَبَ إِلَيَ يُعَامُ السَّلُوطِينَ فَيَنَ المَنْ أَنْ يُشِيرَ عَلَي وَي يَعْمَعُ كَانَ يُعْلَيْهُ فَهُو أَعْلَمُ بِي المَن وَتَوَكَّمُ عَلَى السَنُو الذي يَعْتَقَانَ اللهُ عَنْ يَعْمَلُ وَلَمَانَهُ عَلَي مَا يو وَعَنْ يَ يُعْتَق يُعَامُ السَّلُولُ فَلَكُ مَنْ فَاذَا أَنْ يُشِيرَ عَلَي وَي يَعْمَعُ مَا يعْنَ فَ عَلَى أَنْ يُنْ يُعْمَعُ عَلَي فَي عَلَي مَنْ يَعْدَ أَقَالَ الله يسعى أَشُو جَعْفَرَ عَلَي السَلُهُ فَقُلًا أَنْ يُشِيرَ عَلَى وَيَعْتَشَعُ فَقُولُ عَلَى مَا لَنْهُ اللهُ عَنْ يَنْ يُعَامُ أَنْ السَلَامِ فَقَالَ اللهُ عَلَي فَالا اللهُ عَلَي فَي عَلَى مَا عَلَي وَقَلَ عَلْ عَلَى فَقْرَ عَلَي مَنْ عَلَى أَنْ يُعْنُو فَي مَا عَلَي مَنْ عَنْ أَنْ يُعْمَعُ عَلَ عَلْ مُ عَلَى مَنْ عَلْ عَنْ عَلَ عَنْ يَعْنُو عَلَى الْعَلَي فَقُولُ فَقْلَ اللهُ الْعَاسَ عَلَى فَقُولُ عالَ عَلَى عَنْ عَلَ مَا عَنْ عَنْ عَلَي مَن عَلَى مَنْ عَامَ أَنْ عَنْ عَنْ عَامَ عَلَي مَنْ عَلَ عَنْ يَ عَلْ عَالُ عَلْ عَسُورُ الْعُولُ فَ

وكلمة أخيرة: إننا نسعى جميعا نحو رحاب الحرية، ونطالب أولي الأمر بها. أفلا نبدأ بأنفسنا و نشبع أجواءنا بعبق الحرية، ونبادل الرأي فيها بيننا؟ أفليس أحق الناس بالخير الدعاة إليه؟ أوليس أقرب السبل إلى الحرية جعلها واقعا يعيش بيننا؟ أوَليست الحرية سلاحا نستخدمه ضد من يصادرها، وهي قوة تهاب، وجمال يستهوي اللباب؟

دعنا إذا نبدأ بأنفسنا وداخل أطر التحرك الديني بالذات، فنتشاور في سائر شؤوننا، ذلك لأن الحاجة إلى المشورة تزداد عندما تخوض الأمة صراعا حضاريا مع الكفار والمنافقين.. فقد روي عن الإمام الصادق غليَّقَلاً : «مَا يَمْنَعُ أَحَدَكُمْ إِذَا وَرَدَ عَلَيْهِ مَا لَا قِبَلَ لَهُ بِهِ أَنْ يَسْتَشِيرَ رَجُلًا عَاقِلًا لَهُ دِينٌ ووَرَعٌ . ثُمَّ قَالَ أَبُو عَبْدِ اللهِ عَلَيَهُ إِذَا وَرَدَ عَلَيْهِ مَا لَا قِبَلَ لَهُ بِهِ أَنْ يَسْتَشِيرَ اللهُ ورَمَاهُ بِخَيْرِ الأُمُورِ وأَقْرَبِهَا إِلَى اللهِ ".

- (١) وسائل الشيعة:ج١٢، ص٤٤.
- (٢) تفسير العياشي: ج١ ص٢٤.
- (٣) وسائل الشيعة: ج١٢، ص٤٢.

وقال الرسول عظيم: «الحَزْمُ أَنْ تَسْتَشِيرَ ذَا الرَّأْيِ وتُطِيعَ أَمَرَهُ» (·). تال الا السام ما تكاتب مالا في تستشير أن تستشير أن الرَّأْي

وقال الإمام على عَلَيْتَلَا: "الاسْتِشَارَةُ عَيْنُ الْهِدَايَةِ وقَدْ خَاطَرَ مَنِ اسْتَغْنَى بِرَأْيِهِ»<sup>(\*)</sup>.

ثم وبعد التعرض للشورى يسرد لنا القرآن مجموعة أخرى من صفات المؤمنين التي تتكامل وصفة الشورى فيقول: ﴿وَمِمَّا رَزَقْنَهُمْ يُفِقُونَ ﴾ سواء كان رزقا ماديا كالمال والثروة، أو معنويا كالحكمة والعلم، فإن المؤمنين ينفقون منه في سبيل تقدمهم جميعا، ولا ريب أن المجتمع البخيل الذي ينحصر أبناؤه في حدود أنفسهم ومصالحهم لا يستفيد من الشورى، لأن تبادل الأفكار والمعلومات والخبرات يستدعي تبادل المنافع، ودائها يكون وراء مبادلة الخبرات التي تنفع اقتصاديا مبادلة للأفكار، إذ لولا وجود حالة العطاء والكرم، وبالتالي الخروج عن نطاق الذات، إذن لما أمكن الإنسان الجلوس والتفاوض مع الآخرين، ولذلك جاء لنا التأكيد القرآني على الإنفاق بعد الحديث عن الشورى.

[٣٩] وهناك مسألة أخرى تتصل بموضوع الشورى اتصالا متينا وهي قضية الكرامة في حياة المجتمع والفرد، التي من خلالها يتحدد مصير الحرية، ذلك أن تحسس الإنسان بكرامته هو الذي يدعوه للتحرر ورفض الضيم. والمجتمع الذي يبقى يدور في حدود المطالبة بالحرية زاعها بأنها ستأتيه على طبق من الذهب لا يفلح أبدا، لأنه عندما يستجديها ممن سلبها منه فإنه يثبت له بأنه ليس أهلا للحرية ولا للكرامة، و إنها أهل الحرية هم الذين يأخذون حريتهم بالقوة، ويستعيدون كرامتهم بدمائهم، ولذلك أكد القرآن وفي هذا المقطع بالذات على فكرة هامة هي أن الشورى التي تعد تعبيرا عن الحرية والكرامة لا تعطى للمجتمع، وإنها يجب أن تؤخذ بالقوة، وهذا يهدينا إلى ضرورة الجهاد والتضحية من أجلها.

﴿ وَٱلَّذِينَ إِذَآ أَصَابَهُمُٱلْبَغَىٰ ثُمَ يَنْتَصِرُونَ ﴾ والضمير المنفصل ﴿ ثُمَ ﴾ يأتي هنا للتأكيد على أن المؤمنين لا ينتظرون أحدا لينتصر لمظلمتهم، وإنها يسعون بأنفسهم لرفع البغي عن أنفسهم، وفي الآية فكرتان:

الأولى: أن هؤلاء يقاومون البغي ويستعيدون حقوقهم بالقوة.

الثانية: أنهم ينصر بعضهم بعضا في هذه المقاومة، فإذا سعى الظالم للبغي عليهم وقهرهم وقفوا جميعهم صفا واحدا ضده.

- (١) مستدرك الوسائل: ج١ ص٣٤٢.
  - (٢) وسائل الشيعة: ج٢٢، ص٠٤.

٤٠٧

ويتساءل البعض: لماذا أمرنا الله -إذا- بالعفو في آيات عديدة؟.

والجواب: إن التعافي إنها هو بين المؤمنين، أما إذا كان العفو سببا لتهادي الظالم في ظلمه فإنه لا يكون حسنا، جاء في الحديث المأثور عن الإمام زين العابدين عَلِيَّلاً: «وحَقُّ مَنْ أَسَاءَكَ أَنْ تَعْفُوَ عَنْهُ وإِنْ عَلِمْتَ أَنَّ العَفُوَ يَضُرُّ انْتَصَرْتَ قَالَ اللهُ تَبَارَكَ وتَعَالَى ولَمَنِ انْتَصَرَ بَعْدَ ظُلْمِهِ فَأُولَئِكَ ما عَلَيْهِمْ مِنْ سَبِيلٍ»<sup>(1)</sup>.

[23] وحيث توجد بعض الجوانب السلبية في نفس الإنسان، فإذا به وهو يجاهد لمقاومة الظالم يصبح أظلم منه، أو ينشر الفساد والبغي تحت راية المقاومة، أكد القرآن على ضرورة التقوى في المقاومة، وأن لا يتعدى المؤمنون حدود الله في جهادهم للظلم والظالمين، بل ويدعوهم للعفو والإصلاح ما استطاعوا إليه سبيلا. ﴿ وَجَزَّوْأَ سَيِّعَةٍ سَيَّعَةً مِتْلَهًا ﴾ فالمقابلة مشروعة ولكنها محدودة بالتهائل إذ قال ربنا: ﴿فَمَنِ أَعْتَدَىٰ عَلَيْكُمْ فَأَعْتَدُواْ عَلَيْهِ مِعْلَى مَا أَعْتَدَىٰ عَلَيْكُمْ ﴾ [البقرة: ١٩٤]. وهذا التأكيد من قبل الله على التهائل مهم جدا، لأن النفس البشرية تزلز لها ردات الفعل وتخرجها من حد المعقول، فإذا بالضربة الواحدة تقابل عندها بعشر نربات مثلها تشفيا وانتقاما و علوا واستكبارا، وهذه المعادلة مرفوضة بتاتا في كتاب الله. لذلك ينبغي ومن أجل الاحتياط وعدم مخالفة قانون التهائل في القصاص، أن يأخذ الإنسان نقل من حقه ولو بقليل، والمثل الذي يقول: "نزُّد الصاع بصاعين" لا يصلح قاعدة للقصاص بند الإسلام، وإنها الصاع ينبغي أن يقابل فقط بصاع، كيا قال القرآن الحكيم في معرض حديثه عند الإسلام، وإنها الصاع ينبغي أن يقابل فقط بصاع، كيا قال القرآن الحكيم في معرض حديثه عند الإسلام، وإنها الصاع ينبغي أن يقابل فقط بصاع، كيا قال القرآن الحكيم في معرض حديثه عند الإسلام، وإنها الصاع ينبغي أن يقابل فقط بصاع، كو قال القرآن الحكيم في معرض حديثه عند الإسلام، وإنها الصاع ينبغي أن يقابل فقط بصاع، كو قال القرآن الحكيم في معرض حديثه عند الإسلام، وإنها الصاع ينبغي أن يقابل فقط بصاع، كو قال القرآن الحكيم في معرض حديثه عنه الأذئب يأذيناً عليميم فيها آنَ النَّفَسَ بِالنَّفْسَ وَ أَلْعَيْرَبَ وَ أَلْعَان والماتي أَلْ أَلْعَان

ويرتفع الإسلام بأتباعه إلى قمة الفضيلة والإحسان بدعوته للعفو. ﴿فَمَنْ عَفَ اوَأَصَّلَحَ فَأَجَرُهُ عَلَى اللَّوَإِنَّهُ لَا يُحِبُّ الظَّلْلِمِينَ ﴾ و الدعوة للعفو هنا لا تدل على أن ربنا يأمر بغض النظر عن الظالمين، أو أنه سبحانه يدافع عنهم، كلا.. فهو لا يحب الظالمين كما تشير إلى ذلك خاتمة هذه الآية الكريمة، ولكن الإنسان لا يمكنه أن يحكم قطعيا على الآخرين بالظلم من خلال تعامله اليومي مع الناس، فبرغم أن فلانا ظالم استنادا إلى بعض ممارساته فيقع فيها وقع فيه الظالمون من البغي على الناس زعما بأنهم إنها يستردون منهم حقوقهم المسلوبة فينبغي له أن يعفو عن الناس ما أمكنه ذلك، وبالذات إن العفو في كثير من الأحيان يكون نفسه دافعا قويا للمسيء نحو التوبة والاعتذار، وبالتالي الإصلاح، وهذا الأمر هو الذي يجعل من العافي مصلحا، حسبها تشير الآية إليه. أما الذين يتسرعون ويغضبون لأتفه الأسباب، أو لمجرد بعض الأخبار التي ينقلها المغرضون، فيثيرون النزاع بين المؤمنين، فإنهم لا يقاومون الظلم في الواقع، لأنهم لن يستأسدوا إلا على الضعفاء، بينها يستسلمون للأقوياء، فهم كما قال الشاعر: «أسد علي وفي الحروب نعامة»، بينها المجتمع الفاضل هو الذي تسود علاقاته الداخلية فضيلة التعافي والإيثار، ويدَّخر قوته وغضبه لمقاومة الظالمين والجبابرة.

وما أحوجنا اليوم ونحن نعيش ظروف الصراع مع أعداء الدين إلى التعافي بيننا، ولو عرفنا ما في العفو من ثواب عظيم لاستصغرت في أعيننا المكاسب الجزئية التي ترتجى من صراعنا الداخلي أو انتصارنا من بعضنا البعض، هكذا جاء في الحديث المأثور عن الإمام الصادق عليمًا قال: قال رسول الله تشتيرية: «عَلَيْكُمْ بِالعَفُو فَإِنَّ العَفُو لَا يَزِيدُ العَبْدَ إِلَّا عِزَاً فَتَعَافُوا يُعِزَّكُمُ اللهُّا<sup>(1)</sup>. ولعل العزة تأتي عبر انتصارهم على عدوهم بها يوفرَّه التعافي عن بعضهم من التهاسك الداخلي، وربها تشير الرواية التالية إلى هذه الحقيقة، فعن الإمام أبي الحسن عليمَان: «مَا التَقَتْ

[81] وينقض القرآن جانبا من الأفكار السلبية التي ينشرها البعض في الأمة، من قبيل أن مقاومة الظالمين والثورة ضد الانحراف هي السبب في اضطراب الأوضاع وانحسار الأمن، بينها السبب هو ظلم السلطة الحاكمة وانحرافها، فالظلم هو السبب في انعدام الأمن، وليس رد الظلم من قبل المجاهدين. ﴿ وَلَمَنِ ٱنتَصَرَ وَهَمَ وَقَدَ خُلَيْهِ فَأُولَكَتَكَ مَاعَلَيْهِم مِن سَبِيلٍ ﴾ فلا يجوز إذن الظلم من قبل المبب في انعدام الأمن، وليس رد الظلم من قبل السبب في انقدام الأمن، وليس رد بينها السبب هو ظلم السلطة الحاكمة وانحرافها، فالظلم هو السبب في انعدام الأمن، وليس رد الظلم من قبل المجاهدين. ﴿ وَلَمَنِ ٱنتَصَرَ بَعْدَ ظَلَيْهِم فَأُولَكَتَكَ مَاعَلَيْهم مِن سَبِيلٍ ﴾ فلا يجوز إذن أن نلقي باللوم عليهم، لأنهم يطالبون بحقوقهم المشروعة، وبهذا يقطع القرآن الكريم ألسنة ضعفاء النوس المناة الموس ومرضى القلوب الذين يقفون دائما مع القوي ضد الضعيف.

[٤٢] إذن فعلى من يقع اللوم؟ ومن هو المسؤول عن الواقع الفاسد؟. إنها المسؤول الأول عن مشاكل الصراع هم الحكام الظلمة الذين يريدون السيطرة على الناس ونشر الفساد. ﴿ إِنَّمَا السَّبِيلُ عَلَالَذِينَ يَظْلِمُونَ النَّاسَ وَبَعُوْنَ فِي الأَرْضِ بِغَيْرِ ٱلْحَقَّ ﴾ فالقوى الاستكبارية التي تسعى لبسط سلطانها الفاسد على الشعوب المقهورة هي المسؤولة عن مشاكل الشعوب ومآسيها، أما دفاع الناس عن أنفسهم وعن مصالحهم فهو جهاد مشروع لاسترداد الحقوق الضائعة. والإرهاب والظلم والإفساد هو السياسة التي يقوم بتطبيقها المستكبرون والحكّام المرتبطون بهم، وليس ما يضطر إليه المصلحون والمدافعون عن حقوقهم من جهاد ملتزم بالضوابط الشرعية.. ويتوعد ربنا الطغاة بأشد العذاب. ﴿ أَوَلَيَهِ اللَّهِ عَذَابُ أَلِيمُ ﴾ قد يرونه في الدنيا وربها يتأخر إلى الآخرة.

- (١) الكافي: ج٢ ص١٠٨.
- (٢) المصدر السابق: ص ١٠٨.

[23] وإذا كنا نريد الانتصار على هؤلاء الظلمة فنحن بحاجة ماسة إلى الصبر :

**أولاً**: الصبر والاستقامة أمام إغراءات العدو، فالظالم يبث في المجتمع ألوانا من الأحلام و الأماني وكلها كاذبة.

ثانياً: الصبر لتحدي إرهاب العدو وقمعه.

ثالثاً: الصبر لمقاومة الاستعجال والارتجالية في أنفسنا وعند إخواننا، فيا أحوجنا لذلك ونحن نسعى لتنظيم أنفسنا وأمورنا استعدادا لمحاربة العدو.

﴿ وَلَمَن صَبَرَ وَعَفَرَ إِنَّ ذَلِكَ لَمِنْ عَزَمِ ٱلْأَمُورِ ﴾ والعزم في الأمور هو أن لا يأخذ الإنسان الأمور مأخذا هينا دون التخطيط الدقيق لها والسيطرة عليها، بل الحسم والإرادة القوية لتحقيق الأهداف المنشودة، بعيدا عن روح التشفي، وذلك لا يتأتى إلا بالصبر والحلم. ويبدو أن هذه الآيات وبالذات الأخيرة منها تهدف – فيما تهدف – تربية نفوس المؤمنين على مقاومة الترف والتعجيل وفورات الغضب التي تصيبهم في لحظات الضعف فتذهب بحلمهم وأناتهم ورفقهم وتلطفهم، وربما كشفت عن واقعهم، وأفسدت خططهم الرسالية. بينها حاجة المؤمنين إلى الصبر بانتظار اللحظة المناسبة حاجة مضاعفة، من أجل ذلك أوصى أئمة الهدى المجاهدين ضد الطاغوت بكظمهم الغيظ، وعَدُوا ذلك من الحزم الذي يساهم في نجاح المهات الصعبة. عَنِ التَّعَرُّ ض لِلْبَلَاءِ في الدُّنيَا وَمُعَانَدَةُ الأَعْدَاء في دَوْلَاتهم وَمُنَظَنَّهُمْ<sup>(1)</sup> في غَيرَ تقييَّة تَرْكُ أَمْر الله عَنِ التَّعَرُّ ض لِلْبَلَاء في الدُّنيَا ومُعَانَدَةُ الأَعْدَاء في دَوْلَاتهم وَمُنَظَنَّهُمْ<sup>(1)</sup> في غَيرَ تقييَّة تَرْكُ أَمْر الله عَنِ التَّعَرُّ ض لِلْبَلَاء في الدُّنيَا وَمُعَانَدَةُ الأَعْدَاء في دَوْلَاتهم وَمُحَظَّةُ مَ<sup>(1)</sup> في غَيرَ تقييَّة تَرْكُ أَمْر الله عَنِ التَّعَرُّ ض لِلْبَكَرَ في الدُّنيَا وَمُعَانَدَة الأَعْدَاء في دَوْلَاتهم وَمُحَظَّةُهُمُ<sup>(1)</sup> في غَيرَ تقييَّة تَرْكُ أَمْر الله عَنِ التَّعَرُ في النَّعَينَ في الدُّنيَا وَمُعَانَدَة الأَعْدَاء في دَوْلَاتهم وَمُحَظَّة هُمُ<sup>(1)</sup> في غَيرَ تقييَّة تَرْكُ أَمْر الله ويبلغ بالإمام الصادق عليكَاني ومُعَانَدَة الأَعْدَاء في دَوْلَاتهم وَمُحَظِّة هُمُ<sup>(1)</sup> في غَيرَ تقييَّة تَرْكُ أَمْر الله ويبلغ بالإمام زين العابدين التأكيد على كظم الغيظ تقية درجة يقول: «وَذِكْ وَالَتُهُ فَذَاكَ اللهُ اللهُ الله الكُمْم في في أَعْمَانِ والله الله الله إله الله الله والله الله الله والله إلَنَّ والله إلَيْ الله علي الله في في أَمْمَانَدُهُ الله والله الله في في في في في في أَنْهُ أَنْ الله الله الله الله الما والله الله والله إله اله والله أَلْ الْعَندَيْنَ الله والله اله الله الما إله اله والله إله أَلْ المُنْه والله ووالله أَنْ والله في الما اله والله أَلْ الما اله والله أَلْهُ والله أَلْنَة والله أُلْذَة المُنْعُدُولُو أُنْعُواله أُنْهُ اله

وتزداد صفة العفو أهمية عند المقدرة، وبالذات عند سيطرة فريق على آخر، وما أحوج حكام المسلمين اليوم إلى هذه الصفة الإيهانية التي كانت رمز بقاء الإسلام وانتشار نوره، أفلا تأسوا برسولهم الكريم الذي عفا عن قريش بعد أن شنت عليه (١٧) حربا بكلمة واحدة قائلا: «اذْهَبُوا فَأَنْتُمُ الطُّلَقَاءُ»<sup>(٥)</sup> وعفا عن قاتل حمزة عمه الكريم، بالرغم من أن قتله أحدث في فؤاده

- (١) المماضة: شدة الخلق و المنازعة.
  - (٢) أي ينمي قدركم عندهم.
  - (٣) بحار الأنوار: ج٢٨، ص٤٠٩.
    - (٤) الخصال: ج١، ص٤٤.
      - ٥) الكافي: ج٣، ص١٢٥.

جرحا نازفا، بل وعفا عن تلك المرأة اليهودية التي سمَّته، وتسبَّبت -بالتالي- في وفاته حسب بعض النصوص، ويروي الإمام الباقر عَلَيَتَهُ؟ قصة عفوه عن اليهودية هكذا: «إِنَّ رَسُولَ الله ٢ أَتِيَ بِالبَهُودِيَّةِ الَّتِي سَمَّتِ الشَّاةَ لِلنَّبِي ٢ فَقَالَ لَهَا: مَا حَمَلَكِ عَلَى مَا صَنَعْتِ ؟.

فَقَالَتْ: قُلْتُ إِنْ كَانَ نَبِيّاً لَمْ يَضُرَّهُ وإِنْ كَانَ مَلِكاً أَرَحْتُ النَّاسَ مِنْهُ. قَالَ فَعَفَا رَسُولُ الله عنها» (·· . إن خلق الرسول كان من أعظم أسباب انتشار نور الإسلام وعزة المسلمين، وقد قال ٢

(٢) المصدر السابق: ص١١٢.

<sup>(</sup>١) الكافي: ج٢ ص١٠٨.

ألا إن الظالمين في عذاب مقيم

﴿ وَمَن يُصْلِل اللَّهُ فَمَا لَهُ مِن وَلِي مِنْ بَعَدِوْ وَتَرَى الْظَلِلِينَ لَمَا رَأَوُ الْعَذَابَ يَقُولُونَ هَلَ إِلَى مَرَدَ مِن سَبِيلِ (أَ) وَتَرَدَعُمَ لَمَا رَأَوُ الْعَذَابَ يَقُولُونَ هَلَ إِلَى مَرَدَ مِن سَبِيلِ (أَ) وَتَرَدَعُمَ يُعَرَضُونَ عَلَيْهَا خَفِي وَقَالَ يَنْظُرُونَ مِن طَرْفٍ خَفِي وَقَالَ يُعْرَضُونَ عَلَيْهَا خَفِي وَقَالَ اللَّهُ يَعْرَضُونَ عَلَيْهَا خَفِي وَقَالَ اللَّهُ يَعْرَضُونَ عَلَيْهَا خَلَيْ مَنْ اللَّذُ لَ يَنْظُرُونَ مِن طَرْفٍ خَفِي وَقَالَ الْذَيْنَ عَمَرَضُونَ عَلَيْها خَفِي وَقَالَ اللَّهُ مَن عَلَيْهِ مَعْ وَقَالَ اللَّهُ وَتَرَدَعُهُمُ وَقَالَ الْذَيْنَ عَلَيْهِ مَعْنَ عَلَيْهِ مَعْنَ اللَّهُ وَعَالَ الْذَيْنَ عَلَيْهُمُ وَاللَّهُ مَنْ اللَّهُ وَقَالَ الْذَينَ عَلَيْهِ مَعْنُ وَقَالَ الْذَينَ عَلَيْهُمْ وَأَهْلِيهِمْ يَوْمَ الْذَينَ عَلَيْهُمُ وَالْعَلَيْهِمْ يَوْمَ الْذَينَ عَلَيْ مَا اللَّهُ مَنْ عَلَيْهِ مَ يَوْمَ الْذَينَ عَلَيْ مَا الْذَينَ عَلَيْهُمْ وَأَهْ لِيهِمْ يَوْمَ الْذَينَ عَلَيْ يَعْ يَعْمَ وَأَهْلِيهِمْ يَوْمَ الْذَينَ عَلَيْنُهُ اللَهُ مَا يَعْهُ مَن وَلَيْ يَعْتَعُونَ أَنْ الْعَلْلِيهِ مَا يَعْنَ الْأَنْعَنْ الْمُعْتَقُونَ عَلَيْهُمُ وَلَعْنَ مِن مَعْ يَعْ يَوْمَ الْهُ عَلَيْ وَقَالَ إِنَّذَى عَلَيْ وَعَا لَكَذَينَ عَلَيْ مَن مَن مَن مَن مَن وَلَعْنَ الْعَنْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ وَقَالَ الْعَلَيْنَ مَعْ يَعْ مَعْنَ الْقَلْلِي مَن مُ مَعْتَ مَا يَعْتَ مَا مَن الْنَهُ مَن وَقَا لَكُولُ مَا يَعْتَ عَامَ مَن مَا يَعْتَ مَن مَا يَتَعْتَ مَنْ عَلَيْ وَي مَن مَا يَعْلَي مِن مَا يَعْ مَنْ مَا يَ مَا يَعْتَ مُ مَن مَا يَ مَا يَعْنَ مَا مَا لَكُ مَا مِن مَا يَعْنَ مَا يَعْنَ مَا يَعْنَ مَا يَعْنَ الْحَالَ مَنْ مَا يَ مَا يَعْ مَا يَعْنَ عَلَيْ مَا مَنْ مَا يَعْتُ مَا مَا مَا عَلَى مَا مَا يَ مَا يَعْنَ مَا يَعْنَ مَ مَن مَا مَا يَ مَا يَعْنَ مَا يَ مَا يَ الْنَعْذَى مَا يَ مَا يَعْنَ مَا يَ مَا يَعْنَ مَا يَعْ يَعْنُ مَ مُ مَن مَا يَعْنَ مَا مَا يَعْ مَا مَ مَا يَ مَا يَعْ مَا يَ مَا عَا مُ مَا يَ مَا يَعْنَ مَا يَ مَا يَ مَا يَعْنَ مَا يَعْنَ مَا يَ مَا يَ مَا يَ مَا يَ مَا يَعْ مَا يَعْ مَا يَعْ مَا يَ مَا يَعْ يَ مَا مَا يَ مَا مَا مَا مَعْنَ مَا ي

#### هدى من الآيات:

في إطار بيان مبدأ (الشورى) الذي يتجلى في النظام السياسي الكفيل باحترام الرأي، والتسليم للحق، وإتماما لما ذكر في الآيات السابقة من واجب مقاومة الظالمين والانتصار منهم، يبصرنا السياق بالعاقبة السوأى للظلم. أوَليس الظلم أكبر عقبة في طريق النظام الشوروي الصالح التي لا بد للمؤمنين من تصفيتها؟

الأولى: السيئات التي تلحق الظالمين الضلالة ﴿وَأَلَمَّهُ لَا يَتَهِدِى ٱلْقَوْمَ ٱلظَّلْمِينَ ﴾ [التوبة:١٩]. الثانية: الندم البالغ حينها يرون العذاب فإذا بهم يتساءلون بذل: هل إلى رجوع سبيل؟ الثالثة: خشوعهم الذليل عندما يعرضون على النار، حتى إنهم ينظرون إليها من طرف خفي ذلة وصغارا.

الرابعة: التبكيت الذي يلاحقهم من عند المؤمنين حيث يذكرونهم بأنهم خسروا أنفسهم و أهليهم يوم القيامة. الخامسة: خلودهم في العذاب.

#### الآيات ٤٤ - ٤٦

ولقد فقدوا أنصارهم الذين التفوا حولهم في الدنيا فلا أحد ينصرهم هنالك في الآخرة.

#### بينات من الآيات:

[٤٤] في فاتحة الدرس وخاتمته نقرا عن ضلالة الله، وأن من يضله الله لا ولي له ولا سبيل أمامه، ولا ريب أن فقد الهداية أعظم مصيبة وأكبر خسارة، وأن الله لا يضل أحدا إلا بسبب ارتكابه جريمة كبيرة. أوّليس الله بأرحم الراحمين، فكيف يحجب نور هدايته عن البشر وهو لا يملك هاديا سواه؟

وهنا يطرح السؤال التالي، لماذا لا تكون الهداية إلا عبر النهج الإلهي؟ إن للهداية شروطا ثلاثة وهي: أولاً: وجود نور من عند الله يهدي الإنسان إلى الطريق. ثانياً: وجود إرادة عند البشر يتغلب بها على شهواته وسائر العقبات التي تمنعه من رؤية النور. ثالثاً: انعدام الحجب التي تمنع النور، كما الرؤية لا تتم إلا بضياء وبصر وألا يكون بينهما حجاب ساتر.

ولا تتوفر هذه الشروط لبشر إلا بإرادة الله تعالى. دعنا نفصِّل القول في ذلك، فعن:

الأول: نقول: من الذي يهب لنا العقل والعلم؟ من الواضح أن العلم بوسائله القديمة والحديثة عجز عن إصلاح ألياف المخ التي تتلف، فكيف يعطي الإنسان نورا؟ كما لا يزال الجنون لغزا أمام الطب والعلم البشري إلا بعض أنواعه البسيطة.. كما أننا نمر في حياتنا بعهود ثلاثة يتضح لنا من خلالها أن العقل والعلم من عند الله عز وجل، ففي عهد الطفولة يولد الإنسان وهو لا يعلم شيئا ﴿ وَاللَّهُ أَخْرَجَكُمُ مِّنُ بُطُونِ أُمَهَ يَتِكُمُ لَا تَعَلَمُونَ شَيْئًا وَجَعَلَ الكُمُ السَّمَعَ وَاللَّهُ تَصْلَحُونَ مَنْ بُطُونِ أُمَهَ يَتَكُم لَا تَعَلَمُونَ شَيْئًا وَجَعَلَ يكون المرء في عز شبابه، وحيث قواه العقلية والجسمية والنفسية في أوج قوتها، لا يكتشف إلا يحون المرء في عز شبابه، وحيث قواه العقلية والجسمية والنفسية في أوج قوتها، لا يكتشف إلا بعض الأمور، وقد يفقد علمه بالنسيان وعقله بغلبة الغضب، ثم يبدأ مسيرته المنتكسة علميًا وجسميًّا ونفسيًّا، فإذا به ينقص علمه ﴿ وَمَن نُعْتَمِرُهُ نُنَحَتِكُمْ مَن مِنا العلم من حياته أنه قد تبدو له بعض السرد إلى من حياته والتي تتكرر لكل بشر في جانب العلم من حياته أنه قد تبدو له بعض الأمور، والد علم التي يتحرر لكل بشر في جانب العلم من حياته أنه قد تبدو له بعض الأمور واضحة ولكن عقله يعجز عن استيعابها و إذا به يلهمها ألهاما، وإلى هذه الحقيقة يشير الأمور واضحة ولكن عقله يعجز عن استيعابها و إذا به يلهمها ألهاما، وإلى هذه الحقيقة يشير أكثر المفكرين والمبتكرين في كلامهم عن كيفية وصولهم إلى المعرفة، وإن كانت مذاهبهم تختلف في تفسير ماهية الإلهام ومصدره.

وفي النصوص الإسلامية نجد بيانا لحقيقة العلم، ففي سورة العلق نقراً: ﴿ أَقُرأُ بِآسَمِ رَبِّكَ ٱلَّذِي خَلَقَ () خَلَقَ ٱلإِنسَنَ مِنْ عَلَقٍ () أَقَرأَ وَرَبُّكَ ٱلْأَكْرَمُ () الَّذِي عَلَمَ بِآلْقَلَمِ () عَلَمَ ٱلْإِنسَنَ مَالَمَ يَعْلَمُ ﴾ [العلق: ١-٥]. إذن فالقراءة وهي إحدى طرق العلم والمعرفة لا تكون إلا بالله الذي يتكرر ذكر اسمه في أول كل سورة تذكيرا بذلك، والحديث المأثور عن الإمام الصادق عَلِيَّة يقول: الَيْسَ العِلْمُ بِالتَّعَلُّم إِنَّا هُوَ نُورٌ يَقَعُ فِي قَلْبِ مَنْ يُرِيدُ اللهُ تَبَارَكَ وَتَعَالَى أَنْ يَهْدِيَهُ فَإِنْ أَرَدْتَ العِلْم وَاطْلُبُ أَوَّلاً فِي نَفْسِكَ حَقِيقَةَ العُبُودِيَّةِ وَاطْلُبِ العِلْمَ بِاسْتِعْمَالِهِ وَاسْتَفْهِمِ الله

وحينها نعود إلى تجاربنا الشخصية في الحياة والى وجداننا وفطرتنا نكتشف بأن العلم ليس من ذات أنفسنا، كما أنه ليس من ذات الأشياء، وإنها هو حالة في قلوبنا مستجدة، وبالرغم من وجود إثارات خارجية له إلا إنه غير تلك الإثارات، بل مثله مثل العين التي تثيرها الأشياء بها فيها من أنوار إلا أننا لو لم نملك عينا لم تنفعنا إثارة الأشياء أبدا، كذلك الإثارات التي تبدو عندنا أسبابا للعلم فمن دون حالة العلم لما نفعتنا شيئا. إذا العلم من عند الله.

الثاني: من الذي جعل لكل شيء علامة تدل عليه، أوليس الله؟ كما العين تبصر ولكن بشرط وجود النور المنعكس من الأشياء عليها، كذلك العلم يكتشف الحقائق بشرط وجود دلالة منها عليها، والله هو الذي جعل لكل شيء دلالة عليه. وكل شيء يكشف عن نفسه من خلال إمارات وعلامات ظاهرة، فآبار النفط، وعيون الماء، والمناجم، جعل الله لها جميعا آية تدل عليها، فمثلا قديما كانوا يكتشفون المياه بواسطة غصن أخضر يمشون به في عرض الصحراء، فإذا مال إلى جهة ما تأكدوا من وجوده فيها. من الذي جعل هذه العلاقة بين الغصن والماء؟ إنه ﴿رَبُّنَا الَذِي آعَطَىٰ كُلَّشَى حَلَقَهُ شُمَّ هَدَىٰ ﴾ [طه: •٥]. والأمارات والآيات التي أودعها الله في الخلق بمثابة النور الذي يكشفها للإنسان، وقد قال رسولنا الأكرم عَظَيَّهُ: "إِنَّ لِكُلِّ حَقِّ في الخلق بمثابة النور الذي يكشفها للإنسان، وقد قال رسولنا الأكرم عَظَيَّهُ: "إِنَّ لِكُلِّ حَقِّ

ولو أخفى الله شيئا، ولم يجعل بينه وبين علم الإنسان علاقة، فمن الذي يمكنه أن يهدينا إليه؟ وفعلا أخفى الله عن علم الإنسان أكثر مما أظهر.

الثالث: ولأن الإنسان يفقد قدرته على الرؤية والتمييز في بعض الحالات، كالغضب

- (١) بحار الأنوار: ج١، ص٢٢٤.
- (٢) بحار الأنوار: ج٦٩، ص٣٠٤.

الشديد، أو الاهتمام بقضية معينة، أو عند الشهوة، إذ ينعدم حينها شعوره الداخلي، فهو بحاجة إلى إرادة قوية يتغلب بها على تلك الحالات، والإرادة من الله ﴿وَمَاتَشَاَءُونَ إِلَا أَن يَشَاءَ ٱللَّهُ ﴾ [الإنسان: ٣٠]. كما أن قوة الإرادة وضعفها بيد الله، ولو لا تأييده لخارت أمام الضغوط، وإذا لم يهتد أبدا.

وَمَن يُضَلِلِ ٱللَّهُ فَمَالَهُ مِن وَلِيَ مِنْ بَعَدِهِ ﴾ يستطيع هدايته أو إنقاذه من مصيره الأليم. فإذا كان يستحق النجاة فإن الله أحق بنجاته، لأنه خالقه وبارئه وأرحم به من كل شخص، فمن لا يرحمه أرحم الراحين، ومن لا يسعه حلم الله الواسع وكرمه العظيم، ترى هل من رحة تسعه أو حلم أو كرم؟!.

ونقرأ في سورة الرعد: ﴿لَهُ, دَعَوَةُ لَلْحَقِّ وَٱلَّذِينَ يَدْعُونَ مِن دُونِهِ لَا يَسْتَجِيبُونَ لَهُم بِنَى إِلَا كَبَسِطِ كَفَيَّهِ إِلَى ٱلْمَآءِ لِبَتْلُغَ فَاهُ وَمَا هُوَ بِبَلِغِهِ مَوَادُعَآهُ ٱلْكَفِرِينَ إِلَا فِي ضَلَالِ ﴾ [الرعد: ١٤]. والذي يتبع السبل الأخرى غير سبيل الله المتمثل في رسالاته وأوليائه، فإنه يكتشف خطأه وضلاله البعيد يوم القيامة، أو حتى في الدنيا عند الجزاء.

وَتَرَى الظَّلْلِمِينَ لَمَّا رَأَوْا ٱلْعَذَابَ ﴾ وقد انتهت الفرصة التي أعطيت لهم ليجربوا بها إرادتهم. (يَقُولُونَ هَلَ إِلَى مَرَدَّر مِن سَبِيلٍ ﴾ إنهم وقد انتهى بهم الظلم إلى نار جهنم يتمنون الكرَّة ليختاروا هدى الله على ضلالات الشيطان، ولكن هيهات، هل تعود عقارب الزمن إلى الوراء، هل الشباب يرد إلى العجوز المتهاوية، أم تعود نضارة الطفولة إلى من عركته السنين، وبلغ من العمر عتيا؟! حقا تثير هذه الحقيقة النفس من أعاقها، فأي خسارة المارة كبرى تلحق بالظالمين، بل أي ثمن يستحق في مقابل هذه الخسارة التي لا تعوض؟!

[23] وتتواصل الآيات في بيان عاقبة الظالمين الذين لو تسنى لهم لماتوا ملايين المرات حسرة على التفريط في جنب الله، وهم يتعذبون نفسيا وجسديا، نفسيا لأنهم يشعرون بالذلة والمهانة بعد العلو والتكبر في الدنيا، وجسديًا لأنهم سيصيرون حطبا لجهنم. ﴿وَتَرَعَهُمْ يُعَرَضُونَ عَلَيَهَا خَشِعِينَ مِنَ ٱلذَّلِ ﴾ إن أهم العقبات النفسية التي تعترض طريق الإنسان إلى الهداية هو التكبر، الذي أخرج إبليس من الجنة، ولازال يخرج به إبليس أبناء آدم من رحمة الله إلى غضبه وعذابه، وعلى الإنسان أن يقاوم جموح النفس المتكبرة، بتصور تلك اللحظة التي يعرض فيها المتكبرون على النار، خاشعة نفوسهم من الذل.

وهذا الخشوع السلبي لا يتجاوزه الإنسان إلا بخشوع الإيهان الإيجابي، ولذلك جاء في

١

الآيات ٤٤ - ٤٦

210

الدعاء: «اللَّهُمَّ إِنِّي أَسْأَلُكَ خُشُوعَ الإِيمَانِ قَبْلَ خُشُوعِ الذُّلِّ فِي النَّارِ» (''.

وحيث تبلغ الذلة بالظالمين ذروتها يوم القيامة فهم لا يستطيعون الالتفات إلى من حولهم بكامل نظرهم وأعينهم، وبالذات أولئك الذين أظهروا أنفسهم مظهر المؤمنين، وخدعوا الناس في الدنيا، ولذلك فإنهم حينها يريدون الالتفات إلى الناس، أو حتي مجرد رفع طرفهم نحو الآفاق، يختلسون النظرات ذلة ومهانة. فينظُرُون مِن طَرْفٍ خَفِي 4 بحيث لا يرون أحدا، وهذه من طبيعة المجرم، أو الإنسان حينها يصعد عنده الشعور بالذل.

وقال البعض: إن شدة العذاب تمنعهم من النظر إلى النار، ولكنهم ينشدون إليها خوفا منها وَفَرَقا، ولذلك تراهم ينظرون إليها من طرف خفي، كالذي حكم عليه بالإعدام ينظر إلى المشنقة نظرا خفيا، بعكس الذي ينظر إلى روضة غناء فإنه يملأ منها عينيه.

أما الصالحون فإنهم يستفيدون من هذا الموقف موعظة وعبرة.. ﴿وَقَالَ ٱلَّذِينَ عَامَتُوَ إِنَّ الْخَسِرِينَ ٱلَّذِينَ خَسِرُوا أَنفُسَهُمْ وَأَهْلِيهِمْ يَوْمَ ٱلْقِيكَمَةُ ﴾ بسبب ظلمهم وضلالهم. لقد وقُر الله سبحانه فرصة عظيمة للإنسان حيث أعطاه قوى نفسه، ومتعة بأهليه، والظالمون يفقدون هذه الفرصة، فلا يعملون بأنفسهم عملا صالحا حتى يستفيدوا من طاقاتهم يوم القيامة، ولا يربون أهليهم على العمل الصالح حتى يستفيدوا من حسنات ذريتهم يومنذ، وهكذا تكون خسارتهم مضاعفة في ذلك اليوم الرهيب. ﴿ أَلاَ إِنَّ ٱلظَّٰلِلِمِينَ فِي عَذَابٍ مُقِيمٍ أَي دائم لا

[23] كما أن الظالمين يخسرون أنصارهم وأعوانهم يوم القيامة، حيث تنقطع كل العلاقات والروابط التي منعتهم في الدنيا من الاستقامة على الطريق.. ﴿ وَمَاكَاتَ لَهُم مِّنَ أَوَلِيَاَة يَنُصُرُونَكُم مِّن دُونِ اللَّهِ وهذا المعنى يتكرر عشرات المرات في القرآن، ولكن لماذا تؤكد الآيات على أن الذين يعتمد عليهم الإنسان ويتوسل بهم ويعبدهم، كالطواغيت، وأصحاب القوة والمال، وأصحاب العلم الضال والشهرة لن ينفعوه؟. ذلك لأن من أعظم عوامل الضلالة أصحاب السوء الذين يغتر بهم الظالم فيتوغل في اغتصاب حقوق الناس اعتهادا عليهم. أفلا يتفكر أنهم لا ينفعونه شيئا يوم القيامة؟!.

وَمَن يُضْلِلِ ٱللهُ فَالَهُ مِن سَبِيلٍ الله الهداية، لأن السبيل الوحيد إليها هو سبيله.

وأخيرا: نتساءل: ما هي علاقة هذه المجموعة من الآيات والأفكار المستوحاة منها بموضوع الوحدة ومعالجة الاختلافات الاجتماعية؟.

(١) بحار الأنوار: ج٩٥، ص٩٥.

إن القرآن الحكيم يسعى لمعالجة جذور الفساد والاختلاف، ومن أهمها الضلالة، ذلك أن البعض يعرف الحقيقة بينها يجهلها البعض الآخر، الأمر الذي ينتهي إلى الخلاف في أغلب الأحيان، والقرآن يعالج الضلالة البشرية مؤكدا بأن سببها الابتعاد عن منهج السهاء، فإذا ما عاد إلى الله واستجاب لدعوته اهتدى إلى الحق، وابتعد عن التكبر الذي يقف بصورة أو بأخرى خلف الصراعات الاجتهاعية.

سَوَرَةُ الشَورِكَبْ

جعلناه نورا نهدي به من نشاء

﴿ اسْتَجِيبُوا لِرَبِكُمْ مِن قَبْلِ أَن يَأْتَ يَوْمُ لَا مَرَدَ لَهُ مِنَ أَعْنَ اللَّهُ مَا لَكُمْ مِن مَلْجَإ يَوْمَبِذِ وَمَا لَكُمْ مِن نَصِيرِ ('' (') فَإَنَّ أَعْرَضُوا فَمَا أَرْسَلَنَكَ عَلَيْهِمْ حَفِيظاً إِن عَلَيْكَ إِلَّا أَبْلَتُهُ وَإِنَّا إِذَا أَعْرَضُوا فَمَا أَرْسَلَنَكَ عَلَيْهِمْ حَفِيظاً إِن عَلَيْكَ إِلَّا أَبْلَتُهُ وَإِنَّا إِذَا أَنْدَيْنَا أَلْإِنسَنَ مِنَا رَحْمَةً فَمَ بِهَا وَإِن تُصِيبُهُمْ سَيِنْمَةً بِمَا فَذَمَت أَيْدِيهِمْ فَإِنَ أَلْإِنسَنَ مَنْا رَحْمَةً فَمَ بِهَا وَإِن تُصِيبُهُمْ سَيِنْمَةً بِمَا فَذَمَت أَيْدِيهِمْ فَإِنَّ أَلْإِنسَنَ مَنْا رَحْمَةً فَمَ بِهَا وَإِن تُصِيبُهُمْ سَيِنْمَةً بِمَا فَذَمَت أَيْدِيهِمْ فَإِنَّ أَلَا سَنَنَ كَفُورُ (') يَتَهُ مَلْكُ السَمَوَتِ وَأَلاَنَ فَيْ يَعْلَقُ عَمْلُقُ مَا يَشَاءُ أَلَا كُورَ فَي يَعْمَاءُ إِنسَانَهُ إِنَّنَ اللَّهُ إِنَّا وَيَعْلَمُ لَكُورَ عَمْلُقُ مَا يَشَاءُ الذَكُورَ (') أَوْ يُرَوِجُهُمْ ذَكْرَانا وَإِنسَنَا وَبَعْمَا إِنَهُ إِنَّهُ إِنَّهُ عَقِيمًا إِنَهُ عَلَيمًا أَوْ يُرَوِجُهُمْ ذَكُرَانا وَإِنسَنَا وَبَعْمَا أَنَهُ إِنَّهُمْ إِنَهُ عَقِيمًا إِنَهُ عَلَيْهُ أَنْ مَا يَعْمَاء أَوْ يُرَوِجُهُمْ ذَكُرَانا وَإِنسَنَا مَا يَسَاء مَا يَعْمَاء أَوْ يُرَوِجُهُمْ ذَكُرَانا وَإِنسَا لَهُ يَعْظَمُ أَنَهُ إِنَّهُ عَقِيمًا إِنَهُ عَقِيمُ أَنَا وَيَنْ مُوا وَكَذَي حَمَا أَنَهُ مَا يَمَاتُهُ أَنَهُ مَا يَعْنَاء وَكَذَلِكَ أَوْ حَيْنَا إِلَيْ مَا يَنَا إِنَا يَعْنَ أَنْ وَحَمَا أَنَهُ مَا يَعْنَا أَنَهُمُ مَا يَعْهُ مَا أَنَهُ مَنْ وَكَذَي جَعَلَى مَا يَعْنَا إِنَّهُ مَنْ عَمَا يَنَ أَنَهُ مِنْ عَمَا أَنْهُ مَا يَعْهُ مَا يَعْمَا أَنَهُ مِنْ وَكَذَي جَعَلَيْ مَا لَكُنَ وَمَا يَعْنَا إِنَهُ مَا يَعْنَا مَا مُنَا مَا مُنَا مَا مُنَ عَلَيْهُ مَا يَعْ يَعْنَا أَنَ مَا يَعْ مَا يَعْنَ مَا مَا أَنَا وَ أَنْكَانَ مُنَ مَا أَنَا مَا يُنَهُ مَا مَا أَنَا مَا يَنَ مَا مَا مَا أَنَا مَا مُنَ مَا مَا أَنَا أَعْنَا أَنَا مَا أَنْ أَنَا مَا مُنَ مَا مُنَا أَنَا مَا مُنَا مَا مُنَهُ مُنْكَمُ مَا مَا مَا أَنَ مَا مُنَا مَا مَا مَا مُنَ مَا مَا مَا مَا مَا مُوا مَا مَا مُوا مَعْتَ مَا مُ مَا مُوا مَا أَنَا مَا مَا مَا مَا مَا مَا مُنَا م

هدى من الأيات:

تتواصل خاتمة آيات السورة لتطهير الأفئدة من غفلتها عن الرسالة، واتكالها على الرسول، وغرورها بها تملك، وجزعها مما تفقد، كيف.؟.

(١) وما لكم من نكير: أي منكر ينصركم، أو إنكار: بمعنى إنكم لا تقدرون على الاستنكار لشدة الهول والفزع أو لما ترون من عدم الفائدة في إنكاره. يهزُّ مطلع الدرس القلب هزَّا عنيفا بعد أن يأمره بالاستجابة للرسالة فينذره بيوم عظيم لا يرده شيء، هنالك حيث لا ركن يلجؤون إليه، ولا نصير ينكر ما يفعل بهم.

ثم ينسف فكرة الاتكال في الهداية، فحتى الرسول لا يتحمل المسؤولية إلا بقدر تبليغ الرسالة.

ويحطم غرور الإنسان، ويعريه على ضعفه، وكيف يهتز فرحا برحمته، ولا يلبث أن يتميز كفرا ويأسا إذا أصابته سيئة، أفلا يهديه ذلك إلى أنه لا يملـك من أمره شيئا، وأن لله ملك السماوات و الأرض، وأنه يخلق ما يشاء، وأنه الذي يقسم رحمته بين عباده كيفها يشاء، فيهب لهذا ذكرانا، ولذلك إناثا، ويجعل الثالث عقيما؟.

ويكرم من يشاء بأعظم مكرمة وهي الوحي ثم يمضي السياق في بيان حقائق عن الوحي، فتكتمل السورة التي تبين جوانب عن النظام السياسي في المجتمع المسلم بالحديث عن الوحي. أوَليس هو محور هذا المجتمع، وقيمة نظامه السياسي؟.

بينات من الآيات:

[27] أعظم ما يعاني منه البشر الغفلة، حيث تحيط بهم مشاكل يومية تنسيهم قضاياهم المهمة، وعادة تحجب الشجرة الناس عن رؤية الغابة المترامية.. ويعالج الذكر هذه الحالة بالإنذار الصاعق من يوم القيامة حيث لا يمكن الفرار من أهواله. ﴿ أُسْتَجِيبُوا لِرَيّكُم ﴾ بالاستهاع إلى داعيه، والتسليم للحق الذي نزل معه، والطاعة للقيادة التي أمر بها. ﴿مَن قَبْلِ أَن يَأْتِي يَوْمُ لَا مُرَدَّ لَهُ مِن أُللَّهِ ﴾ وهل يرد أحد ما يريده الله تعالى؟. ﴿ مَا لَكُمْ مِن مَلْجَا يَوْمَ بِذِ ﴾ فلا أحد ينصر أحدا ﴿وَمَا لَكُمْ مِن نَصَحِيرٍ ﴾.

[84] ويعالج القرآن -في أكثر من آية- عقبة نفسية أمام تحمل مسؤولية الإيهان، حيث ترى الإنسان ينتظر من يحمله الإيهان تحميلا، ويزعم أنه ما دام لا يوجد من يكرهه على الإيهان فهو معفي عنه وعن التزاماته.

كلا.. الإيمان مسؤوليتك قبل أي شخص آخر. أو ليست فائدته لك، وخسارته -إن خسرته- عليك، فماذا تنتظر؟ إن الرسول ليس إلا مبلغ، فإن شئت آمنت بحريتك، وإن شئت اشتريت العذاب بما اخترته لنفسك من الكفر. ﴿ فَإِنَّ أَعْرَضُوا فَمَا أَرْسَلْنَكَ عَلَيْهِمْ حَفِيظاً إِنَّ عَلَيْكَ إِلَّا ٱلْبَلَخُ ﴾ وهذا دور كل قائد رسالي في أي مجتمع وأي زمان، وكفى بذلك مسؤولية كبيرة يتحملها. وإذا ما أعرض الناس عما يدعوهم إليه فلا يدل ذلك على قصور في الرسالة،

سُوَرَةُ الشِّورك

ولا تقصير في القائد، بمقدار ما يدل على ابتعادهم عن ميزان العقل الثابت، واتباعهم لطبائعهم المتقلبة، التي تتأثر بالضغوط والعوامل الخارجية، والتي يستعرضها السياق هنا ليهدي الإنسان إلى مراكز ضعفه، لكي لا يستبد به الغرور فيكفر.

إن ضعف الإنسان يتمثل في تقلب حالته النفسية مع تقلبات الظروف الخارجة عن إرادته، فهل تكون هذه الحالة ميزانا صالحا لتقييم الحق والباطل، أو منهجا سليها للسلوك، أم لا بد من اتباع الرسول. فو إِنَّا إِذَا أَذَقَنَا ٱلْإِنسَنْنَ مِنَّا رَحْمَةً فَرِحَ بِهَا ﴾ وتوقف عند حدود النعمة دون التفكير فيها يترتب عليها من مسؤولية، وقد نهى الله عن الفرح قائلا: فإنَّ الله لا يُحِبُّ ٱلفَرِحِينَ [القصص:٧٦]. وقال في موضع آخر: فو لا تحسَبَنَ ٱلَذِينَ يَفْرَحُونَ بِمَا أَتَو وَيُحِبُونَ أَن يُحَمَدُوا مِمَا لَمَ يَفْعَلُوا فَلَا تحسَبَنَهُم بِمَفَازَةٍ مِنَ ٱلْعَدَابِ ﴾ [آل عمران:٨٨]. والفرح المنهي عنه هو حالة الإشباع التي تؤدي إلى الغرور أو نفي المسؤولية والوصول إلى الكمال. وهذا الشعور يوقف مسيرة التقدم عند الإنسان، وعلى العكس من ذلك لو أشعر نفسه بأن أمامه مسؤوليات أخرى لم يؤدها، فإنه يستشعر الحزن في نفسه لاعتقاده بالتقصير في عمله.

وهكذا أوصانا الإمام أمير المؤمنين عليَّللا حين قال: «واعْلَمُوا عِبَادَ اللهِ أَنَّ الْمُؤْمِنَ لَا يُصْبِحُ ولَا يُمْسِي إلَّا ونَفْسُهُ ظَنُونٌ عِنْدَهُ فَلَا يَزَالُ زَارِياً عَلَيْهَا ومُسْتَزِيداً لَهَا فَكُونُوا كَالسَّابِقِينَ قَبْلَكُمْ والمَاضِينَ أَمَامَكُمْ قَوَّضُوا مِنَ الدُّنْيَا تَقْوِيضَ الرَّاحِلِ وطَوَوْهَا طَيَّ المَنازِكِ<sup>»(1)</sup>. وأوصى الإمام الكاظم عليَّللا بعض ولده بذلك قائلا: «يَا بُنَيَّ عَلَيْكَ بِالجِدِّ لَا تُخْوِجَنَّ نَفْسَكَ مِنَ حَدًّ التَقْصِيرِ فِي عِبَادَةِ اللهِ عَزَّ وجَلَّ وطَاعَتِهِ فَإِنَّ اللهُ لا يُعْبَدُ حَقَّ عِبَادَ اللهِ أَن

وهناك جانب آخر من طبيعة البشر هو اليأس عند المصيبة والابتلاء، حيث ينسى نعم الله عليه بسبب مصيبة يتعرض لها في حياته، مما يدل على مدى ضعفه. ولماذا يكفر بالنعم؟ لأنه فقد بعض المال أو أصابه شيء من المرض، أفلا فكر في سائر نعم الله التي لا يزال يتقلب فيها، ألا تذكر أيام الرخاء والراحة عندما كان يفرح بالنعم ويحسب أنها دائمة لا تزول عنه أبدا؟!

بلى، ينبغي أن يركز المبتلى نظره في سائر نعم الله عليه، فيستعيد شخصيته، و يثق بربه، ويسرع في مقاومة البلاء بروح إيجابية، كما ينبغي أن يتذكر أبدا نعم الله السابقة عليه فيزداد بالله أملا وله حمدا كثيرا، كما فعلت امرأة أيوب حيث حاول إبليس إغواءها عندما أحيط بها البلاء، فنهرته واستقامت على صبرها وتجلدها حتى فرج الله عنها.. جاء في الحديث: إنه جاءها ذات

- (١) يحار الأنوار: ج٢٨، ص٢٣١.
  - (٢) الكافي: ج٢، ص٧٢.

يوم «فَقَالَ لَمَا أَ لَسْتِ أُخْتَ يُوسُفَ الصِّدِّيقِ عَلَيْتَهُ؟ . قَالَتْ: بَلَى. قَالَ: فَيَا هَذَا الجَهْدُ وَمَا هَذِهِ البَلِيَّةُ الَّتِي أَرَاكُمْ فِيهَا؟ قَالَتْ: هُوَ الَّذِي فَعَلَ بِنَا لِيُؤْجِرَنَا بِفَضْلِهِ عَلَيْنَا لِأَنَّهُ أَعْطَاهُ بِفَضْلِهِ مُنْعِها ثُمَّ أَخَذَهُ لِيَبْتَلِبَنَا، فَهَلْ رَأَيْتَ مُنْعِماً أَفْضَلَ مِنْهُ فَعَلَّى إِعْطَائِهِ نَشْكُرُهُ وَعَلَى ابْتِلَائِهِ نَحْمَدُهُ، فَقَدْ جَعَلَ لَنَا الْحُسْنِيَيْنِ كِلْتَبْهِمَا فَابْتَلَاهُ لِيَرَى صَبْرَنَا وَلَا نَجِدُ عَلَى الصَّبْرِ قُوَّةً إِلَّا بِمَعُونَتِهِ وَتَوْفِيقِهِ، فَلَهُ الحَمْدُ وَالِنَّةُ مَا أَوْلَانَا وَأَنَّلَانَا»<sup>(()</sup>.

هكذا يوجِّه المؤمنون الابتلاء والمصيبة، ويقاومون وساوس الشيطان الذي يحاول تحريف مسيرتهم، بينها يكفر سائر الناس بسبب الابتلاءات التي يتعرضون لها، والتي لو درسناها لوجدنا أكثرها تحل بهم لذنوبهم وما قدمته أيديهم من سيئات. ﴿ وَإِن تَصِبُّهُمْ سَيِّتَهُ بِمَاقَدَّمَتْ أَيدِيهِمْ فَإِنَّ ٱلإنسَنَ كَفُورٌ ﴾ يكفر بالنعم القديمة كما يكفر بسائر النعم التي تحيط به الآن، فتظلم الدنيا في عينيه، ويفقد القدرة على مقاومة البلاء والتمتع بالرخاء.

[٤٩] هذا ضعف الإنسان، وخور عزمه، أفلا اتصل بالقوة التي لا تقهر، وبالملك الذي لا يحد، وبالعزة التي لا تغلب، بالله القوي العزيز؟. ﴿ لِلَّهِ مُلْكُ ٱلْسَمَنُوَتِ وَٱلْأَرْضِ ﴾ ومَنْ أوسع ملكا ممن يملُّكها، ومن أنفذ ملكا ممن خلقهما؟ أوَليسٍت السماوات مطويات بيمينه؟ ثم إن ملكه لا يحدّ بالسياوات والأرض، لأنه: ﴿ يَخْلُقُ مَا يَشَآهُ ﴾ دون أن يحق لأحد الاعتراض عليه أو السؤال. وتتجلى هذه المشيئة في مختلف جوانب الحياة، ومن بينها تصرفه في أعظم ما خوله للإنسان من الملك وهو الولد. ﴿يَهَبُ لِعَن يَشَآهُ إِنَّنْتُا وَيَهَبُ لِعَن يَشَآهُ ٱلْذَكُورَ ﴾ فلا الذي يريد الله أن يكون نسله كلهم إناثا قادرٌ على إنجاب الذكور، ولا العكس. ولعل تقديم الإناث على الذكور كان للدلالة على أن البنت هي الأخرى هبة من الله عظيمة، أو لأن الجاهليين كانوا لا يحبون الإناث، ولكن الله- بالرغم من ذلك- يهب الإناث، فهو الواهب لما يشاء، كيف يشاء، أفـلا يدل ذلك على سعة ملكه، وشدة هيمنته؟

[٥٠] ﴿ أَوْ يُزَوِّجُهُمْ ذُكْرَانًا وَإِنَـٰثُمْ أَوْبَجَعَـلُ مَن يَشَاءُ عَقِـيمًا ﴾ أي يجعل النسل من الجنسين الإناث والذكور ويجعل من يشاء عقيهاً. فلا يهب له شيئا، وهذه المشيئة ليست اعتباطية، وإنها تدخل ضمن حكمة الله وإرادته المطلقة. ﴿إِنَّهُ عَلِيهُ قَدِيرٌ ﴾ ولو أنه يعطي الناس كيفها أرادوا لربها فسد العالم، فقد يتمنى الجميع أو الأكثرية الذكور أو العكس، بينها لا بد من التنوع والتوازن للحفاظ على الجنس البشري، ومن جانب آخر يجعل ربنا البعض عقيها لحكمة يعلمها، فربها يفسد العقيم لو أعطي ذرية. ومعرفة هذه الحقيقة تبعث السكينة في النفس، فمن علم بأن الله هو الوهاب لأفضل النعمة وأشدها تأثيرا على النفس، وهي نعمة

٤٣٠

(١) بحار الأتوار: ج٢٢، ص٣٥٣.

221

الذرية التي تهش لها نفس كل حي، لا يستبد به الفرح حتى يدخله في الغرور، كما أنه لو فقد شيئا من النعمة لا يستبد به اليأس حتى يدخله في الكفر بالنعم، لأنه يعلم بأن المقدر لكل ذلك هو الله الذي لا يظلم ولا يجور سبحانه وتعالى.

[01] وفي سياق الحديث عن آماد ضعف البشر، وأبعاد حاجته، وضرورة اتصاله بمعدن القوة، وينبوع الغنى برحمة الله الذي له ملك السهاوات والأرض يهدينا الرب إلى نعمة الرسالة، ويتصل الحديث عن الرسالة بالجو العام لسورة الشورى التي تختم بهذه الآيات اتصالا متينا، ذلك لأن الشورى -كما أسلفنا- متممة للنظام السياسي للأمة، ومحور هذا النظام بل وأساس الأمة هو الوحي الذي يضفي على المجتمع المسلم صبغة الله، ويحييه بكلمة التقوى، ويوحده حول محور القيادة الرسالية المتمثلة في الرسول شيئينة، وذوي القربي من أهل بيته المعصومين ومن اتبع نهجهم من الفقهاء الصالحين!.

ولم يمن الله على عباده بنعمة أعظم ولا أروع ولا أنفع من الوحي. إنه التجلي الأعظم لرحمة الله التي وسعت كل شيء، وأي تقدير أو أي احترام أكبر من أن يتلقى الإنسان كلمات جبار السماوات و الأرض؟!. وأي قلب عظيم هذا الذي يتلقى هذا الأمر الثقيل فلا يتصدع.؟! أي سماء تحلق بها هذه النفس الكريمة التي تستقبل كلمات الله التي لو ألقيت على الجبال لتصدعت ولو وجهت إلى الموتى لتكلموا أو إلى الأرض لسارت سيرا.؟!.

ولكن كيف ينزل الله كلماته على البشر؟ بواحدة من السبل التالية: ﴿ ﴿ وَمَاكَانَ لِبَشَرٍ أَن يُكَكِّمَهُ اللَّهُ إِلَا وَحَيًّا ﴾ ما هو الوحي؟ حسب اللغة وموارد استخدام الكلمة أنه قذف الحقيقة في القلب قذفا. قال الشيخ المفيد: •... وأصل الوحي هو الكلام الخفي، ثم قد يطلق على كل شيء قصد به إفهام المخاطب على الستر له من غيره والتخصيص له به دون من سواه، وإذا أضيف إلى الله كان فيما يخص به الرسل عَيَشَار خاصة دون سواهم على عرف الإسلام وشريعة النبي.. <sup>(1)</sup>. وروي عن الإمام أمير المؤمنين عَيَشَلا أنه قال في معاني الوحي: «فَأَمَّا تَفْسِيرُ وَحْي النَّبُوَةِ وَالرِّسَالَةِ فَهُوَ قَوْلُهُ تَعَالَى ﴿ إِنَّا أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ كُمَّا أَوْحَيْنَا إِلَى نُوْجٍ وَالنَّبِينَ مِنْ بَعَدِهِ أَوْحَيْنَا إِلَى الله كان فيما يخص به الرسل عَيَشَلا أنه قال في معاني الوحي: «فَأَمَّا

وَأَمَّا وَحْيُ الإَلْهَامِ فَقَوْلُهُ عَزَّ وَجَلَّ ﴿ وَأَوْحَىٰ رَبُّكَ إِلَى ٱلْخَلِ أَنِ أَغَذِى مِنَ آلِمُبَالِ بُيُوتًا وَمِنَ ٱلشَّجَرِ وَمِمَّا يَعْرِشُونَ ﴾ وَمَثْلُهُ ﴿ وَأَوْحَيْنَآ إِلَىٰ أُمِرْمُوسَى أَنَّ أَرْضِعِيهِ فَإِذَا خِفْتِ عَلَيْهِ فَسَأَلْقِيهِ فِي ٱلْنَبَحِ ٱلْبَحِرِ ﴾.

(١) يحار الأنوار: ج١٨ ص٢٤٨.

وَأَمَّا وَحْيُ الإِشَارَةِ فَقَوْلُهُ عَزَّ وَجَلَّ ﴿ فَخَرَجَ عَلَىٰقَوْمِهِ مِنَ ٱلْمِحْرَابِ فَأَوْحَىٰ إِلَيْهِمْ أَن سَبِّحُوا بُكْرَةَ وَعَشِيَّا﴾". وما يجمع هذه المعاني وغيرها لكلمة الوحي هو الإلقاء إشارة وبنحو من التخصيص والستر.

ونتساءل: كيف يتم الوحي من الله للبشر؟. قبل الإجابة لا بد أن نعرف أنه لا ينبغي السؤال عن الكيفية في الجانب الألوهي، لأن علمه محجوب عنا، وقد ضل كثير من الناس حين تفكروا في الذات الألوهية وما يتصل به سبحانه من حقائق، بلى؛ يحق لنا أن نسأل عن الجانب الآخر حيث يتم التلقي والاستجابة والأخذ، والقضية هنا هينة إذ إن لها أمثلة: فنحن البشر لم نعلم شيئا حين خلقنا الله من بطون الأمهات ثم قذف في قلوبنا العلم، كما إن كثيرا من البشر يقذف الله في أفئدتهم نور معرفته و روح الإيهان به، وكل ذلك نظائر للوحي. ولكن حين يكلم الله أحدا بالوحي فإن ذلك لا يعني مجرد قذف نور العلم بصورة مجملة، بل وأيضا بيان تفاصيل العلم، وبينات الهدى، لأن القضية هنا قضية التكلم، والتكلم يعني وجود كلمات، والكلمات تعني المصلات من العلم.

ويبدو أن الوحي هو اتصال مباشر بين الرب وعبده المنتخب، ولعله أسمى درجات التكلم، وقد كان نبينا ﷺ يعيش في لحظات التجلي وضعا خاصا كان يسمِّيه المسلمون (برحاء الوحي).. سأل زرارة من الإمام الصادقﷺ قائلا: «جُعِلْتُ فِدَاكَ الغَشْيَةُ الَّتِي كَانَتْ تُصِيبُ رَسُولَ الله ﷺ إِذَا نَزَلَ عَلَيْهِ الوَحْيُ، قَالَ: فَقَالَ ﷺ ذَلِكَ إِذَا أَمْ يَكُنْ بَيْنَهُ وَبَيْنَ الله أَحَدٌ ذَاكَ إِذَا تَجَلَّى اللهُ لَهُ <sup>(٢)</sup>. وجاء في حديث آخر: «كَانَ جَبرْنِيلُ إِذَا أَتَى النَّبِيَ قَعَدَ بَينَ يَدَيهِ قَعْدَةَ العَبْدِ وَكَان لاَ بَدْخُلُ حَتَّى يَسْتَأَذِنَهُ".

من هنا فإن بَرُحاء الوحي إنها كانت تنتاب النبي عندما يتم تجلي الله له بالوحي المباشر، وليس عندما يبعث إليه رسولا من عنده (وهو جبر ائيل عَلَيْظَلاَ ) الذي كان يتمثل في أجمل صورة وهو صورة دحية الكلبي المعروف بصباحة وجهه، ولم ينزل عليه بصورته الأصلية إلا مرتين، حسب بعض النصوص.. ماذا كانت برحاء الوحي، ولماذا؟.

روي أنه كان إذا نزل عليه الوحي يسمع عند وجهه دوي كدوي النحل. وروي أنه كان ينزل عليه الوحي في اليوم الشديد البرد فيفصم عنه وإن جبينه يتفصد عرقا<sup>(1)</sup>. وروي أنه

> (١) بحار الأنوار: ج٩٠ ص١٦. (٢) بحار الأنوار:ج ١٨، ص٢٥٦. (٣) علل الشرائع: ج١، ص٧. (٤) أي إذا انتهى عنه الوحي تصبب عرقا، بحار الأنوار: ج١٨، ص٢٦١.

كان إذا نزل عليه كرب لذلك، ويربد وجهه، ونكس وجهه، ونكس أصحابه رؤوسهم منه<sup>(1)</sup>. وفي الحديث: «أَنَّهُ عَنَّيْ أُوحِيَ إِلَيْهِ وَهُوَ عَلَى نَاقَتِهِ فَبَرَكَتْ وَ وَضَعَتْ جِرَابَهَا<sup>(1)</sup> بِالأَرْضِ فَهَا تَسْتَطِيعُ أَنْ تَتَحَرَّكَ وَأَنَّ عُثْهَانَ كَانَ يَكْتُبُ لِلنَّبِيَّ عَنْ ذَكْرَكَتْ وَ وَضَعَتْ جِرَابَهَا<sup>(1)</sup> بِالأَرْضِ فَهَا تَسْتَطِيعُ أَنْ تَتَحَرَّكَ وَأَنَّ عُثْهَانَ كَانَ يَكْتُبُ لِلنَّبِي الوَحْيُ فَتَقْلَتْ فَخِذِ عُثْهَانَ فَجَاءَ ابْنُ أُمَّ مَكْتُوم فَقَالَ يَا رَسُولَ الله: إِنَّ بِي مِنَ العُذْرِ مَا تَرَى. فَغَشِيَهُ الوَحْيُ فَتَقْلَتْ فَخِذِ عُنْهَانَ فَجَاءَ ابْنُ أُمَّ مَكْتُوم فَقَالَ يَا رَسُولَ الله: إِنَّ بِي مِنَ العُذْرِ مَا تَرَى. فَغَشِيَهُ الوَحْيُ فَتَقْلَتْ فَخِذِ عُنْهَانَ فَجَاءَ ابْنُ أُمَّ مَكْتُوم فَقَالَ يَا رَسُولَ الله: إِنَّ بِي مِنَ العُذْرِ مَا تَرَى. فَغَشِيَهُ الوَحْيُ فَتَقْلَتْ فَخِذِ عُنْهَانَ فَجَاءَ ابْنُ أُمَّ مَكْتُوم فَقَالَ يَا رَسُولَ الله: إِنَّ بِي مِنَ العُذْرِ مَا تَرَى. فَغَشِيَهُ الوَحْيُ فَتَقَلَتْ فَخِذِهُ عَلَى فَخِذِ عُثْبَانَ لَكُنَ مَكْتُوم فَقَالَ يَا رَسُولَ الله: إِنَّ بِي مِنَ العُذْرِ مَا تَرَى. فَغَشِيَهُ الوَّحْيُ فَتَقُولَتُ فَخِذِهُ عَلَى فَجَذِ عُثْبَانَ يَتَكاده ثقل الوحي، ولولا توفيق الله لتصدع قلبه لتجليات ربه. أوليست السهاوات يكدن يتفطرن من خشية الله. ما أعظم هذا القلب الذي يتحمل كلهات الله، و يتلقى أمره مباشرة!. إنه حقا آية عظمى من آيات الله!.

ولعل توفيق الله وتسديده للرسول الذي تكتمل مقدرته على احتمال حالة الوحي وتجلي الله العظيم ثم احتمال علم الله وكلماته، لعل هذا التوفيق يتمثل في روح القدس التي أنز لها الله على نبيه، فقد روي عن الإمام الصادق عَلَيَتَلا قال مفسر اقوله تعالى: ﴿ وَيَسْتَلُونَكَ عَنِ ٱلرُّوبِحُ قُلُ ٱلرُّوحُ مِنَ أَمَرٍ رَبِي ﴾ خَلْقُ أَعْظَمُ مِنْ جَبْرَيْيلَ ومِيكَانِيلَ كَانَ مَعَ رَسُولِ الله يَشْتَيُنَ وَهُوَ مَعَ الأَيْمَةِ وهُوَ مِنَ المَلَكُوتِ»<sup>(1)</sup>.

وقال عَلَيْظَلاَ فِي تفسير قوله تعالى: ﴿وَكَذَلِكَ أَوْحَيْنَآ إِلَيْكَ رُوحًا مِنْ أَمْرِنَا مَاكُنتَ تَدْرِى مَا الْكِنَبُ وَلَا آلْإِيمَنُ ﴾ خَلْقٌ مِنْ خَلْقِ الله عَزَّ وجَلَّ أَعْظَمُ مِنْ جَبْرَثِيلَ ومِيكَاثِيلَ كَانَ مَعَ رَسُولِ اللهِ ﷺ يُغْبِرُهُ ويُسَدِّدُهُ وهُوَ مَعَ الأَئِمَّةِ مِنْ بَعْدِهِ "".

او من وَرَآي جِمَامٍ ﴾ كما كلم الله نبيه موسى بن عمران عَلَيْتَاة تكليما، ولكن دون أن يرى شيئا، وماذا تحتمل العين من عظمة الله، أرأيت كيف تتلف أنسجة العين، وتعطب أعصابها، لو تعرضت لومضة شديدة من النور الذي خلقه الله، أو يزعم أحد بأن الله أقل نورا من تلك الومضة وقد أشرقت السماوات والأرض بنور ربها؟! لقد تجلى ربك للجبل فجعله دكا، وخر موسى صعقا، فإذا لم يصبر موسى على تصدع الجبل فهل كان يتحمل تجلي الله له مباشرة؟!.

**﴿أَوْ يُرْسِلُ رَسُولًا ﴾** كما كان ربنا يبعث جبرائيل لرسله، ولكن كيف كان يتلقى جبرائيل

- (١) بحار الأنوار: ج١٨، ص٢٦١.
  - (٢) مقدم العنق.
- (٣) بحارالأنوار: ج١٨، ص٢٦٣.
  - (٤) المصدر السابق: ص٢١٥.
  - (٥) المصدر السابق: ص٢٦٤.

وحي ربه؟ حسب رواية عن أمير المؤمنين عَلِيَكَلاَ عن النبي يَنْتُ أنه: "سَأَلَ جَبْرَئِيلُ قَائِلاً: يَا جَبْرَئِيلُ هَلْ رَأَيْتَ رَبَّكَ؟ فَقَالَ جَبْرَئِيلُ: إِنَّ رَبِّ لَا يُرَى، فَقَالَ رَسُولُ الله يَنْتَ . مِنْ أَيْنَ تَأْخُذُ الوَحْيَ؟ فَقَالَ: آخُذُه مِنْ إِسْرَافِيلَ، فَقَالَ: وَمِنْ أَيْنَ يَأْخُذُه إِسْرَافِيلُ؟ قَالَ: يَأْخُذُه مِنْ مِنَ الرُّوحَانِيِّينَ، قَالَ: فَمِنَ أَيْنَ يَأْخُذُه ذَلِكَ المَلكُ؟ قَالَ: يَعْذِبُ قَالَ: يَعْذِبُ فَقَالَ

فَيُوحِيَ بِإِذْنِبِهِ مَا يَشَآهُ ﴾ ولا يحق لأحد يتلقى الوحي أن يتصرف فيه كثيرا أو قليلا، بل لا بد أن يكون الوحي حسب ما أمر الله، وفي الوقت الذي يأذن الله.

 إِنَّهُ عَلَيُّ حَكِيرٌ ﴾ ومن علو مجده تساميه من القلوب المريضة، والنفوس المليئة بالأحقاد والأغلال وآثار الذنوب، إنها الذين يصطفيهم الله لوحيه من طهرت أنسابهم وأحسابهم، وصفت قلوبهم، وتسامت نفوسهم، فالله أعلم حيث يجعل رسالته يختار لها أكرم خلقه، وأشدهم تسليها وطاعة وإخلاصا.

من هنا لا ينبغي للناس أن يختاروا لقيادتهم إلا الأعلم الأتقى. أوَليس الله هو المخصوص بالطاعة؟ فلا بد أن يكون أقرب الناس إليه هـو الذي يطاع بين الناس بإذن الله.

[20] وهكذا عقد لواء القيادة في هذه الأمة لرسولنا الأكرم لأنه تلقى الوحي من أمر الله.. ﴿وَكَذَلِكَ ﴾ بمثل هذه السبل الثلاث: بالوحي المباشر، وبالتكلم من وراء حجاب، وببعث الرسول، تلقى الرسول كلمات ربه. ﴿أَوْحَبْنَا إِلَيْكَ رُوحًا مِنْ أَمْرِنَا ﴾ ما هو ذا الروح الذي أوحى الله إلى الرسول؟. قالوا إنه روح الحياة. أوّليس القرآن حياة القلوب، وفيه ما يضمن للبشر الحياة الأخروية، وقد قال ربنا سبحانه: ﴿ يَنَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا أَسْتَجِيبُوا لِنَهِ وَلِلرَّسُولِ

والروح –حسب الآية الأخيرة– غير الملائكة، وهو يلقى على الرسل حسب الآية \_\_\_\_\_\_(۱) بحار الأنوار: ج۱۸، ص٢٥٧. (۱) بحار الأنوار: ج۱۸، ص٢٥٧. الثالثة، وهو يحمل الرسالة حسب الآية الثانية، ويؤِّيد به الرسل حسب الآية الأولى.

وفي النصوص أنه خلق أعظم من الملائكة، وهو الذي ينزل في ليلة القدر، ويصعد مع الملائكة في يوم القيامة كما ذكر في الآية الرابعة. وهو بأمر الله ومن أمره، فهو إذا من عالم الملكوت المهيمن على المخلوقات، وبتعبير آخر: إنه من عالم الأنوار المتعالية عن عالم الأجسام اللطيفة كالملائكة أو الكثيفة كالبشر، إنه في أفق العلم والعقل، والحياة والقدرة، وبذلك فهو من عالم الأمر، حيث ينزل منه القدر، ويكون به القضاء.

ويكفينا أن نعرف من الروح هذا القليل الذي يشير إلى آياته وعلائمه ومظاهر وجوده وليس إلى ذاته، كما في سائر الأنوار العالية التي لم نعرف علمها إلا بقدر معرفة آثارها، وقد قال ربنا سبحانه: ﴿ وَيَسْئُلُونَكَ عَنَ الرُّوجَ قُلُ الرُّوحُ مِنْ أَصْرِ رَبِّ وَمَا أُوبِيشُر مِنَ الْفِلْر إِلَا قَلِيلًا ﴾ [الإسراء: ٨٥]. وهكذا يبدو أن الروح -كما العقل والإرادة - هو نور إلهي ينزله الله على قلب من يشاء من عباده، ليشبع فيه سكينة الإيهان، ونور اليقين، وسداد التوفيق، وكلمة التقوى والعصمة. وقد أعطى ربنا المؤمنين من عباده درجة من هذا الروح وهو روح الإيهان والتقوى، بينها أكمل لنبيه محمد على في وآله على عنه منكينة الإيهان، ونور اليقين، وسداد التوفيق، وكلمة التقوى والعصمة. لنبيه محمد على بنا المؤمنين من عباده درجة من هذا الروح وهو روح الإيهان والتقوى، بينها أكمل هذا الروح لم يكن يعرف الأنبياء أن ما ينقر في آذانهم أو يقذف في أفئدتهم أو تراه أبصارهم هو من عند الله وليس من نزغات الشياطين أو أوهام النفس. كما أنه لولا نور العقل لم يقدر الإنسان على التمييز بين الحق والباطل، بين ما تراه عينه من ماء وما يتراءى له من سراب. ولولا روح القدس لم يهزم النبي الشيطان كليا، كما أنه لولا روح القدس

وبتعبير آخر: بروح القدس تتكامل نفس النبي حتى تستعد لتلقي وحي الله، كما بالعقل تتكامل نفس سائر البشر لتلقي المعارف والعلوم. إنه إذا الجانب المتصل بالنبي من الوحي، بينما الرسالة هي الجانب المتصل بالحق الذي يوحى، وكلاهما من الله سبحانه، ولهذا جاءت كلمة الروح هنا بعد الوحي، وكأنه أوحي به بينما هو من أمر الله، وبه يسود النبي لتلقي الوحي.

ونستوحي هذه الفكرة من بعض الأحاديث التي ذكرنا طائفة منها سابقا، والتي تبين أن الروح خلق أعظم من الملائكة، ونتلو معا الطائفة الثانية:

- روي عن زرارة قال: «قُلْتُ لِأَبِي عَبْدِ الله عَلَيَـنَالاً: كَيْفَ لَمْ يَخَفْ رَسُولُ اللهِ فِيهَا يَأْتِيهِ مِنْ قِبَلِ اللهِ أَنْ يَكُونَ ذَلِكَ مِمَّا يَنْزِغُ بِهِ الشَّيْطَانُ؟ قَالَ: فَقَالَ عَلِيَتَلاَ: إِنَّ الله إِذَا اتَّخَذَ عَبْداً رَسُولًا أَنْزَلَ عَلَيْهِ السَّكِينَةَ وَالوَقَارَ فَكَانَ يَأْتِيهِ مِنْ قِبَلِ اللهِ عَزَّ وَجَلَّ مِثْلُ الَذِي يَرَاهُ بِعَيْنِهِ»<sup>(1)</sup>.

(1) بحار الأنوار: ج١٨ ص٢٦٢.

- روي عن محمد بن مسلم ومحمد بن مروان عن أبي عبد الله الإمام الصادق عَلِيَّةٍ: «مَا عَلِمَ رَسُولُ اللهِ ﷺ أَنَّ جَبْرَئِيلَ عَلِيَّلاً مِنْ قِبَلِ الله عَزَّ وَجَلَّ إِلَّا بِالتَّوْفِيقِ»<sup>(1)</sup>.

- في تفسير هذه الآية بالذات سبق وأن روينا حديثا عن الإمام الصادق عَلِيَّلاً أيضا أنه قال (عن الروح في هذه الآية): "خَلْقٌ مِنْ خَلْقِ اللهِ عَزَّ وجَلَّ أَعْظَمُ مِنْ جَبْرَئِيلَ ومِيكَائِيلَ كَانَ مَعَ رَسُولِ اللهِ ﷺ بُغْبِرُهُ ويُسَدِّدُهُ وهُوَ مَعَ الأَئِمَةِ مِنْ بَعْدِهِ»".

- جاء في تفسير الآية ﴿ وَيَسْنَلُونَكَ عَنِ ٱلرُّوِيمَ قُلِ ٱلرُّوحُ مِنْ أَمْـرِ رَبِي ﴾ [الإسراء: ٨٥]، عن الإمام الصادق عَلِيَتَلا أنه قال: «خَلْقٌ أَعْظَمُ مِنْ جَبْرَئِيلَ وِمِيكَائِيلَ لَمْ يَكُنْ مَعَ أَحَدٍ مِتَ غَيْرِ مُحَمَّدٍ عَلَيْنِ وهُوَ مَعَ الأَئِمَةِ بُسَدِّدُهُمْ ولَيْسَ كُلُّ مَا طُلِبَ وُجِدَ»<sup>(1)</sup>.

ولكي يزداد الأنبياء عَلَيْتَلا يقيناً بأن الله يؤيدهم بروح منه ويزدادوا قربا منه بالإنابة إليه والتوبة فإن الله يكلَهُم إلى أنفسهم لحظات فتهتز قناعاتهم أو يرتكبون مالا يليق بهم، كما هَمَّ يوسف بها لولا أن رأى برهان ربه، وكما دعا يونس على قومه وكان الأولى أن يصبر عليهم، وكما سارع داود بالقضاء فذكرته الملائكة فأناب إلى الله. وقد جاء في حديثين يكمل الثاني منهما الأول ما يلي: عن أبي بصير عن أبي عبد الله عَلِيَتَلاً "في قَوْلِ الله: ﴿ حَقَّهُمُ أَنَّ السَّيَعَمَى ٱلرُّسُلُ وَطَنُوا أَنَهُمْ عَلَى صُورَةِ المَلائِكَةِ». وعن أبي عبد الله عَلِيَتَلاً "في قَوْلِ الله: ﴿ حَقَيَّهُمْ الشَ يَتَمَلَّلُ لَهُمْ عَلَى صُورَةِ المَلائِكَةِ». وعن أبي عبد الله عَلِيَتَلاً عن أبي عبد الله عَلَيتَكمَ ٱلرُّسُلُ أَنفُسِهِمْ أَقَلَ مِنْ طَرْفَةٍ عَيْنٍ».

هكذا نعرف أن نعمة الروح التي يسدد بها النبي ويعصم من أن ينطق بهوى ليست بأقل من نعمة الوحي إن لم تكن أعظم.

مَاكُنتَ نَدَرِى مَا أَلْكِنَتُ ﴾ ذلك أن الكتاب ليس من عبقرية محمد على الله عن عبقرية عمد المنتي بل من وحي الله. ﴿وَلَا أَلْإِيمَنُ ﴾ فلولا الوحي لم يكن النبي يدري شيئا من كتاب ربه، ولولا روح القدس لم يبلغ درجة الإيهان، لأن الإيهان يتم بروح منه. ولا ريب أن الرسول كان مؤمنا قبل الرسالة، ولكن هذا الإيهان كإيهان أي بشر آخر كان بالله و بروح منه. ألم يقل ربنا سبحانه: ﴿ يَمُنُونَ عَلَيْكَ أَنَّ أَسْلَمُواً قُلُ لَا تَمُنُوا عَلَى إِسْلَمَا لَهُ يَمُنُ عَلَيْكُمُ أَنَّ هَدَنكُمُ لِلإِيمَنِ إِن كُنتُمُ مَنْتُ الله في

- (١) بحار الأنوار: ج١٨ ص٢٥٦.
  - (٢) الكافي: ج١ ص٢٧٣.
  - (٣) المصدر السابق: ص٢٧٣.
  - (٤) بحار الأنوار: ج١٨ ص٢٦١.
    - (٥) المصدر السابق: ص٢٦٢.

٤٣٧

أما الرسول محمد عن فقد سدَّده الله منذ نعومة أظفاره بروح القدس، حسب ما يبدو من كلام أمير المؤمنين عليَّلا: «ولَقَدْ قَرَنَ اللهُ بِهِ تَنْتَقَدْ مِنْ لَدُنْ أَنْ كَانَ فَطِيماً أَعْظَمَ مَلَكٍ مِنْ مَلَائِكَتِهِ يَسْلُكُ بِهِ طَرِيقَ المَكَارِمِ ومَحَاسِنَ أَخْلَاقِ العَالَمِ لَيْلَهُ ونَهَارَهُ»<sup>(1)</sup>.

فإذن الرسول كان يدري الإيهان لكن بتأييد (روح القدس)، فالنفي نفي لذاتية المعرفة والإيهان وإثبات أن ما لدى رسول الله ﷺ أنه من الله تعالى.

وثمة تفسير آخر وهو أن متعلق الإيهان هو تفصيل الكتاب، الذي هو -قبل الوحي- لم يكن معروفا.

﴿وَلِنَكِن جَعَلْنَهُ نُورًا نَهْدِى بِعِ مَن نَشَآة مِنْ عِبَادِنَاً ﴾ إنه من الله، ولأجل كل من يشاء الله هدايته، وليس من الرسول أو خاصا به فقط. ﴿وَإِنَّكَ لَتَهْدِي إِلَىٰ صِرَطٍ مُسْتَقِيمٍ ﴾.

[٣٥] فالنور الذي أوحى به الله يهدي إلى السبيل المستقيم ﴿ صِرَطِ اللَّهِ ٱلَّذِى لَهُ مَا فِي السَّمَنَوَتِ وَمَا فِي ٱلأَرْضِ ٱلآ إِلَى اللَّهِ تَصِيرُ ٱلْأُمُورُ ﴾ وهل صراط الله خالق الكون ومالكه أفضل، أم صراط الشياطين والطواغيت الذين يشرعون مناهج منحرفة تتنافى مع القوانين الطبيعية والسنن الكونية فيضلون ويضلون؟! وهل مَنْ تصير إليه الأمور أحق بالطاعة والاتباع أم من لا يملكون شيئا حتى من أمور أنفسهم؟!.

وقبل الختام نورد حديثا في فضل هذه الآية نقله جابر بن عبد الله عَلَيْخَلَاً عن الإمام الصادق عَلَيْتَلاً، قال: سمعته يقول: «وَقَعَ مُصْحَفٌ فِي البَحْرِ فَوَجَدُوهُ وقَدْ ذَهَبَ مَا فِيهِ إِلَّا هَذِهِ الآيَةَ أَلا إِلَى الله تَصِيرُ الأُمُورُ»<sup>(1)</sup>.

(٢) الكافي: ج٢، ص٦٣٢.

<sup>(</sup>١) بحار الأنوار: ج١٤، ص٤٧٤.

## المحتويات

| ۷                     | سورة الصافات                            |
|-----------------------|-----------------------------------------|
| الخلق٩                | الإطار العام: آفاق العلاقة بين الخالق و |
| (الآيات ١ – ١٨)       |                                         |
| (الآيات ١٩ - ٣٩)      | وقفوهم إنهم مسؤولون                     |
| (الأيات ٤٠ – ٧٠)      | إلا عباد الله المخلصين                  |
| (الآيات ۷۱ – ۱۰۰)     | إنا كذلك نجزي المحسنين                  |
| (الآيات ٧١ - ١٠٥)     | إن هذا لهو البلاء المبين                |
| (الأيات ١٣٩ – ١٦٠)    | سبحان اللـه عما يصفون                   |
| (الأيات ١٦١ – ١٨٢) ٢٤ | سبحان ربك رب العزة عما يصفون            |
| ۷۱                    | سورة ص                                  |
| د                     | الإطار العام: الشرك أساس الضلالات       |
| (الآيات ۱ – ۱۵) ۷۷    | بل الذين كفروا في عزة وشقاق             |
| (الآيات ١٦ – ٢٦)      | يا داود: إنا جعلناك خليفة               |
| (الآيات ۲۷ – ٤٠)      | أم نجعل المتقين كالفجار                 |
| (الآيات ٤١ – ٥٤)      | إني مسني الشيطان بنصب وعذاب             |
| (الآيات ٥٥ – ٧٠)      | إن ذلك لحق تخاصم أهل النار              |
| (الآيات ۷۱ – ۸۸)      | فسجد الملائكة كلهم أجمعون               |
| ۱۳۱                   | سورة الزمر                              |
| ۹۳۳                   | الإطار العام: الإنسان؛ العمل والانتها   |
| (الآيات ۱ – ۲)        |                                         |
| (الآيات ٧ - ١٦)       |                                         |

| فبشر عباد (الآيات ١٧ – ٢١) ١٥١                                           |      |
|--------------------------------------------------------------------------|------|
| الله نزل أحسن الحديث (الآيات ٢٢ - ٢٩) ١٥٧                                |      |
| أليس الله بكاف عبده (الآيات ٣٠ - ٤١)                                     |      |
| قل لله الشفاعة جميعا (الآيات ٤٢ – ٥٢) ١٧١                                |      |
| إن الله يغفر الذنوب جميعا (الآيات ٥٣ – ٦٠)                               |      |
| وأشرقت الأرض بنور ربها (الآيات ٦١ – ٧٠) ١٨٧                              |      |
| وقيل الحمد لله رب العالمين (الآيات ٧١ - ٧٥) ١٩٣                          |      |
| غافر                                                                     | سورة |
| الإطار العام: عواقب التكذيب بآيات اللَّه                                 |      |
| غافر الذنب وقابل التوب (الآيات ١ – ٦)                                    |      |
| فالحكم لله العلي الكبير (الآيات ٧ - ١٤)                                  |      |
| يعلم خائنة الأعين وما تخفي الصدور (الآيات ١٤ – ٢٤)                       |      |
| ومن يضلل الله فماله من هاد (الآيات ٢٥ - ٣٣)                              |      |
| وما كيد فرعون إلا في تباب (الآيات ٣٤ - ٤٠) ٢٣٢                           |      |
| و أفوض أمري إلى الله (الآيات ٤١ – ٥٠) ٢٣٨                                |      |
| فاصبر إن وعد الله حق (الآيات ٥١ – ٥٩) ٢٤٥                                |      |
| وقال ربكم ادعوني أستجب لكم (الآيات ٦٠ – ٦٧)                              |      |
| كذلك يضل الله الكافرين (الآيات ٦٨ - ٧٦)                                  |      |
| وخسر هنالك المبطلون (الآيات ٧٧ - ٨٥)                                     |      |
| فصلت ۲۷۷                                                                 | سورة |
| الإطار العام: العلاقة بين آيات الطبيعة وعبر التاريخ                      |      |
| فاستقيموا إليه واستغفروه (الآيات ١ – ٨)                                  |      |
| وقدر فيها أقواتها في أربعة أيام (الآيتان ٩ – ١٠)                         |      |
| قالتا: أتينا طائعين (الآيتان ١١ – ١٢) قالتا: أتينا طائعين                |      |
| وقالوا لجلودهم: لم شهدتم علينا (الآيات ١٣ – ٢١)                          |      |
| وقيضنا لهم قرناء فزينوا لهم (الآيات ٢٢ - ٢٩) ٣٠٤                         |      |
| قالوا ربنا الله ثم استقاموا (الآيات ٣٠ - ٣٦) قالوا ربنا الله ثم استقاموا |      |
| لا تسجدوا للشمس ولا للقمر واسجدوا للَّه (الآيات ٣٧ - ٤٥) ٣١٩             |      |
| سنريهم آياتنا في الآفاق وفي أنفسهم (الآيات ٤٦ – ٥٤) ٣٢٨                  |      |

| **  | ورة الشوري                                                  | مد |
|-----|-------------------------------------------------------------|----|
| ۳۳۹ | الإطار العام: الشوري علاج الاختلافات                        |    |
|     | وكذلك أوحينا إليك قرآنا عربيا (الآيات ١ - ٧)                |    |
|     | أقيموا الدين ولا تتفرقوا فيه (الآيات ٨ – ١٣)                |    |
|     | واستقم كما أمرت ولا تتبع أهواءهم (الآيات ١٤ – ١٨)           |    |
|     | أم لهم شركاء شرعوا لهم من الدين (الآيات ١٩ – ٢٢)            |    |
| ۳۷٤ | لا أسألكم عليه أجرا إلا المودة في القربي . (الآيات ٢٣ - ٢٦) |    |
|     | ولو بسط الله الرزق لعباده لبغوا في الأرض (الآيات ٢٧ – ٣٦)   |    |
| ۳۹۷ | وأمرهم شوري بينهم (الآيات ٣٧ – ٤٣)                          |    |
| ٤١١ | ألا إن الظالمين في عذاب مقيم (الآيات ٤٤ - ٤٦)               |    |
| ٤١٧ | جعلناه نورا نهدي به من نشاء (الآيات ٤٧ – ٥٣)                |    |
|     | المحتويات                                                   |    |