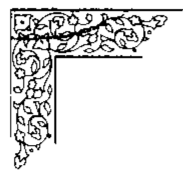


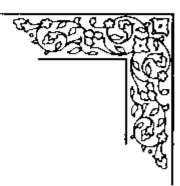
هوية الكتاب

| الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل لسماحة الشَّيخ ناصر مكارم الشِّيرازي _ الجزء الحاديعشر |
|-----------------------------------------------------------------------------------------|
| عدد الصفحات:                                                                            |
| حجم الغلاف:                                                                             |
| تاريخ النّشر: ۱۳۸۶ ه.ش ــ ۱۳۸۲ ه.ش ــ ۱۳۲۲ ه.ق                                          |
| الكمّيّة:                                                                               |
| الطبعة:الاولى (التصحيح التَّالث)                                                        |
| المطبعة: سليمان زاده                                                                    |
| النّاشر:مدرسة الإمام على بن ابي طالب ﷺ                                                  |
| عنوان النّاشر: شهداء / فرع ۲۲                                                           |
| هاتف و فاکس: ۲۵۱ ۷۷۳۲٤۷۸ ۸۹۲ ۲۵۱ ۹۸++                                                   |

ردمک: ۹۹٤\_۸۱۳۹\_۷۳\_۳

عنواننا في الإنترنت: www.amiralmomeninpub.com جميع الحقوق محفوظة للنّاشر

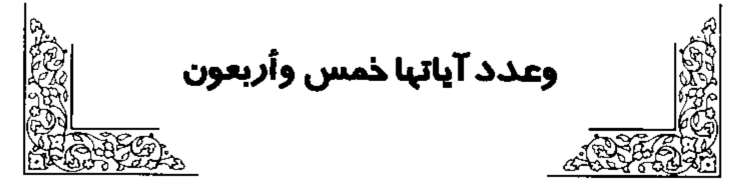






سو*ر*رة فاطر





### سورة فاطر

#### ممتوى السورة:

سمِّيت هذه السورة بـ«فاطر» أو «الملائكة» لابتداء آياتها بآيـة ذكـر فـيها «فـاطر» و«الملائكة». وهي من السور المكيّة، مع أنّ البعض يستثني منها الآيات ٢٩ و ٣٢ ويعتبرها مدنية، إلّا أنّنا لم نجد دليلاً على صحّة هذا الاستثناء.

ولكونها مكيّة النّزول. فانّ محتواها العام يعكس الملامح العامّة للسور المكيّة. كالحديث عن المبدأ والمعاد والتوحيد. ودعوة الأنبياء. وذكر نعم الله عزّوجلّ ومصير المجرمين يوم الجزاء.

ويكن تلخيص آيات هذه السورة في خمسة أقسام:

ا-قسم مهم من آيات هذه السورة يتحدَّث حول آثار عظمة الله في عالم الوجود، وأدلَّة التوحيد.

٢- قسم آخر من آياتها يبحث في ربوبية الله وتدبيره لجميع أمور العالم. بالأخصّ أمور الإنسان، وعن خالقيته ورزاقيته، وخلق الإنسان من التراب ومراحل تكامل الإنسان. تر

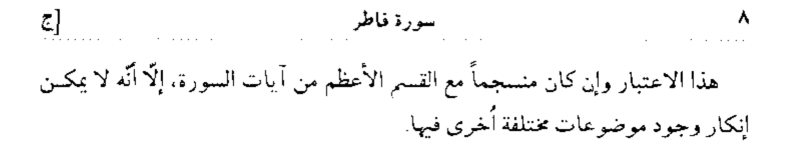
٣ـ قسم أخر يتحدّث حول المعاد ونتائج الأعمال في الآخرة، ورحمة الله الواسـعة في الدنيا، وسنّته الثابتة في المستكبرين.

٤ـ قسم من الآيات يشير إلى مسألة قيادة الأنبياء وجهادهم الشديد والمتواصل ضدّ الأعداء المعاندين، ومواساة الرّسول الأكرميَّيَنِيْ في هذا الخصوص.

٥ـ القسم الأخير منها يتعرّض للمواعظ والنصائح الإلهيّة فيما يخصّ المواضيع المذكورة أعلاه، ويعتبر مكمّلاً لها.

a the loss of a table of the second second of the second second second second second second second second second

ب تفسير في ظلال القرآن، بداية سورة فاطر.



### فضيلة هذه السورة:

ورد في الحديث الشريف عن الرّسول الأكرم عن قرأ سورة الملائكة، دعسته يسوم القيامة ثلاثة أبواب من الجنّة أن ادخل من أي الأبواب شئت» (.

ومع الإلتفات إلى ما نعلمه من أنَّ أبواب الجنَّة هي تلك العقائد والأعمال الصالحة التي سبَّبت الوصول إلى الجنَّة، كما ورد في بعض الروايات من أنَّ هـناك بـاباً بـاسم «بـاب المجاهدين» أو أمثاله، فيمكن أن تكون الرواية السالف ذكرها إشارة إلى أبواب القاعدة الإعتقادية الثلاثية الأساس «التوحيد \_المعاد \_النبوّة».

ونقرأ في حديث آخر عن الإمام الصادق الله المعدين: حمد سبأ، وحمد فاطر، من قرأهما في ليله لم يزل في ليلته في حفظ الله وكلاءته، فمن قرأهما في نهاره لم يصبه في نهاره مكروه، وأعطي من خير الدنيا وخير الآخرة ما لم يخطر على قلبه ولم يبلغ مناه» <sup>7</sup>.

ونقول كما قلنا سابقاً بأنّ القرآن برنامج عمل، وتلاوته بداية للتفكّر والإيمان الذي هو بدوره وسيلة للعمل بمحتوى الآيات، وكلّ هذا الشواب العـظيم يـتحقّق بهـذه الشروط «فتأمّل!!».

8003

تفسير مجمع البيان، ج ٤، ص ٣٩٩، بداية سورة فاطر.

۲. تفسیر نورالثقلین، ج که ص ۳٤۵، ح ۱.

# الآيات

\_\_\_الله التَّحْزَ الرَّحِبِ

ٱلْحَمَّدُ لِلَّهِ فَاطِرِ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ جَاعِلِ ٱلْمَكَبِكَةِ رُسُلاً أُوْلِى آجْنِحَةٍ مَّمْنَى وَتُلَتَ وَ رُبَعَ يَزِيدُ فِى ٱلْخَلْقِ مَا يَشَاءُ إِنَّ ٱللَّهَ عَلَى كُلِّ شَىءٍ قَدِيرٌ ٢ مَا يَفْتَح ٱللَّهُ لِلنَّاسِ فَلَا مُمْسِكَ لَهِ آوَمَا يُمْسِكَ فَلَا مُرْسِلَهُ مِنْ بَعَدِهِ وَهُوَ ٱلْعَزِيزُ الْحَكِمُ ٢ يَنَا يَسُالَ أُ اذْكُرُوا نِعْمَتَ ٱللَّهِ عَلَيْكُمْ هَلْ مِنْ خَلِقٍ عَبْرُ ٱللَّهِ يَرْزُقُكُمُ مِنَ ٱلسَمَاءِ وَٱلْأَرْضِ كَالِ أَلَ اللَّهُ مَا يَ إِلَا هُوَ فَأَنَّ تُؤْفَكُونَ ٢

### التفسير

# فاتع مغاليق الأبواب

تبدأ هذه السورة \_كما هو الحال في سورة الفاتحة وسبأ والكهف \_بحمد الله والثناء عليه لخلقه هذا الكون الفسيح، يقول تعالى: **﴿الحمد لله فاطر السخولت والأرض»**.

«فاطر» من مادّة «فطر» وأصله الشقّ طولاً، لأنّ خلق الموجودات يشبه شـقّ ظـلمة العدم وظهور نور الوجود، استخدم هذا التعبير فيما يخصّ الخلق، خصوصاً إذا لاحظنا ما يقوله العلم الحديث من نظريات تشير إلى أنّ مجموعة عالم الوجود كانت في البدء كـومة واحدة ثمّ انشقّت تدريجيّاً عن بعضها.

واطلاق كلمة «فاط» على الله سبحانه وتعالى، يعطي للكلمة مفه، ماً حديداً وأكثر

[ع

ولأنّ تدبير أمور هذا العالم قد نيطت من قبل الباري عزّوجلّ ـ بحكم كون عالمنا عالم أسباب ـ بعهدة الملائكة، فالآية تنتقل مباشرةً إلى الحديث في خلق الملائكة وقـدراتهــا العظيمة التي وهبها الله إيّاها!

﴿جاعل العلائكة رسلاً أولي أجنعة هثنى وثلاث ورباع يزيد في الخلق ها يشاء إنَّ الله على كلّ شي. قدير» إ

هنا تطرح ثلاثة أسئلة:

**الأوّل:** ما هي رسالة الملائكة التي ورد ذكرها في الآية؟ هل هي رسالة تشريعية وجلب الأوامر من الباري إلى الأنبياء، أم انّها رسالة تكوينية، أي تحمّل مسؤولية المأموريات الختلفة في عالم الخلق، كما سترد الإشارة إليه لاحقاً، أم يُقصد منه الاحتالان؟

يتّضع من ملاحظة ما ورد في الجملة الأولى، من الحديث حول خلق السموات والأرض، وما ورد في الجملة الأخيرة من الحديث حول الأجنحة المتعدّدة للملائكة، والتي تدلّ على قدرتهم، وكذلك بملاحظة إطلاق مفهوم «الرسالة» بالنسبة إلى جميع الملائكة (يلاحظ أنّ الملائكة لفظة جمع لإقترانها بالألف واللام وتدلّ على العموم) يتّضح من ذلك كلّه أنّ المقصود من الرسالة مفهوم واسع يشمل كلاً من «الرسالة التشريعيّة» و«الرسالة

إنّ إطلاق لفظة الرسالة على «الرسالة التشريعية» وإيلاغ الوحي إلى الأنسبياء ورد في القرآن بكثرة، وإطلاق هذه اللفظة أيضاً على «الرسالة التكوينية» ليس بالقليل كذلك.

في الآية ٢١ من سورة يونس نقراً **(إنْ رسلنا يكتبون ما تحكرون ﴾**.

**وني الآية ٦١ من سورة الأنعام نقرأ <del>(حتى لِذاجا. أحدكم للموت توفَّته رسلتا).</del>** 

وفي الآية ٣١ من سورة العنكبوت ورد **(ولمّا جامت رسلنا إبراهيم بالبشرى قالوا إنّا مهلكوا** أهل هذه القرية إنّ أهلها كانوا ظالمين».

وفي آيات أخرى من القرآن نرى أنّه قد عهد إلى الملائكة أيضاً بمأموريات مختلفة عدّت من رسالاتهم أيضاً، وعليه فإنّ للرسالة مفهوماً واسعاً.

الثاني: ما هو المقصود بالأجنحة التي عبّر عنها بـ ﴿ مثنى وثلاف ورباع ﴾ ؟ ليس من المستبعد أن يكون المقصود بالأجنحة هنا هو القدرة على الإنتقال والتمكّن من الفعل، بحيث يكون بعضهم أفضل من بعض وله قدرة أكبر.

١١ الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل

وعليه فقد ذكرت لهم سلسلة من المراتب بالأجنحة، فبعضهم له أربعة أجنحة (مثنى = إثنان إثنان)، والبعض له ستّة أجنحة، والبعض ثمانية، وهكذا.

«أجنحة» جمع (جناح) ما يستعين به الطائر على الطيران، وهو بمثابة اليـد في الإنسـان. ولأنَّ الجناح في الطائر يستخدم كوسيلة مساعدة على الإنتقال والحركة والفـعّالية، فـقد استخدمت هذه الكلمة كناية عن وسيلة الحركة ذاتها وعامل القدرة والاستطاعة، فـئلاً يقال: إنَّ فلاناً إحترقت أجنحته، كناية عن فقدانه قـدرة الحـركة والسـعي، أو يـقال أنَّ الإنسان يجب أن يطير بجناحي العلم والعمل، والكثير من هذه التعبيرات التي تشـير إلى المعنى المستعار لهذه الكلمة.

كما يلاحظ أنّ المقصود من تعبيرات مثل «العرش» و «الكرسي» و «اللوح» و «القلم» هي المفاهيم المعنوية لها، وليس واقعها المادّي.

من الطبيعي أنَّه لا يمكن حمل ألفاظ القرآن على غير معانيها الظاهرية بدون قرينة، ولكن حيثًا ظهر أثر لتلك القرائن فليس هناك مشكلة.

ورد في بعض الروايات أنَّ «جبر ئيل» رسول الوحي الإلهي، له ستمائة جناح، وكان يملأً ما بين الأرض والسماء حينما يلتقي به الرَّسولﷺ `.

أو ما ورد في «نهج البلاغة» حينا تحدّث أمير المؤمنين للله عن عظمة الملائكة. فـقال: «ومنهم الثابتة في الأرضين السفلى أقدامهم، والمارقة من السماء العليا أعناقهم، والخارجة من الأقطار أركانهم، والمناسبة لقوائم العرش أكتافهم» <sup>7</sup>.

أو أنَّ هناك ملائكة ما بين شحمة آذانهم وعيونهم مسيرة خمسانة عام من الطيران ".

ومن الواضح أنَّ هذه التعبيرات لا يمكن حملها على البعد الجسماني والمادّي، بل المسراد بيان العظمة المعنوية وأبعاد القدرة.

ونعلم أنّ الجناح \_عادةً \_ يُستفاد منه في جو الأرض، لأنّ الأخيرة محاطة بغلاف غازي من الهواء الضاغط، والطيور إنّما تستفيد من أمواج الهواء للطيران، والإرتفاع والإنخفاض،

ناهيك عن أنَّ المَلَك الذي تكون أقدامه في أعماق الأرض ورأسـه أعـلى مـن أعـلى السموات، ليس له حاجة إلى الطيران الجـماني!!

۱۲

والبحث في هل أنّ «الملائكة» أجسام لطيفة أو من المجردات بحث آخر، سنشير له في البحوث ان شاء الله. المقصود الآن هو أن نعلم أنّ الجناح والريش بالنسبة لها وسيلة الفعّالية والحركة والقدرة، والذي عبّرت عنه القرائن المشار إليها أعلاه بقدر كافٍ، بالضبط كما قلناه بالنسبة لـ «العرش» و«الكرسي»، فانّ هاتين الكلمتين تشيران إلى قدرة الله في العالم من أبعاد مختلفة!!

وفي حديث عن الإمام الصادق الله الملائكة لا يأكلون ولا يشربون ولا ينكحون، وإنّما يعيشون بنسيم العرش» (.

السؤال الثالث، هل أنّ عبارة ﴿يزيد في الغلق ها يشاء﴾ إشارة إلى زيادة أجـنحة الملائكة؟ كما قال به بعض المفسّرين؟ أم أنّ لها معنى أوسع من ذلك بحيث يشمل عدا الزيادة في أجنحة الملائكة الزيادات التي تحصل في خلق الموجودات الأخرى؟

إطلاق الجملة من جهة، ودلالة بعض الروايات التي جاءت في تفسير هذه الآيات من جهة أخرى، يشير إلى أنّ المعنى الثاني هو الأنسب.

فمن جملة ما ورد. حديث عن الرّسولﷺ في تفسير هذه الجملة أنّه قال: «هو الوجــه الحسن. والصوت الحـــن. والشعر الحسن».<sup>1</sup>

ونقرأ في حديث آخر عنه ﷺ : «حسّنوا القرآن بأصوا تكم فإنّ الصوت الحسن يزيد القرآن حسناً» وقرأ **(يزيد في الغلق ها يشا. )** 

بعد الحديث عن خالقية الله سبحانه وتعالى، ورسالة الملائكة الذين هم وأسطة الفيض الإلهي، تنتقل الآيات إلى الحديث عن رحمة الله سبحانه، والتي هي الأساس لكمل عمالم الوجود، نقول الآية الكرية: **(ما يفتح الله للناس من رحمة فلا معسله لها وما يحسك فلا مرسل** له **من بحده وهو للعزيز للحكيم )**.

المنابع والمنابع المستعد المستعد الماكل والملائح الألمان

١٢] الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل

أبوابها حيثها إقتضت حكمته، ولن يستطيع الناس بأجمعهم أن يغلقوا ما فنتح ولو كان بعضهم لبعض ظهيراً، أو أن يفتحوا باباً أغلقه سبحانه وتعالى. وهذا المفهوم في الحقيقة فرع مهم من بحث التوحيد حيث يتفرّع عنه فروع أخرى، «تأمّل».

وقد ورد شبيه هذا المعنى في الآيات القرآنية الأخرى، فني الآية من سورة يونس يقول تعالى: **﴿وَلِنَ يحسَنُهُ الله بِمَرَ فَلا كَاهُفَ له إلَّا هو وَلِنَ يَردك بِحَير فَلارادً لَفَضَله يصيب بِه** هن يشاءهن عبادة وهو للفقور للرحيم».

## ہدوث

١- التعبير بـ «يفتع» ـ من مادّة «فتح» ـ إشارة إلى وجود خزائن الرحمة الإلهيّة التي ورد ذكرها أيضاً في آيات أخرى من القرآن الكريم، والملفت للنظر أنّ هذه الخزائن بمجرّد فتحها تجري الرحمة على الخلائق بلا أدنى حاجة إلى شيء آخر، وبدون أن يستطيع أحد منعها من ذلك.

وتقدّم مفهوم «فتع الرحمة» على «إمساكها»، لأنّ رحمة الله تسبق غضبه دوماً. ٢- تعبير «الرحمة» له معنى واسع وشامل لكلّ المواهب الإلهيّة في الكون، معنويةً وماديةً، ولهذا السبب يحسّ المؤمن عندما توصد أمامه جميع الأبواب بأنّ الرحمة تنساب في قلبه وروحه، فيكون مسروراً وقانعاً هادناً ومطمئناً، حتى وإن كان مأسوراً في السجن.

و تارةً ينعكس الحال، وذلك حينها تكون جميع الأبواب الظاهرية مفتوحة أمام الإنسان، ومع ذلك يحسّ في أعماقه بالضيق والضغط ويرى الدنيا على سعتها سجناً مظلماً موحشاً، لجرد عدم إنفتاح باب الرحمة الإلهيّة في أعماقه، وهذا أمر محسوس وملموس للجميع.

٣ استعمال صفتي «العزيز» و«العكيم» لتوضيح قدرة الله سبحانه وتعالى على «إرسال» و«إمساك» الرحمة، وفي عين الحال إشارة إلى أنّ الفتح والإغلاق في أيّ وقت شاء تعالى إنّما هو على أساس الحكمة، لأنّ قدرة الباري وحكمته مقرونتان.

سورة فاطر / الآية ١ ـ ٣ [ع

فتقول الآية الكرية: ﴿ياأَيُّها النَّاسَ اذْكروا نعمة الله عليكم).

12

فكَّروا ملياً ما هو منشأ كلَّ هذه المواهب والبركات والإمكانيات الحياتية التي قيّضت الكم... ﴿ هل هن خالق غير الله يرزقكم هن السماء والأرض». أن الذي يـر سل عـليكم مـن الشمس نورها الذي ينشر الحياة، وحبّات المطر التي تحيى الموات، والنسيم الذي ينعش الروح؟ ومن الذي يخرج لكم من الأرض معادنها وذخائرها وغذاءها وأنبواع نسباتاتها وثمارها وبركاتها الأخرى؟

فإذا علمتم أنَّ مصدر كلَّ هذه البركات هو الله، فاعلموا أنَّ: ﴿ لا لِله لِلَّا هُوَ ﴾.

وعليه فكيف تنحرفون عن طريق الحقَّ إلى الباطل، وتسجدون للأصنام بـدلاً مـن السجود لله سبحانه؟ ﴿فَأَتَّى تَوْفَكُونَ ﴾.

«تؤفكون»: من مادّة «إفك»، بمعنى «كلّ مصر وف عن وجهه الذي يحقّ أن يكون عليه» ولذا قيل لكلُّ حديث ينصر ف عن الصدق في المقال إلى الكذب «إفك» وإن كان البعض يرى أنَّ هذه الكلمة تطلق على الكذب الفاحش والتهمة الشنيعة.

### بعث

## الملائكة في القرآن الكريم:

تعرّض القرآن الكريم كثيراً لذكر الملائكة... فقد تحدّثت آيات عديدة عن صفات. خصائص، مأموريات، ووظائف الملائكة. حتى أنَّ القرآن الكريم جعل الإيمان بالملائكة مرادفاً للإيمان بالله والأنبياء والكتب السماوية، ممَّا يدلِّل على أهميَّة هذه المسألة الأساسية.

﴿ آمن الرّسول بما لَنزل لِليه من ريّه والمؤمنون كلّ آمن بالله وملائكته وكتبه ورسله ﴾ ﴿ وممّا لا شكَّ فيه أنَّ وجود الملائكة من الأمور الغيبية التي لا يمكن إثباتها بتلك الصفات

والخصائص إلَّا بالأدلَّة النقلية، ويجب الإيمان بها على أنَّه إيمان بالغيب.

وبالجملة يطرح القرآن الكريم خصائص الملائكة كما يلي:

# ۱. الملائكة موجودات عاقلة لها شعور، وهم عباد مكرمون من عباد الله (بسل عباد)

مکرمون¢ ً.

٨, البقر ت، ٢٨٥.

۲. الأنساء، ۲٦.

۱0

[11

٢-مطيعون لأوامر الله ولا يعصونه أبداً: ﴿لا يسبقونه بالقول وهم باهرة يسملون﴾. <sup>(</sup>
٣-أنّ لهم وظائف مهمّة وكثيرة التنوّع كلّفوا بها من قبل الباري عزّوجلّ.
٣-موعة تحمل العرش ﴿والعَلَك على لرجائها ويحمل عرض ربّك قوقهم يومئذ ثمانية﴾. <sup>(</sup>
٣-موعة تدبّر الأمر ﴿قالهدبّرات لمولَهُ <sup>(</sup>.

و آخرون يراقبون أعمال البشر **﴿وَإِنَّ عَلَيْكُمَ لِحَافَقَيْنَ \* كَرَلِمَا كَبَاتِينَ \* يَـعَلَمُونَ مَـا** تقعلونَ﴾.<sup>0</sup>

مجموعة تحفظ الإنسان من الخاطر والحوادث **«وهو القاهر فوق مياد» ويرسل مليكم حفظة** حتى *إذا جا. أحدكم ال*مو**ت توفته رسلنا وهم لا يفرطون»**.<sup>7</sup>

واُخرى مأمورة بإحلال العذاب والعقوبة على أقوام معيّنة **﴿ولمّا جاءت رسلنا لوطا سي۔ بهم وضاق بهم ذرماً وقال هذا يوم مصيب ﴾**<sup>٧</sup>.

و آخرون يدّون المؤمنين حال الحرب **﴿يالَيّها الذينَ آمنوا اذكروا تسعمة الله عسليكم لِدُ** جاستكم جنود فأرسلنا عليهم ريحاً وجنوداً لم تروها وكان الله بما تعملون بصيراً ﴾ ^.

وأخيراً مجموعة لتبليغ رسالات الوحي وإنزال الكتب الساوية للأنبياء ﴿ **يُنزَل العلائكة** بالروح هن أهر» على هن يشاء هن عباده أن لنذروا لله لا إله إلاّ أنا فاتقون). <sup>(</sup>

الروح من لمرة على من يشاء من عبادة أن للدروا لله لا إله إلا لنا فالفون». .

ولو أردنا الإسترسال في ذكر وظائف الملائكة لطال البحث واتّسع.

٤-الملائكة دائمو التسبيح والتقديس لله سبحانه و تعالى ﴿ وَالْعَلَائِكَةُ يُسْبَحُونَ بَحْمَدُ رَبَّهُمُ ويستفقرون لهن في الأرض ﴾. ``

•وبناءً على أنَّ الإنسان بحسب إستعداده للتكامل يمكنه أن يكون أعلى مقاماً وأشرف موضعاً من الملائكة. لهذا سجدت الملائكة بدون استثناء لخلق آدم، وعدّوا آدم معلّماً لهم «الآيات ٣٠ ـ ٣٢ سورة البقرة».

 $\nabla V = \overline{\nabla} I = \frac{1}{2} \left[ -\frac{1}{2} \left[ -\frac$ 

۱. الأنبياء، ۲۷. ۳. النازعات، ۵. ۵. الإنفطار، ۱۰ ـ ۱۳. ۷. هود، ۷۷. ۹. النحل، ۲.

۲. الحاقة، ۱۷. ٤. الأعراف، ۳۷. ٦. الأنعام، ٦١. ٨. الأحزاب، ٩. ١٠. الشوري، ٥. سورة مريم: ﴿فَأَرْسَلْنَا لِلِيهَا رَوْحَنَا فَتَجَتَّلُ لَهَا بِشُراً سَوِيًّا ﴾.

كذلك يذكر القرآن الكريم تجلّيهم بصورة إنسان لإبراهيم ولوط (هود ــ ٦٩ و ٧٧) كما أنّه يستفاد من أواخر تلك الآيات أنّ قوم لوط أيضاً رأوهم بتلك الصورة الإنسانية السوية (هود ــ ٧٨).

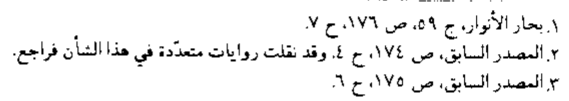
فهل أنّ ذلك الظهور بالشكل الإنساني. له واقع عيني. أم هو بصورة تمثّل و تصرّف في قوّة الإدراك؟ ظاهر الآيات القرآنية يشير إلى المعنى الأوّل، وإن كـان بـعض مـن كـبار المفسّرين قد إختار المعنى الثاني.

٧- يستفاد من الروايات أنّ أعداد الملائكة كثيرة بحيث إنّه لا يمكن مقايسة أعدادهم بالبشر بأيّ شكل من الأشكال، فحينا سئل الإمام الصادق على الملائكة أكثر أم بنو آدم؟ قال: «والذي نفسي بيده لملائكة الله في السموات أكثر من عدد التراب في الأرض، وما أدم؟ قال: «والذي نفسي بيده لملائكة الله في السموات أكثر من عدد التراب في الأرض، وما في السماء موضع قدم إلّا وفيها ملك يستجه ويقدّسه، ولا في الأرض شجرة ولا مدر إلّا وفيها ملك يستجه ويقدّسه، ولا في الأرض شجرة ولا مدر إلّا وفيها ملك موكل بها يأتي الله عنها من الأرض، وما أدم؟ قال: «والذي نفسي بيده لملائكة الله في السموات أكثر من عدد التراب في الأرض، وما من السماء موضع قدم إلّا وفيها ملك يستجه ويقدّسه، ولا في الأرض شجرة ولا مدر إلّا وفيها ملك موكل بها يأتي الله كلّ يوم بعملها والله أعلم بها. وما منهم أحد إلّا ويتقرّب كلّ يوم إلى الله بولايتنا أهل البيت، ويستغفر لمحتينا ويلعن أعداءنا، ويسأل الله أن يسرسل عسليهم العسداب إرسالاً»<sup>1</sup>.

٨ـ الملائكة لا يأكلون ولا يشربون، ولا يتزوجون، فقد ورد عن الإمام الصادق الله في حديث طويل قوله: «إنّ الملائكة لا يأكلون ولا يشربون ولا ينكعون، وإنّما يعيشون بنسيم العرش» <sup>7</sup>.

٩-لا ينامون ولا يضعفون ولا يغفلون، فني الحديث عن أمير المؤمنين علي بن أبي طالب عليه أفضل الصلاة والسلام «وملائكة خلقتهم وأسكنتهم سماواتك، فليس فسيهم فسترة ولا عندهم غفلة، ولا فيهم معصية هم أعلم خلقك بك.... ولا يغشاهم نوم العيون ولا سهو العقول، ولا فترة الأبدان، لم يسكنوا الأصلاب ولم تضمّهم الأرحام» الحديث <sup>7</sup>.

١٠- إنَّ لهم مقامات، ومراتب متفاوتة ﴿ ها هنَّا إلَّا له هقام هملوم \* وإنَّا لنحن الصافُون \*



وإنَّا لنحن المسبِّحون﴾ ﴿

وكذلك نقراً في الحديث المذكور عن الإمام الصادق في: «وإنَّ لله ملائكة ركعاً إلى يوم القيامة، وإنَّ لله ملائكة سجداً إلى يوم القيامة» [.

14

ولمزيد الإطلاع على أوصاف الملائكة وأصنافهم يراجع كتاب «السماء والعالم» من بحار الأنوار، أبواب الملائكة (المجلد ٥٩ \_الصفحات ١٤٤ \_ إلى ٣٢٦) وكـذلك نهـج البـلاغة الخطب (١ و٩١ \_خطبة الأشباح \_و١٠٩ و١٧١).

هل أنَّ الملائكة بتلك الأوصاف التي ذكرناها، موجودات مجردة أم مادية؟

لا شكّ أنّ من غير المكن أن تكون الملائكة بهذه الأوصاف من هذه المادّة الكثيفة، ولكن لا مانع من أن تكون أجساماً لطيفة الخلق، أجساماً فوق هذه المادّة المألوفة لنا.

إثبات (التجرد المطلق) للملائكة من الزمان والمكان والجميزئية، ليس بمالأمر الهميّن، والوصول إلى تلك النتيجة ليس وراءه كثير فائدة، المهمّ هو أن نعرف الملائكة بالصفات التي وردت في القرآن والروايات الثابتة. وأنّها من الموجودات العلوية الراقية عند الله في مقامها ومكانتها، ولا نعتقد لها بغير مقام العبودية لله سبحانه، وأن نعلم بأنّ الإعتقاد بأنّها شريكة مع الله في أمر الخلق أو في العبادة كفر محض وشرك بيّن.

نكتني بهذا القدر من التفصيل حول الملائكة. ونوكّل التفاصيل الأكثر إلى الكتب التي كتبت بهذا الشأن.

ونرى في الكثير من عبارات «التوراة» لدى الحديث عن الملائكة عبارة «الآلهة» وهو تعبير مشرك ومن علائم تحريف التوراة الحالية، ولكن القرآن الكريم نـتي مـن هـذه التعبيرات، لأنّه لا يرى لها سوى مقام العبودية والعبادة لله تعالى وإطاعة أوامره، وحتى أنّ القرآن يصرّح في بعض آياته بتفوّق الإنسان الكامل على الملائكة في المرتبة والمقام.

\_\_\_\_ \_\_ \_\_ \_\_ \_\_ \_\_ \_\_ \_\_ \_\_

۲. بحارالأنوار، ج ۵۹، ص ۱۷٤، ح ٤.

. .. ... ... ......

١. الصافات، ١٦٤ ـ ١٦٦.

# وَإِن يُكَذِّبُوكَ فَقَدَ كُذِبَتَ رُسُلٌ مِن قَبْلِكَ وَإِلَى ٱللَّهِ تُرْجَعُ ٱلْأَمُورُ فَي يَتَأَيُّهَ ٱلنَّ إِنَّ وَ عُدَ ٱللَّهِ حَقُّ فَلَا تَعْرَبَنَكُمُ ٱلْحَيَوْهُ ٱلدُّنِي آولا يَغُرَّ نَكُم بِٱللَّهِ ٱلْعَرُورُ فَ إِنَّ ٱلشَيطَنَ لَكُرُعَدُو فَٱتِّخِذُوهُ عَدُوًا إِنَّمَا يَدَعُوا حِزَبَهُ, لِيكُونُوا مِنْ أَصْحَبِ ٱلسَّعِيرِ فَ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا لَمُ عَذَابُ سَدِيدُ وَٱلَذِينَ ءَامَنُوا وَعَمِلُوا ٱلصَّلِحَتِ لَهُمْ مَغْفِرَةُ وَآجَرُ كَبِيرُ فَ

الآيات

# التفسير

# لايغرنَّكم الشيطان والدنيا:

ينتقل القسم الثاني من هذه المجموعة من الآيات \_وبعد أن كان الحديث حول توحيد الخالقية والرازقية \_إلى الحديث في تفصيل البرامج العملية للرسولﷺ ويوجّه الخطاب إليه أوّلاً، ثمّ لعموم الناس، وبيان المناهج العملية لهم بعد تفصيل البرامج العقائدية سابقاً.

في البداية تقدّم الآيات للرسول درس الإستقامة على الصراط السوي، والذي هو أهمّ الدروس له، فتقول الآية الكريمة: **﴿وَإِنَ بِكَذَبُوكَ فَقَدَ كَذَبِتُ رَسَلَ هِنَ قَبْلُكَ ﴾ فهؤلاء ا**لرسل الذين سبقوك قاوموا، ولم يهدأ لهم بال في أداء رسالتهم، وأنت أيضاً يجب أن تقف بصلابة، وتؤدّي رسالتك، والبقية بعهدة الله: **﴿وَلِلَى للله ترجع اللَّمُورَ فَهُو ا**لناظر والرقيب على كلّ شيء، وسوف يحاسب على جميع الأعمال.

فهو تعالى لا يتغافل عن المشاق التي تتحمّلها في هذا الطريق، كما أنّه لن يترك هؤلاء الكنّ من الزالنين المانين من من مدين متاب منتر كم بالتات ممامًا المكرما ممالة لمت

**الأمثل في تغسير كتاب الله المنزل** 

و**عد الله حقّى؛** فالقيامة والحساب والكتاب والميزان والجزاء والعقاب والجنّة والنار كـلّها وعود إلهيّة لا يمكن أن يُخلفها الله تعالى.

19

ومع الإنتباه إلى هذه الوعود الحقّة: ﴿فَلا تَعْرَنَّكُم للحياة الدنيا ولا يعْرَنَّكُم بالله القَرور) فلا ينبغي أن تخدعكم الحياة الدنيا، ولا يخدعكم الشيطان بعفو الله ورحمته...

أجل، إنّ عوامل الإثارة، وزخارف الدنيا وزبارجها، إنمّا تريد أن تملأ قلوبكم، وتلهيكم عن تلك الوعود الإلهيّة العظيمة، وكذلك فإنّ شياطين الجنّ والإنس دائمة السعي بوساوسها وإغراءاتها وبمختلف وسائل الخداع والإحتيال، وهي أيضاً تريد إلفات إهمتامكم إليها، وإلهائكم عن التفكير في ذلك اليوم الموعود، فإن تمكّنت أضاليلهم وخدعهم منكم، فقد ضاعت عليكم حياتكم بأكملها، وكانت سعادتكم وآمالكم نقشاً عسلى الماء، فسالحذر الحذر!!

إنَّ تكرار التنبيه للناس لكي لا يغترّوا بوساوس الشياطين أو بزخـارف الدنـيا ـ في الحقيقة ـ إشارة إلى أنَّ للذنوب طريقين للولوج إلى النفس الإنــانية:

١- مظاهر الدنيا الخدّاعة، كالجاه والمقام والمال والكبرياء وأنواع الشهوات.

٢- الإغترار بعفو الله وكرمه، وهنا فإنّ الشيطان يزيّن الدنيا في نظر الإنسان ويصوّرها لد متاعاً مباحاً وجدّاباً ومحبّباً وقيّماً من جهة.

ومن جهة أخرى فإنّه كلّما أراد الإنسان أن يتذكّر الآخرة ومحكمة العدل الإلهي ومقاومة الجاذبية الشديدة للدنيا وخِدعها، فانّه يـغريه بـعفو الله ورحمـته، فـيدفعه بـالنتيجة إلى التسويف والطغيان وإرتكاب الذنوب. غافلاً عن أنّ الله سبحانه مع كونه في موضع الرحمة، «أرحم الراحمين» فهو تعالى في موضع العقوبة «أشدّ المعاقبين»، فإنّ رحمته لا يمكن أن تكون أبدأً باعثاً على المعصية، كما أنّ غضبه لا يمكن أن يكون سبباً لليأس والقنوط.

«غَرور» صيغة مبالغة بمعنى الخدّاع أو المضلّل غير العادي، والظاهر أنّه إشارة إلى جميع عوامل الإغواء والخداع، كما أنّه قد يكون إشارة إلى خصوص الشيطان. وإن كان المـعنى الثاني أكثر مناسبة للآية الثانية، خاصّة إذا علمنا أنّ القرآن الكـريم نسب «الغـرور» إلى

الشيطان في آيات مختلفة. بعض المفسّرين، لهم تحليل خاص هنا ملخّصه: أنَّ الناس الذين يتعرضون لعموامل الخداع والإغراء ثلاثة أصناف: ١\_صنف ضعيف وليس له قدرة بحيث إنَّه يخدع بأبسط الحيل.

[ع

٢- صنف أقوى من الأوّل، لا يخدعون فقط بزخرف الدنيا وزبـرجـها، بـل مـع ضمّ وساوس الشياطين الذين يعملون على تحريك شهواتهم ويهوّنون لهم مفاسد أعبالهم عندها يكن خداعهم. فالملذَّات الدنيوية من جهة، والوساوس الشيطانية من جهة أخرى، تدفعهم إلى إرتكاب أعمال قبيحة وسيّنة.

٣- أمّا الصنف الثالث وهو الأقوى والأعلم، فهم لا يغترّون بأنفسهم ولا يمكن لأحد خداعهم.

وجملة فالا تغرنكم للحياة الدنيا، إشارة إلى الصنف الأوّل، وجملة فولايخرتكم بالله الغرور) إشارة إلى الصنف الثاني، وأمّا الصنف الثالث فهم مصداق قوله: ﴿ إِنَّ عِبَادِي لِيسَ لَكَ عليهم سلطان 🍾 ً.

**الآية التالية** تنذر وتنبّه جميع المؤمنين فيما يخصّ مسألة وساوس الشيطان ومكمائده والتي تعرّضت لها الآية السابقة فتقول: ﴿إِنَّ الشَّيطَانَ لَكُم عدو فَاتَّخَذُوه عدوَّلُهُ.

تلك العداوة التي شرع بها الشيطان من أوّل يوم خُلق فيه أدمﷺ ، وأقسم حين طرد من قرب الله وجواره بسبب عدم تسليمه للأمر الإلهي بالسجود لآدم، أقسم وتوعَّد بأن يسلك طريق العداء لآدم وبنيه. وحتى أنَّه دعا من الله أن يمهله ويـطيل في عـمره لذلك الغرض.

وقد التزم بما قال. ولم يفوّت أدنى فرصة لإبراز عدائه وإنزال الضربات بأفراد بني آدم. فهل يصحّ منكم يابني آدم أن لا تعتبروه عدوّاً لكم، أو أن تغفلوا عنه ولو لحظة واحدة، فكيف الحال باتّباعه وإقتفاء خطواته. أو تعدونه وليّاً شفيقاً وصاحباً ناصحاً ﴿ لَفَتتَحَدُونِه ودُريته أوليا. هن دوني وهم لكم عدو). `

مضافاً إلى أنَّه عدو يهاجم من كلٌّ طرف وجانب، فهو نفسه «لعنه الله» يقول: على ما نقله القرآن الكريم: ﴿ ثُمَّ لأَتينُّهم مِنْ بِينَ لَيدِيهم ومِنْ خَلِفَهم ومن أيمانهم ومن شماتلهم). `

وهو يكن لكم ويراكم ولا ترونه: ﴿لِنَّه يراكم هو وقبيله من حيث لا ترونهم). <sup>٥</sup> ومع ذلك، فهذا لا يعنى أنَّكم لا تقدرون على الدفـاع عــن أنــفسكم أمــام مكــائده ووساوسه، فقد ورد عن أمير المؤمنين (عليه أفضل الصلوات والسلام): أنَّ الله سبحانه

۱. حجر، ٤٢. ٣ الكهف، ٥٠. ٥. الأعراف، ٢٧.

٢ التفسير الكبير، ج ٢٦، ص ٥. ٤ الأعراف، ١٧.

وأطلقت عليه مراراً وتكراراً عبارة (عدة هبين) لذا يجب الحذر الدائم من هذا العدة. في **آخر الآية** يضيف تعالى للتأكيد أكثر: (لِنَّمَا يدمو حزبه ليكونوا من أصحاب للسعير). «حزب» في الأصل بمعنى الجهاعة التي لها فعالية، ولكنّها تطلق عادةً على كلّ مجموعة تتبع برنامجاً وهدفاً خاصاً.

والمقصود (بحزب الشيطان) أتباعه.

طبيعي أنّ الشيطان لا يمكنه إدخال أيّ أحد من الناس ليكون عضواً رسمياً في حزبه ويقوده إلى جهنّم، فأعضاء حزبه هم الذين يتّصفون بالصفات المذكورة في بعض الآيات القرآنية.

» فهم الذين طوّقوا أنفسهم ينطوق العنبودية للشنيطان **«لِنَّــها سلطانه عـلى للذيــن يتولّونه»**.<sup>7</sup>

» وهم الذين ﴿لستحودُ عليهم الشيطانُ فأنساهم ذكر الله لُولئك حزب الشيطان الآلِنَّ حزب الشيطان هم الخاسرون». <sup>1</sup>

والملفت للنظر أنّ القرآن الكريم ذكر «حزب الله» في ثلاثة مواضع وكذلك ذكر «حـزب الشيطان» في ثلاثة مواضع أيضاً، حتى يتّضح من الذين ينضمّون إلى حزب الله، ومن هم أعضاء حزب الشيطان؟

ولكن من الطبيعي أنَّ الشيطان بدعو جزيه إلى المعاصي والذنوب ولوث الشهوات إلى

|  | سورة فاطر / الاية ٤ ـ ٧ |
|--|-------------------------|
|  |                         |
|  |                         |
|  |                         |

[ع

الشرك والطغيان والإضطهاد، وبالنتيجة إلى جهنَّم وبنس المصير.

وسوف نستوفي الشرح حول خصائص «حزب الله» وخصائص «حزب الشيطان» في تفسير الآية ٢٢ من سورة «المجادلة» إن شاء الله.

آخر آية من هذه الآيات توضّح عاقبة «حزب الله» السعيدة وخاتمة «حزب الشيطان» المريرة، فتقول: (الذين كفروالهم عذاب شديد والذين آمنوا وعملوا الصالحات لهم مغفرة وأجر كبير).

من الجدير بالملاحظة هنا أنّ القرآن الكريم اكتنى بذكر «الكفر» كسبب لإستحقاق العذاب، ولكنّه لم يكتف بذكر (الإيمان) وحده كسبب «للمغفرة والأجر الكبير» بل أردف مضيفاً له «العمل الصالح». لأنّ الكفر وحده يكني للخلود في عذاب السعير، بينما الإيمان بدون العمل لا يكني لتحقيق النجاة، فإنّهها مقترنان.

وقد ورد في الآية ذكر (المغفرة) ثمّ ذكر «الأجر الكبير» بعدها، باعتبار أنّ (المغفرة) تغسل المؤمنين في البدء وتهيؤهم لتلتّي «الأجر الكبير».

જીજી

### الآيات

أَفَمَن زُبِينَ لَهُ سُوَءُ عَمَلِهِ ءفَرَءَاهُ حَسَنًا فَإِنَّ ٱللَّه يُضِلُّ مَن يَشَاءُ وَبَهْدِى مَن يَشَآءُ فَلَا نَذْهَبَ نَفْسُكَ عَلَيْهِمْ حَسَرَتٍ إِنَّ ٱللَّهَ عَلِيمُ بِمَا يَصْنَعُونَ ﴿ وَٱللَّهُ ٱلَّذِى آَرْسَلَ ٱلرِيَح فَتُشِيرُ سَحَابًا فَسُقْنَهُ إِلَى بَلَدِمَيّتِ فَأَحْيَيْنَا بِهِ ٱلْأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا كَذَلِكَ ٱلنَّسُورُ ﴿ مَن كَانَ يُرِيدُ ٱلْعِزَةَ فَلِلَّهِ ٱلْعِزَةُ جَمِيعًا إِلَيْهِ يَصْعَدُ ٱلْأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا كَذَلِكَ ٱلنَّسُورُ ﴾ مَن وَٱلَّذِينَ يَعْدَمُونَ إِذَى اللَّهِ الْعَرَقَ حَمَيْنَ اللَّهُ عَذَابً مَنْ اللَّهُ عَلَيْهُ مَنْ عَمْدَ مَ

### التفسير

إليه يصعد الكلم الطيّب والعمل الصالع يرفعه:

تبيّن ممّا مرّ تقسيم الناس إلى مجموعتين «المجموعة المؤمنة» و«المجـموعة الكـافرة» أو «حزب الله» و«حزب الشيطان»، وتنتقل هذه الآيات إلى بيان إحدى الخصائص المـهمّة لهاتين المجموعتين والتي هي في الواقع المصدر لسائر برامجهما.

تقول الآية الأولى: ﴿ تَقْمِنْ زِيِّنْ لَهُ سُوْ، عَمَلَهُ قَرَّةً حَسْبًا﴾ هل هو كمن يرى الحقائق كيا هي من حيث الحسن والقبح؟!

في الحقيقة إنّ هذه القضيّة هي المفتاح لكلّ مصائب الأقوام الضالّة والمعاندة، الذيس يرون أعمالهم القبيحة أعمالاً جميلة، وذلك لإنسجامها مع شهواتهم وقلوبهم المعتمة.

الدمين أنَّ شخصاً كهذا، لا يتقبَّل نصبحة، وليس لديه الاستعداد لساع النيقد وليس

تتحدّث عن حزب الشيطان ومصيرهم الأسود طبّقوا ذلك على المؤمنين الصالحين، وعدّوا أنفسهم مصداقاً لحزب الله!!

وتلك مصيبة وفاجعة عظيمة!

أمّا من الذي زيّن سوء أعمال هؤلاء في أنظارهم؟ هل همو الله، أم هموى النمفس، أم الشيطان؟

ممممممممممم فيه أنَّ العامل الأصلي لذلك هو الهوى والشيطان، ولكن لأنَّ الله هو الخالق لذلك الأثر في أعمالهم، فيمكن نسبة ذلك إلى الله تعالى، لأنَّ الإنسان وفي بدايـة طريق المعاصي يشعر بعدم الإرتياح حين إرتكاب المعصية، لسلامة فطرته وحيوية وجدانـه وسلامة عقله، ولكن بتكرار تلك الأعمال يقلّ عدم الإرتياح إلى أن يصل إلى درجة عدم الإكترات. ثمّ إذا استمرّ في ذلك الطريق يمسي القبيح جميلاً في نظره، حتى يصل إلى أن يتوهم أنَّ ذلك من مفاخره وفضائله، والحال أنَّه يغطّ في يِركة آسنةٍ من التعاسة والشقاء.

والملفت للنظر أنّ القرآن عندما يتساءل **﴿ لَفَعَنَ نِيْنَ لَمُسُو. عَعَلَهُ ... لَا يتعرّض إلى ما** يقابل ذلك صراحة، وكانّه يريد أن يفسح المحال أمام المستمع لكي يتصوّر أموراً مختلفة في مقابل هذه الحالة السلبية و يتخيل ما عليه حالة الانسان السوي الذي يسير في خط الحق و الإيان، وكانّه يريد أن يقول: هل أنّ شخصاً كهذا هو كمن أبصر الحقيقة؟

هل أنَّ شخصاً كهذا كمن هو نتي القلب ومشعَول دوماً بمحاسبة تفسه؟. وهل أنَّ هناك أملاً بالنجاة لهكذا شخص `؟.

ثمّ يضيف القرآن موضّحاً علّة الفرق بين الفريقين فيقول: ﴿فَلِنَ الله يسفلَ هن يشا. ويهدي هن يشا.».

فإذا زُيّنت الأعمال السيّنة بنظر المجموعة الأولى. فإنّ ذلك نتيجة الإضلال الإلهي. فالله سبحانه و تعالى هو الذي جعل تلك الخاصية في النفس البشرية عند تكرارهـا للأعـمال السيّئة. بأن تتطبّع عليها و تعتادها و تنسجم معها و تنطبع بطبيعتها.

معالماته أعط النبية الطلع مالتا بتفاذا المبيطا متناهدا

٨. من هنا يتّضع أنّ في الآية جملة مقدّرة يمكن أن تكون ٣... كمن ليس كذلك، أو كمن يحاسب نفسه ويرى ا سوء عمله سيِّئاً... أو: َّهل يرجى له صلاح أو متاب؛ وهكذا.

| الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل        | [11 |
|-----------------------------------------|-----|
| — · · · · · · · · · · · · · · · · · · · |     |

وواضح أنّ هذه المشيئة الإلهيّة توأم لحكته تعالى، وإنَّا تعطيُ لكلّ ما يناسبه، لذا فإنّ الآية تضيف في الختام: **﴿فلا تذهب نفسك عليهم حسراته» وهذا التعبير يشابه ما ورد في** الآية ٣ من سورة الشعراء: **﴿لعلّك باخع نفسك الّا يكونوا هؤمنين»** `.

۲٥

التعبير بـ «حسرات» الذي هو «مفعول لأجله» لما قبله في الجملة، إشارة إلى أنّــه ليس عندك عليهم حسرة واحدة، بل حسرات.

«حسرة» على تضييع نعمة الهداية. «حسرة» على تضييع جوهر الإنسانية، «حسرة» على تضييع حاسّة التشخيص إلى حدّ رؤية القبيح جميلاً، وأخيراً «حسرة» على الوقوع في نار الغضب والقهر الإلهي.

ولكن لماذا لا ينبغي أن تتحسّر عليهم؟! ذلك لأجل ﴿إِنَّ الله عليم بِعا يصنعونَ».

واضح من نبرة الآية شدّة تحرّق الرّسول ﷺ على الضالّين والمنحرفين، وكذلك هـي حال القائد الإلهي المخلص، يتألّم لعدم تقبّل الناس الحقّ وتسليمهم للباطل، وضربهم بكلّ أسباب السعادة عرض الجدار، إلى حدّ كأنّ روحه تريد أن تفارق بدنه.

واستناداً إلى البحوث التي سبقت حول الهداية والضلالة والإيمان والكفر، تنتقل **الآية** التالية إلى بحث المبدأ والمعاد بعباراتٍ مضغوطة، وتقرن آيات المبدأ بإثبات المعاد بـدليل واحد ملفت للنظر، تقول الآية الكريمة: **«والله الذي أرسل الرياح فتثير سحابا <sup>آ</sup> فسقناه إلى بلدٍ** ميّح فأحيينا به الأرض بعد هوتها كذلك النشور».

نظام دقيق يتحكّم في حركة الرياح، ثمّ في حركة السحاب، ثمّ في نزول قطرات المطر الباعثة للحياة. ثمّ في حياة الأرض الميتة، وهو أحسن دليل على أنّ يد القدرة الحكيمة هي من وراء ذلك النظام تقوم على تدبير أموره.

أوّلاً، تؤمر الرياح الحارة بالتحرّك من المناطق الإستوائية إلى المـناطق البـاردة، وفي مسيرها تحمل معها بخار الماء من البحار وتطلقه في السهاء، بعدئذٍ تتحرّك بجريانات منظّمة للبرد القطبي الذي يعاكس دوماً إتّجاه الحركة الأوّل، وتـؤمر بـتجميع البـخار الحـاصل لتشكيل الغيوم.

ثمّ تؤمر نفس تلك الربح بحمل تلك الغيوم وإرسالها إلى الصحاري الميتة، لتلتي قطرات المطر الباعثة للحياة فيها.

بعد ذلك \_بشروط خاصّة \_ تؤمر الأرض والبذور التي نثرت عليها بقبول الماء والنمو والإخضرار، ومن موجودات حقيرة وعديمة القيمة ظاهراً تنبت موجودات حيّة وكثيرة التنوّع والجهال، طريّة خضراء، مفيدة ومثمرة... تدلّل بدورها على قدرته سبحانه وتعالى، وتشهد على حكمته، وتكون نموذجاً من البعث الكبير.

في الحقيقة إنَّ الآية أعلاه تدعو إلى التوحيد في عدَّة جوانب:

«برهان النظم» دليل على الوحدانية، و«الحركة» تقتضي وجود محرّك لكلّ متحرّك، ومن جانب آخر فإنّ النعم تدعو إلى شكر المنعم فطرياً. وكذلك فهي دليل على مسألة المعاد من جهات أيضاً:

فتكامل الموجودات في حركنها ومسارها وإنبعاث الحياة من الأرض المسينة تسقول للإنسان: أيّها الإنسان إنّك ترى مشهد المعاد في فصول كلّ عام أمام ناظريك وتحت قدميك.

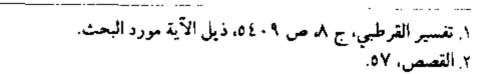
من اللازم أيضاً الإلتفات إلى أنّ (تثير) من مادّة (إثارة) بمعنى النشر والتفريق، وهـي إشارة إلى أنّ توليد الغيوم ناتج عن هبوب الرياح على سطح المحيطات، لأنّ مسألة حركة الغيوم وردت في الجملة التي بعدها **(فسقناء إلى بلد ميّت)**.

واللطيف ما نقرأ في حديث عن الرّسول الأكرمﷺ حين سأله أحد الصـحابة قــائلاً: بارسول الله.كيف يحيي الله الموتى. وما آية ذلك في خلقه؟ قال: «أما مررت بوادي أهلك ممحلاً ثمّ مررت به يهتزّ خضراً»؟

قلت: تعما يارسول الله. قال: «فكذلك يحيي الله الموتى، وتلك آيته في خلقه»<sup>(</sup>.

ولنا بحث آخر حول نفس الموضوع أوردناه عند تفسير الآية ٤٨ من سورة الروم. الآن، وبعد هذا المبحث التوحيدي، تشير الآية إلى الإشتباه الخيطير الذي وقيع فييه

المشركون لاعتقادهم بأنّ العزّة تأتيهم من أصنامهم، وبأنّ الإيمان بالرّسولﷺ سيكون أُن تربُّن الدار التارير درونة ما تيهم من أصنامهم، وبأنّ الإيمان بالرّسول؟



«العزَّة»: على ما يقول الراغب في مفرداته: حالة مانعة للإنسان من أن يُـغلب... مـن قولهم: أرض عزاز، أي صُلبة.

۲۷

ولأنَّ الله سبحانه وتعالى هو الذات الوحيدة التي لا تُغلب، وجميع المخــلوقات بحكــم محدوديتها قابلة لأن تُغلب، وعليه فإنَّ العزَّة جميعها من الله، وكلَّ من اكتسب عزَّة فمن بحر عرّته اللامتناهي.

في حديث ينقل عن أنس عن الرّسول ﷺ أنَّه قال: «إنَّ ربِّكم يقول كلَّ يوم: أنا العزيز، فمن أراد عزّ الدارين فليطع العزيز». ﴿

وفي الحقيقة إنَّ الإنسان العاقل يجب أن يتزوَّد بالماء من منبعه، لأنَّ الماء الصافي والوافر متوفَّر هناك، لا في الأواني الصغيرة المحدودة أو الملوَّثة في يد هذا وذاك.

وفي حديث عن الإمام الحسن بن على ستة نقرأ بأنَّ «جنادة بن أبي أُميَّة» قال: دخلت على الحسن بن على بن أبي طالب ﷺ في مرضه الذي توفَّى فيه وبين يديه طست يقذف عليه الدم ويخرج كبده قطعة قطعة، من السم الذي سقاه معاوية (لعنه الله)، فقلت: يامولاي ما لك لا تعالج نفسك؟

> فقال: «ياعبدالله، بماذا أعالج الموت؟». قلت: إِنَّا لله وإِنَّا إليه راجعون.

ثمّ التفت إلىّ وقال: ضمن وصايا عديدة: «.. وإذا أردت عزّاً بلا عشيرة، وهيبة بلا سلطان، فاخرج من ذلَّ معصية الله إلى عزَّ طاعة الله عزَّوجلَّ»... الحديث. <sup>7</sup>

ولو لاحظنا بعض الآيات الكريمة في القرآن، فإنَّها تذكر العزَّة لله ولرسوله وللمؤمنين ا ﴿ولله العزَّة ولرسوله وللمؤمنين﴾. `` إذ إنَّ الرَّسول والمؤمنين اكتسبوا عزَّتهم من شعاع عزَّة الباري عزّوجلٌ، وساروا في طريق طاعته.

ثمّ توضّح الآية طريق الوصول إلى (العزّة) فيقول تعالى: ﴿ لِلِيه يصعد الكلم الطيّب والعمل للصالح يرقعه).

<للكلم الطيّب»: طيّبٌ بمحتواه، وذلك لأجل المفاهيم التي تنطبق على الواقع العـيني الظاهر المشرق، و أيّ شيء أطهر وأكثر واقعية من ذات الله تعالى، و دينه القويم وعدالته الحقة وكذلك، هؤلاء الصلحاء الذين يسلكون طريق نشر ذلك؟

١. بحارالانوار، ج ٦٥، ص ١٢٠. ٣ المنافقون، ٨

٢. المصدر السابق، ج ٤٤، ص ١٣٩.

۲۸

[ع

لذا فقد فسّر «الكلم الطيّب» بأنّه العقائد الصحيحة فيا يخصّ المبدأ والمعاد والنبوّة، نعم... فعقيدة صحيحة هكذا تصعد إلى الله، وتجعل المعتقد بها يحلق هو الآخر، حتى يكون في قرب جوار الحقّ تعالى، وتغمره في عزّة الله ليكون عزيزاً.

بديهي أن ينبت من هذا الجذر الطاهر، ساق وفروع، ثمرها العمل الصالح، وكلَّ عمل لائق وبنّاء ومفيد، سواء كانت دعوة إلى الحقّ، أو حماية لمظلوم، أو جهاداً للظلم والطغيان، أو تقويم النفس والعبادة، أو تعلّم، وبالجملة فكلَّ عمل خير يدخل في هذا المفهوم الشامل الواسع، إذاكان لأجله سبحانه \_فقط \_ولأجل كسب رضاه فهو يصعد إليه، ويعرج في سماء لطفه سبحانه ويكون سبباً في تكامل ومعراج صاحبه حتى يجعله أهلاً للتعزّز بعزّة الحـقّ تعالى.

وذلك هو ما أشارت إليه الآية ٢٤ و ٢٥ من سورة إبراهيم: ﴿ لَهِ تَرْكَيفَ ضَرَبَ الله مَثَلًا كلمة طيِّبة كشجرة طيِّبة أصلها ثابت وفرعها في السما. \* تؤتي أكلها كلّ حين بإذن ربِّها».

وممتا ذكرنا، يتضع أنّ ما قال به بعض المفسّرين من أنّ «الكلمة الطيّبة» هي « لا إله إلّا الله» أو «سبحان الله والحمد لله ولا إله إلّا الله والله أكبر» أو «إثبات الرسالة للرسول محمد تشرّ والولاية والخلافة لعلي شخّ بعد التوحيد» أو ما ورد في بعض الروايات من أنّ «الكلم الطيّب» و«العمل الصالح» هو «ولاية أهل البيت شيّ » أو أمثال هذه التفاسير، فإنّها جيعاً من قبيل بيان المصاديق الأكثر وضوحاً لذلك المفهوم الواسع الشامل، وليس من قبيل وضع الحدود لذلك المفهوم. إذ إنّ كلّ كلام طيّب وصالح المحتوى يدخل تحت هذا العنوان.

على كلّ حال هو الله سبحانه وتعالى الذي يحيي الأرض الميتة بقطرات المطر ـ بمقتضى الآية السابقة ـ هو سبحانه الذي ينمي «الكلام الطيّب» و«العمل الصـالح» ويـوصله إلى جوار قربه تعالى.

ثمّ تنتقل الآية إلى ما يقابل كلّ ذلك فتقول: ﴿والذين يحكرون السيّئات ليهم عذاب شديد أ

وهكر أولئك هو يبوري. فمع أنَّ هؤلاء الفاسدين المفسدين يتوهَّمون أنَّهم بالظلم والكذب والتزوير يستطيعون كسب العزّة والمال والثروة والقدرة، إلَّا أنَّهم في النهاية يضعون أنفسهم في قبضة العذاب الإلهي من جهة، وكلٌّ جهودهم تذهب أدراج الرياح من جهة أخرى.

[11

أشخاص قال عنهم القرآن: **﴿ولتَخذوا مِن دون اللَّه آلِهةَ لِيكونوا لِهم مَـزَّاَ»**. ﴿ ومنافقون اعتقدوا بعزّتهم، وذلَّة المؤمنين **﴿يقولون لِنن رجعنا لِلِي الهدينة لِيخرجنَ الأمزَ مِنها الأَدْلِ﴾. `** 

وآخرون اعتقدوا بأنّ القرب من الفراعنة سبب لعزّتهم، وأراد غيرهم الكرامة بالظلم والإضطهاد. لكنّهم يتساقطون دوماً، والإيمان والعمل الصالح فقط هو الذي يصعد إلى الله سبحانه!

(مكر): مع أنّ هذه الكلمة لغوياً بمعنى التفكّر في حلّ المشكل، ولكنّها جاءت في موارد كثيرة بمعنى التفكّر بالحلّ مع إقترانها بالإفساد، كما في هذه الآية.

(السيّئات): كلّ القبائح والمذمومات، أعمّ من القبائح الاعتقادية أو العملية، وما ذكر. بعض المفسّرين من أنّ المعنى هو المؤامرات التي قام بها المشركون لقتل رسول الله ﷺ أو إيعاده عن مكّة، فليس هو إلّا أحد مصاديق الكلمة دون مفهومها العامّ.

جملة «يبور» من مادّة «بوار» و«بوران» في الأصل بمعنى الكساد المفرط، ولأنّ مثل هذا الكساد يكون سبباً للهلاك، فقد استخدمت هذه الكلمة للتعبير عن الهلاك والفناء، وكما قيل «كسد حتى فسد».

# ہدثان

۱\_ العزَّة مِميعاً من الله عزَّ اسمه

ما هي حقيقة العزّة؟ هل هي سوى بلوغ مرحلة المنعة؟ وإن كان كـذلك فأيـن يجب البحث عن العزّة؟ وأي شيء يمكنه أن يعطي للإنسان العزّة؟!. يتّضح لنا بالتحليل أنّ حقيقة العزّة بالدرجـة الأولى، قـدرة تـتجلّى في قـلب وروح الإنسان، وتبعده عن الخضوع والتسليم والإستسلام أمام الطغاة والعصاة، قدرة بامتلاكها لا يخضع الإنسان للشهوات أبداً، ولن يجد الهوى والهوس طريقاً للتسلّط عليه.

قدرة ترتق به إلى مستوى الصلابة أمام تأثير زخارف الدنيا. فهل أنَّ هذه القدرة لها منبع آخر غير الايمان بالله، أي الإر تباط بالمنبع الأصلى للقدرة والعزّة؟

۱. مريم، ۸۱.

٢. المنافقون، ٨.

2 سورة فاطر / الآية ٨ ــ ١٠

هذا في مرحلة الفكر والإعتقاد والروح، أمَّا في مرحلة العمل فإنَّ «العـزَّة» تسنبع مـن الأعمال السليمة الأصل والدقيقة الأسلوب، وبتعبير آخر يمكن تلخيص ذلك بـ«العـمل الصالح» هذان الإثنان يعطيان الإنسان العظمة والرفعة والعزّة والمنعة.

«السحرة» المعاصرون لفرعون، شرعوا بحيلهم باسم فرعون وبعزّته ﴿وقالوا يعزَّة فرمون إِذًا لنحن الفاليون).

ولكنَّهم هزموا بسرعة أمام عصى موسى 🔆 . وبمجرَّد أن خرجوا من ذلَّة فرعون، ولجأوا إلى ظلِّ التوحيد وآمنوا، أصبحوا أقوياء لا يمكن هزيتهم بحيث لم تؤثَّر بهم أشدَّ تهديدات فرعون، وقدّموا أيديهم وأرجلهم وحتى أرواحهم العاشقة الوالهة وتجرّعوا كأس الشهادة، ودلَّلوا بذلك العمل على عدم إستسلامهم أمام الترغيب والترهيب، وعدم إنهـزامـهم، وأصبح تاريخهم اليوم بالنسبة لنا عالماً من الدروس البليغة.

٢- الفرق بين «الكلام الطيّب» و«العمل الصالم»

سؤال: قد يطرح سؤال هو: لماذا تقول الآية السالفة الذكر حول «الكلام الطيّب» ﴿لِيه يصعد الكلم الطيب» بينا بالنسبة إلى «العمل الصالح» قالت ﴿والعمل الصالح يرقعه ﴾؟

الجواب: يكن الإجابة على هذا السؤال بأنَّ «الكلم الطيِّب» إشارة إلى الإيمان والإعتقاد السليم، وذلك هو عين الصعود إلى الله، وحقيقة الإيمان ليس سوى ذلك، ولكن «العمل الصالح» هو الذي يتقبّله الله تعالى ويضاعف الأجر عليه، ويعطيه الدوام والبقاء ثمّ يرفعه (دقّق النظر)!!.

١. الشعراء، ٤٤.

### الآيتان

وَٱللَّهُ خَلَقَكُمُ مِّن تُرَابِ ثُمَ مِن نُطْفَةٍ تُمَ جَعَلَكُمُ أَزْوَجًا وَمَا تَحْمِلُ مِنْ أَنتَى وَلَا تَضَعُ إِلَا بِعِلْمِهِ \* وَمَا يُعَمَّرُ مِن تُعَمَّرُ وَلَا يُنقَصُ مِن عُمُرُوح إِلَا فِي كِنَبٍ إِنَّ ذَلِكَ عَلَى لَلَهِ يَسَرُّ (\* وَمَا يَسْتَوِي ٱلْبَحْرَانِ هَـٰذَا عَذَبٌ فُرَاتٌ سَآبِعٌ شَرَابُهُ, وَهَـٰذَا مِلْحُ أَجَاجٌ وَمِن كُلِّ تَأْصُ لُونَ لَحْماطَرِتِ وَلَعَلَكُمُ تَشَكُرُونَ حِلْبَةً تَلْبَسُونَهَا وَتَرَى ٱلْفُلْكَ فِيهِ مَوَاخِرَ

التغسير

### وما يستوى البمراناا

مع الإلتفات إلى ما كان من حديث في الآيات السابقة حول التوحيد والمعاد وصفات الله، تتعرّض هذه الآيات أيضاً إلى قسم آخر من آيات «الأنفس والآفاق» التي تدلّل على قدرة الله من جانب، وعلى علمه من جانب آخر، وقضيّة إمكانية المعاد من جانب ثالث.

في البداية تشير إلى خلق الإنسان في مراحله المختلفة فتقول: **ووالله خلقكم من تراب لمّ** من نطفة ثمّ جعلكم أزواجا».

وهذه ثلاث مراحل من مراحل خلق الإنسان: الطين \_ والنطغة \_ ومرحلة الزوجية.

بديهي أنّ الإنسان من التراب، إذ إنّ آدمﷺ خلق من تراب، كما أنّ جميع المواد سواء التي يتشكّل منها جسم الإنسان، أو التي يتغذّى عليها، أو التي تنعقد منها نطفته، جميعها تنتهي إلى مواد هي ذاتها التي يحتويها التراب.

احتمل البعض أنّ الخلق من التراب، إشارة إلى الخلق الأوّل فقط. أمّا الخلق من النطفة فهو إشارة إلى المراحل التالية التي أوّلها مرحلة الخلقة الإجمالية للبشر (بلحاظ أنّ وجود

الجميع يتلخّص بوجود آدمﷺ) وثانيها المرحلة التفضيلية بإنفصال الإنسان من الآخر.

[ع

وعلى كلّ حال فإنّ مرحلة «الزوجية» هي مرحلة إدامة نسل الإنسان وحفظ نـوعه، وأمّا ما احتمله البعض من أنّ مـعنى «أزواجاً» هـنا «الأصـناف» أو «الروح والجـسم» وأمثالها، فيبدو بعيداً.

ثمّ ينتقل إلى المرحلة الرابعة والخامسة، «حمل النساء» و«الولادة» فيقول تعالى: ﴿وَهَا تحمل مِن لَنثِي ولا تضع إلّا بعلمه﴾.

نعم، الحمل والتحوّلات والتغيّرات المذهلة والمعقّدة في الجنين، ثمّ بلوغ مرحلة وضع الحمل والإضطرابات والتغيّرات المحيّرة للأمّ من جهة، وللجنين من جهة ثانية، بشكل وبمقدار منظّم ودقيق لا يمكن تعقّله بدون إسناده إلى العلم الإلهي اللامتناهي، فلو أُصيب النظام الذي يحكم هذه العملية باختلال ولو بمقدار رأس الإبرة لأدّى إلى عسر أو إختلال الحمل أو عملية الولادة، ثمّ إلى ضياع الجنين وهلاكه.

هذه المراحل الخمس من حياة الإنسان، إحداها أعجب من الأخرى وأكثر إثارة للدهشة. فأين الثرى من الثريّا... أين ذلك التراب الميّت الجامد من الإنسان الحي العاقل الفطن المبتكر؟! وأين تلك النطفة الحقيرة التي تتكوّن من بضع قطرات من الماء المتعفّن من ذلك الإنسان الراشد الجميل والمجهّز بالحواس والأجهزة العضوية المختلفة (

بعد هذه المرحلة، تأتي مرحلة تقسيم النوع البشري إلى جنسين «المسذكّر»«المسؤنّث» بالفروقات الكثيرة في الجسم والروح، والأمور الفسلجية التي تبدأ بالتحدّد منذ اللحظات الأولى لإنعقاد النطفة، وإتّخاذ مسيرها الخاص والتكامل في كلّ جنس باتّجاه الرسالة التي أُنيطت به.

ثمّ تظهر مسألة رسالة الأمّ في قبول وتحمّل ذلك الحمل وحفظه وتغذيته وتربيته والتي حيّرت العلماء لقرون طويلة، حتى اعترفوا بأنّها من أعجب مسائل الوجود.

وأخر مرحلة في هذا المسير هي مرحلة الولادة، وهي مرحــلة تحـوّل كــامل تــقترن بعجائب كثيرة.

> فما هي العوامل التي تدفع الجنين إلى الخروج من بطن أمّه؟ ·



١١] الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل

كيف يتمكّن الجنين بعد تعوّده على وضع ما لمدّة تسعة أشهر، أن يلبس وضعاً جديداً ويطبّق كلّ مفرداته الجديدة بلحظة واحدة، فني لحظة واحدة يقطع صلته بأمّه، ويتنفّس الهواء الطلق! يتناول طعامه من فمه بدلاً من الحبل السرّي! يخرج إلى محيط غارق في النور والإشراق بدلاً من محيط بطن أمّه المظلم؟!

أليست هذه أعظم الدلائل على قدرة الله وعلمه اللامحدودين؟

وهل أنَّ هذه المادَّة الجامدة الميتة وهذه الطبيعة غير الهادفة يمكنها أن تنظَّم حلقة واحدة صغيرة من آلاف الحلقات في سلسلة الخلق بالاستفادة من المصادفات العمياء؟

فيا للأسف كيف يتعقّل الإنسان مثل هذا الاحتمال الموهوم فيا يخصّ خلقته؟!

ثم".. تشير الآية إلى المرحلتين السادسة والسابعة من هذا البرنامج المذهل بانتقالها إلى حلقة أخرى، فتذكر مراحل العمر المختلفة والعوامل المؤثّرة في زيادته ونقصانه فتقول الآية الكريمة: **﴿وما يعمّر من معمّر ولا ينقص من معره إلّا في كتابه ﴾**` ويخضع لقواندين ومـناهج مدروسة يتحكّم فيها علم الله وقدرته المطلقة.

فما هي العوامل المؤثّرة في إدامة حياة الإنسان؟ وما هي العوامل التي تهدّد إدامتها؟

وبإختصار ما هي العوامل التي يجب أن تتظافر مع بعضها حتى يستطيع الإنسان أن يعمّر مائة سنة أو أكثر أو أقل؟ وأخيراً ما هي العوامل الموجبة لتفاوت أعهار الناس؟ كلّ ذلك له حسابات دقيقة ومعقّدة لا يـعلمها إلّا الله. ومـا نـعلمه نحـن اليـوم حـول هـذه الموضوعات بالقياس إلى ما لا نعلمه يعتبر شيئاً تافهاً.

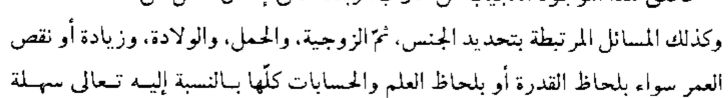
«معمّر» من مادّة «عُمْر» في الأصل من «العهارة» نقيض الخراب، والعمر اسم لمدّة عهارة البدن بالحياة خلال مدّة معيّنة.

«معمر» أي الشخص الطويل العمر.

وأخيراً تختم الآية بهذه الجملة ﴿ إِنَّ ذَلِكَ عَلَى اللَّهُ بِسَيَّرٍ ﴾.

ا فخلق هذا الموجود العجب من التراب، وبدء خلق إنسان كامل من «ماء النبطفة».

۳۳



1. المقصود من «الكتاب» هو العلم الإلهي اللامحدود، وما ذكره البعض من أنَّه «اللوح المحفوظ» أو «ص حياة الإنسان» يعود بالنتيجة إلى ذلك العلم الإلهي.

を]

وبسيطة، وذلك بمجموعه يمثّل جانباً من «آيات الأنفس» التي تربطنا ببداية عالم الوجود والتعرّف عليه من جهة، كما تعتبر أدلّة حيّة على مسألة إمكانية المعاد من جهة أخرى. فهل أنّ القادر على الخلق الأوّل من التراب والنطفة غير قادر على إعادة الحياة للناس مرّة أُخرى!؟

وهل أنَّ العالم بكلّ دقائق وتفاصيل الأمور المرتبطة بتلك القوانين، يواجه مشكلة في حفظ أعهال العباد ليوم المعاد.

تشير **الآية التالية \_**التي تعتبر قسماً آخر من آيات الآفاق الدالَّة على عظمته وقدرته سبحانه و تعالى \_ إلى خلق البحار وبركاتها وفوائدها، فتقول الآية الكريمة: **﴿وها يستوي** *البحران هذا عذب فرابت سائغ شراب*ه وهذا هلح أجاج﴾`.

فمع أنَّ كلا البحرين في الأصل كانا بصورة قطرات من الماء الصافي والسائغ نزلت من السهاء إلى الأرض، وأنَّ كليهها من أصل واحد، إلَّا أنَّهها يظهران على هيئتين متفاو تتين تماماً وبفوائد متفاو تة أيضاً.

والعجيب أنَّ الإنسان يحصل على السمك الطازج من كلَّ منهما: ﴿وَهِنَ كُلَّ قَاكَلُونَ لِعَمَا طريًا وتستخرجون حلية تلبسونيها ﴾ علاوة على إمكانية الإفادة من كليهما للنقل والإنستقال ﴿وترى الفلك فيه هواخرانبتغوا هن فضله ولعلّكم تشكرون ﴾.

تأمّل الأمور التالية:

**١- «فرات»:** على ما ذكر في لسان العرب هو الماء العذب جدّاً. «**سائغ»:** الماء الذي يُستمرأ بسهولة لعذوبته، على عكس الماء المالح ـ أو الأجاج ـ وهو الماء المرّ الذي يجّه الإنسان.

٢\_ بعض المفسّرين قالوا بأنّ هذه الآية مثال للفرق بين المؤمن والكافر، ولكن الآيات السابقة واللاحقة لها، والتي تتحدّث عن الخلقة، وحتى نفس هذه الآية، شاهدة على حقيقة أنّ هذه الجملة أيضاً تبحث في أسرار التوحيد، وتشير إلى تنوّع المياه وآثارها المـتفاوتة

وفوائدها المشتركة.

 «عذب» كما يذكر الراغب في مفرداته بمعنى «الماء النقى البارد» وفي لسان العرب بمعنى: «الماء الطيّب»، ويمكن أن يكون النقي والبارد داخلان في مفهوم «الطيّب».

٣- ذكرت الآية ثلاث فوائد من فوائد البحار الكثيرة وهي: المواد الغذائية، ووسمائل الزينة، ومسألة الحمل والنقل.

ونعلم بأنّ البحر يشكّل منبعاً مهمّاً من المنابع الغذائية للبشر، وكلّ عام يُستخرج منه ملايين الأطنان من اللحوم الطازجة، بدون أن يتحمّل الإنسان في سبيل ذلك تعباً أو مشقّة، فإنّ نظام التوازن في الطبيعة يشتمل على برنامج دقيق محسوب بحيث يستطيع الناس الإفادة من تلك المائدة الإلهيّة بدون إعتراض وبأقل زحمة ومشقّة.

كذلك يستخرج من البحار أيضاً وسائل الزينة المختلفة من أمثال (اللؤلؤ ـ والمرجان ـ والصدف ـ والدرّ)، وتركيز القرآن على ذكر هذه المسألة لأنّ روح الإنسان تختلف عسن الحيوان باحتوائها على أبعاد مختلفة منها «الحسّ الجهالي» الذي هو منبع ظهور جميع المسائل الذوقية والفنيّة والأدبية التي يؤدّي إشباعها بصورة صحيحة بعيداً عن الإفراط والتفريط والإسراف والتبذير إلى إشاعة السرور في النفس، وإعطاء الإنسان النشاط والهدوء. وتساعد الإنسان على إنجاز أعمال الحياة الشاقة.

وأمّا مسألة الحمل والنقل والتي تعدّ واحدة من أهم أسس التمدّن الإنساني والحسياة الإجتماعية، فمع ملاحظة أنّ البحار تشكّل القسم الأعظم من الكرة الأرضية وأنّها مرتبطة مع بعضها، فإنّها تستطيع أن تقدّم للإنسان أهمّ الخدمات بهذا الخصوص. إذ إنّ البضائع التي يتمّ حملها ونقلها عبر البحار، وكذا أعداد المسافرين الذين يتمّ نقلهم من مكان إلى آخر، على درجة من الكثرة بحيث لا يمكن مقايستها مع أيّة من وسائل النقل الأخرى، وعسلى سبيل المثال فإنّ سفينة واحدة تستطيع حمل عشرات الآلاف من السيارات على ظهرها .

٤\_ بديهي أنّ فوائد البحار لا يمكن حصرها بالأمور التي ذكرت أعلاه، والقرآن الكريم
لا يريد بذلك أن يحدّدها ضمن تلك الأقسام الثلاثة المذكورة، فهناك مسألة تكوّن الغيوم،
الأدوية، النفط، الألبسة، الأسمدة للأراضي البور، التأثير في إيجاد الرياح... إلى غير ذلك من

٥\_ تأكيد القرآن الكريم على مفهوم «لحماً طريّاً» إشارة عميقة المحتوى لفوائد التغذية

٨. لقد صنعت حالياً سفن حمولتها خمسمائة الف طنّ لنقل النفط، ولا يمكن لأيّة وسيلة أخرى غير السفينة أن تنقل هذا المقدار الضخم من النفط، كما أنَّه لا يمكن لأي طريق أن يحمل مثل هذه الناقلة، كما أنَّ قدرة السفن في السابق كانت أكثر من قدرة الحيوانات.

[ع

بهذه اللحوم في مقابل أضرار اللحوم القديمة والمعلّبة وأمثال ذلك.

٦-هنا يثار سؤال وهو أنّ البحار المالحة تملأ الكرة الأرضية في إنتشارها، فأين تقع بحور الماء العذب؟

وللإجابة يجب القول أنّ بحر وبحيرات الماء العذب أيضاً ليست قليلة في الكرة الأرضية مثل بحيرات الماء العذب في الولايات المتحدة وغيرها، إضافةً إلى أنّ الأنهر الكبيرة تسمّى بحاراً أيضاً في بعض الأحيان، فقد ورد استعمال كلمة «البحر» لـ (نهر النيل) في قصّة موسى، كما في سورة البقرة \_الآية ٥٠ والشعراء \_ ٦٣ والأعراف \_ ١٣٨.

كذلك فإنّه يمكن اعتبار مصبّات الأنهار في البحار والمحيطات عبارة عن بحيرات عذبة، لأنّ مياه الأنهار عند إنصبابها في المحيط تدفع مياه البحار وتبتى غير قابلة للإختلاط لمدّة قصيرة.

٧- جملة ﴿لتبتغوا هن فضله﴾ لها معنى واسع وشامل لكل فعّالية اقتصادية تعتمد على البحر.

## ہدت

العوامل المعنوية المؤثَّرة في طول العمر:

قام المفسّرون ببحوث مختلفة بما يتناسب مع البحث الوارد في هذه الآيات حول إطالة وإقصار العمر بأمر الله، وذلك بما يتوافق مع الروايات الواردة في هذا الخصوص.

طبيعي أنّ هناك سلسلة من العوامل الطبيعية التي تؤثّر على طول أو قصر العمر، والتي أصبح أكثرها معروفاً عند الناس، كالتغذية الصحيحة بعيداً عن الإفراط والتفريط، العمل وإدامة الحركة، تحاشي المواد المخدّرة، والإدمانات الخطرة والمشروبات الكحولية، الإبتعاد عن المهيّجات المستمرة، التمسّك بإيمان قوي يساعد الإنسان على العيش بإطمئنان وهدوء في الملمّات، ويعطيه القدرة على مواجهة ذلك.

وإضافة إلى ذلك. فإنّ هناك عوامل أخرى غير واضحة الإرتباط ظاهراً بقضيّة طول العمر، ولكن الروايات أكّدت عليها، وكنموذج نورد الروايات التالية:

أ) عن الرّسول ﷺ أنَّه قال: «إنَّ الصدقة وصلة الرحم تسعمران الديسار وتسزيدان فسي

الأعمار»`.

۲۵۵ و ۳۵۵ و ۳۵۵ و ۳۵۵.

ب) وعنه تَبَيَّدُ أنّه قال: «من سرّه أن يبسط في رزقه وينسىء له في أجله فليصل رحمه» (.

ج) وفيا يخصّ بعض المعاصي مثل الزنا وأثرها في تقصير عمر الإنسان نقرأ في الرواية المشهورة عن الرّسول ﷺ : «يامعشر المسلمين إيّاكم والزنا فإنّ فيه ستّ خصال، ثلاث فسي الدنيا وثلاث في الآخرة. أمّا التي في الدنيا فإنّه يذهب بالبهاء. ويورث الفقر، وينقص العمر» <sup>(1</sup>

د) عن الإمام الباقر للله آنه قال: «البر وصدقة السرّ ينفيان الفقر ويـزيدان فـي العـمر. ويدفعان عن سبعين ميتة سوم»<sup>٢</sup>.

كذلك فقد وردت الإشارة إلى المعاصي والذنوب الأخرى كالظلم، بل مطلق المعاصي. بعض المفسّرين الذين لم يتمكّنوا من التفريق بين «الأجل المحتوم» و«الأجل المـعلّق» اعترضوا على مثل هذه الأحاديث واعتقدوا بأنّها مخالفة لنصّ القرآن وأنّ عمر الإنسان له حدّ ثابت لا يتغيّر.<sup>ع</sup>

توضيح المسألة: ـ لا شكَّ أنَّ للإنسان أجلاً محتوماً وأجلاً معلَّقاً.

الأجل المحتوم الذي هو نهاية استعداد الجسم للبقاء، وبحلوله ينتهي كلَّ شيء بأمر الله.

الأجل المعلّق أو المخروم الذي ينتني بانتفاء شرائطه، مثلاً إنسان ينتحر فلو أنّه لم يـقم بتلك الكبيرة فإنّه سيبق لسنوات أخرى يواصل حياته، أو أنّه نتيجة تعاطي المشروبات الكحولية والمواد المخدّرة وممارسة الشهوات بدون قيد أو شرط، يفقد الجسم قدراته في مدّة قصيرة. في حال أنّه بالإبتعاد عن هذه الأمور يستطيع أن يعيش لسنوات طويلة أخرى.

هذه أمور قابلة للإدراك والتجربة بالنسبة إلى الجميع، ولا يستطيع أحد أن ينكر ذلك.

كذلك فإنّه فيا يخصّ الأقدار فإنّ هناك أموراً ترتبط بالأجل المخروم، وهي أيضاً غير قابلة للإنكار.

وعليه فإذا ورد في الروايات أنَّ الإنفاق في سبيل الله أو صلة الرحم تطيل العمر وتدفع أنواعاً من البلاء، فهي في الحقيقة تقصد هذه العوامل.

۳۷

وإذالم نفصل بين الأجل المخروم والأجل المحتوم لا يمكننا إدراك كثير من الأمور المتعلّقة

٢. المصدر السابق. ۸. تفسير نورالثقلين، ج ٤. ص ٢٥٤ و ٢٥٥. ٣. سفينة البحار، ج ٢، ص ٢٣. مادّة صدقة. ٤. تفسير روحالمعاني، ج ٢٢، ص ١٦٤، ذيل الآيات مورد البحث.

۳۸ سورة فاطر / الآية ۲۱ ـ ۲۲ [ج

بالقضاء والقدر، وتأثير الجهاد والسعي والعمل الدائب في الحياة، وسوف تبقى هذه الأمور غير قابلة للحلّ.

هذا البحث يمكن توضيحه بمثال واحد بسيط وهو:

لو اشترى أحدهم سيارة جديدة بحيث يتوقّع من صناعتها أن تدوم عشرين عماماً، بشرط المحافظة عليها وصيانتها، وفي هذه الحمالة فإنّ الأجل الحممي لهمذه السميارة همو عشرون عاماً، ولكن لولم تتحقّق لها الصيانة المطلوبة وقام صاحبها بتسليمها إلى أشخاص لا مبالين وغير عارفين بقيادة السيارات، أو أن يحملها فوق طاقتها، أو أن يقودها بعنف في طرق وعرة يومياً، فإنّ أجلها المحتوم ذلك يمكن أن يهبط إلى النصف أو العشر، وذلك هو الأجل المخروم، ونحن نعجب كيف أنّ بعض المفترين لم يلتفتوا إلى هذه القضية الواضحة.

#### الآيتان

يُولِجُ ٱلَيَّلَ فِي ٱلنَّهَارِ وَيُولِجُ ٱلنَّهَارَ فِي ٱلَيْلِ وَسَخَّرَ ٱلشَّمْسَ وَٱلْقَمَرَكُ لَّ يَجْرِي لِأَجَلِ مُسَمَّى ذَلِحَكُمُ ٱللَّهُ رَبَّكُمْ لَهُ ٱلْمُلْكُ وَٱلَّذِينَ تَدْعُونَ مِن دُونِهِ، مَا يَمْلِكُونَ مِنْقِطْمِيرٍ (٣) إِن تَدْعُوهُمْ لَا يَسْمَعُوا دُعَاءَ كُرُ وَلَوْسَمِعُوا مَا ٱسْتَجَابُوا لَكُرُ وَيَوْمَ ٱلْقِيَمَةِ يَكَفُرُونَ بِشِرْحِكُمْ وَلَا يُنَبِّتُكَ مِثْلُ خَبِيرٍ (٣)

#### التفسير

## الأصنام لاتسمع دعاءكماا

تعاود هذه الآيات الإشارة إلى قسم آخر من آيات التوحيد والنعم الإلهيّة اللامتناهية، لكي تدفع الإنسان مع تعريفه بتلك النعم إلى شكرها ومعرفة المعبود الحقيقي، وليرجع عن أيّ شرك أو عبادة خرافية، يقول تعالى: **﴿يولِج الليل في النهارويولِج النهارفي الليل**﴾.

«يولج» من مادّة «إيلاج» بمعنى الدخول في مضيق. ويمكن أن يكون إشارة إلى أحـد المعنيين أو كليهما، أي: الزيادة والنقص التدريجي في الليل والنهار على مدار السنة، ممّا يؤدّي إلى حصول الفصول المختلفة بكلّ آثارها وبركاتها، أو الإنتقال التدريجي من الليل إلى النهار وبالعكس، وذلك بواسطة الشفق والغسق الذي يقلّل من مخاطر الإنتقال المفاجىء من اللور إلى الظلام وبالعكس <sup>(</sup>

ثمّ يشير إلى مسألة تسخير الشمس والقمر فيقول تعالى: ﴿وسخّر للشمس وللقمر﴾. وأيّ تسخير أفضل من حركة هذين الكوكبين باتّجاه تحقيق المنافع المختلفة للبشر، وهذا التسخير يعتبر مصدراً لمختلف أنواع البركات في حياة البشر، فإنّ السحاب والريح والقمر والشمس

١. بحثنا موضوع التغيير التدريجي لليل والنهار في تفسير الآية ٢٧ من سورة آل عمران.

[ع

والأفلاك في حركة دائبة لكي يستطيع الإنسان إدامة حياته، وليفيق من غـفلته فـيذكر الواهب الأصلي لهذه المواهب (بالنسبة إلى تسخير الشمس والقمر عرضنا شرحاً في تفسير الآية الثانية من سورة الرعد والآية ٣٣ من سورة إيراهيم).

ومع ما تتمتّع به الشمس والقمر في أفلاكها من مسير دقيق ومنتظم لتـؤدّي المـنفعة المناسبة والجيّدة للبشر، فإنّ النظام الذي يحكمها ليس بخالد، فحتّى هذه السيارات العظيمة بكلّ ذلك النور والإشراق ستصيبها العتمة في النهاية. وتتوقّف عن العمل. لذا يشير تعالى إلى ذلك بعد ذكر التسخير فيقول: **﴿كلْ بِجري لأجل مسمّى﴾**.

فبمقتضى ﴿إذا الشمس كۆرىت \* وإذا النجوم لِنكدرىت﴾ `، فإنّها جميعاً ســتواجــه مـصير الإنطفاء والفناء.

بعض المفسّرين ذكر تفسيراً آخر لجملة **﴿أجل مستى﴾،** وذلك أنّها تعبير عن حسركة دوران الشمس والقمر حول محوريهما، والتي تتمّ في الأولى في عام، وفي الشانية في شهسر واحد<sup>اً</sup>.

ولكن بملاحظة الموارد التي استعمل فيها هذا التعبير في القرآن الكريم ـ بمعنى إنتهاء العمر ـ يتّضح أنّ التّفسير المشار إليه صحيح، كما أنّ التّفسير الأوّل أيضاً ـ أي نهاية عمر الشمس والقمر ـ ورد في الآيات (٦١ ـ النحل ٤٥ ـ فاطر ٤٢ ـ الزمر ٤ ـ النور ٦٧ ـ غافر).

ثمّ يقول تعالى مسلّطاً الضوء على نتيجة هذا البحث التوحيدي ﴿ذلكم الله رَبِّكُم﴾ الله الذي قرّر نظام النوم والظلام والحركات الدقيقة للشمس والقمر بكلّ بركاتها. ﴿له العلك والذين تدمون من دونه ما يملكون من قطمير﴾ <sup>7</sup>.

«قطمير»: على ما يقول الراغب: هو الأثر في ظهر النواة، وذلك مثل للشيء الطفيف، ويقول «الطبرسي» في مجمع البيان والقرطبي في تفسيره: هو الغشاء الرقيق الشفّاف الذي يغلف نواة التمر بكاملها. وعلى كلّ حال فهو كناية عن موجودات حقيرة تافهة.

نعم فهذه الأصنام لا تضرّ ولا تنفع، لا تدفع عنكم ولا حتى عن نفسها، لا تحكم ولا تملك حتى غلاف نواة تمر! فإذا كانت حالها كذلك، فكيف تعبدونها أيّها المغفّلون، وتريدون

منها حلاً لمشكلاتكم.

٢. تفسير روحالبيان وتفسير روحالجنان. ۱.التکویر، ۱ و ۲. · التعبير بـ «الذين» الذي هو عادةً لجمع المذكّر العاقل، ذكرت هنا للأصنام بسبب إعتقاد المشركين الوهمي بهذه الموجودات الجامدة، وقد ذكره القرآن هكذا، ثمَّ ردَّ عليه بشدَّة.

ثمّ تضيف الآية: **«إن تدعوهم لايسمعو***ل***دعا.كم»، لأنّها قطع من الحجر والخشب لا أكثر،** جمادات لا شعور لها، **«ولو سمعول ها لستجابول لكم»**.

إذ اتّضح أنّها لا تملك نفعاً ولا ضرّاً حتى بمقدار (قطمير) وعلى هذا فكيف تنتظرون منها أن تعمل لكم شيئاً أو تحلّ لكم عقدة؟!

وأدهى من ذلك **﴿ويوم للقيامة يكفرون بشرككم﴾**. ويقولون: اللهمّ إنّهم لم يعبدوننا، بل إنّهم عبدوا أهواءهم في الحقيقة.

هذه الشهادة إمّا بلسان الحال الذي يدركه كلّ شخص بآذان وجدانه، أو أنّ الله في ذلك اليوم يعطي جوارح الإنسان وأعضاءه إمكانية التكلّم فتنطق هذه الأصنام أيضاً، ويشهدن بأنّ هؤلاء المشركين المنحرفين إنّما عبدوا في الحقيقة أوهامهم وشهواتهم.

ما ورد في هذه الآية شبيه بما ورد في الآية ٢٨ من سورة يونس حيث يقول تـعالى: ﴿ويوم تحشرهم جميعاً ثمّ نقول للذين أشركوا هكانكم أنتم وشركاؤكم فـزيّلنا بـينهم وقـال شركاؤهم ماكنتم لِيّانا تعبدون﴾.

احتمل جمع من المفسّرين أنَّ أمثال هذه التعبيرات وردت بخصوص معبودات من أمثال الملائكة أو حضرة المسيح في لأنَّ الحديث والتكلَّم من خصوصية هؤلاء فقط، وجملة (إن تدعوهم لايسمعولا دعاءكم) إشارة إلى أنَّهم مشغولون بأنفسهم إلى درجسة أنَّكم لو خاطبتموهم لا يسمعون دعائكم (.

ولكن \_ مع الإلتفات إلى سعة مفهوم ﴿الذين تدعون من دونه ﴾ \_ يظهر أنّ المقصود هو الأصنام، وأنّ جملة ﴿إن تدعوهم لايسمعوا دعا بحم ﴾ ترتبط بالدنيا خاصّة، ثمّ يقول تعالى في ختام الآية من أجل تأكيد أكثر: أن لا أحد يخبرك عن جميع الحقائق كما يخبرك الله تعالى: ﴿ولا ينبئك مثل خبير ﴾ .

فإذا قالت الآية أنَّ الأصنام تتنكَّر لكم في يوم القيامة، وتتضايق منكم، فلا تتعجَّبوا من منابع مديريًا من من الأسباب المسابق المسبقي من المالي من المسبق منكم المسبق المسبق

هذا القول، فإنَّ من يخبركم هو الذي يعلم بكلَّ ما في هذا الكون بالتفصيل، فهو الحيط علماً بالمستقبل والماضي والحاضر

١. ورد هذا التَّفسير في تفسير مجمعاليان، وتفسير روحالمعاني، وتغسير القرطبي.

**z**]

بعث

## الدين أصل التموّلات:

بسبب إحساس العقائد المادية والشيوعية بالخطر من المذاهب السماوية الحــقّة، فـهي تدعوها بـ (أفيون الشعوب) أي أنّها عامل تخدير لأفكار الجماهير!!

وقد سعى المستعمرون في الغرب والشرق إلى تلقين مثل هذا الرأي عن طريق علماء الاجتماع وعلماء النفس، وذلك لتضليل الجماهير وإيعادها عن فطرتها، والذي دفعهم إلى هذا هو خوفهم وحذرهم من نهضة الشعوب المؤمنة المسلّحة بالأفكار الدينية السماوية، ومن إستقبالها الشهادة في سبيل الله بصدور رحبة!.. والأنكى من ذلك أنّهم أوعزوا منشأ الدين لجهل البشر بالعوامل الطبيعيّة.

والجواب على مثل الكلام مرّ في محلّه، ولسنا هنا في معرض سرد الردود جميعاً، ولكن الآيات التي نحن بصددها تدعو الإنسان إلى التفكّر والتدبّر، واعتبرت طريق التفكّر هو الأساس لتطور وتكامل البشرية.

كيف يمكن أن يكون الإسلام داعية لتخدير أفكار الناس، أو أنّه نشأ بفعل جهل البشر بالعوامل الطبيعيّة، ويدعو الناس إلى النهضة والتفكّر والعيش بصفاء في محيط بـعيد عـن الضوضاء والضجيج الإعلامي المسموم، بعيداً عن التعصّب والعناد؟! هل يمكن إنّهام الدين الذي يدعو الناس لمثل هذه الأفكار بكونه أفيون الشعب، أو عامل تخدير لها؟!

ويمكن هنا القول: إنّ على الإنسان أن لا يفكّر لوحده وبشكل إنفرادي، بسل عسليه مشاورة الآخرين وأن تتعاضد آراؤه معهم، لسلاع دعوة الأنبياء الصادقة، ومطالعة الدلائل والآيات التي جاؤوا بها... عند ذلك يمكن للإنسان الإذعان للحقّ.

إنَّ الأحداث التي مرّت في عصرنا الحالي سيمّا تهضة المسلمين الثوريين في مختلف البلدان الإسلامية بوجه القوى الكبرى وعملائها في الشرق والغرب، والتي جعلت الدنيا ظلاماً دامساً في وجوههم، وهزّت كياناتهم، تشير جميعاً إلى أنّ الخطر الكبير الذي يتهدّد هذه التسبب المتاك المرتبة ضدّ التي مدير هذا يفهم هذه بالاقْتامات المحققة ضدّ العبقائد

| ٤٣ | الأمثل في تغسير كتاب الله المنزل | ۱۱] |
|----|----------------------------------|-----|
|    | · · · · · ·                      |     |

الدين. كالعامل الإقتصادي، وخوف الإنسان، وعدم إطَّلاعه، والعقد النفسية... الخ!! كسما أنّهم غير مستعدّين للتفكّر ولو للحظة واحدة بعالم ما وراء الطبيعة وبـالدلائل المـدهشة والواضحة لنوحيد الخالق جلّ وعلا، والعلامات الصريحة لنبوّة الأنبياء كنبيّنا الأكرم ﷺ. وغير مستعدّين أيضاً للتنصّل عن أحكامهم التي أثبتت فشلها.

لا يمكن أن نمائل بين هؤلاء وبين مشركي عصر الجاهلية بـالتعصّب والعـناد وعـدم الإطّلاع، نعم، هؤلاء متعصّبون ومعاندون ولكنّهم مطّلعون، ولهذا فهم أكثر خطراً وضلالةً من مشركي عصر الجاهلية.

وممّا يجدر ذكر، أنّ ذيل أكثر الآيات القرآنية يدعو الإنسان إلى التفكّر والتعقّل والتذكّر: فأحياناً تقول: ﴿لِنَ فِي ذلك لآية لقوم يتفكّرون﴾ (النحل ـ ١١ و ٦٩) وأخرى تقول: ﴿لِنَ فِي ذلك لآيات لقوم يتفكّرون﴾ (الرعد ـ ٣، والزمر ـ ٤٢، والجاثية ـ ١٣) وثالثة تقول: ﴿لعلّهم يتفكّرون﴾ (الحشر ـ ٢١، والأعراف ـ ١٧٦)، وأحياناً تطرح الآيات القرآنية نفس المفهوم وجهاً لوجه ﴿كذلك يبيّن للله لكم الآيات لعلّكم تتفكّرون﴾ (البقرة ـ ٢١٩ و ٢٦٩ و ٢١٩).

وقد ورد في القرآن الكريم الكثير من هذه الدعوات منها الدعوة إلى الفقه \_ أي الفهم \_ والدعوة إلى العقل والتعقّل، ومدح الناس المتعقّلين، والندم الشديد لأولئك المتعصّبين، وقد جاء ذلك في ٤٦ آية من آيات القرآن الجيد، وقد قال الكثير من العلماء: إنّنا لو أردنا جمع هذه الآيات وتفسيرها لأحتجنا إلى كتاب مستقل.

وفي هذا المجال ذكر القرآن الكريم أنَّ أحد صفات أهل النار هو عدم التفكَّر والتعقَّل كقوله تعالى: ﴿وقالو لوكنَّا نسجع أو نعقل هاكنًا في أصحاب السعير» ومنه قوله تعالى: ﴿ولقد ذرائنا لجهتَم كثيراً هن الجنَّ والإنس لهم قلوب لا يفقهون بها ولهم أعين لا يبصرون بها ولهم آذان لا يسمعون بها أولئك كالأنعام بل هم أضلَ أولئك هم الغاقلون».

الآيات

يَنَا يَهُا النَّاسُ أَنتُمُ الْفُ قَرَاء إِلَى اللَّهِ وَٱللَّهُ هُوَ الْغَنِيُ ٱلْحَمِيدُ ٢ إِن يَشَأَيُدُ هِ، حَكْمَ وَيَأْتِ بِخَلْقِ جَدِيدِ إِنَّ وَمَاذَلِكَ عَلَى ٱللَهِ بِعَزِيزِ ٢ وَلَا تَزِرُ وَازِرَةٌ وَزَرَ أَخْرَى وَإِن تَدْعُ مُتْقَلَةُ إِلَى حِمْلِهَا لَا يُحْمَلْ مِنْهُ شَى \* وَلَوْكَانَ ذَاقُرْ بَتَ إِنَّ مَا لُذِينَ يَخْشُون رَبَّهُم بِٱلْغَيْبِ وَأَفَامُوا ٱلصَلَوْذَ وَمَن تَزَكَى فَإِنَّمَا يَتَزَكَ لِنَفْسِهِ ، وَإِلَى آللَهِ إِنَ

التفسير

<لا تزر وازر<del>ة</del> وزر أخرى»:

بعد الدعوة المؤكّدة إلى التوحيد ومحاربة أيّ شكل من أشكال الشرك وعبادة الأوثان، يحتمل أن يتوهّم البعض فيقول: ما هي حاجة الله لأن يُعبد بحيث يصرّ كلّ هذا الإصرار، ويؤكّد كلّ هذا التأكيد على عبادته وحده؟ لذا فإنّ هذه الآيات توضّح هذه الحقيقة وهي أنّنا نحن المحتاجون لعبادته لا هو سبحانه وتعالى، فتقول الآية الكرية: **فيائيّها الناس أنتم** الفقرار إلى الله والله هو الغني الحجيد».

فيا له من حديث مهمّ وقيم ذلك الذي يوضّح موقعنا في عالم الوجود من خالق الوجود. ويكشف الكثير من الغموض، ويجيب على الكثير من الأسئلة.

نعم، فالقائم بذاته غير المحتاج لسواه. واحد أحد، وهو الله تعالى، وكلّ البشر بل كـلّ الموجودات محتاجة إليه في جميع شؤونها وفقيرة إليه ومرتبطة بذلك الوجود المستقل بحيث لو قطع إرتباطها به لحظة واحدة لأصبحت عدم في عدم، فكما أنّه غير محتاج مطلقاً، فإنّ

سبيل تكاملنا عن طريق عبادته وطاعته، ونقترب بذلك من مصدر الفيض اللامتناهي. ونغترف من أنوار ذاته وصفاته.

وفي الحقيقة فإنَّ هذه الآية توضيح للآيات السابقة حيث يقول تعالى: ﴿ذَلَكُم الله رَبُّكُم له الملك والذين تدمون من دونه ما يملكون من قطمير». ﴿

وعليه فإنَّ البشر محتاجون له لا لسواه، لذا فيجب عليهم أن لا يطأطئوا رؤوسهم لغيره تعالى، وأن لا يطلبوا حاجاتهم إلَّا منه تبارك اسمه، لأنَّ ما سوى الله محتاج إلى الله كحاجتهم إليه، وحتى أنَّ تعظم أنبياء الله وقادة الحقَّ إنَّما هو لأنَّهم رسله تعالى وممثَّلوه. لا لذواتهم بالاستقلال.

وعليه فهو «غني» كما أنَّه «حميد» أي إنَّه في عين إستغنائه عن كلَّ أحد. فــهو رحــيم وعطوف وأهل بكل حمد وشكر، وفي عين انَّه أرحم الراحمين، فهو غير محتاج لأحد مطلقاً.

الإلتفات إلى هذه الحقيقة له أثران إيجابيان على المؤمنين، فهي تستنز لهم من مركب الغرور والأنانية والطغيان من جانب، وتنبههم إلى أنَّههم لا يمهلكون شهيئاً من أنتقسهم يستقلُّون به، وأنَّهم مؤتمَّنون على كلَّ ما في أيديهم من جانب آخر، لكي لا يُدُّوا يد الحاجة ا إلى غيره، ولا يضعوا طوق العبودية لغير الله في أعناقهم، وأن يتحرّروا من كلّ تعلّق آخر، ويعتمدوا على همَّتهم، وبهذه النظرة الشمولية يرى المؤمنون أنَّ كلَّ موجود في هذا العالم إنَّما هو من أشعّة وجوده تعالى، وأن لا ينشغلوا عن (مسبّب الأسباب) بالأسباب ذاتها.

جمع من الفلاسفة عدّوا هذه الآية إشارةً إلى البرهان المعروف «الإمكمان والفسقر» أو «الإمكان والوجوب» لإثبات واجب الوجود. مع أنَّ الآية ليست في مقام بيان الاستدلال على إثبات وجود الله، بل إنَّها شرح لصفاته تعالى، ولكن يمكن اعتبار البرهان المذكور من لوازم مفاد هذه الآية.

## شرع برهان الإمكان والوموب «الفقر والغذى»:

إنَّ جميع الموجودات التي نراها في هذا العالم كانت كلُّها ذات يوم «عدماً»، ثمَّ اكتست بلباس الوجود، أو بتعبير أدقّ: كان يوم لم تكن شيئاً فيه، ثمّ صارت وجوداً، وهذا بحدّ ذاته

۱. فاطر، ۱۳.

| [ع | سورة فاطر / الآية ١٥ ـ ١٨                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|----|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|    | and the second se |

دليل على أنَّها معلولة في وجودها لوجود آخر، وليس لها وجود من ذاتها.

٤٦

ونعلم بأنّ أي وجود معلول، مرتبط وقائم بعلّته وكلّه احتياج، وإذا كانت تلك (العلّة) أيضاً معلولة لعلّة أخرى فإنّها بدورها ستكون محتاجة، ولو تسلسل هذا الأمر إلى ما لا نهاية فسوف تكون الحصيلة مجموعة من الموجودات المحتاجة الفقيرة، وبديهي أنّ مجموعة كهذه لن يكون لها وجود أبداً، لأنّ منتهى الاحتياج احتياج، ومنتهى الفقر فقر، وما لانهاية له من الأصفار لا يكن أن يحصل منه أي عدد، كما أنّه ممّا لانهاية له من المرتبطات بغيرها لا تنتج أي حالة إستقلال.

من هنا نستنتج أنّنا في النهاية يجب أن نصل إلى وجود قائم بذاته، ومستقل من جميع النواحي، وهو علّة لامعلول. وهو واجب الوجود.

**سؤال: ه**نا يثار السؤال التالي: لماذا تتعرّض الآية أعلاه للإنسان وحاجته إلى الله فقط، بينا جميع الموجودات تشترك في هذا الفقر؟

**والجواب:** إذا كان الإنسان ــ الذي يعتبر سيّد المحلوقات ــ غارقاً في الحاجة والفقر إلى الله، فإنّ حال بقيّة الموجودات واضحة، وبتعبير آخر فإنّ بقيّة المــوجودات تشــترك مـع الإنسان في الفقر الذي هو «إمكان الوجود».

وتخصيص الحديث في الإنسان إنمًا هو لأجل كبح جماح غـروره، وإلفـات نـظره إلى حاجته إلى الله في كلّ حال، وفي كلّ شيء وكلّ مكان، ليكون ذلك أساس الصفات الحسنة والفضائل والملكات الأخلاقية، ذلك الإلتفات الذي يؤدّي إلى التـواضـع وتـرك الظـلم والغرور والكبر والعصبية والبخل والحرص والحسد، ويبعث على التواضع أمام الحقّ.

ولتأكيد هذا الفقر والحاجة في الإنسان يقول تعالى في الآية التالية: **(إن يشأ بذهبكم** ويأت بخلق حِديد).

وعليه فهو سبحانه وتعالى ليس بحاجة إليكم أو إلى عبادتكم، وإنّما أنتم الفقراء إليه. وهذه الآية شبيهة بما ورد في الآية ١٣٣ من سورة الأنعام حيث يقول تعالى: ﴿وربّك

العالم لا يضيف إلى مقام كبريائه شيئاً.

وفي الآية الثالثة أيضاً يعود التأكيد مرّةً ثانية فيقول تعالى: ﴿وما ذلك على الله بعزيز﴾ نعم، فإِنّا أمره إذا أراد شيئاً أن يقول له كن فيكون، وهذا يصدق على جميع عالم الوجود.

على كلّ حال. فإنّه تعالى إذا أمركم بالإيمان والطاعة والعبادة فإَنّما ذلك لأجلكم أنتم. وكلّ ما ينشأ عن ذلك من فائدة أو بركة إنّما يعود عليكم.

الآية الأخيرة من هذه الآيات تشير إلى خمسة مواضيع فيا يتعلّق بما سميق بحمثه في الآيات السابقة:

الأوّل: من المكن أن يثير ما ورد في الآية الماضية من قوله تعالى: ﴿**اِن بِشَا يَدْهَبْكُمُ** ويأت يخلق جديد» سؤالاً في أذهان البعض من أنَّ المقصودين في هذه الآية ليس المذنبين فقط، إذ إنّ المؤمنين الصالحين موجودون في كلّ عصر وزمان، فهل يمكن أن يكون هؤلاء أيضاً معرضين للعقوبات المترتبة على أعمال الطالحين، ويُحكمون بالفناء على حد سواء؟

هنا <u>جيب (ولا تزر ولزرة وزر أخرى) .</u>

«وِزر» بمعنى الثقل، وقد أُخذ من «وَزر» (على زنة كرب) بمعنى الملجأ في الجبل، وأحياناً يأتي بمعنى المسؤولية ويعبَّر بذلك عن الإثم كما يعبَّر عنه بالثقل. والوزيـر المـتحمّل ثـقل المسؤولية من أميره. والموازرة: المعاونة ، لأنَّ الشخص عند المعاونة يتحمّل قسـطاً من الثقل عن رفيقه.

وهذه الجملة تعتبر واحدة من الأسس الهامّة في الإعتقادات الإسلامية، والحقيقة أنّها ترتبط من جانب بالعدل الإلهي، بحيث يرتهن كلّ بعمله، وهو تعالى إَنّما يثيب الشخص على سعيه وإجتهاده في طريق الخير، ويعاقبه على ذنبه.

ومن جانب آخر فإنّ فيها إشارة إلى شدّة العقوبة يوم القيامة، بحيث لا يكون أحـــد مستعدّاً لتحمّل وزر عمل غيره على عاتقه مهما كان قريباً منه.

والإلتفات إلى هذا المعنى له الأثر الفعّال في البناء الروحي للإنسان، حيث يكون مراقباً ان مساد مسلسلة المسلمين تشديم الأتيام أسلسا من المسالم المحكم المترام

\_\_\_\_\_

١. الراغب في مفرداته، كتاب الواو.

٤]

ومن جانب آخر فإنّه يفهم الناس ويبصرهم بأنّ حساب الله للمجتمع لا يكون حساباً جمعياً، بل إنّ كلّ فرد يحاسب بشكل مستقل، أي إنّ الفرد إذا أدّى ما عليه من تطهير نفسه، ومحاربة الفساد، فليس عليه أدنى بأس أو خوف إذا كمان العمالم بأسره مملوّتين بمالكفر والشرك والظلم والمعصية.

وأساساً فلن يكون لأيّ برنامج تربوي أثر ما لم يولّ إهتماماً لهذا الأصل المــهمّ (دقّــق النظر)!!

هذه المسألة تطرح في الجملة الثانية من الآية بشكل آخر، يقول تعالى: ﴿وَلِنَ تَدَعَ مِثْقَلَةً الى حملها لا يحمل هنه شي. ولو كان ذا قربي، (.

في حديث عن ابن عبّاس أو غيره، أنّ أمّاً وإينها يأتيان في يوم القيامة وكلّاً منهما عليه ذنوب كثيرة، و تطلب الأمّ من إينها أن يحمل عنها بعض تلك المسؤوليات في قبال تربيتها له وحملها به، فيقول لها إيتعدي عنّي فأنا أسوأ منك حالاً .

ويبرز هنا السؤال التالي: هل أنّ هذه الآية تنافي ما ورد في الروايات الكثيرة حول السنّة السيّئة والسنّة الحسنة؟ حيث إنّ الروايات تقول: «من سنّ سنّة حسنة كان له أجرها وأجر من عمل بها من غير أن ينقص من أجره شيء، ومن سنّ سنّة سيّئة كان له وزرها ووزر من عمل بها».

ولكنّنا إذا التفتنا إلى نكتة واحدة، يتّضح الجواب على هذا السؤال، وهي أنّ عـدم تسجيل ذنب أحد على آخر، إنّا هو في صورة أن لا يكون له سهم في ذلك العمل، ولكن إذا كان له سهم في إيجاد سنّة، أو الإعانة والمساعدة أو الترغيب والتشجيع، فمن المسلّم أنّـه يُحسب من عمله ويكون شريكاً ومساهماً في ذلك العمل. وأخيراً، في الجملة الثالثة من الآية، ترفع الستارة عن حقيقة أنّ إنذارات الرّسول تَشَ

١. «مثقلة» بمعنى «الحامل لحمل ثقيل» ويقصد بها هنا حامل الوزر على عاتقه، و(حسمل): على ما يسقوله الراغب: معنى واحد اعتبر في أشياء كثيرة، فسوّي بين لفظة في فعل وفرّق بين كثير منها في مصادرها، فقيل في الراغب: معنى واحد اعتبر في أشياء كثيرة، فسوّي بين لفظة في فعل وفرّق بين كثير منها في مصادرها، فقيل في الراغب: معنى واحد اعتبر في أشياء كثيرة، فسوّي بين لفظة في فعل وفرّق بين كثير منها في مصادرها، فقيل في الراغب: معنى واحد اعتبر في أشياء كثيرة، فسوّي بين لفظة في فعل وفرّق بين كثير منها في مصادرها، فقيل في الراغب: معنى واحد اعتبر في أشياء كثيرة، فسوّي بين لفظة في فعل وفرّق بين كثير منها في مصادرها، فقيل في الراغب: معنى واحد اعتبر في أسياء كثيرة، فسوّي بين لفظة في فعل وفرّق بين كثير منها في مصادرها، فقيل في ال الراغب: معنى واحد اعتبر في أسياء كثيرة، فسوّي الموي الماد في فعل وفرّق بين كثير منها في مصادرها، فقيل في الراغب

١٩ الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل

لها أثرها في القلوب المهيّاًة لذلك فقط، تقول الآية الكرية: ﴿لِنَّما تَنْذَر الذين يخشون ربِّهم بالغيب وأقاموا الصلاة».

فإن لم يكن خوف الله متمكّناً من القلب، ولم يكن هناك إحساس بمراقبة قوّة غيبية في السرّ أو العلن، ولم تنفع الصلاة التي تؤدّي إلى إحياء القلب والتذكير بالله في تسقوية ذلك الإحساس... فلن يكون لإنذارات الأنبياء أثر يذكر.

وحين لا يكون الإنسان قد إعتنق عقيدة ما ولم يؤمن، فلو لم تكن لديه روح البحث عن الحقّ، وإحساس بالمسؤولية نجاه معرفة الحقيقة، فلن يصغي لدعوة الأنبياء، ولن يتفكّر في آيات الله في هذه الدنيا.

وفي الجملة الرابعة يعود مرّة أخرى إلى حقيقة (إنّ الله غير محتاج لأحد) فتضيف: ﴿وَمِنَ تَرْحَىٰ فَإِنَّهَا يَتَرْحَى لِنفسه، .

وفي الختام ينبّه في الجملة الخامسة إلى أنَّ المحسنين والمسيئين إن لم ينالوا جزاء أعمالهم في الدنيا فليس لذلك أهميّة ما دام المصير إلى الله **﴿وَإِلَى الله المصير»** وبالتالي فانَّه سيحاسب الجميع على أعمالهم.

8003

#### الآيات

وَمَايَسْتَوِى ٱلْأَعْمَىٰ وَٱلْبَصِيرُ ۞ وَلَا ٱلظُّلُمَنْ وَلَا ٱلنُّورُ ۞ وَلَا ٱلظِّلُوَلَا ٱلْحَرُورُ ٥ وَمَايَسْتَوِى ٱلْأَحْبَاءُ وَلَا ٱلْأَمَوْتُ إِنَّ ٱللَّهَ يُسْعِعُ مَن يَشَآءُ وَمَا أَنْتَ بِمُسْعِعٍ مَّن فِ ٱلْقُرُورِ ٢ إِنْ أَنتَ إِلَا نَذِيرُ ٢

# الأفسير

## وما تستوي الظلمات ولا النُّور:

تذكر الآيات مورد البحث ـ بما يتناسب مع البحوث التي مرّت حول الإيمان والكفر في الآيات السابقة ـ أربعة أمثلة جميلة للمؤمن والكافر، توضّح بأجلى شكل آثـار الإيـان والكفر.

في المثال الأوّل: شبّه «الكافر والمؤمن» بـ «الأعمى والبصير» حيث تقول الآية الكرية: ﴿وها يستوي للأمهي وللبصير﴾.

الإيمان نور وإشراق، يعطي البصيرة والمعرفة للإنسان في النظرة إلى العالم، وفي الإعتقاد، والعمل وفي كلّ الحياة، أمّا الكفر فظلمة كالحة، فلا إعتقاد صحيح ونظرة سليمة عن العالم، ولا عمل صالح.

تشير الآية ٢٥٧ من سورة البقرة إلى هذا الموضوع فستقول: ﴿الله وليّ الذيسنَ آمسُوا يخرجهم من الظلمات إلى النور والذين كفروا أولياؤهم الطاغوت يخرجونهم من النور إلى الظلمات أولنك أصحاب النار هم فيها خالدون ﴾.

وبما أنَّ العين المبصرة وحدها لا تكني لتحقّق الرؤية، فيجب توفّر النور والإضاءة أيضاً المسلم اللاد المسلم الحمد مسلما المسلم المسلم المسلم المسلم المالية المسلم

الأمثل في تغسير كتاب الله المنزل ٥١ [\\

المخاطر، أمَّا النور والضياء فهو منشأ الحياة والمعيشة والحركة والرشد والنمو والتكامل، فلو زال النور لتوقَّفت كلَّ حركة وتلاشت جميع الطاقات في العالم، ولعمَّ الموت العالم المـادّي، بأسره، وكذلك نور الإيمان في عالم المعنى، فهو سبب الرشد والتكامل والحياة والحركة.

ثمّ تضيف الآية ﴿ولاالظلُّ ولاالحرورَ﴾ فالمؤمن يستظلُّ في ظلَّ إيمانه بهدوء وأمن وأمان. أمما الكافر فلكفره يحترق بالعذاب والألم

يقول «الراغب» في مقرداته: العرور: (على وزن قبول) الريح الحارّة. وإعتبرها بعضهم «ريح السموم» وبعضهم قال بأنَّها «شدَّة حرارة الشمس».

ويقول «الزمخشري» في الكشّاف: «السموم يكون بالنهار، والحرور بالليل والنهار، وقيل بالليل خاصّة» ، على أيّة حال، فأين الحرور من الظلّ البارد المنعش الذي يبعث الإرتياح في روح وجسم الإنسان.

ثمّ يقول تعالى في آخر تشبيه: ﴿وها يستوى الأحيا، والاالمواد» ﴾. المؤمنون حيو يون، سعاة متحرّ كون، لهم رشد وغو، لهم فروع وأوراق وورود وغر، أمّا الكافر فمثل الخشبة اليابسة، لا فيها طراوة ولا ورق ولا ورد ولا ظلَّ لها، ولا تصلح إلَّا حطباً للنار.

في الآية ١٢٢ من سورة الأنعام نقراً: ﴿ لَوَهِنْ كَانَ هِيتَا فَأُحِيبِنَاهُ وجعلنا له نوراً بِحِشْيَ به في الناس كمن مثله في الظلمات ليس بخارج منها ﴾ .

وفي ختام الآية يضيف تعالى: **وْلِنْ الله يُسجع من يشا.)** لكي يسمع دعوة الحقّ ويلبّي نداء التوحيد ودعوة الأنبياء ﴿وِما لَتَتَ بِمُسْمَعَ مِنْ فِي القَبُورِ ﴾.

فمهما بلغ صراخك، ومهما كان حديثك قريباً من القلب، ومهما كان بيانك معبَّراً، فــإنَّ الموتى لا يسعهم إدراك شيء من ذلك، ومن فقد الروح الإنسبانية نستيجة الإصرار عسلى المعاصي، وغرق في التعصّب والعناد والظلم والفساد. فبديهي أن ليس لديسه الإسستعداد لقبول دعو تك.

وعليه فلا تقلق من عدم إيمانهم، ولا تجزع، فليس عليك من وظيفة إلَّا الإبلاغ والإنذار وإن أنت إلا تذير).

۲۰۸ تفسير الكشّاف، ج ۳، ص ۲۰۸.

ଅ 🔤

ہدوٹ

## ١. آثار الإيمان والكفر

نعلم أنّ القرآن لا يعير إهتهاماً للحواجز الجغرافية والعرقية والطبقية وأمثالها ممّا يفرّق بين الناس، فالقرآن الكريم يعتبر أنّ الحدّ هو الحدّ بين [الإيمان والكفر]. وعليه فإنّه يقسّم المجتمع البشري إلى قسمين «المؤمنين» و«الكافرين».

ولتعريف «الإيمان» شبّهه القرآن الكريم بـ «النور»، كما أنّه شبّه الكفر بـ «الظلام» وهذا التشبيه أحسن مؤشّر على ما يستخلصه القرآن الكريم من مسألة الكفر والإيمان (.

فالإيمان نوع من الإحساس والنظرة الباطنية، ونوع من العلم والمعرفة متوائمة مع عقيدة قلبية، ونوع من التصديق الذي ينفذ في أعماق روح الإنسان ليكون منبعاً لكلّ الفعّاليات البنّاءة.

أمّا الكفر. فجهل وعدم معرفة وتكمذيب يمؤدّي إلى تسبّد، بمل فسقدان الإحسماس بالمسؤولية، كما يؤدّي إلى كلّ أنواع الحركات الشيطانية والتخريبية.

كذلك نعلم أيضاً بأنّ «النور» منشأ لكلّ حياة وحركة وغو ورشد في الحياة، بالنسبة إلى الإنسان والحيوان والنبات، على عكس الظلام فهو عامل الصمت والنوم والموت والفناء في حال استمراره، لذا فلا عجب حينما يشبه القرآن الكريم «الإيمان والكفر» «بالنور والظلمة» تارةً و«بالحياة والموت» تارةً أخرى، وفي مكان آخر يشبّههما (بالظلّ الظلليل والريح السموم)، أو حينما يشبّه (المؤمن والكافر) (بالبصير والأعمى)، وقد أوضحنا كلّ ما يتعلّق بهذه التشبيهات الأربعة.

ولا نبتعد كثيراً. فعندما نجالس (مؤمناً) نحسّ أثر ذلك النور في كلّ وجوده. أفكاره تنير لمن حوله، وحديثه مليء بالإشراق. أعماله وأخلاقه تعرّفنا حقيقة الحياة وحياة الحقيقة.

أمّا الكافر فكلّ وجوده مليء بالظلمة، لا يفكّر إلّا بمنافعه الماديّة وكيفية الترقيّ في الحياة الماديّة، ولايتجاوز أفق تفكيره حدود حياته الشخصية، غارق في الشهوات، لا يدفع روح وقلب جليسه إلّا إلى أمواج الظلمات.

برما مغاذيا أيمز جدالة أربغ جنبالآبارين قابل الإدباك والتعقّا بشكارهم بيس

· راجع سورة البقرة، ٢٥٧؛ المائدة، ١٥ و١٦؛ إبراهيم. ١ و٥؛ الزمر، ٢٢؛ الحديد، ٩؛ والطلاق، ١١.

# ٢\_ هل أنّ الموتى واقعاً لا يدركون؟

من ملاحظة ما ورد في الآيات أعلاه، يطرح هنا سؤالان:

الأول: كيف يقول تعالى في القرآن الكريم مخاطباً الرّسول عَكَمَ : ﴿ وَهَا لَدُمَّ بِهُسَمَّ مِن فِي القبور)؟ مع أنَّه جاء في الحديث المعروف أنَّ الرَّسول الأكرم بَنْ أُنَّ أمر يموم بسدر بأربعة وعشرين رجلاً من صناديد قريش فقذفوا في طويّ من أطواء بدر خبيث مخبّت، وكان إذا ظهر على قوم أقام بالعرصة ثلاث ليال فلمَّا كان ببدر اليوم الثالث أمر براحلته، فشدَّ عليها ا رحلها ثمّ مشى واتَّبعه أصحابه وقالوا: ما نراه ينطلق إلَّا لبعض حاجته، حتى قام على شفة الركى مجفل يناديهم بأسمائهم وأسماء آبائهم: يافلان بن فلان ويافلان بن فلان أيسّركم أنَّكم أطعتم الله ورسوله؟ فإنَّا قد وجدنا ما وعدنا ربَّنا حقًّا فهل وجدتم ما وعد ربَّكم حقًّا؟ قال: فقال عمر: يارسول الله ما تكلُّم من أجساد لا أرواح لها؟ فقال رسول الله ﷺ : «والذي نسغس محمّد بيد. ما أنتم بأسمع لما أقول منهم» ( .

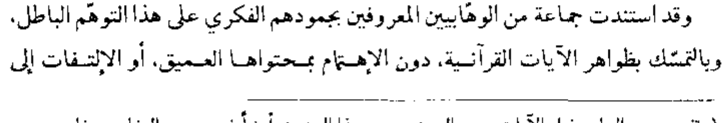
أو ما ورد في آداب دفن الموتى من تلقينهم عقائد الحقّ.

فكيف يمكن التوفيق بين هذه الأمور والآيات مورد البحث أعلاه؟

الجواب: يتّضح الجواب على هذا السؤال إذا أخذنا بنظر الاعتبار ما يلي: إنّ الحديث في الآيات كان حول عدم إدراك الموتى بالشكل الطبيعي والاعتيادي، أمَّا الرواية التي ذكرناها أو تلقين الميّت فإنَّما ترتبط بظروف خاصّة وغير عاديّة، حيث إنَّ الله سبحانه مكّن حديث الرّسول ﷺ في تلك الحالة من الوصول إلى أسماع الموتى.

وبتعبير آخر فإنَّ الإنسان في عالم البرزخ ينقطع إرتباطه مع عالم الدنيا، إلَّا في الموارد التي يأذن الله فيها أن يوصل هذا الإر تباط، ولذا فإنَّنا لا نستطيع عادةُ الإتَّصال بالموتى في الظروف العادية.

**الثاني:** هو إذا كان حديثنا غير بالغ أسماع الموتى فما معنى لسلامنا على الرّسول الأكرم والأتمَّة ﷺ والتوسّل بهم، وزيارة قبورهم، وطلب الشفاعة منهم عند الله؟



٨. تفسير روحالبيان، ذيل الآيات مورد البِحث: وورد هذا الحديث أيضاً في صحيح البخاري بتفاوت يسير. (صحيح البخاري، ج ٥، ص ٩٧ باب قتل أبي جهل).

[ع

الأحاديث الشريفة الكثيرة الواردة في هذا المجال، وسعوا إلى نغي وردّ مفهوم «التسوسّل» وإثبات بطلانه.

**الجواب:** الجواب على هذا السؤال أيضاً يتّضح ممّا ذكرناه كمقدّمة في الإجرابة على السؤال الأوّل، من أنّ التعامل مع الرّسول يَتَخَبَّ وأولياء الله يختلف عنه مع الآخرين، فهؤلاء كالشهداء (بل إنّهم يحتلون الصفّ الأوّل في قافلة الشهداء) وهم أحياء وخالدون، وهم مصداق لقوله: **فراحيا: عند رتبهم يرزقون،** ، <sup>(</sup> وبأمر من الله فإنّهم يحتفظون بإرتباطهم بهدا العالم، كما أنّهم يستطيعون وهم في هذه الدنيا أن يتّصلوا بالموتى ركما في حالة قتلى بدر\_.

استناداً إلى ذلك نقرأ في روايـات كـثيرة وردت في كـتب الفـريقين أنّ الرّسـولﷺ والأُمَّة ﷺ يسمعون سلام من يسلّم عليهم سواء كان قريباً أم بعيداً، بل إنّ أعـمال الأُمّة تعرض عليهم آ.

الجدير بالملاحظة أنّنا مأمورون بالسلام على الرّسولﷺ في التشهّد الأخير للصلوات اليومية، وهذا إعتقاد المسلمين عامّة، أعمّ من كونهم شيعة أو سنّة، فكيف يمكن مخاطبة من لا يمكنه السماع أصلاً؟

كذلك وردت روايات متعدّدة في صحيح مسلم عن أبي سعيد الخدري وأبي هريرة، عن الرّسول ﷺ أنّه قال: «لقّنوا موتاكم لا إله إلاً الله» [.

كذلك وردت الإشارة في نهج البلاغة إلى مسألة الإرتباط مع أرواح الموتى، فعندما كان أمير المؤمنين صلوات الله وسلامه عليه راجعاً من صفّين أشرف على القبور بظهر الكوفة: «ياأهل الديار الموحشة... إلى أن قال: أما لو أذن لهم في الكلام لأخبروكم أنّ خير الزاد التقوى»<sup>3</sup>.

#### ٣\_ تنويع التعبيرات جزء من الفصامة

لوحظ في التشبيهات الأربعة الواردة في الآيات أعلاه، تعبيرات متفاوتة تمــاماً مــثلاً ..... ١٦١ عمران، ١٦٩.

١١] الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل

(أعمى ..بصير) و(ظلّ \_حرور) جاءت بصورة المفرد في حال أنّ (أحياء \_أموات) بصورة الجمع، وجاءت (ظلمات \_نور) بصورة جمع والثانية بصورة مفرد... هذا من جانب.

ومن جانب آخر فقد قدّمت التشبيهات ذات المنحى السلبي على غيرها في التشـبيه الأوّل والثاني (أعمى ــظلمات) في حال قدّمت التشبيهات ذات المنحى الإيجابي في التشبيه الثالث والرابع (ظلّ ــأحياء).

ومن جانب ثالث تكرّرت أداة النني في التشبيهات الثاني والثالث والرابع في حين أنّها لم تتكرّر في التشبيه الأوّل.

وأخيراً. فإنّ جملة ﴿ما يستوي﴾ وردت فقط في التشبيه الأوّل والأخير. ولا أثر لها في التشبيهات الأخرى.

بعض المفسّرين علّلوا هذه الاختلافات بتعليلات كثيرة بعضها جدير بالإهتمام وبعضها الآخر مورد مساءلة.

و من ضمن التعليلات اللطيفة أنّ جمع «الظلمات» وإفراد «النور» للتدليل على أنّ الظلمة \_التي تعني الكفر \_ذات تشعّبات كثيرة، بينما حقيقة «الإيمان» والتوحيد واحدة ليس إلّا، فالإيمان كالخطّ المستقيم الذي يوصل بين نقطتين لا وجود لسواه بينهما، في حين أنّ ظلمة الكفر مثل آلاف الآلاف من الخطوط المتعرّجة المنحرفة التي يمكن إيجادها بين نقطتين.

كذلك فإنَّ تقديم النشبيهات ذات المنحى السلبي في المثالين الأوّليين إنَّما هو للإشارة إلى الإسلام نقل الناس من الجاهلية وظلمات الشرك إلى نور الهداية.

وأمّا المثالان الأخيران فإشارة إلى المراحل الأخرى التي أحكم الإسلام فيها جذوره في القلوب، ووسّع المناحي الإيجابية في المجتمع.

وإذا تجاوزنا كلّ ذلك فإنّ التنوّع أصلاً في البيان يمنح الحديث طراوة وروحاً خاصّة، ممّا يجعل ذلك مؤثّراً وجميلاً وجذّاباً، في حال أنّ التكرار على نمط واحد يسلب الحديث لطافته \_إلّا في موارد استثنائية \_وبناءً على هذا فإنّ الفصحاء والبلغاء يسعون دائماً إلى تـنويع

تعبيراتهم وجعلها مؤثّرة، ونعلم أنَّ القرآن على أعلى درجات الفصاحة والبلاغة. وعليه، فلو لم يكن غير مراعاة الفصاحة أمر آخر لكني، مع أنَّ من الممكن أن يتوصَّل غيرنا من الأجيال القادمة إلى كشف أسرار أخرى غير ما ذكرنا ممّا هو محجوب عنّا الآن. રુજ

## الآيات

إِنَّا أَزْسَلْنَكَ بِالْحَقِّ بَشِيرًا وَنَذِيراً وَإِن مِنْ أُمَّةٍ إِلَّا خَلَافِيهَا نَذِيرٌ ٣ وَإِن يُكَذِبُوكَ فَقَدْ كَذَبَ ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ جَاءَتُهُمْ رُسُلُهُم بِٱلْبَيِّنَتِ وَبِٱلْزَبُرُ وَبِٱلْحَتَٰبِ ٱلْمُنِيرِ ٣ ثُوَ أَخَذْتُ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا فَكَيْفَ كَانَ نَكِيرِ ٣

#### التفسير

التعجب من عدم إيمان: توصّلنا في الآيات السابقة إلى أنّ هناك أفراداً كالأموات والعميان لا تترك مواعظ الأنبياء في قلوبهم أدنى أثر، وعلى ذلك فإنّ الآيات مورد البحث تقصد مواساة الرّسول بهذا الخصوص وتخفيف آلامه لكي لا يغتم كثيراً.

أوّلاً تقول الآية الكريمة: ﴿لِمَا قرسلناك بالحقّ بشيراً ونذيراً ولِن من لُعَة لِلّا خلا فيها نذير). فيكفيك من أداء وظيفتك أن لا تقصّر فيها، أوصل نداءك إلى مسامعهم، بشّرهم بثواب الله، وأنذرهم عقابه، سواء استجابوا أو لم يستجيبوا.

الملفت للنظر أنّه تعالى قال في آخر آية من الآيات السابقة مخاطباً الرّسول الأكرم ﴿لِنَ لَنْتَ لِلا تَدْيَرُهُ، ولكنّه في الآية الأولى من هذه الآيات يقول: ﴿لِنّا لَرَسَلْنَاكَ سِالْحَقَّ بَشَيرًا وتذيرُهُ إشارة إلى أنّ الرّسولﷺ لا يقوم بهذا العمل من عند نفسه، وإنّما هو مأمور من قبل الله تعالى.

وإذا كانت الآية السابقة قد ركّزت على الإنذار فقط، فلأنّ الحديث كان حول الجاهلين المعاندين الذين هم كالأموات المقبورين الذين لا يتقبّلون أي حديث، أمّا هذه الآية فإنّها توضّح بشكل كامل، وظيفة الأنبياء الثنائية الهدف «البشارة»«الإنذار»، مؤكّدة في آخرها من جديد على «الإنذار» لأنّ الإنذار هو القسم الأساس من دعوة الأنبياء في قبال المشركين والظلمة.

[11] الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل

«خلا»: من (الخلاء) وهو المكان الذي لا ساتر فيه من بناء ومساكن وغيرهما، والخُلُوُّ يستعمل في الزمان والمكان، ولأنّ الزمان في مرور، قيل عن الأزمــنة المــاضية «الأزمــنة الخالية» لأنّه لا أثر منها، وقد خلت الدنيا منها.

وعليه فإنَّ جملة ﴿ولِن مِن لَمَة لِلا خلافِيها تَدْيرَ﴾ بمعنى أنَّ كلَّ أُمَّة من الأُمم السالفة كان لها نذير.

والجدير بالملاحظة، طبقاً للآية أعلاه، أنّ كلّ الأمم كان فيها نذير إلهي، أي كان فيها نبي. مع أنّ البعض تلتّى ذلك بمعنى أوسع، بحيث يشمل العلماء والحكماء الذين ينذرون الناس أيضاً، ولكن هذا المعنى خلاف ظاهر الآية.

على كلّ حال، فليس معنى هذا الكلام أن يُبعث في كلّ مدينة أو منطقة رسول، بل يكفي أن تبلّغ دعوة الرسل وكلامهم أسماع المجتمعات المختلفة، إذ إنّ القرآن يقول: ﴿خلا فيها تذير﴾ ولم يقل «خلا منها نذير».

وعليه فلا منافاة بين هذه الآية التي تقصد وصول دعوة الأنبياء إلى الأمم، مع الآية ٤٤ من سورة سبأ والتي تقول: ﴿وها لرسلنا لِليهم قبلك من ندير﴾ والتي يقصد منها كون المنذر منهم.

ويضيف تعالى في الآية التالية: ﴿وَإِنْ بِكَذَبُوكَ﴾ فلا عجب من ذلك، ولا تحزن بسبب ذلك، لأنّه ﴿فقد كذّب الذين من قبلهم جاءتهم رسلهم بالبيّنات وبالزبر وبالكتاب المنير».

فلست وحدك الذي أصبحت موضع تكذيب هؤلاء القوم الجاهلين بما عـندك مـن معجزات وكتاب سهاوي، فقد واجه الرسل السابقون هذه المشكلة أيـضاً، لذا فـلا تـغتم ً وواصل سيرك بحزم، واعلم أنّ من كتبت له الهداية فسوف يهتدي.

أمّا ما هو الفرق بين (البيّنات ـ والزبر ـ والكتاب المنير)؟ المفسّرين أظهروا وجهات نظر مختلفة، أوضحها تفسيران:

١\_ «البيّنات» بمعنى الدلائل الواضحة والمعجزات التي تثبت حقّانية النّبي، أمّا «الزبــر»

فجمع «زبور» بمعنى الكتب التي كتبت بإحكام (مثل الكتابة على الحجر وأمثالها) وهي كناية عن إستحكام مطالبها `. وإشارة إلى الكتب النازلة قبل موسى ﷺ، في حين أنَّ «الكـتاب

١. يقول الراغب في مفرداته: زبرت الكتاب كتبته كتابة عظيمة، وكلَّ كتاب غليظ يقال له زبور.

سورة فاطر / الآية ٢٤ ـ ٢٦

[ع

المنير» إشارة إلى كتاب موسى في والكتب المهاوية الأخرى التي نزلت بعده. (لأنّه وردت الإشارة في القرآن الجيد في سورة المائدة \_الآيات ٤٤ و٤٦ إلى التوراة والإنجيل على أنّهها (هدى ونور) وفي نفس السورة \_الآية ١٥ عبّر عن القرآن الكريم بالنور أيضاً).

٢- المقصود بـ «الزبر» ذلك القسم من كتب الأنبياء التي تحتوي على العبرة والمـوعظة والنصيحة والمناجاة (كزبور داود)، وأمّا «الكتاب المنير» فتلك المجموعة من الكتب السهاوية التي تحتوي على الأحكام والقوانين والتشريعات الاجتماعية والفردية المختلفة مثل التوراة والإنجيل والقرآن، ويبدو أنّ هذا التّفسير أنسب.

تشير الآية الآخيرة من هذه الآيات إلى العقاب الأليم لتلك الجموعة فستقول: ﴿لَحَمَّ أخذت للذين كفروله ` فهم لم يكونوا بمنأى عن العقاب الإلهي، وإن استطاعوا أن يستمروا بتكذيبهم إلى حين.

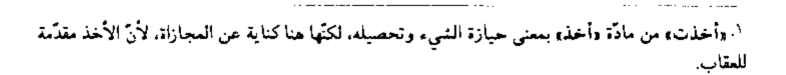
فبعض عاقبناهم بالطوفان، وبمعض بمالريح العماصفة الممدمّرة، وأخمرون بمالصيحة والصاعقة والزلزلة.

أخيراً لتأكيد وبيان شدّة وقسوة العقوبة عليهم يقول: ﴿فَكَيفَ كَانَ نَكَيرَ﴾ ذلك تماماً مثلها يقوم شخص بإنجاز عمل مهم ثمّ يسأل الحاضرين: كيف كان عملي؟ على أيّة حال فإنّ هذه الآيات تواسي وتطمئن من جانب كلّ سالكي طريق الله والقادة والزعهاء المخلصين منهم بخاصّة، من كلّ أمّة وفي أيّ عصر وزمان، لكي لا ييأسوا ولا يفقدوا الأمل عند سماعهم إستنكار المخالفين، ولكي يعلموا أنّ الدعوات الإلهيّة واجهت دائماً معارضة شديدة من قبل المتعصّبين الجاحدين الظلمة، وفي نفس الوقت وقف المحبّون العاشقون المتولّمون إلى جنب دعاة الحقّ وفدوهم بأنفسهم أيضاً.

ومن جانب آخر فهي تهديد للمعاندين الجاحدين، لكي يعلموا أنّهــم لن يســتطيعوا إدامة أعـماهم التخريبية القبيحة إلى الأبد، فعاجلاً أو آجلاً ستحيط بهم العقوبة الإلهيّة.

રાજ

٥٨



# الآيتان

ٱلْوَتَرَأَنَّ ٱللَّهَ أَنْزَلَ مِنَ ٱلسَّمَاءِ مَاءَ فَأَخْرَجْنَابِهِ مُنَوَبِ تُخْلِفًا أَلُوا نُها وَمِنَ ٱلْجِبَالِ مَدَدُ بِيضُ وَحُمَرٌ مَعْتَكِفُ أَلْوَنَهُمَا وَغَرَابِيبُ سُودٌ ﴿ وَمِنَ النَّاسِ وَٱلدَّوَآتِ وَٱلْأَنْعَامِ مُعْتَلِفٌ أَلُوانَهُ كَذَلِكٌ إِنَّمَا يَحْشَى ٱللَّهَ مِنْ عِبَادِهِ ٱلْعُلَمَةِ أَ إِنَّ ٱللَّه عَزِيزُغَفُورُ ٢

التفسير

العمائب الممتلفة للفلقة:

مرّة أخرى تعود هذه الآيات إلى مسألة التوحيد، وتفتح صفحة جديدة مـن كـتاب التكوين أمام ذوى البصائر من الناس، لكي ترد بعنف على المشركين المعاندين ومنكري التوحيد المتعصّبين.

هذه الصفحة المشرقة من كتاب الخلق العظيم تلفت الانظار إلى تنوّع الجمادات والمظاهر المختلفة والجميلة للحياة في عالم النبات والحيوان والإنسان، وكيف جعل الله سبحانه مـن الماء العديم اللون الآلاف من الكائنات الملوّنة، وكيف خلق من عناصر معيّنة ومحدودة موجودات متنوّعة أحدها أجمل من الآخرا!

فهذا النقّاش الحاذق أبدع بقلم واحد وحبر واحد أنواع الرسوم والأشكال التي تجذب الناظرين وتحيَّرهم وتدهشهم.

أَوَّلاً تقول الآية الكرية: ﴿ أَلَمْ تَرَ أَنَّ الله لَتَزَلَ مِنَ السِمَا. مَا: فأخرجنا بِه شمرات مختلفاً ألولنها)ه .

شروع هذه الجملة بالإستفهام التقريري، وبتحريك حسّ التساؤل لدى البشر، إشارة إلى أنَّ هذا الموضوع جلى إلى درجة أنَّ أي شخص إذا نظرمن موقع طلب الحقيقة أبصرها، نعم، يبصر هذه الفواكه والزهور الجميلة والأوراق والبراعم المختلفة بأشكال مختلفة تتولّد

من ماء وتراب واحد.

**č**]

**«ألوان»:** قد يكون المراد «الألوان الظاهرية للفواكه» والتي تتفاوت حتى في نوع الفاكهة الواحد كالتفّاح الذي يتلوّن بألوان متنوعة ناهيك عن الفواكه المختلفة. وقد يكون كناية عن التفاوت في المذاق والتركيب والخواص المتنوّعة لها، إلى حدّ أنّه حتى في النوع الواحد من الفاكهة توجد أصناف متفاوتة، كما في العنب مثلاً حيث إنّه أكثر من ٥٠ نوعاً، والتمر أكثر من سبعين نوعاً.

والملفت للنظر هو إستخدام صيغة الغائب في الحديث عنه عزّوجلّ، ثمّ الإنستقال إلى صيغة المتكلّم، وهذا النوع من التعابير، غير منحصر في هذه الآية فقط، بسل يسلاحظ في مواضع أخرى من القرآن الجميد أيضاً، وكأنّ الجملة الأولى تعطي للمخاطب إدراكاً ومعرفة جديدة، وتستحضره بهذا الإدراك والمعرفة بين يدي الباري عزّوجلّ، ثمّ عند حضوره يلق عليه الحديث مباشرةً.

ثمّ تُشير الآية إلى تنوّع أشكال الجبال والطرق الملوّنة التي تمرّ من خلالها و تؤدّي إلى تشخيصها و تفريقها الواحدة عن الأخرى. فتقول: **﴿وهن الجبال جدد بيفن وحمر هـ ختلف الولنها وقرلبيب سود﴾**`.

هذا التفاوت اللوني يضفي على الجبال حجالاً خاصّاً من جهة، ومن جهة أخرى، يكون سبباً لتشخيص الطرق وعدم الضياع فيا بين طرقها المـلينة بـالإلتواءات والإنحـدارات، وأخيراً فهو دليل على أنّ الله على كلّ شيء قدير.

> «جدد» جمع «جدّة» \_ على وزن غدّة \_ بمعنى الجادّة والطريق. «بيض» جمع «أبيض» كما أنّ «حمر» جمع «أحمر» وهو إشارة إلى الألوان.

«غرابيب» جمع «غربيب» ـ على وزن كبريت ـ وهو الشبيه للغراب في السواد، كقولك أسود كحلك الغراب. وعليه فإنّ ذكر كلمة «سود» بعدها والتي هي أيضاً جمع «أسود» تأكيد على شدّة وحلك السواد في بعض الطرق الجبلية <sup>٢</sup>.

واحتمل أيضاً أن يكون التَّفسير: ألم تر أنَّ الجبال نفسها مثل طرائق بيضاً وحمراً وسوداً

١١] الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل

مختلفاً ألوانها خطّت على سطح الأرض، وخاصّة إذا نظر إليها الشخص من فاصلة بعيدة، فانّها تُرى على شكل خطوط مختلفة ممدودة على وجه الأرض بيض وحمر وسود مختلف ألوانها<sup>(</sup>.

٦١

على كلّ حال فإنّ تشكيل الجبال بألوان مختلفة من جهة، وتلوين الطرق الجبلية بألوان متفاوتة، من جهة أُخرى، دليل آخر على عظمة وقدرة وحكمة الله سبحانه وتعالى والتي تتجلّى وتتزيّن كلّ آنِ بشكل جديد.

وفي **الآية التالية** تطرح مسألة تنوّع الألوان في البشر والأحياء الأخرى، فيقول تعالى: (ومن الناس والدولب والأنعام مختلف ألولنه).

أجل. فالبشر مع كونهم جميعاً لأب واحد وأمّ واحدة. إلّا أنّهم عناصر وألوان متفاوتة تماماً. فالبعض أبيض البشرة كالوفر، والبعض الآخر أسود كالحبر، وحتى في العنصر الواحد فإنّ التفاوت في اللون شديد أيضاً. بل إنّ التوأمين الذين يطويان المراحل الجنينية معاً. واللذين يحتضن أحدهما الآخر منذ البدء. إذا دقّقنا النظر نجدهما ليسا من لون واحد، مع أنّها من نفس الأبوين. وتمّ إنعقاد نطفتيهما في وقت واحد، وتغذّيا من غذاء واحد.

ناهيك عن التفاوت والإختلاف الكامل في بواطنهم عدا أشكالهم الظاهرية، وفي خلقهم ورغباتهم وخصوصيات شخصياتهم وإستعداداتهم وذوقهم، بحيث يتكوّن بـذلك كـيان مستقل منسجم بكلّ إحتياجاته الخاصّة.

في عالم الكائنات الحيّة أيضاً يـوجد آلاف الآلاف مـن أنـواع الحــشرات، الطـيور، الزواحف، الحيوانات البحرية، الوحوش الصحراوية، بكلّ خصائصها النوعية وعــجائب خلقتها، كدلالة على قدرة وعظمة وعلم خالقها.

حينما نضع قدمنا في حديقة كبيرة من حدائق الحيوان فسوف نصاب بالذهول والحيرة والدهشة بحيث إنّنا \_بلا وعي منّا \_نتوجّه بالشكر والثناء لله المبدع لكلّ هذا الفن الخلّاب

على صفحة الوجود. مع أنَّنا لا نرى أمامنا في تلك الحديقة إلَّا جزءٌ من آلاف الأجزاء من الموجودات الحيّة في العالم.

١٠ تقسير الميزان، ج ١٧، ص ٤٢.

٦٢ سورة فاطر / الآية ٢٧ ـ ٢٨ [ج وبعد عرض تلك الأدلّة التوحيدية يقول تعالى في الختام جامعاً: نعم إنّ الأمر كـذلك «تمذلك» (.

ولأنّ إمكانية الإنتفاع من آيات الخلق العظيمة هذه تتوفّر أكثر عند العـباد العـقلاء والمفكّرين يقول تعالى في آخر الآية: **(لِتَمَا بِخَشَى لِلله مِن عب**اد<del>ه العلما.)</del>.

نعم فالعلياء من بين جميع العباد، هم الذين نالوا المقام الرفيع من الخشية «وهي الخوف من المسؤولية متوافق مع إدراك لعظمة الله سبحانه»، حالة (الخشية) هذه تولّدت نتيجة سبر أغوار الآيات الآفاقية والأنفسية، والتعرّف على حقيقة علم وقدرة الله وغاية الخلق.

الراغب في مفرداته يقول: «الخشية خوف يشوبه تعظيم، وأكثر ما يكون ذلك عن علم بما يُخشى منه، ولذلك خصّ العلماء بها».

قلنا تكراراً بأنّ الخوف من الله بمعنى الخوف من المسؤولية التي يواجهها الإنسان، الخوف من أن يقصّر في أداء رسالته ووظيفته، ناهيك عن أنّ إدراك جسامة تلك المسؤولية يؤدّي أيضاً إلى الخشية، لأنّ الله المطلق قد عهد بها إلى الإنسان المحدود الضعيف، (تأمّل بدقّة)!!

كذلك يستفاد من هذه الجملة ضمناً بأنّ العلماء الحقيقيين هم أولئك الذين يستشعرون المسؤولية الثقيلة حيال وظائفهم، وبتعبير آخر: أهل عمل لاكلام، إذ إنّ العلم بدون عمل دليل على عدم الخشية، ومن لا يستشعر الخشية لا تشمله الآية أعلاه.

هذه الحقيقة وردت في حديث عن الإمام زين العابدين علي بن الحسين الله حيث يقول: «وما العلم بالله والعمل إلاّ إلغان مؤتلفان فمن عرف الله خافه، وحثّه الخوف على العمل بطاعة الله، وإنّ أرباب العلم وأتباعهم (هم) الذين عرفوا الله فعملوا له ورغبوا إليه، وقد قال الله: ﴿لِمَها يخشى الله هن عباده للعلما.﴾ »<sup>7</sup>.

ونقرأ في حديث آخر عن الإمام الصادق ﷺ في تفسير هذه الآية «يعني بالعلماء من صدق قوله فعله ومن لم يصدق قوله فعله فليس بعالم» .

١. حول ما هو إعراب «كذلك» أعطيت إحتمالات عديدة، بعضهم قالوا بأنها جملة مستقلّة تـقديرها (الأمر كذلك) ونحن انتخبنا في تفسيرنا هذا المعنى لكونه الأنسب، ولكن البعض ربطوها بالجملة السابقة فقالوا: إنّ المعنى هو كما أنّ الثمرات وجدد الجبال مختلف ألوانها كذلك الناس والدواب والأنعام، وقد احتمل أيضاً أن تكون الجملة مرتبطة بما بعدها والمعنى: كذلك تختلف أحوال العباد في الخشية. ٢. روضة الكافي، طبقاً لنقل تفسير نورالثقلين، ج ٤، ص ٣٥٩. [13] الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل

وفي حديث آخر جاء «أعلمكم بالله أخوفكم لله».

ملخّص القول أنّ العلماء ـ بالمنطق القرآني ـ ليسوا أولئك الذين تحوّلت أدمـغتهم إلى صناديق للآراء والأفكار المختلفة من هنا وهناك ومليئة بالقوانين والمعادلات العلميّة للعالم وتلهج بها ألسنتهم، أو الذين سكنوا المدارس والجامعات والمكاتب، بل إنّ العـلماء هـم أصحاب النظر الذين أضاء نور العلم والمعرفة كلّ وجودهم بنور الله والإيمـان والتـقوى، والذين هم أشدّ الناس إرتباطاً بتكاليفهم مع ما يستشعرونه من عظمة المسؤولية إزاءها.

٦٣

نقرأ في سورة القصص أيضاً أنّه حينها اغترّ «قارون» وإستشعر الرضى عن نفسه وادّعى لها مقام العلم، قام يعرض ثروته أمام الناس، وتمنّى عبّاد الدنيا الذين أسرتهم تلك المظاهر البرّاقة أن تكون لهم مثل تلك الثروة والإمكانية الدنيوية، ولكن علماء بني إسرائيل قالوا لهم: إنّ ثواب الله خيرً وأبق لمن آمن وعمل صالحاً، ولا يفوز بذلك إلّا الصابرون المستقيمون: ﴿وقال لذين لُوتوا للعلم ويلكم ثولب الله خير لمن آمن وعمل صالحاً ولا يلقاها إلّا

وفي ختام الآية يقول تعالى، كدليل موجز على ما مرّ: ﴿إِنَّ الله عزيز مُفورَ».

«عرّته» وقدرته اللامتناهية منبع للخوف والخشية عند العلماء، و(غفرانــه)، سـبب في الرجاء والأمل عندهم، وبذا فإنّ هذين الاسمين المقدّسين يحفظان عباد الله بــين الخــوف والرجاء، ونعلم بأنّه لا يمكن إدامة الحركة باتجاه التكامل بدون الإتّصاف بهاتين الصفتين بشكل متكافىء.

۸۰ القصعی، ۸۰.

# الآيتان

إِنَّ ٱلَّذِينَ يَتْلُونَ كِنْبَ ٱللَّهِ وَأَقَامُوا ٱلْصَلَوْةَ وَأَنْفَقُوا مِمَارَزَةً نَاهُم سِرَّا وَ عَلَانِيَةَ يَرْجُونَ تِجَنَرَةً لَنَ تَبُورَ ۞ لِيُوَفِيَهُمُ أَجُورَهُمْ وَيَزِيدَهُم مِن فَضْ لِهِ إِنَّهُ غَفُورٌ شَكُورٌ ۞

التفسير

#### التمارة المربمة مع الله:

بعد أن أشارت الآيات السابقة إلى مرتبة الخوف والخشية عند العلماء، تشير الآيات مورد البحث إلى مرتبة «الأمل والرجاء» عندهم أيضاً، إذ إنّ الإنسان بهذين الجناحين ـ فقط ـ يمكنه أن يحلّق في سماء السعادة، ويطوي سبيل تكامله، يقول تعالى أوّلاً: ﴿لِنَ الذين يتلون كتاب الله وأقاهوا الصلاة وأنفقوا همّا رزقناهم سرّا وملائية يرجون تجارةً لن تبور) `.

بديهي أنّ «التلاوة» هنا لا تعني مجرّد القراءة السطحية الخالية من التفكّر والتأمّل، بل قراءة تكون سبباً وباعثاً على التفكّر، الذي يكون بدوره باعثاً على العمل الصالح، الذي يربط الإنسان بالله من جهة، ومظهر ذلك الصلاة، ويربطه بخلق الله من جهة ثانية، ومظهر ذلك الإنفاق من كلّ ما تفضّل به الله تعالى على الإنسان، من علمه، من ماله وثروته ونفوذه، من فكره الخلّاق، من أخلاقه وتجاربه، من جميع ما وهبه الله.

هذا الإنفاق تارةً يكون (سرّاً)، فيكون دليلاً على الإخلاص الكمامل. وتمارةً يكمون (علانية) فيكون تعظيماً لشعائر الله ودافعاً للآخرين على سلوك هذا الطريق.

ومع الالتفات إلى ما ورديق هذه الآية والآية السابقة نستنتج أنَّ العلياء حقًّاً هم الذين

· يلاحظ أنَّ «يرجون» خبر «أنَّ».

١٩ الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل
 ٢٥ الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل
 ٣ قلوبهم مليئة بالخشية والخوف من الله المقترن يتعظيمه تعالى.
 ٣ ألسنتهم تلهج بذكر الله وتلاوة آياته.
 ٣ يصلون ويعبدون الله.
 ٣ ينفقون في السرّ والعلانية كمّا عندهم.

له ينشون في المسر والمعارفية ما معاملة. \* وأخيراً ومن حيث الأهداف، فإنّ أفق تفكيرهم سام إلى درجة أنّهم أخرجوا من قلوبهم التعلّق بهذه الدنيا الماديّة الزائلة، ويتأمّلون ربحاً من تُجارتهم الوافرة... الربح مع الله وحده، لأنّ اليد التي تمتدّ إليه لا تخيب أبداً.

والجدير بالملاحظة أيضاً أنّ «تبور» من «البوار» وهو فرط الكساد، ولمّـا كــان فــرط الكساد يؤدّي إلى الفساد كما قيل «كسد حتى فسد» عُبَّر بالبوار عن الهــلاك، وبــذا فــإنّ «التجارة الخالية من البوار» تجارة خالية من الكساد والفساد.

ورد في حديث رائع أنّه جاء رجل إلى رسول الله ﷺ فقال: يارسول الله، ما لي لا أحبّ الموت؟ قال: «ألك مال» قال: نعم. قال: «فقدّمه» قال: لا أستطيع. قال: «فإنّ قلب الرجل مع ماله. إن قدّمه أحبّ أن يلحق به. وإن أخّره أحبّ أن يتأخّر معه» (

إنّ هذا الحديث في الحقيقة يعكس روح الآية أعلاه، لأنّ الآية تقول إنّ الذين يقيمون الصلاة، وينفقون في سبيل الله لهم أمل وتعلّق بدار الآخرة، لأنّهم أرسلوا الخيرات قبلهم ولهم الميل للحوق بها.

الآية الأخيرة من هذه الآيات، توضّح هدف هؤلاء المؤمنين الصادقين فتقول: انّهـم يعملون الخيرات والصالحات **وليوقيهم أجورهم ويزيدهم هن ف**ضله لِنّه مفور شكور» <sup>(</sup>

هذه الجملة في الحقيقة تشير إلى منتهى إخلاصهم، لأنّهم لا يـنظرون إلّا إلى الأجـر الإلهي، ولا يقصدون بأعهالهم وخيراتهم الرياء والتظاهر وتوقّع الثناء من هذا ومن ذاك، إذ إنّ أهمّ قضيّة في الأعهال الصالحة هي «النيّة الخالصة».

التعبير بـ «أجور» في الحقيقة لطف من الله، فكأنَّ العباد يطلبون من الله مقابل أعسالهم

 تفسير مجمع البيان، ج ٨. ص ٤٠٧، ذيل الآيات مورد البحث. ٢. جملة ﴿ليوقَيهم﴾ إِمَّا أنَّها متعلَّقة بجملة ديتلون كتاب الله...؛ وعليه يكون معناها «إنَّ هدفهم من التلاوة والصلاة والإنفاق الحصول على الأجر الإلهي» أو أنّها متعلّقة بـ ولن تبور...» وبذا يكون معناها «إنّ تجارتهم لن يصيبها الفساد لأنَّ المثيب لهم هو الله تعالى».

[ع

أجراً!! في حال أنَّ كلَّ ما يملكه العباد منه تعالى، حتى القدرة على إنجاز الأعبال الصـالحة أيضاً هو الذي أعطاهم إيّاها.

وألطف من هذا التعبير قوله ﴿ويزيدهم هن فضله﴾ الذي يبشَّرهم بأنَّـه عــلاوة عــلى الثواب الذي يكون عادةً على الأعبال والذي يكون مئات أو آلاف الأضعاف المضاعفة للعمل، فإنَّه يزيدهم من فضله. ويعطيهم من سعة فضله ما لم يخطر على بال. وما لا يملك أحد في هذه الدنيا القدرة على تصوره.

جاء في حديث عن ابن مسعود عن رسول الله ﷺ أنَّه قال في قوله: ﴿ويـزيدهم مـن فصله): هو الشفاعة لمن وجبت له النار ممَّن صنع إليه معروفاً في الدنيا ﴿ ـ

وبذا فإنَّهم ليسوا فقط من أهل النجاة، بل إنَّهم يكونون سبباً في نجاة الآخرين بفضل الله ولطفه

وقال بعض المفسّرين بأنَّ جملة: ﴿وِيزِيدَهُم مِنْ فَصْلِهَ ﴾ إشارة إلى مقام «الشهود» الذي يكون للمؤمنين في يوم القيامة بأن يمكّنهم الله من النظر إلى جماله وجلاله والإلتذاذ من ذلك بأعظم اللذَّات، ولكن يظهر أنَّ الجملة المذكورة لها معنى واسع وشامل بحيث يشمل محتوى الحديث المذكور وعطايا ومواهب أخرى غير معروفة أيضأ.

جملة ﴿لِمَّه مَفُور شَكُورٍ» تدلَّل على أنَّ أوَّل لطف الله معهم، هـ و «العـ فو» عـن ذنسوبهم وزلَّاتهم التي تبدر منهم أحياناً، لأنَّ أَشدَّ قلق المؤمن يكون من هذا الجانب.

وبعد أن يهدأ بالهم من تلك الجهة، فانَّه تعالى يشملهم بـ «الشكر» أي انَّه يشكر لهـم أعمالهم ويعطيهم أفضل الجزاء والثواب.

نقل تفسير «مجمع البيان» مثلاً تضربه العرب وهو «أشكر من بروقة» و تزعم العرب أنَّها \_أي بروقة \_ شجرة عارية من الورق، تغيم السهاء فوقها فتخضر وتورق من غير مطرً . وهو مثل يضرب للتعبير عن منتهى الشكر، فني قبال أقل الخدمات، يُقدّم أعظم الثواب. بديهي أنَّ خالق مثل هذه الشجرة أشكر منها وأرحم.

١١] الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل

# بحث

#### شروط تلك التمارة العميبة:

الملفت للنظر أنّ كثيراً من الآيات القرآنية الكريمة تشبّه هذا العالم بالمتجر الذي تُجّاره الناس، والمشتري هو الله سبحانه وتعالى، وبضاعته العمل الصالح، والقيمة أو الأجر: الجنّة والرحمة والرضا منه تعالى `.

ولو تأمّلنا بشكل جيّد فسوف نرى أنّ هذه التجارة العجيبة مع الله الكـريم ليس لهــا نظير، لأنّها تمتاز بالمزايا التالية الني لا تحتويها أيّة تجارة أخرى:

١-إنّ الله سبحانه وتعالى أعطى للبائع تمام رأسماله، ثم كان له مشتر ياً!.

٢- إنّ الله تعالى مشترٍ في حال أنّه غير محتاج \_ إلى شيء تماماً \_ فلديه خزائن كلّ شيء. ٣- إنّه تعالى يشتري «المتاع القليل» بالسعر «الباهض» «يامن يقبل اليسير ويعفو عن الكثير»، <sup>7</sup> «يامن يعطى الكثير بالقليل».

> ٤- هو تعالى يشتري حتى البضاعة التافهة ﴿ فَحَنْ يَعْطَلُ مُثْقَالُ دَرَّةً خَيرًا يَرَّهُ. <sup>\*</sup> ٥- أحياناً يعطى قيمة تعادل سبعهائة ضعف أو أكثر «البقرة ـــ ٢٦١».

٦-علاوة على دفع الثمن العظيم فإنه أيضاً يضيف إليه من فضله ورحمته ﴿ويزيدهم من فضله ﴾ (الآية موضوع البحث).

ويا له من أسف أنَّ الإنسان العاقل الحرّ، يغلق عينيه عن تجارة كهذه، ويشرع بغيرها. وأسوأ من ذلك أن يبيع بضاعته مقابل لا شيء.

أمير المؤمنين علي بن أبي طالب (عليه أفضل الصلاة والسلام) يقول: «ألا حرّ يدع هذه اللماظة لأهلها، إنّه ليس لأنفسكم ثمن إلّا الجنّة، فلا تبيعوها إلّا بها»<sup>؟</sup>.

# الآيتان

وَٱلَّذِى أَوَحَيْنَا إِلَيْكَ مِنَ ٱلْكِنَبِ هُوَ ٱلْحَقَّ مُصَدِقًا لِمَابَيْنَ يَدَيْهِ إِنَّ ٱللَّهَ بِعِبَادِهِ لَخَبِيرُ بَصِيرٌ ٢ ثُمَ أَوْرَثْنَا ٱلْكِنَبَ ٱلَّذِينَ ٱصْطَفَيْنَا مِنْ عِبَادِ نَا فَمِنْهُ مُطَالِرٌ لَنَفْسِهِ وَمِنْهُم مُقْتَصِدٌ وَمِنْهُمْ سَابِقٌ بِٱلْخَيرَ بِإِذْنِ ٱللَّهِ ذَلِكَ هُوَ ٱلْفَضْلُ ٱلْكَبِيرُ ٢

#### التفسير

الورثة المقيقيّون لميراث الأنبياء:

بعد أن كان الحديث في الآيات السابقة عن المؤمنين المخلصين الذين يستلون الكستاب الإلهي ويطبّقون وصاياه، تتحدّث هذه الآيات عن ذلك الكتاب السهاوي وأدلّة حقّانيّته، وكذلك عن الحملة الحقيقيين لذلك الكتاب، وبذا يستكمل الحديث الذي إفتتحته الآيات السابقة حول التوحيد، بالبحث الذي تثيره هذه الآيات حول النبوّة.

تقول الآية الكريمة: ﴿وَلَلَّذِي أَوْحِينَا لِلَّيْكَ مِنَ لَلْكَتَابِ هُوَ لَلْحَقَّ ﴾ .

مع الأخذ بنظر الإعتبار أنّ (الحقّ) يعني كلّ ما ينطبق مع الواقع وينسجم معه. فإنّ هذا التعبير دليل على إثبات أنّ هذا الكتاب السهاوي نازل من الله تعالى. لأنّنا كلّها دقّقنا النظر في هذا الكتاب السهاوي وجدناه أكثر إنسجاماً مع الواقع.

فليس فيه تناقض، أو كذب أو خرافة، فمبادئه ومعارفه تنسجم مع منطق العقل، قصصه وتواريخه منزّهة عن الأساطير والخرافات، وقوانينه تتساوق مع إحتياجات البشر، فتلك الحقّانية دليل واضح على أنّه نازل من الله سبحانه وتعالى.

المحتاج المحالية الألف المحالي والمحالية الأسباب المحالية والمحالية

١١] الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل

يقول الراغب في (مفرداته)؛ أصل الحقَّ المطابقة والموافقة، والحقَّ يقال على أوجه:

٦٩

يقون الراعب في (ممرد، لك) اعلى الحقى المحابقة والمواطعة، والحق يقان على اوجه. ا**لأوّل:** يقال لمن يوجد الشيء على أساس الحكمة، ولهذا قيل في الله تعالى هو الحسق،

وقال الله: ﴿ فَذَلِكُم الله رَبُّكُم العتَّى ﴾ (

**الثّاني:** يقال للشيء الذي وُجد بحسب مقتضى الحكمة، ولهذا يقال فِعلُ الله تعالى كلَّه حقّ، قال تعالى: ﴿ها خلق *الله ذلك إلّا ب*الحقّ﴾، <sup>7</sup> أي الشمس والقمر وغير ذلك.

الثّالث: في العقائد المطابقة للواقع، قال تعالى: ﴿فهدى الله الذين آمنوا لما اختلفوا فيه من الحقّ). <sup>7</sup>

**والرّابع:** يقال للأقوال والأفعال الصادرة وفقاً لما يجب، وبـقدر مـا يجب، وفي الوقت المقرّر، كقولنا: فعلك حقّ، وقولك حقّ.<sup>؟</sup>

وبناءً عليه، فإنّ حقّانية القرآن المجيد هي من حيث كونه حديثاً مطابقاً للمصالح والواقعيات من جهة، كما أنّ العقائد والمعارف الموجودة فيه تنسجم مع الواقع من جمهة أخرى، ومن جهة ثالثة فإنّه من نسج الله وصنعه الذي صنعه على أساس الحكمة، والله ذاته تعالى الذي هو الحقّ يتجلّى في ذلك الكتاب العظيم، والعقل يصدّق ويؤمن بما هو حقّ.

جملة ﴿مصدقا لها بين يديه) دليل آخر على صدق هذا الكتاب السماوي، لأنّه ينسجم مع الدلائل المذكورة في الكتب السماوية السابقة في إشارتها إليه وإلى حامله ﷺ .<sup>٥</sup>

جملة فإنّ للله يعياده لخبير بسمير» توضّح علَّة حقّانية القرآن وإنسـجامه مـع الواقـع والحاجات البشرية، لأنّه نازل من الله سبحانه وتعالى الذي يعرف عباده خير معرفة، وهو البصير الخبير فيا يتعلَّق بحاجاتهم.

لكن ما هو الفرق بين «الخبير» و «البصير»؟

قال البعض: «الخبير» العالم بالبواطن والعقائد والنيّات والبُعد الروحــي في الإنســان، و«البصير» العالم بالظواهر والبعد الجسماني للإنسـان.<sup>7</sup>

وقال آخرون: «الخبير» إشارة إلى أصل خلق الإنسان، و«البصير» إشارة إلى أعماله وأفعاله.<sup>٧</sup>

١. يونس، ٣٢.
 ٣. البقرة، ٣٢.
 ٣. البقرة، ٢١٣.
 ٢. مفردات الراغب، مادّة حقّ. «مع تلخيص واختصار».
 ٥. راجع هذا التفسير، ذيل الآية ٤١ من سورة البقرة.
 ٢. التفسير الكبير، ذيل الآية مورد البحث.

سورة فاطر / الآية ٣١ ـ ٣٢

[ع

وطبيعي أنّ التّفسير الأوّل يبدو أنسب وإن كان شمول الآية لكلا المعنيين ليس مستبعداً. الآية التّالية تتحدّث في موضوع مهم بالنسبة إلى حملة هذا الكتاب السماوي العظيم، أولئك الذين رفعوا مشعل القرآن الكريم بعد نزوله على الرّسول الأكرميَّيَّة ، في زمانه وبعده على مرّ القرون والعصور، وهم يحفظونه ويحرسونه، فتقول: ﴿ ثُمّ أورثنا الكتاب الذين اصطفينا هن عبادنا ﴾.

واضح أنَّ المقصود من «الكتاب» هنا. هو نفس ما ذكر في الآية السابقة وهو «القسرآن الكريم» والألف واللام فيه «للعهد». والقول بأنَّ المراد هو الإشارة للكتب السماويـة، وأنَّ اللام هنا «للجنس» يبدو بعيد الإحتال، وليس فيه تناسب مع ما ورد في الآيات السابقة.

التعبير بــ «الإرث» هنا وفي موارد أخرى مشابهة في القرآن الكريم، لأجل أنّ «الإرث» يطلق على ما يستحصل بلا مشقّة أو جهد، والله سبحانه وتعالى أنزل هذا الكتاب السهاوي العظيم للمسلمين هكذا بلا مشقّة أو جهد.

لقد وردت روايات كثيرة هنا من أهل البيت ﷺ في تفسير عبارة ﴿للذين لصطفينا﴾ بالأغّة المعصومين ﷺ `.

هذه الروايات \_كما ذكرنا مراراً \_ذكر لمصاديق واضحة وفي الدرجة الأولى. ولكن لا مانع من إعتبار العلماء والمفكّرين في الأمّة، والصلحاء والشهداء، الذين سعوا واجتهدوا في طريق حفظ هذا الكتاب السماوي، والمداومة على تطبيق أوامره ونواهـيه، تحت عـنوان «الذين لصطفينا هن عبادنا».

ثمّ تنتقل الآية إلى تقسيم مِهمّ بهذا الخصوص، فتقول: ﴿فَمنهم طالم لنفسه ومنهم مقتصد ومنهم سابق بالخيرات بإذن الله ذلك هو الفضل الكبير».

ظاهر الآية هو أنَّ هذه المجاميع الثلاثة هي من بين (الدين اصطفينا) أي: ورثة وحملة الكتاب السهاوي.

وبتعبير أوضح، إنّ الله سبحانه وتعالى قد أوكل مهمّة حفظ هذا الكتاب السهاوي، بعد الرّسول الأكرمﷺ إلى هذه الاُمّة. الاُمّة التي إصطفاها الله سبحانه، غير أنّ في تلك الاُمّة مجاميع مختلفة: بعضهم قصّروا في وظيفتهم العظيمة في حفظ هذا الكتاب والعمل بأحكامه،



داجع تفسير نور الثقلين، ج ٤، ص ٣٦١.

| ¥1 | الأمثل في تغسير كتاب الله المنزل | [\) |
|----|----------------------------------|-----|
|    | -                                |     |

ومجموعة أخرى، أدّت وظيفتها في الحفظ والعمل بالأحكام إلى حدّ كـبير، وإن كــان عملها لا يخلو من بعض الزلّات والتقصيرات أيضاً. وهؤلاء مصداق «مقتصد».

وأخيراً مجموعة ممتازة، أنجزت وظائفها العظيمة بأحسن وجه، وسبقوا الجميع في ميدان الإستباق. والذين أشارت إليهم الآية بقولها: **وسابق بالخيرات بإذن الله ب**ح.

ا**لسؤال: و**هنا يمكن أن يقال بأنّ وجود المجموعة «الظـالمة» يــنافي أنّ هــؤلاء جمــيعاً مشمولون بقوله «اصطغينا»؟

**الجواب: وفي الجواب نقول: إنّ هذا شبيه بما ورد بالنسبة إلى بني إسرائيل في الآية ٥٣ من سورة المؤمن: <b>فولقد آتينا هوس**ى للهدى **ولورثنا يني إسرلنيل للكتاب). في ح**ال أنّنا نعلم أنّ بني إسرائيل جميعهم لم يؤدّوا وظيفتهم إزاء هذا الميراث العظيم.

أو نظير ما ورد في الآية ١٦٠ من سورة آل عمران: ﴿ كُنْتُم خَيْرِلُمَّة أَخْرَجْتُ للنَّاسَ ﴾.

أو ما ورد في الآية ١٦ من سورة الجاثية بخصوص بني إسرائيل أيضاً **﴿وفَضَّلْنَاهُم على** للعالهين».

وكذلك في الآية ٢٦ من سورة الحديد نقرأ: فولقد أرسلنا نوحاً وليسراهميم وجمعلنا قسي دريتهما النيوة والكتاب قمنهم مهند وكثير منهم فاسقون».

وخلاصة القول: إنّ الإشارة في أمثال هذه التعبيرات ليست للأمّة بأجمعها فرداً فرداً، بل إلى مجموع الأمّة، وإن احتوت على طبقات، ومجموعات مختلفة (

وقد ورد في روايات كثيرة عن أهل بيت العصمة على في تفسير «سـابق بـالخيرات» بالمعصوم الله ، و«ظالم لنفسه» بمن لا يعرف الإمام، و«المقتصد» العارف بالإمام ً .

هذه التّفسيرات شاهد واضح على ما إخترناه لتفسير الآية، وهو أنّه لا مانع من كون هذه الجاميع الثلاثة ضمن ورثة الكتاب الإلهي.

ولانحتاج إلى التذكير بأنَّ تفسير الروايات أعلاه هو من قبيل بيان المصاديق الأوضح

بحيث إنّ هذه المجموعات الثلاثة لا تدخل ضمن مفهوم ورثة الكتاب، بل ضمن مفهوم «عبادنا» وأما «الذين اصطفينا» فهم المجموعة الثالثة فقط أي «السابقين بالخيرات»، فيبدو بعيداً، لأنّ الظاهر هو أنّ هذه المجموعات ممّن ذكرتهم الآية، ونعلم أنّ الحديث في الآية لم يكن عن كلّ العباد، بل عن ﴿الذين اصطفينا﴾، ناهيك عن إضافة «نا» إلى «عباد» وهو نوع من التمجيد والمدح، ممّا يجعل ذلك غير منسجم مع التّفسير المذكور. 7. راجع تفسير نور الثقلين، ج ٤، ص ٣٦٦، وكذلك أصول الكافي، ج ١، (باب ان من إصطفاء الله من عباده).

أ. أمّا ما احتمله البعض من أنّ التقسيم الوارد في الآية يعود على «عبادنا» وليس على ﴿الذين اصطفينا﴾.

[ع

للآية، وهم الأئمّة المعصومون، إذ هم الصفّ الأوّل، بينما العلماء والمفكّرون وحمـاة الديـن الآخرون في صفوف أخرى.

كذلك فإنّ التّفسير الوارد في تلك الروايات للظالم والمقتصد، هو أيضاً من قبيل بيان المصاديق، وإذا لاحظنا أنّ بعض الرّوايات تنغي شمول الآية للعلماء في مقصودها فإنّ ذلك في الحقيقة لإلفات النظر إلى وجود الإمام في مقدّمة تلك الصفوف.

ومن الجدير بالذكر أنَّ جمعاً من المفسّرين القدماء والمعاصرين احتملوا الكــثير مــن الإحتمالات في تفسير هذه المجاميع، والتي هي في الحقيقة جميعاً من قبيل بيان المصاديق<sup>(</sup>.

**السؤال: وه**نا يطرح السؤال التالي: لماذا ابتدأ الحديث بذكر الظالمين كمجموعة أولى، ثمّ المقتصد، ثمّ السابقين بالخيرات، في حين أنّ العكس يبدو أولى من عدّة جهات؟

الجواب: بعض كبار المفسّرين قالوا للإجابة على هذا السؤال: إنّ الهدف هو بيان ترتيب مقامات البشر في سلسلة التكامل، لأنّ أوّل المراحل هي مرحلة العصيان والغفلة، وبعدها مقام التوبة والإنابة، وأخيراً التوجّه والإقتراب من الله سبحانه وتعالى، فحين تصدر المعصية من الإنسان فهو «ظالم لنفسه»، وحين يلج مقام التوبة فهو «مقتصد»، وحين تقبل توبته ويزداد جهاده في طريق الحقّ، ينتقل إلى مقام القرب ليرقى إلى مقام «السابقين بالخيرات»<sup>7</sup>.

وقال آخر: بأنَّ هذا الترتيب لأجل الكثرة والقلَّة في العدد والمقدار، فالظالمون يشكَّلون الأكثرية، والمقتصدون في المرتبة التالية، والسابقون للخيرات وهم الخاصّة والأولياء من

٨. ذهب بعض بأنّ السابق بالخيرات هم أعوان الرّسول نَبْرَقُنُ والمقتصد طبقة التابعين، والظالم لنفسه أفراداً آخرون. والبعض الآخر فشروا «سابق بالخيرات» بالذين يفضّل باطنهم على ظاهرهم و«المقتصد» بالذين يستساوى ظاهرهم وباطنهم، و«الظالم لنفسه» بالذين يفضّل ظاهرهم على باطنهم. والبعض الآخر قالوا إنّ «السابقين» هم الصحابة، و«المقتصدين» هم تابعيهم، و«الظالمين» هم المنافقون. وقال آخرون بأنّ الآية تشير إلى المجموعات الثلاثة الواردة في سورة الواقعة ـ الآيات ٧ إلى ١١. فروكنتم أزواجاً ثلاثة \* فأصحاب الميمنة ما أصحاب الميمنة \* وأصحاب المشئمة \* ما تسميم ما أسمنه، ما أصحاب المشئمة \* المنافقة \* المنافقة \* المنافقة \* المنافقة \* المشئمة \* الذين المنهم \* المنافقة \* المنافقة \* المنافقة \* المسئمة \* المشئمة \* المسئمة \* المسئمة \* المنهم \* المؤنية \* المشئمة \* المشئمة \* المشئمة \* المؤانية \* المؤنية \* وأصحاب \* المؤنية \* وأصحاب \* المؤنية \* وأصحاب \* المؤنية \* وأضحاب \* المؤنية \* المؤنية \* المؤنية \* وأضحاب \* المؤنية \* وأصحاب \* المؤنية \* وأصحاب \* المؤنية \* وأصحاب \* المؤنية \* المؤنية \* المؤنية \* المؤنية \* المؤنية \* وأضحاب \* المؤنية \* وأصحاب \* وكنية \* وأمونية \* وأولية \* والمؤنية \* وأصحاب \* المؤنية \* وأصحاب \* وأمونية \* وأصحاب \* المؤنية \* وأصحاب \* والمؤنية \* وأصحاب \* المؤنية \* وأصحاب \* وأمونية \* وأصحاب \* والمؤنية \* وأمونية \* وأمونية \* وأوليمؤنية \* وأصحابة \* والمؤنية \* وأصحاب \* والمؤنية \* وأصحاب \* و

والسابقون السابقون \* أولئك المقرّبون). وفي حديث أنَّ «السابق بالخيرات» هم الأثنَّة على والحسن والحسين وشِهداء آل سحمَّد عيليهم الصلاة والسَّلام، والمقتصد المتديَّنون المجاهدون، والظالم لنفسه الذي خلط عملاً صالحاً وآخر سيناً، وكُلَّ هـذه التَّفسيرات كما قلنا من قبيل بيان المصاديق، وكلَّها قابلة للتعقَّل، عدا التَّفسير الأوَّل الذي لا يحتوي على مفهوم ٢. مجمع البيان، تفسير الآية مورد البحث. صحيح.

١١] الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل ٢٧ . الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل ٢٧ . الناس هم الأقلية وإن كانوا أفضل من الناحية الكيفيّة. الملفت للتأمّل ما نقل في حديث عن الإمام الصادق لمن أنّه قال: (ما مؤدّاه): «قُدّم الظالم لكي لا بيأس من رحمة الله. وأخر السابقون بالخيرات لكي لا يأخذهم الغرور بعملهم» . ويكن أن يكون كلّ من هذه المعاني الثلاثة مقصوداً. ويكن أن يكون كلّ من هذه المعاني الثلاثة مقصوداً. وأخر كلام في تفسير هذه المعاني الثلاثة مقصوداً. ويكن أن يكون كلّ من هذه المعاني الثلاثة مقصوداً. واخر كلام في تفسير هذه المعاني الثلاثة مقصوداً. ويكن أن يكون كلّ من هذه المعاني الثلاثة مقصوداً. واخر كلام في تفسير هذه المعاني الثلاثة مقصوداً. ويكن أن يكون كلّ من هذه المعاني الثلاثة مقصوداً. واخر كلام في تفسير هذه المعاني الثلاثة مقصوداً. واخر كلام في تفسير هذه المعاني الثلاثة معصوداً. واخر كلام في تفسير هذه المعاني الثلاثة مقصوداً. واخر كلام في تفسير هذه المانية معصوداً. واخر كلام في تفسير هذه المانية معصوداً. واخر كلام في تفسير هذه المانية معان المار إليه في جملة في المارة إلى التوفيق الذي شمل وال المعن، بأنه ميراث الكتاب الإلمي، وقال آخرون بأنه إشارة إلى التوفيق الذي شمل حال السابقين بالخيرات، وطيّهم لهذا الطريق بإذن الله، لكن يبدو أنّ المعنى الأوّل أنسب وأكثر إنسجاماً مع ظاهر الآية.

بعث

## من هم مرّاس الكتاب الإلهى؟

على ما ذكر القرآن الكريم فإنَّ الله سبحانه وتعالى يشمل الأُمّــة الإســلامية بمــواهب عظيمة، من أهمّها ذلك الميراث الإلهي العظيم وهو «القرآن».

وقد أصطفيت الأمّة الإسلامية من باقي الأمم، وتلك نعمة أعطيت لها، ومسؤولية ثقيلة أسندت إليها بنفس النسبة التي فضّلت بها وأصبحت بسببها مشمولة باللطف الإلهي، وستكون هذه الأمّة في صف «السابقين بالخيرات» ما أدّت حقّ حفظ وحراسة هذا الميراث العظيم، أي أن تسبق جميع الأمم في الخيرات، في تطوير العلوم، في التقوى والزهد، في العبادة وخدمة البشرية، في الجهاد والإجتهاد، في التنظيم والإدارة، في الفداء والإيثار والتضحية، فتتقدّم وتسبق في كلّ هذه الأمور، وإلّا فإنّها لا تكون قد أدّت حقّ حفظ ذلك الميراث العظيم. خاصّة إذا علمنا أنّ تعبير «السابقين بالخيرات» مفهوم واسع إلى درجة أنّه يشمل التقدّم في جميع الأمور ذات المنحي الإيجابي من أمور الحياة.

نعم، فحملة مثل هذا الميراث هم \_ فقط \_ أولئك الذين يتّصفون بتلك الصفات، بحيث انّه له أم جزيا من تلك الهدية السام بة العظيمة ولم براعوا حر متها، فسيكونون مصداقاً لـ

٧٤ سورة فاطر / الآية ٣١-٣٢ [ج فإنّ من يضرب عرض الحائط بنسخة الدواء التي كتبها له الطبيب، فبإنّه يساعد على إستمرار الألم والعذاب لنفسه. وإنّ من يحطّم مصباحه الوحيد وهو يسير في طريق مظلم، إنّا يسوق نفسه إلى التيه والضياع، لأنّ الله سبحانه وتعالى غني عن الجميع. وعلى المذنبين أيضاً أن لا ينسوا حقيقة أنّهم كانوا مشمولين بمضمون الآية الكرية في زمرة ﴿الذين لِصطفينا﴾ وإنّ لهم ذلك الإستعداد بالقوّة، فعليهم أن يتجاوزوا مرحلة «الظالم لنفسه» وينتقلوا إلى مرحلة «المقتصد» ولير تقوا من هناك حتى يسالوا فخر «السابقين بالخيرات»، حيث إنّهم من جهة الفطرة والبناء الروحي من الذين إصطفاهم الحق.

جَنَّتُ عَدْنِ يَدْخُلُونَهَا يُحَلَّوْنَ فِيهَا مِنْ أَسَاوِرَ مِن ذَهَبِ وَلُوَّلُوَ أُولِبَاسُهُمْ فِيهَا حَرِيرٌ ٣٦ وَقَالُوا ٱلْحَمْدُ لِلَهِ ٱلَّذِى آذَهَبَ عَنَّ ٱلْحَزُنُ إِنَّ رَبَّنَا لَعَفُورٌ شَكُورٌ ٢٥ ٱلَّذِى أَسَر أَحَلَنَا دَارَ ٱلْمُقَامَةِ مِن فَضْلِهِ لَا يَمَتُنَا فِيهَا نَصَبٌ وَلَا يَمَتُنَا فِيهَا لُعُوبٌ ٢٠٠

## التفسير

الممد لله الذي أذهب عنَّا المزن:

هذه الآيات في الحقيقة نتيجة لما ورد ذكره في الآيات الماضية، يقول تعالى: ﴿جِـنَّاتُ عدن يدخلونها﴾`.

«جنّات» جمع «جنّة» بمعنى (الروضة) وكلّ بستان ذي شجر يستر بأشجاره الأرض.

و «عدن» بمعنى الإستقرار والثبات، ومنه سمّي المعدن لآنّه مستقر الجواهـر والمـعادن. وعليه فإنّ «جنّات عدن» بمعنى «جنّات الخلد والدوام والإستقرار».

على كلّ حال فإنّ هذا التعبير يشير إلى أنّ نعم الجنّة العظيمة خالدة وشابتة، وليست كنعم الدنيا ممزوجة بالقلق الناجم عن زوالها وعدم دوامها، وأهل الجنّة ليست لهم جـنّة واحدة، بل جنّات متعدّدة تحت تصرّفهم.

ثمّ تشير الآية إلى ثلاثة أنواع من نعم الجنّة، بعضها إشارة إلى جانب مادّي وبـعضها الآخر إلى جانب معنوي وباطني، وبعض أيضاً يشير إلى عدم وجود أي نوع من المعوّقات، فتقول الآية: ﴿يحلّون فيها هن أساورهن ذهب ولؤلؤا ولباسهم فيها حرير﴾.

 ال (جنّات عدن): يمكن أن تكون خبراً لمبتدأ محذوف تقديره «جزائهم» أو «أولئك لهم جنّات عندن»، نظير الآية ٣١ ـ سورة الكهف بعضهم أيضاً قال: إنّها (بدل) عن «الفضل الكبير»، ولكن باعتبار أنّ «الفنضل الكبير» إشارة إلى ميراث الكتاب السماوي، فلا يمكن أن تكون «جنّات» بدلاً عنها، إلّا إذا اعتبرنا المسبّب في مقام السبب.

ଟ]

فهؤلاء لم يلتفتوا في هذه الدنيا إلى بريقها وزخرفها، ولم يجعلوا أنفسهم أسرى لزبرجها، ولم يكونوا أسرى التفكير باللباس الفاخر، والله سبحانه وتعالى يعوّضهم عن كملّ ذلك، فيلبسهم في الآخرة أفخر الثياب.

هؤلاء زيّنوا حياتهم الدنيا بالخيرات، فزيّنهم الله سبحانه وتعالى في يوم تجسّد الأعمال يوم القيامة بأنواع الزينة.

لقد قلنا مراراً بأنّ الألفاظ التي وضعت لهذا العالم المحدود لا يمكنها أن توضّح صفاهيم ومفردات عالم القيامة العظيم، فلأجل بيان نعم ذلك العالم الآخر نحتاج إلى حروف اُخرى وثقافة أخرى وقاموس آخر، على أيّة حال، فلأجل توضيح صورة وإن كانت باهتة عن النعم العظيمة في ذلك العالم لابدً لنا أن نستعين بهذه الألفاظ العاجزة.

بعد ذكر تلك النعمة الماديّة. تنتقل الآية مشيرة إلى نعمة معنوية خاصّة فتقول: **﴿وقالوا** الحمد لله الذي أذهب مثّا العزن».

فهؤلاء يحمدون الله بعد أن أصبحت تلك النعمة العظيمة من نصيبهم، وتـلاشت عـن حياتهم جميع عوامل الغمّ والحسرة ببركة اللطف الإلهي، وتبدّدت سحب الهمّ المظلمة عن سهاء أرواحهم، فلا خوف من عذاب إلهي، ولا وحشة من موت وفناء، ولا قلق، ولا أذى الماكرين، ولا إضطهاد الجبابرة القساة الغاصبين.

اعتبر بعض المفسّرين ذلك الغمّ والحسرة إشارة إلى نظير مــا يــتعرّض له في الدنــيا. واعتبره البعض الآخر إشارة إلى الحسرة في المحشر على نتائج أعمالهم، ولا تضادّ بين هذين التّفسيرين، ويكن جمعهما في إطار المفهوم العام للآية.

«العزن»: (على وزن عدم)، و«العزن» ـ على وزن عُسر ـ كليهها لمعنىً واحد كما ذهب إليه أرباب اللغة، وأصله الوعورة والخشونة في الأرض واطلق على الخشونة في النفس لما يحصل فيها من الغمّ ويضادّه الفرح<sup>(</sup>.

ثمّ يضيف أهل الجنّة هؤلاء وإنّ ريّنا لشفور فكور ٢.

فبغفرانه أزال عنّا حسرة الزلّات والذنوب، وبشكره وهبنا المواهب الخالدة التي لن يلق عليها الغمّ بظلاله المشؤومة. غفر وستر بغفرانه الكثير الكثير من ذنوبنا، وبشكره أعسطانا

الكثير الكثير على أعمالنا البسيطة القليلة القليلة!

مفردات الراغب.

## [11] الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل

أخيراً تنتقل الآية مشيرة إلى آخر النعم، وهي عدم وجود عوامل الإزعاج والمشتقّة والتعب والعذاب، فتحكي عن ألسنتهم **(للذي أحلَنا دلرالمقامة من فضله لا يمسّنا فيها نصب ولا يمسّنا فيها لشوب)**.

YY

الدار الآخرة هناك دار إقامة لاكما في الدنيا حيث إنّ الإنسان ما أن يألف محيطه ويتعلّق به حتى يقرع له جرس الرحيل! هذا من جانب... ومن جانب آخر فمع أنّ العمر هناك متّصل بالأبد، إلّا أنّ الإنسان لا يصيبه الملل أو الكلل، أو التعب أو النصب مطلقاً، لأنّهم في كلّ آنٍ أمام نعمة جديدة، وجمال جديد.

«النصب» بمعنى التعب، و«اللغوب» بمعنى التعب والنصب أيضاً. هذا على ما تعارف عليه أهل اللغة والتّفسير، في حين أنّ البعض فرّق بين اللفظتين فقال بأنّ (النصب) يطلق على المشاقّ الجسهانية، و«اللغوب» يطلق على المشاقّ الروحية <sup>(</sup>، أو أنّه الضعف والنحول الناجم عن المشقّة والألم، وبذا يكون «اللغوب» ناجماً عن «النصب»<sup>7</sup>.

وبذا فلا وجود هناك لعوامل التعب والمشقِّة، سواء كانت نفسية أو جسمانية.

চ্চত্ৰ

# وَٱلَّذِينَ كَفَرُواْ لَهُمْ نَارُجَهَنَ رَلَا يُقْضَى عَلَيْهِمْ فَيَمُوتُواْ وَلَا يُحْفَفُ عَنَهُ مِضَ عَذَابِهَا كَذَلِكَ نَجْرِى كُلَّ حَفُورِ ٢٥ وَهُمْ يَصْطَرِخُونَ فِيهَا رَبَّنَا أَخْرِحْنَا نَعْمَلُ صَلِحًا غَيْرَ ٱلَّذِى حَتُنَا نَعْمَلُ أَوَلَمْ نُعَمِرَكُمْ مَايَتَذَحَتَرُ فِيهِ مَن تَذَكَرُ وَجَاءَكُمُ النَّذِيرُ فَذُوقُواْ فَمَا لِلْظَلِمِينَ مِن نَصِيرٍ ٢٠ إِنَ ٱللَهُ عَلِمُ غَيْبِ ٱلسَمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ إِنَّهُ عَلِيمُ إِذَاتِ ٱلصَّدُورِ ٢٠

الآيات

## التفسير

## ربنا أفرمنا نعمل صالماً

القرآن الكريم يقرن (الوعيد) (بالوعود) ويذكر «الإنذارات»، إلى جانب «البشارات» لتقوية عاملي الخوف والرجاء الباعثين للحركة التكاملية في الإنسان، إذ إنّ الإنسان بمقتضى «حبّ الذات» يقع تحت تأثير غريزتي «جلب المنفعة» و«دفع الضرر».

وعليه فمتابعة للحديث الذي كان في الآيات السابقة عن المواهب الإلهيّة العظيمة وصبر «المؤمنين السابقين في الخيرات» ينتقل الحديث هنا إلى العقوبات الأليمة للكفّار، والحديث هنا أيضاً عن العقوبات المادية والمعنوية.

تبتدىء الآيات بالقول: ﴿وللدِّينَ تَفْرُولَلْهِم نَارَجِهِنَّم ﴾، فكما أنَّ الجنَّة دار المقامة والخلد للمؤمنين، فإنَّ النار أيضاً مقام أبدي للكافرين.

· ثمّ تضيف إلا يقضى عليهم فيموتوله ( ، فمع أنَّ تلك النار الجامية وذلك العذاب المؤلم

· ﴿لا يقضى عليهم) بمعنى لا يحكم عليهم. -

١١] الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل

شيء ـ بموتهم لا يموتون. يجب أن يبقوا على قيد الحياة ليذوقوا عذاب الله. فالموت بالنسبة إلى هؤلاء ليس سوى منفذ للخلاص من العذاب، لكن الله تعالى أوصد دونهم ذلك المنفذ.

يبتى منفذ آخر هو أن يبقوا على قيد الحياة ويخفّف عنهم العذاب شيئاً فشــيئاً، أو أن يزداد تحمّلهم للعذاب فينتج عن ذلك تخفيف العذاب عنهم، ولكن تتمّة الآية أغلقت هذا المنفذ أيضاً ﴿ولايحقّف منهم هن مذلبها﴾.

ثمّ تضيف الآية وللتأكيد على قاطعية هذا الوعد الإلهي ﴿كذلك نجزي كلّ كفور ﴾.

فقد كفر هؤلاء في بادىء الأمر بنعمة وجود الأنـبياء والكـتب السهاويـة، ثمّ أتـلفوا رصيدهم الذي سخّره الله لمساعدتهم على نيل السعادة، نعم، فجزاء الكـفّار ليس سـوى الحريق والعذاب الأليم، الحريق بالنار التي أشعلوها بأيديهم في الحياة الدنيا واحتطبوا لها من أفكارهم وأعهالهم ووجودهم.

وبما أنّ كلمة «كفور» صيغة مبالغة، فإنّ لها معنى أعمق من «كافر»، علاوة على أنّ لفظة «كافر» تستخدم في قبال «مؤمن» ولكن «كفور» إشارة إلى أولئك الذين كفروا بكلّ نعم الله، وأغلقوا عليهم جميع أبواب الرحمة الإلهيّة في هذه الدنيا، لذا فإنّ الله يغلق عليهم جميع أبواب النجاة في الآخرة.

و تنتقل **الآية التالية** إلى وصف نوع آخر من العذاب الأليم، وتشير إلى بعض النقاط الحسّاسة في هذا الخصوص، فتقول الآية الكرية: **﴿وهم يصطرخون فيها ربّنا أخرجنا نـحمل** صالحا غيرالذي كنّا ن**حمل ﴾**<sup>(</sup>.

نعم، فهم بمشاهدة نتائج أعمالهم السيَّنة، يغرقون في ندم عميق، ويصرخون من أعماق قلوبهم ويطلبون المحال، العودة إلى الدنيا للقيام بالأعمال الصالحة.

التعبير بـ«صالحاً» بصيغة النكرة إشارة إلى أنّهم لم يعملوا أقلّ القليل من العمل الصالح، ولازم هذا المعنى أنّ كلّ هذا العذاب والألم إنّما هو لمن لم تكن لهم أيّة رابطة مع الله سبحانه في حياتهم، وكانوا غرقي في المعاصي والذنوب، وعليه فإنّ القيام بقسم من الأعمال الصالحة أيضاً يكن أن يكون سبباً في نجاتهم.

السبب التبابية ترجيب سأجترأ المذاله الاصلعي مبترته هذا اللعني وهم تأكيد

[ع

قال بعض المفسّرين: إنّ الربط بين وصف «صالحاً» واللاحق لها «كنّا نعمل» يثير نكتة لطيفة، وهي أنّ المعنى هو «إنّنا كنّا نعمل الأعبال التي عملنا بناءً على تزيين هوى النفس والشيطان، وكنّا نتوهّم أنّها أعبال صالحة، والآن قرّرنا أن نعود ونعمل أعبالاً صـالحة في حقيقتها غير التي ارتكبناها».

نعم فالمذنب في بادىء الأمر \_ وطبق قانون الفطرة السليمة \_ يشعر ويشخص قباحة أعهاله، ولكنّه قليلاً قليلاً يتطبّع على ذلك فتقل في نظره قباحة العمل، ويتوغّل أبعد من ذلك فيرى القبيح جميلاً، كما يقول القرآن الكريم: ﴿زيّن لمهم سو. أمعالمهم﴾. `

وفي مكان آخر يقول تعالى: ﴿وهم يحسبون أنَّهم يحسنون صنعا﴾. ﴿

على كلّ حال، فني قبال ذلك الطلب الذي يطلبه أولئك من الله سبحانه وتعالى، يصدر ردّ قاطع عنه سبحانه وتعالى حيث يقول: ﴿ لَو لَم تَعَمَّرُهُمَ مَا يَتَذَكَّر فَيه مِنْ تَـذَكّر وَجَـابَهُم النذيرَة فإذا لم تنتفعوا بكلّ ما توفّر بين أيديكم من وسائل النجاة تلك ومن كلّ الفرص الكافية المتاحة ﴿فَدُوقُوا فَمَا للطّالِمِينَ مِنْ مَصِيرَةٍ.

هذه الآية تصرّح: لم يكن ينقصكم شيء، لأنّ الفرصة أتيحت لكم بما يكفي، وقـد جاءتكم نُذر الله بالقدر الكافي، وبتحقّق هذين الركنين يحصل الإنتباه والنـجاة، وعـليه فليس لكم أي عدر، فلو لم تكن لكم المهلة كافية لكان لكم العدّر، ولو كانت لكم مـهلة كافية ولم يأتكم نذير ومرشد ومعلّم فكذلك لكم العذر، ولكن بوجود ذينك الركنين فما هو العذر؟!

«نذير» عادةً ترد في الآيات القرآنية للإشارة إلى وجود الأنـبياء، وبـالأخصّ نـبي الإسلام ﷺ ولكن بعض المفسّرين ذكروا لهذه الكلمة هنا معنى أوسـع، بحـيث تشـمل الأنبياء والكتب الساوية والحوادث الداعية إلى الإنتباه كـموت الأصـدقاء والأقـرباء، والشيخوخة والعجز، وكما يقول الشاعر:

رأيت الشيب من نذر المنايا لصاحبه وحسبك من نذير <sup>7</sup> من الجدير بالملاحظة أيضاً أنّه قد ورد في بعض الروايات أنّ هناك حدّاً من العمر يعتبر

إنذاراً وتذكيراً للإنسان، وذلك بتعبيرات مختلفة، فمثلاً في حديث عن ابن عبّاس مـرفوعاً ۲ الکهف، ۲۰۱ ١٠ التوبة. ٣٧.

۲ تفسير مجمع البيان، ج ٤، ص ٤١٠.

۸۱ الأمثل في تغسير كتاب الله المنزل [\\

عن النِّي ﷺ أنَّه قال: «من عمّره الله سنِّين سنة فقد أعذر إليه» ﴿

وعن أمير المؤمنين عليه أفضل الصلاة والسلام أنَّه قال: «العمر الذي أعذر الله فيه إلى ابن آدم ستّون سنة» .

وعن الرّسولﷺ أيضاً أنَّه قال: «إذا كان يوم القيامة قيل: أبن أبناء الستِّين؟ وهو العمر الذي قال الله: ﴿ لَوَ لَمْ تَعَمَّرُكُمْ مَا يَتَذَكَّرُ فَيَهُ مِنْ تَذَكَّرُ ﴾ ﴿

ولكن ورد عن الإمام الصادقﷺ أنَّه قال: إنَّ الآية «توبيخ لابن ثماني عشرة سنة» \*.

طبعاً. من المكن أن تكون الرواية الأخيرة إشارة إلى الحدَّ الأقل. والروايات السابقة إشارة إلى الحدّ الأعلى، وعليه فلا منافاة بينها، وحتى أنَّه يمكن إنطباقها على سنين أخرى أيضاً \_حسب التفاوت لدى الأفراد \_وعلى كلَّ حال فإنَّ الآية تبقى محتفظة بسعة مفهومها.

**في الآية الأخيرة \_**من هذه الآيات \_ يرد الجواب على طلب الكفَّار في العودة إلى الدنيا فتقول الآية: ﴿ إِنَّ الله عالم غيب السموانة والأرض وإنَّه عليم بدَّانة الصدوري.

الجملة الأولى في الحقيقة دليل على الجملة الشانية، أي إنَّـه كَـيف يُكُمن لعالم أسرار السموات والأرض وغيب عالم الوجود أن لا يكون عالماً بأسرار القلوب؟!

نعم، فهو سبحانه وتعالى يعلم أنَّه لو استجاب لما طلبه منه أهل جهنَّم، وأعـادهم إلى الدنيا فسوف يعاودون نفس المسيرة المنحرفة التي كانوا عليها، كما أشارت إلى ذلك الآية ٢٨ من سورة الأنعام: ﴿ولو ردُّوالعادوالما نهوا عنه ولِنَّهم لكاذبون﴾.

إضافةً إلى ذلك فالآية تنبيه للمؤمنين على أن يسعوا لتحقيق الإخلاص في نيَّاتهم، وأن لا يأخذوا بنظر الاعتبار غير الله سبحانه وتعالى، لأنَّ أقلَّ شائبة في نواياهم سيكون معلوماً لديه وباعثاً لمجازاتهم على قدر ذلك.

## بحثان

#### 1\_ ما هو المقصود من «ذات الصدور»؟

ورد هذا اللفظ بتفاوت يسير في أكثر من عشرة آيات من القرآن الكريم ﴿ لِنَّ للله عليم

يذلبه للصدوري.

۲۰ تفسير مجمع البيان، ج ٤، ص ٤١٠. ٦- تفسير الدرّالمنثور، ج ٥، ص ٢٥٤.

۲ المصدر السابق. <sup>3</sup>. تفسير مجمع البيان، ج ٤، ص ٤٧٠.

[ع

لفظة «ذات» التي مذكّرها «ذو» في الأصل بمسعنى «الصباحب» مسع أنّهما وردت لدى الفلاسفة بمعنى «العين والحقيقة وجوهر الأشياء»، ولكن على ما قاله (الراغب) في مفرداته فإنّ هذا الاصطلاح لا وجود له في كلام العرب.

وبناءً على ذلك فإنّ المقصود من جملة ﴿لِنّ للله عليم بذلت للصدور) أنّ الله يعلم صاحب ومالك القلوب، وهي كناية لطيفة عن عقائد ونوايا الناس، إذ إنّ الإعـتقادات والنـوايـا عندما تستقر في القلب تكون كأنّها مالك القلب، والحاكم فيه، وهذا السبب تـعدّ تـلك العقائد والنوايا صاحباً ومالكاً للقلب الإنساني.

وذلك تماماً ما صاغه بعض كبار العلماء \ بالإستفادة من هذا المعنى فـقال: «الإنسـان .آراؤه وأفكاره، لا صورته وأعضاؤه».

۲\_ لا سبیل للرموعا

من المسلّم أنّ القيامة والحياة بعد الموت مرحلة تكاملية بالنسبة إلى الدنيا، وأنّ الرجوع إلى هذه الدنيا ليس معقولاً، فهل يكننا العودة إلى الأمس؟ هل يمكن للوليد أن يعود إلى طي الأدوار الجنينية من جديد؟ وهل يمكن للثمرة التي قطفت من غصنها أن تعاد إليه مرّة ثانية؟ هذا السبب فإنّ العودة إلى الدنيا غير بمكنة لأهل الآخرة.

وعلى فرض إمكانية تلك العودة فإنَّ هذا الإنسان الكثير النسيان سوف لن يقوم بغير إدامة أعماله السابقة؛

ولانذهب بعيداً، فنحن مرّات عديدة وتحت ضغط المشاكل والتحديات الصعبة، نتّخذ قراراً مخلصاً بيننا وبين الله على القيام بعمل ما أو ترك عمل ما، ولكن بمجرّد تغيير تـلك الشرائط يتغيّر قولنا وننسى قراراتنا، إلّا إذا تحقّق لشخص ما تحوّل جدّي حقيقي، لا تحوّل مشروط بتلك الشرائط التي بتغيّرها يعود إلى سابق حاله.

هذه الحقيقة وردت في آيات متعدّدة من القرآن الجيد، من جملتها ما ورد في الآية ٢٨ من سورة الأنعام التي أشرنا إليها قبل قليل، حيث تكذّب هؤلاء وتردّهم.

[11] الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل
[13] ولكن لم ترد بصراحة على طلبهم للعودة: ﴿فهل لنا من شفعا. فيشفعوا لنا أو نرد فنعمل غير الذي كنّا نعمل قد خسروا أنفسهم وضلّ عنهم ماكانوا يفترون ﴾
الذي كنّا نعمل قد خسروا أنفسهم وضلّ عنهم ماكانوا يفترون ﴾
الذي كنّا نعمل قد خسروا أنفسهم وضلّ عنهم ماكانوا يفترون ﴾
الذي كنّا نعمل قد خسروا أنفسهم وضلّ عنهم ماكانوا يفترون ﴾
الذي كنّا نعمل قد خسروا أنفسهم وضلّ عنهم ماكانوا يفترون ﴾
الذي كنّا نعمل قد خسروا أنفسهم وضلّ عنهم ماكانوا يفترون ﴾
الذي كنّا نعمل قد خسروا أنفسهم وضلّ عنهم ماكانوا يفترون ﴾
الذي كنّا نعمل قد خسروا أنفسهم وضلّ عنهم ماكانوا يفترون ﴾
الذي كنّا نعمل قد خسروا أنفسهم وضلّ عنهم ماكانوا يفترون ﴾
الذي كنّا نعمل قد خسروا أنفسهم وضلّ عنهم ماكانوا يفترون ﴾
الذي كنّا نعمل قد خسروا أنفسهم وضلّ عنهم ماكانوا يفترون ﴾
الذي كنا نعمل قد خسروا أنفسهم وضلّ عنهم ماكانوا يفترون ﴾
الفس هذا المعنى ورد بشكل آخر في الآيات ١٠٧ و١٠ من سورة المؤمنون ؛ ﴿ربّ المون الموا فيها ولا تكلّمون ﴾
الخرجنا منها فإن عدنا فإنّا ظالمون \* قال لخسأوا فيها ولا تكلّمون ﴾
الفرجنا منها فإن عدنا فإنّا ظالمون \* قال لخسأوا فيها ولا تكلّمون ﴾
الفرجنا منها فإن عدنا فإنّا ظالمون \* قال لخسأوا فيها ولا تكلّمون ﴾
الفرجنا منها فإن عدنا فإنّا ظالمون \* قال لخسأوا فيها ولا تكلّمون ﴾

ରେଷ

المطالب.

#### الآيات

ۿؙۅؙٱڶۜذِى جَعَلَكُمْ حَلَيْهِ فِي ٱلْآرْضِ فَمَن كَفَرَفَعَلَيْهِ كُفُرُهُ، وَلا يَزِيدُ ٱلْكَفِرِينَ كُفْرُهُمْ عِندَرَيِّهِمْ إِلَّا مَقْناً وَلا يَزِيدُ ٱلْكَفِرِينَ كُفْرُهُمْ إِلَاحَسَارًا (٢) قُلْ أَرَءَيَتُمْ شُرَكَة كُمُ الَّذِينَ تَذَعُونَ مِن دُونِ ٱللَهِ أَرُونِي مَاذَا حَلَقُواْ مِنَ ٱلأَرْضِ أَمَّهُمْ شِرْكُ فِ ٱلسَمَوَتِ أَمَ الَذِينَ تَذَعُونَ مِن دُونِ ٱللَهِ أَرُونِي مَاذَا حَلَقُواْ مِنَ ٱلأَرْضِ أَمَّهُمْ شِرْكُ فِ ٱلسَمَوَتِ أَمَ الَذِينَ تَذَعُونَ مِن دُونِ ٱللَهِ أَرُونِي مَاذَا حَلَقُواْ مِنَ ٱلأَرْضِ أَمَر هُمُ شِرْكُ فِ ٱلسَمَوَتِ أَمْ الَذِينَ يَدَعُونَ مِن دُونِ ٱللَهِ أَرُونِي مَاذَا حَلَقُواْ مِنَ ٱلأَرْضِ أَمَر هُمُ مِعْظَا إِلَا عُرُولًا اللَّذِينَ تَذَعُونَ مَن دُونِ ٱللَّهُ مَعَلَى بَيِنَتِ مِنْهُ بَلَ إِن يَعِدُ ٱلظَّالِمُونَ بَعْضُهُم بَعْظَا إِلَا عُرُولًا مَنْ إِنَّذَى أَنَّذَهُ مَعَلَى اللَّهُ مَعَلَى بَيِنَتِ مِنْهُ بَلَ إِن يَعِدُ ٱلظَّالِمُونَ بَعْضُهُم بَعْظَا مِنْ عَذَي إِنَّ ٱللَّهُ يُمَسَحُهُ مَعَلَى بَيِنَتِ مِنْهُ أَنْ أَنْ وَالْتَوْالَا عَ

#### التفسير

السماوات والأرض بيد القدرة الإلهيّة:

تنتقل الآيات إلى مرحلة أخرى من تشخيص عوامل ضعف وبطلان مناهج الكـفّار والمشركين في التعامل أو التفكير لتكمل البحوث التي مرّت في الآيات السابقة، فتقول أوّلاً: **وهو للذي جعلكم خلائف في الأرض**كي

«خلائف» هنا سواء كانت بمعنى خلفاء وممتّلي الله في الأرض، أم بمعنى خلفاء الأقوام السابقين (وإن كان المعنى الثاني هنا أقرب على ما يبدو) فهي دليل على منتهى اللطف الإلهي على البشر حيث إنّه قيّض لهم جميع إمكانات الحياة، أعطاهم العقل والشعور والإدراك. أعطاهم أنواع الطاقات الجسدية، ملأ للإنسان صفحة الأرض بمختلف أنواع النعم والبركات، وعلّمه طريقة الاستفادة من تلك الإمكانات، فكيف نسي الإنسان والحال هذه

الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل [\\

خلائف لأقوام آخرين، فما هي إلَّا مدَّة حتى ينتهي دورهم ويكون غيرهم خلائف لهم، لذا فإنَّ عليهم أن يتأمَّلوا ويفكَّروا ماذا يعملون خلال هذه المدَّة القصيرة، وكيف سيذكرهم التاريخ في هذا العالم؟

لذا تردف الآية قائلة: ﴿فَحْنَ كَفُر فُعَلِيهُ كَفُرَهُ وَلا يَزْيدُ الكَافُرِينَ كَفُرْهُمُ عَنْدُ رَبِّهُم إلَّا هَقْنَا وَلا يزيد الكافرين كفرهم إلَّا حساراً ﴾.

الجملتان الأخيرتان في الواقع تفسير للجملة ﴿من كفر فعليه كفره) فهما تقيان دليلين على رجوع نتيجة الكفر على الكافر كالآتي:

الأول: إنَّ هذا الكفر يؤدِّي إلى غضب الله الذي أعطى كلَّ هذه المواهب.

**والثاني:** أنَّه علاوة على هذا الغضب الإلهي فإنَّ هذا الكفر سوف لن يزيد الظالمين إلَّا خسارة وضرراً بإتلافهم رأس مالهم المتمثّل بأعمارهم ووجمودهم، وشرائمهم للشمقاء والإنحطاط والظلمة، وأي خسارة أكبر من هذه؟!

وكلِّ واحد من هذين الدليلين كافٍ لشجب وإبطال ذلك المنهج الباطل في التعامل مع الحياة.

تكرار ولايزيد» بصيغة المضارع، إشارة إلى هذه الحقيقة، وهي أنَّ الإنسان الميَّال بالطبع إلى البحث عن الزيادة، إذا سار في طريق التوحيد فسيز داد سعادة وكمالاً، وإذا سلك طريق الكفر فسوف يتعرّض لمزيد من غضب الباري عزّوجلّ ويكون نصيبه الضرر والخسارة.

من الجدير بالذكر أيضاً أنَّ الغضب الإلهي ليس بمعنى الغضب الذي يحصل للإنسان، لأنَّ هذا الغضب في الإنسان عبارة عن نوع من الهيجان والإنفعال الداخلي الذي يكون سبباً في صدور أفعال قويّة وحادّة وخشنة، وفي تعبئة كافّة طاقات الإنسان للدفاع أو الإنتقام، وأمّا بالنسبة إلى الله سبحانه وتعالى فليس لأيٍّ من هذه الآثار التي هي من خواص الموجودات المتغيَّرة والممكنة أثر في غضبه، فغضبه بمعنى رفع الرحمة ومنع اللطف الإلهي من شمول أولئك الذين ارتكبوا السيِّئات.

الآية التالية ترد على المشركين بجواب قاطع حازم، وتذكّرهم بأنّ الإنسان إذا اتّبع أمراً أو تعلَّق بأمر، فيجب أن يكون هناك دليل عقلي على هذا الأمر، أو دليل نقلي ثابت، وأنتم أتها الكفَّار حيث لا تملكون أيّاً من الدليلين فليس لديكم سوى المكر والغرور. تقول الآية الكرية: وقل أرأيتم شركا كم الذين تدعون من دون الله أروني ماذا خلقوا من

[ع

الأرض أم لهم شرك في للسمولية» ` فهل خلقوا شيئاً في الأرض، أم شــاركوا الله في خــلق السهاوات؟!

ومع هذا الحال فما هو سبب عبادتكم لها، لأنَّ كون الشيء معبوداً فرع كونه خالقاً، فما دمتم تعلمون أنَّ خالق السهاوات والأرض هو الله تعالى وحده، فلن يكون هناك مـعبود غيره، لأنَّ توحيد الخالقية دليل على توحيد العبودية.

والآن بعد أن ثبت أنَّكم لا تملكون دليلاً عقلياً على ادَّعائكم، فهل لديكم دليل نقلي؟ ﴿ لَم آتيناهم كتاباً فَهِم على بيّنة منه).

كلًّا، فليس لديهم أيّ دليل أو بيّنة أو برهان واضح من الكتب الإلهيّة، إذاً فليس لديهم سوى المكر والخديعة ﴿ بِلَ لِنَ يَعَدَ الطَّالِمُونَ بِعَضَبِهِمْ بِعَضّاً لِلَّا غَرُورُلُهُ إ

وبتعبير آخر، إذا كان لعبدة الأوثان وسائر المشركين من كلِّ مجموعة وكلَّ صنف إدَّعاء. بقدرة الأصنام على تلبية مطالبهم، فعليهم أن يعرضوا نموذجاً لخلقهم من مخلوقات الأرض، وإذاكانوا يعتقدون أنّ تلك الأصنام مظهر الملائكة والمقدّسين في السماء ـكما يدّعي البعض ـ فيجب أن يقيموا الدليل على أنَّهم شركاء في خلق السهاوات .. وان كانوا يـ عتقدون بأنَّ هؤلاء الشركاء ليس لهم نصيب في الخلقة، بل لهم مقام الشفاعة \_كها يدّعي البعض \_فيجب أن يأتوا بدليل على إثبات ذلك الإدّعاء من الكتب السهاوية.

والحال أنَّهم لا يملكون أيّاً من هذه البيّنات، فهم مخادعون ظالمون ليس لهم سوى المكر وخديعة بعضهم البعض.

الجدير بالملاحظة أيضاً أنَّ المقصود بـ «الأرض والسموات» هنا هو مجموعة المخلوقات. الأرضية والسهاوية، والتعبير بـ ﴿هاذا خلقوا من الأرض) و ﴿شرك في السمواسة إشارة إلى أنَّ المشاركة في السماوات إنَّا يجب أن تكون عن طريق الخلق.

وتنكير «كتاباً»، مع إستناده إلى الله سبحانه، إشارة إلى أنَّه ليس هنا أدنى دليل عـلى ادَّعائهم في أيَّ من الكتب الساوية.

«بيّنة» إشارة إلى دليل واضح من تلك الكتب السهاوية.

«ظالمون» تأكيد مرّة أخرى على أنَّ «الشرك» ظلم واضح.

· جملة ﴿ أَرأيتم ﴾ بسمعنى: ألا تسرون؟ أو: ألا تسفكُرون؟ ولكسن بسعض المسفشرين يسقولون بأنَّها بسمعنى «أخبروني». وقد أوردنا بحثاً مطوّلاً بهذا الخصوص في تفسير آية ٤٠ من سورة الأنعام.

«غرور» إشارة إلى أنَّ عبدة الأوثان أخذوا هذه الخرافات بعضهم من بعض، وتلاقفوها إمّا على شكل شائعات، أو تقاليد من بعضهم الآخر.

74

وتنتقل **الآية التي بعدها** إلى الحديث عن حاكمية الله سبحانه وتعالى على مجموعة السماوات والأرض، وفي الحقيقة فإنّها تنتقل إلى إثبات توحيد الخالقية والربوبية بعد نني اشتراك المعبودات الوهمية في عالم الوجود فستقول: **فإنّ الله يحسك للسمولت والأرض أن** تزولانه <sup>(</sup>.

فليس بدء الخلق \_فقط \_مر تبطأً بالله، فإنّ حفظ و تدبير الخلق مر تبط بقدر ته أيضاً، بل إنّ المخلوقات في كلّ لحظة لها خلق جديد، وفيض الوجود يغمر الخلق لحظة بعد أخرى من مبدأ الفيض. ولو قطعت الرابطة بين الخلق وبين ذلك المبدأ العظيم الفيّاض، فليس إلّا العدم والفناء.

صحيح أنّ الآية تؤكّد على مسألة حفظ نظام الوجود الموزون، ولكن \_كما ثـبت في الأبحاث الفلسفيّة \_فإنّ الممكنات محتاجة في بقائها إلى موجدها كاحتياجها إليه في بـد. إيجادها، وبذلك فإنّ حفظ النظام ليس سوى إدامة الخلق الجديد والفيض الإلهي.

الملفت للنظر أنّ الأجرام والكرات السهاوية، مع كونها غير مقيّدة بشيء آخر، إلّا أنّها لم تبرح أماكنها أو مداراتها التي حدّدت لها منذ ملايين السنين، دون أن تنحرف عن ذلك قيد أنملة، كما نلاحظ ذلك في المجموعة الشمسية، فالأرض التي نعيش عليها تواصل دورانهما حول الشمس منذ ملايين بل مليارات السنين في مسيرها المحدّد والمحسوب بـدقّة والذي يتحقّق من التوازن بين القوى الدافعة والجاذبة، كما أنّها تدور في نفس الوقت حول نفسها، ذلك بأمر الله.

وللتأكيد تضيف الآية قائلة: ﴿وَلَنُنْ زَالِتًا إِنَّ لَمُسْكَهُمًا مِنْ أَحَدُ مِنْ بِعَدْهُمْ.

فلاالأصنام التي صنعتموها ولاالملائكة، ولا غير ذلك. لا أحد غير الله قادر على ذلك.

وفي ختام الآية \_لكي يبقى طريق الأوبة والإنابة أمام المشركين الضالّين مفتوحاً \_يقول

سال معناً الله تينكا<sup>7</sup> اتا الله حالية أقرّ مأكات ما أقرّ ماً ك

[ع

أي مرحلة من مراحل مسيرهم، وعليه فإنَّ ذيل الآية يشير إلى وضع المشركين وشمـول الرحمة الإلهيّة لهم في حال توبتهم وإنابتهم.

اعتبر بعض المفسّرين أنَّ هذين الوصفين ذكرا لإرتباطهما بموضوع حفظ السموات والأرض، إذ إنَّ زوالهما مصيبة عظيمة، وبمقتضى حلم الله وغفرانه فإنَّه لا يشمل الناس بمثل ذلك العذاب و تلك المصيبة، وإن كانت أقوال وأعمال الكثير من هؤلاء الكفّار موجبة لإنزال ذلك العذاب، كما ورد في الآيات ٨٨ إلى ٩٠ من سورة مريم ﴿وقالوا لتُخذ الله ولداً \* لقد جنتم شيئاً إذاً \* تكاد السموات يتفطَّرن هنه وتنشق الأرض وتخرَّ الجبال هذاً ﴾.

والجدير بالملاحظة أيضاً أنَّ جملة ﴿ولئن زَالتا﴾ ليست بمعنى أنَّه «إذا زالت فليس أحد غير الله يحفظها»، بل بمعنى «أنَّها إذا شارفت على السقوط والزوال فإنَّ الله وحده يستطيع حفظها، وإلَّا فلا معنى للحفظ بعد الزوال».

وقد حدث \_ على طول التاريخ البشري \_ مراراً أنَّ عـ لماء الفـ لك تــوقَّعوا أنَّ «النــجم الفلاني» المذنّب أو غير المذنّب سيمرّ بمحاذاة الكرة الأرضية ويحتمل أن يصطدم بها. هذه التوقُّعات تدفع جميع الناس إلى القلق. وفي هذه الشرائط يحسَّ الجميع بأنَّه في مثل حادث كهذا، ليس في إمكان أحد أن يؤثِّر شيئاً، بحيث لو إنطلقت إحدى الكرات السماوية باتِّجاه الكرة الأرضية وإصطدمتا فما بينهما بتأثير الجاذبية فلن يبتى للتمدّن البشري أثر، وحتى الموجودات الأخرى سوف لن يبقى لها أثر على سطح الأرض، ولن تستطيع أيّة قدرة عدا قدرة الله منع مثل هذه الكارثة من الوقوع.

في مثل تلك الحالات يحسّ الجميع بالحاجة الماسّة والمطلقة إلى الله سبحانه وتسعالي. ولكن بمجرّد أن تزول احتمالات الخطر، يلتى النسيان بظلاله على الإنسان.

هذه الكارثة لا تقع فقط من بحرّد إصطدام السيارات مع بعضها، بل إنَّ أيَّ انحراف بسيط لأيّ من السيارات \_كالأرض مثلاً \_عن مسارها يؤدّي إلى وقوع فاجعة عظيمة.

ىدت

## الصغير والكبير سيّان أمام قدرة الله

الملفت للنظر أنَّ الآيات أعلاه ذكرت أنَّ السماوات تستند إلى قدرة الله في ثباتها وبقائها، وفي آيات أخرى من القرآن ورد نفس التعبير فيما يخصّ حفظ الطيور حال طـيرانهــا في

السماء. ﴿ لَلِم يروا إلى الطير مسخَّرات في جوَّ السماء ما يمسكهنَّ إلَّا الله إنَّ في ذلك الَّيَّات لقوم يؤمنون﴾. \

٨٩

فني موضع يشير إلى أنَّ خلق السموات الواسعة دليل على وجوده تعالى، وفي موضع آخر يعتبر خلق حشرة صغيرة كالبعوضة دليلاً على ذلك.

حيناً يقسم بالشمس لأنّها منبع عظيم للطاقة في عالم الوجود، وحيناً يقسم بــفاكــهة مألوفة كالتين.

كلِّ ذلك إشارة إلى أنَّه لا فرق بين كبير وصغير أمام قدرة الله.

أمير المؤمنين عليه أفضل الصلوات والسلام يقول: «ومـا الجـليل واللـطيف والثـقيل والخفيف والقوي والضعيف في خلقه إلاّ سوام».<sup>٢</sup>

إنّ هذه الأشياء جميعها تشير إلى شيء واحد، وهو أنّ وجود الله سبحانه وتعالى، وجود لا متناوٍ من جميع الجهات، والتدقيق في مفهوم «اللامتناهي» يثبت هذه الحقيقة بشكل تامّ، وهي أنّ مفاهيم مثل «الصعب» و«السهل»«الصغير» و«الكبير» و«المعقّد» و«البسيط» لها معنى بحدود الموجودات المحدودة \_ فقط \_ ولكن حينها يكون الحديث عن قدرة الله تعالى المطلقة فإنّ هذه المفاهيم تتغيّر بشكل كلّي وتقف جميعاً في صفّ واحد بدون أدنى تفاوت فيا بينها «دقّق النظر!!».

રાજ

۰. النحل، ۷۹.

٢. نهج البلاغة، الخطبة ١٨٥.

#### الآيات

وأقسموا بإلله جهداً يُعْنِبهم لَبِن جَاءَهُم نَذِيرُ لَيَكُونُ أَهْدَى مِنْ إِحْدَى ٱلأَمْمَ فَلَمَّا جَاءَهُمْ نَذِيرُ مَّازَادَهُمْ إِلَّانُفُورًا ٢ أُسْتِكْبَارًا فِ ٱلْأَرْضِ وَمَكْرَ ٱلسَّتِي وَلَا يَحِيقُ ٱلْمَكْرُ ٱلسَّيِّيُ إِلَا بِأَهْلِهِ فَهَلْ يَنْظُرُونَ إِلَّاسُنَتَ ٱلْأَوَّلِينَ فَلَن تَجدَلِسُنَّتِ ٱللَّهِ تَبْدِيلًا وَلَن يَجِدَلِسُنَّتِ ٱللَّهِ تَحَوِيلًا ٢ أَوَلَرْيَسِيرُوا فِي ٱلْأَرْضِ فَيَنْظُرُوا كَيْفَ كَانَ عَنِقِبَةُ ٱلَّذِينَ مِن قَبْلَهِمْ وَكَانُوا أَشَدَّمِنْهُمْ فُوَةً وَمَا كَابَ ٱللَّهُ لِيُعَجِزُهُ مِن شَيْءٍ فِي ٱلسَّحَوَ تَوَلَا فِي ٱلْأَرْضِ إِنَّهُ كَانَ عَلِيمًا قَدِيرًا ٢

## سبب النزول

ورد في تفسير «الدرّ المنثور» و«روح المعاني» و«مفاتيح الغيب» وتفاسير أخرى: «بلغ قريشاً قبل مبعث رسول الله ﷺ أنَّ أهل الكتاب كذَّبوا رسلهم فـقالوا: لعـن الله اليهـود والنصاري أتتهم الرسل فكذَّبوهم، فوالله لنن أتانا رسول لنكوننَّ أهدى من إحدى الأمم». فلَّما أشرقت شمس الإسلام من أفق بلادهم، وجاءهم النَّبي ﷺ بالكتاب السهاوي، رفضوا. بل كذَّبوا، وحاربوا، ومارسوا أنواع المكر والخديعة. فنزلت الآيات أعلاه تلومهم وتوبِّخهم على إدِّعاءاتهم الفارغة.

## التغسير



إستكبارهم ومكرهم سبب شقائهم:

تواصل هذه الآيات الحديث عن المشركين ومصيرهم في الدنيا والآخرة.

الآية الأولى تقول: ﴿وأقسموا بالله جهد أيمانهم لنن جاءهم نذير ليكوننَ أهدى من إحدى الأمم » (.

«أيمان» جمع «يمين» بمعنى القسم، وفي الأصل فإنّ معنى اليمين هو اليد اليمني، واليمين في الحلف مستعار منها اعتباراً بما يفعله المعاهد والمحالف وغيره من المصافحة باليمين عندها.

«جهد»: من «الجهاد» بمعنى السعي والمشقّة، وبذا يكون معنى ﴿جهد ليحانبهم﴾ حلفوا واجتهدوا في الحلف على أن يأتوا به على أبلغ ما في وسعهم.

نعم، فعندما طالعوا صفحات التاريخ، واطّلعوا على عدم وفاء وعدم شكر تلك الأقوام وجناياتهم بالنسبة إلى أنـبيائهم وخـصوصاً اليهـود، تـعجّبوا كـثيراً وادّعـوا لأنـفسهم الادّعاءات وتفاخروا على هؤلاء بأن يكون حالهم أفضل منهم.

ولكن بمجرّد أن واجهوا محكّ التجربة، ودخلوا كورة الامتحان المشتعلة، وتحقّق طلبهم ببعثة نبيّ منهم، تبيّن أنّهم من نفس تلك الطينة، حيث أشار القرآن إلى ذلك بـعد الجــملة الأولى من الآية بالقول: **﴿فلمًا جا.هم تذيرها زادهم** *إلاّ***تفور***له***.** 

هذا التعبير يدلّل على أنّهم كانوا قبل بعثة النّبي الأكرم بنيّ ـ وعلى خلاف ما يدّعون ـ بعيدين عن دين الله سبحانه وتعالى، فقد كانت حنيفية إيراهيم معروفة بينهم، إلّا أنّهم لم يكونوا يحترمونها، كذلك لم يكن لديهم أي اعتبار لما كان يمليه العقل من تصرفات. وبقيام النّبي بيّية ونيله من عقائدهم وأعرافهم وعصبيتهم الجاهلية، ووقسوع مصالحهم غير المشروعة في الخطر، زادت الفاصلة بينهم وبين الحقّ، نعم كانوا بعيدين عن الحقّ، لكنّهم إزدادوا بعداً عن الحقّ بعد بعثة النّبي الأكرم بيّية.

**الآية التالية** توضيح لما في الآية السابقة، تقول: إنَّ بُعدهم عن الحقّ لاُنَّهم سلكوا طريق الاستكبار في الأرض، ولم تكن لديهم أهلية الخضوع لمنطق الحقّ **واستكباراً في الأرض»** <sup>آ</sup>

ولكن كما أشار بعض المفسّرين فإنّ قرائن الحال تشير إلى أنَّ المقصود من الآية العموم، لأنَّ الحديث في مقام المبالغة والتأكيد. وتشير إلى ادّعاتهم بأنَّه في حال بعثة رسول إليهم فانَّهم سيكونون أهدى من جميع الأمم السابقة. ٢- أغلب المفسّرين قالوا بأنّ «استكباراً» هو «مفعول لأجله» من حيث التركيب السحوي وهمى بسيان لعللة «النفور» وإبتعادهم عن الحقّ. و«مكر السيء» عطف على «إستكباراً» في حين أنَّ البعض الآخر قال: إنَّها عطف على «تقورا».

ال لأنّ «إحدى» جاءت بصيغة المفرد. فمعنى الآية «أنّهم سيكونون أكثر اهتداءاً من واحدة من الأمم» وقد تكون الإشارة إلى اليهود (لأنّ صيغة المفرد في الجملة المثبتة ليس فيها معنى العموم) يبدو ذلك للوهلة الأولى.

[ع

وكذلك لأنّهم كانوا يحتالون ويسيئون **(وهكرالسين.)** .

ولكن ﴿ولا يحيق المكر للسي. إلَّا بأهله ﴾.

جملة **«لا يحيق»:** الفعل (يحيق) من (حاق) بمعنى نزل وأصاب، والجملة معناها «لا ينزل ولا يصيب ولا يحيط» إشارة إلى أنَّ الاحتيال قد يؤدّي \_مؤقتاً \_إلى الإحاطة بالآخرين، ولكنّه في النهاية يعود على صاحبه، فـهو مـفضوح وضـعيف وعـاجز أمـام خـلق الله. وسيندمون حتماً أمام الله سبحانه وتعالى، وذلك هو المصير المشـؤوم الذي انـتهى إليـه مشركو مكّة.

هذه الآية في الحقيقة تريد القول بأنّهم لم يكتفوا فقط بالإبتعاد عن النّبي ﷺ ، بل إنّهم استعانوا بكلّ قدرتهم واستطاعتهم لأجل إنزال ضربة قويّة به وبدعوته، والسبب في كلّ ذلك لم يكن سوى الكبر والغرور وعدم الرضوخ للحقّ.

ختام الآية تهديد لتلك المجموعة المستكبرة الماكرة والخائنة، وبجسملة عسميقة المسعني وبكلمات تهزّ المشاعر، يقول تعالى: **وفيهل ينظرون إلّاسنّة الأولين ب**آ.

هذه الجملة القصيرة تشير إلى جميع المصائر المشؤومة التي أحاقت بـالأقوام السـالفة كقوم نوح، وعاد، وثمود، وقوم فرعون، حيث أصاب كلاً منهم بلاء عظيم، والقرآن الكريم أشار مراراً إلى جوانب من مصائر هؤلاء الأقوام المشؤومة والأليمة. وهنا وبـتلك الجـملة القصيرة جسّد جميع ذلك أمام بصيرة تلك الفئة في مكّة.

ثمّ تضيف الآية لزيادة التأكيد قائلة: **﴿قَلَنَ تَجَدَ لَمَنَةَ لَللَّهُ تَسِدِيلاً وَلَنَ تَجَدَ لَسَنَّةَ لَللَه** تحويلاً ﴾. فكيف يكن لله سبحانه و تعالى أن يعاقب قوماً على أعبال معيّنة، ثمّ لا يسعاقب غيرهم الذين يسلكون نفس سلوكهم؟ أليس هو العدل الحكيم، وكلّ ما يفعله بناءً عسلى حكته المطلقة و عدله الشامل؟!

فإنّ تغيير السنن يمكن تصوّره بالنسبة إلى من يمتلك إطّلاعاً أو معرفة محدودة، إذ يزداد معرفة بمرور الزمان ويعرض عن سنّة سابقة، أو يكون الإنسان عالماً، إلّا أنّه لا يتصرّف

٩٣ الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل
٩٣ عن المتراة، بل طبقاً لميول خاصّة في نفسه، ولكن الله سبحانه وتعالى منزّه عن طبقاً للحكمة والعدالة، بل طبقاً لميول خاصّة في نفسه، ولكن الله سبحانه وتعالى منزّه عن جميع تلك الأمور، وسنّته حاكمة على من يأتي كها كانت تحكم من مضى، ولا تقبل التغيير أبداً.

وقد أكّد القرآن الكريم في مواضع عديدة على قضيّة ثبات سنن الله وعدم تغيّرها، وقد فصّلنا الحديث في ذلك في تفسير الآية ٦٢ من سورة الأحزاب، وبالجملة فإنّ في هذا العالم ـ عالم التكوين والتشريع ـ ثمّة قوانين ثابتة لا تتغيّر، عبّر عنها القرآن الكريم بـ«السنن الإلهيّة» والتي لا سبيل إلى تغيّرها.

هذه القوانين كما أنّها حكمت في الماضي فإنّها حاكمة اليوم وغداً. ومجازات المستكبرين الكفرة الذين لم تنفع بهم الموعظة الإلهيّة من هذه السنن. ومنها أيضاً نصرة أتسباع الحقّ الذين لا ينثنون عن جدّهم وسعيهم المخلص، هاتان السنّتان كانتا ولا تزالان ثابتتين أمس واليوم وغداً<sup>1</sup>.

الجدير بالملاحظة أنّه ورد في بعض الآيات القرآنية الحديث عن «عدم تبديل» السنن الإلهيّة، الأحزاب ـ ٦٢، وفي البعض الآخر الحديث عن «عدم تحويل» السنن الإلهيّة، سورة الإسراء ـ ٧٧، ولكن الآية مورد البحث أكّدت على الحالتين معاً.

فهل أنَّ هاتين الحالتين تعبير عن معنى واحد، بحيث إنِّهما ذكرتا معاً للتأكيد، أم أنَّ كلاً منهما يشير إلى معنى مستقل؟

بمراجعة أصل اللفظين يتّضح أنّهما إشارة إلى معنيين مختلفين: (تبديل) الشيء، تعويضه بغيره كاملاً، بحيث يرفع الأوّل ويوضع الثاني، ولكن (تحويل) الشيء، هـو تـغيّر بـعض صفات الشيء الأوّل من ناحية كيفية أو كمية مع بقائه.

وعليه فإنّ السنن الإلهيّة لا تقبل الاستبدال ولا التعويض الكامل، ولا التغيير النسبي من حيث الشدّة والضعف أو القلّة والزيادة. من جملتها أنّ الله سبحانه و تعالى يوقع عقوبات متشابهة بالنسبة إلى الذنوب والجرائم المتشابهة ومن جميع الجهات، لا أن يوقع العقاب على مجموعة ولا يوقعه على مجموعة أخرى. ولا أن يوقع عقاباً أقلّ شدّة على مجموعة دون أن مسيد كذا قان دستند المأم المثلبة ملا بقيل التبديل ولا التحميل أ

 لنا شرح مفصّل بهذا الخصوص في سورتي الأحزاب، ٦٢؛ والإسراء، ٧٧. 

سورة فاطر / الآية ٤٢ ـ ٤٤

[ع

آخر ما نريد التوقّف عنده هو أنّ الآية تضيف «سنّة» إلى لفظ الجلالة «الله» وفي موضع آخر من نفس الآية تضيف «سنّة» إلى «الأولين» ويظهر في باديء الأمر وجود تنافي بين الحالتين، ولكن الأمر ليس كذلك، لأنّه في الحالة الأولى أضيفت «سنّة» إلى «الفاعل»، وفي الحالة الثانية أضيفت «سنّة» إلى «المفعول به». فني الحالة الأولى تعبير عن مجري السنّة، وفي الثانية عمّن أجريت عليه السنّة.

الآية التالية تدعو هؤلاء المشركين والجرمين إلى مطالعة آثار الماضين والمصير الذي وصلوا إليه، حتى يروا بأمّ أعينهم في آثارهم ومواطنهم السابقة جميع ما سمعوه، وبذا يتحوّل البيان إلى العيان، فتقول الآية الكرية: ﴿لَولَم يسيروا في الأرض فينظروا تحيف كان عاقبة الذين من قبلهم ﴾.

فإذا كانوا يتصوّرون أنّهم أشدّ قوّة من أولئك فهم على إشتباه عظيم، لأنّ الأقوام السالفة كانت أقوى منهم: **﴿وَكَانُوا لَشَدَ هَنِهِم قَوَةً ﴾**،

فالفراعنة الذين حكموا مصر. ونمرود الذي حكم بابل ودولاً أخرى بمنتهى القمدرة. كانوا أقوياء إلى درجة لا يمكن قياسها مع قوّة مشركي مكّة.

إضافة إلى أنَّ الإنسان مهما بلغ من القوّة والقدرة، فإنَّ قدرته وقوّته لا شيء إزاء قوّة الله، لماذا؟ لأنه فوهاكان للله ليعجزه من شي. في للسطولات ولا في للأرض لِنّه كان عليما قديرا <sup>(١</sup> فهو العليم القدير، لا يخفى عليه شيء، ولا يستعصي على قدرته شيء، ولا يغلبه أحد، فلو تصوّر هؤلاء المستكبرون الماكرون أنّهم يستطيعون الفرار من يد قدرته تعالى فهم مشتبهون أشد الاشتباه، وإذا لم ينفضوا أيديهم من تلك الأعمال السيّئة، فسوف يلاقون نفس المصير الذي لقيه من كان قبلهم.

بيرٌ بنا مراراً التعرّض لهذا الأمر في القرآن الكريم، وهو أنّ الله سبحانه و تسعالى يسدعو الكفّار والعاصين إلى «السير في الأرض» ومشاهدة آثار الأقوام الماضين ومصائرهم الأليمة.

للم عقوبته من شخص لينزلها على شخص آخر. ومع ملاحظة أنّ هذا التفسير لا ينسجم على ما يبدو مع الآية أعلاه، فالحديث ليس عن نقل العذاب من شخص إلى آخر، بل عن عدم قبول السنن للزيادة والنقص أو التغيير والتبديل، فكأنّ هؤلاء المفسّر بن خلطوا بين كلمتي «تحوّل» و«تحويل»، وقد ورد في بعض متون اللغة كمجمع البحرين «التحويل: تصيير الشيء على خلاف ما كان. والتحوّل: التنقّل من موضع إلى موضع». ١. جملة «ليعجزه» كما ذكرنا سابقاً من مادة وعجزه وهي هنا بمعنى: يجعله عاجزاً، لذا ففي كثير من المواضع جاءت بمعنى الفرار من قدرة الله، أو بمعنى عدم التمكن من شخص.

| ٩٥ | الأمثل في تفسير كتاب افه المنزل | [11 |
|----|---------------------------------|-----|
|    | •                               |     |

ورد في الآية ٩ من سورة الروم ﴿لُولِم يسيروا في الأرض فينظروا كيف كان عاقبة الذين من قبلهم كانوا أشدَّ منهم قوّة وأثاروا الأرض وعمّروها أكثر همّا عمّروها وجاءتهم رسلهم بالبيَّنات، قما كان الله ليظلمهم ولكن كانوا أنفسهم يظلمون﴾.

وورد شبيه هذا المعنى في سورة يوسف، ١٠٩، والحجّ، ٤٦، وغافر، ٢١ و ٨٣، والأنعام. ١١ إلى غير ذلك.

هذا التأكيد المتكرّر دليل على التأثير الخاصّ لتلك المشاهدات في النفس الإنسانية، فإنّ عليهم أن يروا بأعينهم ما قرأوه في التاريخ أو سمعوه، ليذهبوا وينظروا عروش الفسراعـنة المحطّمة. وقصور الأكاسرة المدمّرة، وقبور القياصرة الموحشة، وعظام نمـرود المـتفسّخة، وأرض قوم لوط وثمود الخالية، ثمّ ليستمعوا إلى نـصائحهم الصـامتة، وأنـينهم مـن تحت

NOS

الآية

وَلَوْ يُوَاحِدُ ٱللَّهُ ٱلنَّاسَ بِمَاحَكَسَبُواْ مَاتَرَكَ عَلَى ظَهْرِهَا مِن دَآبَ تَوَوَلَكِن يُوَجِرُهُم إِلَى أَجَلِ مُسَمَى فَإِذَاجِكَآءَ أَجَلُهُم فَإِنَّ ٱللَّهَ كَانَ بِعِبَ إِنِ أَسَّ مَ

#### الأفسير

لولا لطف الله ورممتها

الآية مورد البحث وهي الآية الأخيرة من آيات سورة فاطر، وبعد تلك البحوث الحادّة والتهديدات الشديدة التي مرّت في الآيات المختلفة للسورة، تنهي هذه الآية السورة ببيان اللطف والرحمة الإلهيّة بالبشر، تماماً كما ابتدأت السورة بذكر إفتتاح الله الرحمـة للـناس، وعليه فإنّ البدء والختام متّفقان ومنسجمان في توضيح رحمة الله.

زيادة على ذلك، فإنّ الآية السابقة التي تهدّد المجرمين والكفّار بمصير الأقوام الغابرين، تطرح كذلك السؤال التالي، وهو إذا كانت السنّة الإلهيّة ثابتة على جميع الطغاة والعاصين، فلماذا لا يُعاقب مشركو مكّة؟! وتجيب على السؤال قائلة: ﴿ولويؤاخذ للله للناس بعاكسبول﴾ ولا يمنحهم فرصة لإصلاح أنفسهم والتفكّر في مصيرهم وتهذيب أخلاقهم ﴿ها ترك على ظهرها هن دليّة﴾.

نعم لو أراد الله مؤاخذتهم على ذنوبهم لأنزل عليهم عقوبات متتالية، صواعق، وزلازل، وطوفانات، فيدمّر الجرمين ولا يبتى أثراً للحياة على هذه الأرض. ﴿ولكن يؤتّحرهم لِلى أُجلِ هسمّى﴾ ويعطيهم فرصة للتوبة وإصلاح النفس.

هذا الحلم والإمهال الإلهي له أبعاد وحسابات خاصّة، فهو إمهال إلى أن يحلّ أجــلهم معند مذهب في منه سوم من من منه أنها منه المن منه المن منه المن منه المنه المنه المنه المنه المنه المنه المنه ال

هنا يطرح سؤالان، جوابهما يتّضح ممّا ذكرناه أعلاه:

**السؤال الأوّل:** هل أنّ هذا الحكم العام ﴿ما ترك على ظهرها هن دلبـــة﴾ يشــمل حــتى الأنبياء والأولياء والصالحين أيضاً؟

٩γ

الجواب واضح، لأنّ المعنيّ بأمثال هذا الحكم هم الأغلبية والأكثرية منهم، والرسل والأثمّة والصلحاء الذين هم أقلّية خارجون عن ذلك الحكم، والخلاصة أنّ كلّ حكم له استثناءات، والأنبياء والصالحون مستثنون من هذا الحكم، تماماً مثلها نقول: إنّ أهل الدنيا غافلون وحريصون ومغرورون، والمقصود الأكثرية منهم، في الآية ٤١ من سورة الروم نقرأ فهو الفساد في البرّ والبحريما كسبت أيدي للناس ليذيقهم بعض للذي عملوا لعلّهم يرجعون م فبديهي أنّ الفساد ليس نتيجة لأعمال جميع البشر، بل هو نتيجة لأعمال أكثريتهم.

وكذلك فإنّ الآية ٣٢ من نفس هذه السورة، التي قسّمت الناس إلى ثلاث مجموعات «ظالم» و«مقتصد» و«سابق بالخيرات» شاهد آخر على هذا المعنى.

وعليه فإنَّ الآية أعلاه ليس فيها ما ينافي عصمة الأنبياء إطلاقاً.

**السؤال الثاني:** هل أنَّ التعبير بـ«دا**بَة» في الآية أعلاه يشير إلى شمول غير البشر، أي أنَّ** تلك الدواب أيضاً سوف تتعرّض للفناء نتيجة إيقاع الجزاء على البشر؟!

**الجواب** على هذا السؤال يتّضح إذا علمنا أنّ أصل فلسفة وجود الدواب هو تسخيرها لمنفعة الإنسان، فإذا إنعدم الإنسان من سطح الكرة الأرضية فليس من داعٍ لوجود تلك الدواب<sup>(</sup>.

وأخيراً نختم هذا البحث بالحديث التالي الوارد عن الرّسول الأكرم ﷺ حيث يقول: «سبق العلم، وجفّ القلم، ومضى القضاء، وتمّ القدر بتحقيق الكتاب وتصديق الرسـل، وبالسعادة من الله لمن آمن واتّق، وبالشقاء لمن كذّب وكفر، وبالولاية مـن الله عـزّوجلّ

لم المحذوف. ويحتمل كذلك أنّ الجزاء هو ﴿لا يستأخرون ساعة ولا يستقدمون ﴾ كما ورد في آقوم مقام المعلول المحذوف. ويحتمل كذلك أنّ الجزاء هو ﴿لا يستأخرون ساعة ولا يستقدمون ﴾ كما ورد في آيات أخرى من القرآن الكريم كالآية ١٦ من سورة النحل، وعليه فإنّ جملة «إنّ الله كان بعباد، بصيراً» إشارة إلى أنّ الله يعرفهم القرآن الكريم كالآية ١٦ من سورة النحل، وعليه فإنّ جملة «إنّ الله كان بعباد، بصيراً» إشارة إلى أنّ الله يعرفهم جميعاً، ويعلم أيّ الجزاء هو ﴿لا يستأخرون ساعة ولا يستقدمون ﴾ كما ورد في آيات أخرى من القرآن الكريم كالآية ١٦ من سورة النحل، وعليه فإنّ جملة «إنّ الله كان بعباد، بصيراً» إشارة إلى أنّ الله يعرفهم جميعاً، ويعلم أيّاً منهم بلغ أجله لكي يأخذه بقدرته تعالى. (. «دابّة» من مادّة «دبّ» والدبّ والدبيب مشي خفيف، ويستعمل ذلك في الحيوان وفي الحشرات أكثر، ويستعمل في كلّ حيوان وإن اختصت في التعارف بالخيل. وكذلك تنطلق كنامة «الدواب» خاصّة عالى الحيوان الكرين الدواب» خاصّة على العيوان وإن اختصت في التعارف بالخيل. سورة فاطر / الآية ٤٥

للمؤمنين، وبالبراءة منه للمشركين» ثمّ قال: «إنّ الله عزّوجلّ يقول: ياابن آدم، بمشيئتي كنت أنت الذي تشاء لنفسك ما تشاء، وبإرادتي كنت أنت الذي تريد لنفسك ما تريد، وبفضل نعمتي عليك قويت على معصيتي، وبقوّتي وعصمتي وعافيتي أدّيت إليّ فرائضي، وأنا أولى بحسناتك منك، وأنت أولى بذنبك منيّ، الخير منيّ إليك واصل بما أوليتك به، والشرّ منك إليك بما جنيت جزاء، وبكثير من تسلّطي لك إنطويت على طاعتي، وبسوء ظنّك بي قنطت من رحمتي، تلي الحمد والحجّة عليك بالبيان، ولي السبيل عليك بالعصيان، ولك الجزاء الحسن عندي بالإحسان. لم أدع تعذيرك ولم آخذك عند غرّتك، وهو قوله عزّوجلّ وولو يؤاخذ الله الناس بعاكسبوا ما ترك على ظهرها من دليّة لم أكلّفك فوق طاقتك، ولم أحمّلك من الأمانة إلّا ما قرّرت بها على نفسك، ورضيت لنفسي منك ما رضيت به لنفسك مني، ثمّ قال عزّوجلّ: ﴿ولكن يؤمّرهم إلى أجل هسمّى فإذا جا. أجلهم فإنّ الله كان بحباد» بعيرانه <sup>1</sup>.

المي. إجعلنا ممّن ينتفعون من الفرصة قبل فواتها، فيرجعون إلى وجهك الكريم، ونوّر ما مضي من أيّامنا بنور حسناتك ورضاك.

إلهي، إذا لم تشملنا برحمتك فإنّ جهنّم التي أشعلناها بأعمالنا السيّئة ستمتدّ بألمنتها إلينا وتلتي بنا في لهواتها، وإن لم تضيء قلوبنا بنور غفرانك فإنّ قلوبنا ستصبح مرتعاً للشيطان اللعين.

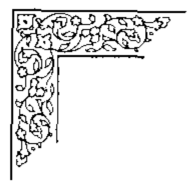
إلهي، أعذنا من كلّ شرك، وأسرج مصباح الإيمان والتوحيد الخالص في أعماق قلوبنا وزوّدنا بالتقوى في أقوالنا وأعمالنا، إنّك مجيب الدعاء.

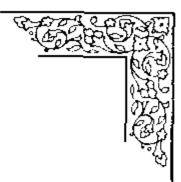
ଚ୍ଚାର

نهاية سورة فاطر

[ع



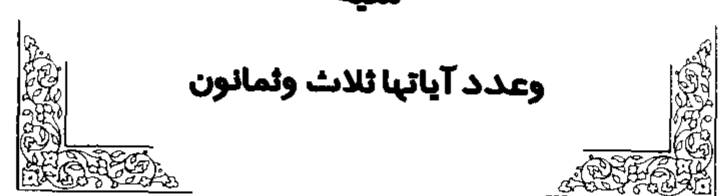




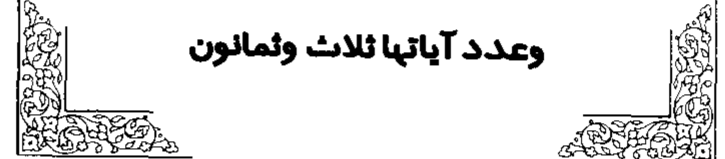




يس







<sub>«</sub>سورۂ یس<sub>»</sub>

ممتوى السورة:

هذه السورة من السور المكّية، لذا فهي من حيث النظرة الإجمالية لها نفس المحتوى العام للسور المكّية، فهي تتحدّث عن التوحيد والمعاد والوحي والقـرآن والإنـذار والبشـارة، ويلاحظ في هذه السورة أربعة أقسام رئيسيّة:

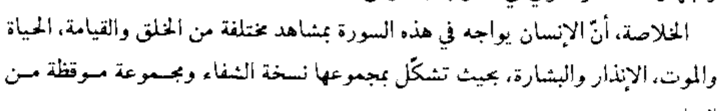
المتتحدّث السورة أوّلاً عن رسالة النّبي الأكرمﷺ والقرآن المجيد والهدف من نزول ذلك الكتاب السهاوي العظيم وعن المؤمنين به، وتستمر بذلك حتى آخر الآيسة الحسادية عشرة.

٢-قسم آخر من هذه السورة يتحدّث عن رسالة ثلاثة من أنبياء الله، وكيف كمانت دعوتهم للتوحيد، وجهادهم المتواصل المرير ضدّ الشرك، وهذا في الحقيقة نوع من التسلية والمواساة لرسول الإسلام ﷺ وتوضيح الطريق أمامه لتبليغ رسالته الكبرى.

٣-قسم آخر منها. والذي يبدأ من الآية ٣٣ وحتى الآية ٤٤، مملوء بالنكات التوحيدية الملفتة للنظر، وهو عرض معبّر عن الآيات والدلائل المشيرة إلى عظمة الله في عالم الوجود، كذلك فإنّ أواخر السورة أيضاً تعود إلى نفس هذا البحث التوحيدي والآيات الإلهيّة.

٤-قسم مهمّ آخر من هذه السورة، يتحدّث حول المواضيع المرتبطة بالمعاد والأدلّـة المختلفة عليه، وكيفية الحشر والنشر، والسؤال والجواب في يوم القيامة، ونهاية الدنيا، ثمّ الجنّة والنار، وهذا القسم يتضمّن مطالب مهمّة ودقيقة جدّاً.

وخلال هذه البحوث الأربعة ترد آيات محرّكة ومحفّزة لأجل تنبيه وإنـذار الغـافلين والجهّال، لها الأثر القوى في القلوب والنفوس.



الغفلة.

**z**]

#### فضيلة سورة يس:

سورة يس ـ بشهادة الأحاديث المتعدّدة التي وردت بهذا الخصوص ـ من أهمّ السور القرآنية، إلى حدّ أنّ الأحاديث لقّبتها بـ «قلب القرآن» فني حديث عن رسول الإسلام ﷺ نقرأ «إنّ لكلّ شيء قلباً، وقلب القرآن يس» .

وفي حديث عن أبي بصير عن الإمام الصادق في : «إنَّ لكلَّ شيء قلباً وقلب القرآن يس، فمن قرأ يس في نهاره قبل أن يمسي كان في نهاره من المحفوظين والمرزوقين حتى يمسي، ومن قرأها في ليله قبل أن ينام وكَل به ألف ملك يحفظونه من كلَّ شيطان رجيم ومن كلَّ آفة...» الحديث <sup>7</sup>.

كذلك نقراً عن الرّسولﷺ أيضاً «سورة يس تدعى في التوراة المعمّة! قيل: وما المعمّة؟ قال: تعمّ صاحبها خير الدنيا والآخرة» الحديث .

وهناك روايات أخرى عديدة بهذا الخصوص، وردت في كتب الفريقين أعرضنا عن ذكرها حذراً من الإطالة.

لذا يجب الإقرار بأنّه ربّما لم تنل سورة من سور القرآن الأخرى كلّ هذه الفضائل الخاصّة بسورة يس.

وكما أشرنا سابقاً فإنّ هذه الفضيلة والثواب لا ينالهما من يكتفي بقراءة الألفاظ \_فقط \_ مشيحاً عن مفاهيم السورة، بل إنّ عظمة فضيلة هذه السورة إنّما هي لعظمة محتواها ..

محتوىً يوقظ من الغفلة ويضخً في النفس الإيمان، ويولد روح المسؤولية ويـدعو إلى التقوى، بحيث إنّ الإنسان إذا تفكّر في هذه الآية وجعل ذلك التفكّر يلتي بظلاله على أعماله، فإنّه يفوز بخير الدنيا والآخرة.

فمثلاً، الآية ٦٠ من هذه السورة تتحدّث حول عهد الله في التحذير من عبادة الشيطان (ألم أعهد إليكم يابني آدم ألَّا تعبدو*ا* للشيطان إنَّه لكم عدو هبين).

الآيات

\_\_\_\_اللَّهِ لَاتَّجْمُوْ الرَّحِبَ

يس ٥ وَٱلْقُرْءَانِ ٱلْحَكِيمِ ٢ إِنَّكَ لَمِنَ ٱلْمُرْسَلِينَ ٢ عَلَى صِرَطِ مَسْتَقِيمِ ٥ تَمَزِيلَ ٱلْعَزِيزِ ٱلرِّحِيمِ ٥ لِنُنذِ رَقَوْمَامَا أُنذِ رَءَابَ آؤُهُمْ فَهُمْ عَنفِلُونَ ٥ لَقَدَحَقَ الْقَوْلُ عَلَى أَكْثَرِهِمْ فَهُمْ لا يُؤْمِنُونَ ٢ إِنَّا جَعَلْنَا فِي أَعْنَقِهِمْ أَغْلَلا فَهِي إِلَى ٱلأَذقَانِ فَهُمْ مُقْمَ حُونَ ٥ وَجَعَلْنَا مِنْ بَيْنِ أَيَّذِ بِمَ سَتَ أَوَمِنْ خَلْفِهِمْ لا يُؤْمِنُونَ ٥ لَقَدَ عَق فَهُمْ لَا يَبْصِرُونَ ٥ وَجَعَلْنَا مِنْ بَيْنِ أَيَّذِ بَعْمَ أَمْ لَا يَقْرَمُ مَا عَالَ هُ عَلَيْكُ الْمُ

#### التفسير

هذه السورة تبدأ \_كما هو الحال في ثمان وعشرين سورة أخرى \_ بحروف مقطّعة وهي (ياء) و(سين).

وقد فصّلنا الحديث فيما يخصّ الحروف المقطّعة في بداية سـورة (البـقرة)(آل عــمران) و(الأعراف)، ولكن فيما يخصّ سورة (يس) توجد تفسيرات أخرى أيضاً لهـذه الحسروف المقطّعة.

من جملتها أنَّ هذه الكلمة ﴿يسَ﴾ تتكوّن من «ياء» حرف نداء و«سين» أي شخص الرّسول الأكرمﷺ، وعليه تكون الآية في مقام توجيه خطاب للرسولﷺ لتوضيح قضايا لاحقة.

وقد ورد في بعض الأحاديث أنَّ هذه الكلمة تمثَّل أحد أسهاء الرّسول الأكرمﷺ <sup>(</sup> ومنها أنّ المخاطب هنا هو الإنسان و«سين» إشارة له، ولكن هـذا الاحــتمال لا يحــقّق

۲۷۵ نفسیر نورالثقلین، ج ٤، ص ۲۷۶ و ۳۷۵.

. . .

١١] الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل

الإنسجام بين هذه الآية والآيات اللاحقة، لأنّ هذه الآيات تستحدّث إلى الرّسول يَشْتَر وحده.

۱٠٥

لذا نقرأ في رواية عن الإمام الصادق ﷺ أنّه قال: «يس اسم رسول الله ﷺ والدليل على ذلك قوله تعالى: ﴿ **إِنَّكَ لَمَنَ المرسلينَ \* على صراط مستقيم**». <sup>(</sup>

بعد هذه الحروف المقطَّعة \_وكما هو الحال في أغلب السور التي تبدأ بالحروف المقطَّعة \_ يأتي الحديث عن القرآن الجيد، فيورد هنا قَسَماً بالقرآن، إذ يـقول: **﴿وَالقَـرَآنَ الحكميم﴾**. الملفت للنظر أنّه وصف «القرآن» هنا بـ «العكيم»، في حين أنّ الحكمة عادةً صفة للعاقل، كأنّه سبحانه يريد طرح القرآن على أنّه موجود حي وعاقل ومرشد، يستطيع فتح أبواب الحكمة أمام البشر، ويؤدّي إلى الصراط المستقيم الذي تشير إليه الآيات التالية.

بديهي أنَّ الله سبحانه و تعالى ليس بحاجة لأن يقسم، ولكن الأقسام القرآنية تتضمّن ـ دانماً \_فائدتين أساسيتين: الأولى التأكيد على الموضوع اللاحق للقسم، والثانية بيان عظمة الشيء الذي يقسم به الله تعالى، إذ إنّ القسم لا يكون عادةً بأشياء ليست ذات قيمة.

الآية التي بعدها توضّح الأمر الذي من أجله أقسم الله تعالى في مقدّمة السورة الكرية: ولِنَك لهن الهرسلين \* على صراط هستقيم» (

بعد ذلك تضيف الآية **«تنزيل العزيز الرحيم»** .

التأكيد على «العزيز» كصفة لله سبحانه وتعالى، لأجل بيان قدرته سبحانه وتعالى في قبال كتاب كبير كهذا، كتاب يقف معجزة شامخة على مرّ العصور والقرون، ولن تستطيع أيّة قدرة مهما كانت أن تمحو أثره العظيم من صفحة القلوب.

والتأكيد على «رحيميته» لأجل بيان هذه الحقيقة وهي أنّ رحمته أوجبت أن تسقيّض للبشر نعمة عظيمة كهذه.

<sup>1</sup>. تفسير نورالثقلين، بع ٤. ص ٣٧٥.

بعض المفسّرين قالوا بأنَّ هاتين الصفتين ذكرتا للإشارة إلى نوعين من ردود الفعل المحتملة من قبل الناس إزاء نزول ذلك الكتاب السهاوي وإرسال النّبي الأكسرمﷺ، فسلو أنكروا وكذّبوا، فإنّ الله سبحانه وتعالى يهدّدهم بعزّته، ولو دخلوا من باب التسليم والقبول، فإنّ الله يبشّرهم برحمته الخاصّة. <sup>(</sup>

وعليه فإنّ عزّته ورحمته إحداهما مظهر للإنذار والأخرى للبشارة، وبإقترانهها جعل هذا الكتاب السهاوي العظيم في متناول البشرية.

**سؤال: ه**نا يطرح سؤال: هل يمكن إثبات حقّانية الرّسول أو الكتاب السماوي، بواسطة قَسَم أو تأكيد؟

الجواب: الجواب تستبطنه الآيات المذكورة، لأنَّها من جانب تصف القرآن بالحكيم، مشيرة إلى أنّ حكمته ليست مخفية عن أحد، وذلك دليل على حقّانيته.

ومن جانب آخر فإنَّ وصف الرَّسول الأكرم مَنْ بَانَّه ﴿على صراط مستقيم ﴾، بمعنى أنَّ محتوى دعوته يتِّضح من سبيله القويم، وماضيه أيضاً دليل على أنَّه لم يسلك في حياته سوى الطريق المستقيم.

وقد أشرنا في البحوث التي أوردناها حول أدلَّة حقّانية الرسل، إلى أنَّ أحد أهمّ الطرق لإدراك حقّانية الرسل، هو التحقّق والإطلاع على محتوى دعواتهم بشكل دقيق، الأمر الذي يؤكِّد دائماً أنَّها متوافقة ومنسجمة مع الفطرة والعيقل والوجدان، وقابلة للإدراك والتعقّل البشري، إضافةً إلى أنَّ تأريخ حياة الرَّسول عنَّ يدلّل على أنَّه رجل أمانة وصدق، وليس رجل كذب وتزوير... هذه الأمور قرانن حيّة على كونه رسول الله، والآيات أعلاه في الحقيقة تشير إلى كلا المطلبين، وعليه فإنَّ القسم والدعوى أعلاه لم يكونا بلا سبب أبداً. ناهيك عن أنَّه من حيث أدب المناظرة، ولأجل النفوذ في قلوب المنكرين والمعاندين

الهيك عن الله من حيث الذب المناظرة، و مجل الشود في تعوب المنظرين والمتعادين يجب أن تكون العبارات في طرحها أكثر إحكاماً وحسماً ومصحوبة بتأكيد أقـوى، كـيا تستطيع التأثير في هؤلاء.

**سؤال:** يبتى سؤال: وهو لماذا كان المخاطب في هذه الجملة شخص الرّسول الأكرمﷺ المسالية عند أسبب الناسية

وليس المشركين أو عموم الناس؟ الجواب: الجواب هو التأكيد على أنَّك ياأيُّها النَّبي على الحقَّ وعلى الصراط المستقيم،

. . . . . . . . .

· التفسير الكبير، ذيل الآية مورد البحث.

سواء إستجاب هؤلاء أو لم يستجيبوا، لذا فإنَّ عليك الإجتهاد في تبليغ رسالتك العظيمة، ولا تُعِر المخالفين أدنى إهتمام.

ا**لآية التالية** تشرح الهدف الأصلي لنزول القرآن كما يلي (لتنذرقوما ما لنذر **آباؤهم فهم** الماقلون» ` أي إنّد لم يأت نذير لآبائهم.

من المسلّم أنّ المقصود بهؤلاء القوم هم المشركون في مكّة، وإذا قيل أنّه لم تخلُ أمّة من منذر، وأنّ الأرض لا تخلو من حجّة لله، لقوله تعالى في الآية ٢٤ من سورة فاطر ﴿وَاِنَ هِنَ لَهَة لِلاَ خِلافِيها نَذِيرِهِ؟

فنقول: إنّ المقصود من الآية \_مورد البحث \_هو المنذر الظاهر والنّبي العظيم الذي ملاً صيته الآفاق. وإلّا فإنّ الأرض لم تخلُ يوماً من حجّة لله على عباده. وإذا نظرنا إلى الفترة من عصر المسيح ﷺ إلى قيام الرّسول الأعظمﷺ نجدها لم تخل من الحجّة الإلهيّة، بل إنّها فترة بمعنى عدم قيام نبيّ أولي العزم. يقول أمـير المـؤمنين عـليه الصـلاة والسـلام بهـذا الخصوص «إنّ الله بعث محمّداً؟!

وعلى كلّ حال فإنّ الهدف من نزول القرآن الكريم كان تنبيه الناس الغافلين، وإيقاظ النائمين، وتذكيرهم بالمخاطر المحيطة بهم، والذنوب والمعاصي التي إرتكبوها، والشرك وأنواع المفاسد التي تلوّثوا بها، نعم فالقرآن أساس العلم واليقظة، وكتاب تطهير القلب والروح.

ثمّ يتنبّأ القرآن الكريم بما يؤول إليه مصير الكفّار والمشركين فيقول تعالى: ﴿لقد صقى القول على أكثرهم فهم لايؤهنون﴾.

احتمل المفسّرون هنا العديد من الاحتمالات في المراد من «القول» هنا.

الظاهر أنّه ذلك الوعيد الإلهي لكل أتباع الشيطان بالعذاب في جهنّم، فمثله ما ورد في الآية ١٣ من سورة السجدة فولكن حقى القول منّي لأملأنّ جهنّم هن الجنّة والناس أجمعين». كذلك في الآية ٧١ من سورة الزمر نقرأ فولكن حقّت كلمة العذاب على الكافرين».

أ أعطى المفسّرون احتمالات مختلفة حول كون «ما» نافية أو غير ذلك، أغلبهم قالوا بأنّها «نـافية»، وقـد إعتمدنا ذلك نحن في تفسيرنا، أوّلاً: لأنّ جملة ﴿فهم غافلون﴾ دليل على ذلك المعنى، فعدم وجود المنذر

سبب للغفلة. الآية الثالثة من سورة السجدة \_أيضاً \_شاهد على ذلك، حيث يقول سبحانه وتعالى: ﴿ لتنذر قوماً ما أتاهم من نذير من قبلك لعلَّهم يهتدون). وقال بعضهم بأنَّ «ما» هنا موصولة، بحيث يكون معنى الجملة «لتنذر قوماً بالذي أنذر أباؤهم». وبعض احتملوا أنَّ «ما» مصدرية، وعليه يكون معنى الجملة «لتنذر قوماً بنفس الإنذار الذي كان لآبائهم». ۲۰ نهبع البلاغة، الخطبة ۳۳ و ۱۰٤. ولكن يبدو أنَّ كلا الاحتمالين ضعيف.

سورة يس / الآية ١ ــ ١٠ [ع

على كلِّ حال فإنَّ ذلك يخصَّ أولئك الذين قطعوا كلِّ إر تباط لهم بالله سبحانه و تعالى. وأغلقوا عليهم منافذ الهداية بأجمعها، وأوصلوا عنادهم وتكبّرهم وحماقتهم إلى الحمدّ الأعلى، نعم فهم لن يؤمنوا أبداً، وليس لديهم أي طريق للعودة، لأنَّهم قد دمَّروا كلَّ الجسور خلفهم.

1.4

في الحقيقة فإنَّ الإنسان القابل للإصلاح والهداية هو ذلك الذي لم يبلوَّث فبطرته التوحيدية تماماً بأعماله القبيحة وأخلاقه المنحرفة، وإلَّا فإنَّ الظلمة المطلقة ستتغلَّب على قلبه وتغلق عليه كلّ منافذ الأمل.

فاتّضح أنَّ المقصود هم تلك الأكثرية من الرؤوس المشركة الكافرة التي لم تؤمن أبداً. وكذلك كان، فقد قتلوا في حروبهم ضدَّ الإسلام وهم على حال الشرك وعبادة الأوثان، وما تبتَّى منهم ظلَّ على ضلاله إلى آخر الأمر.

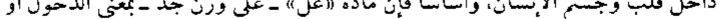
وإلَّا فإنَّ أكثر مشركي العرب أسلموا بعد فتح مكَّة بمفاد قوله تعالى: ﴿**يدخلون في دين** الله أقواجاً). ﴿

ويشهد بذلك ما ورد في الآيات التالية التي تتحدّث عن وجود سدٍّ أمام وخلف هؤلاء وكونهم لا يبصرون، وأنَّه لا ينفع معهم الإنذار أو عدمه ﴿

الآية التي بعدها تواصل وصف تلك الفئة المعاندة، فتقول: ﴿ لِمَّا جَعَلْنَا فِي أَعْنَاقِهِم لَعَلَالًا **فهي إلى الأذقان فهم مقمحون؛** أي مرفوعي الرأس لوجود الغلّ حول الأعناق.

«أغلال» جمع «غل»: من مادّة «غلل» ويعنى تدرع الشيء وتوسطه، ومنه الغلل (على وزن عمل) للماء الجاري بين الشجر. و«الغل» الحلقة حول العنق أو اليدين و تربط بعد ذلك بسلسلة، وبما أنَّ العنق أو اليدين تقع في ما بينها فقد استعملت هذه المفردة في هذا المورد. وحيناً تكون الأغلال في العنق مربوطة بسلسلة مستقلَّة عمَّا تربط به أغلال الأيدي، وحيناً تكون جميعها مربوطة بسلسلة واحدة فيكون الشخص بـذلك تحت ضـغط شـديد وفي محدودية وعذاب شديدين.

وإذا قيل لحالة العطش الشديد أو الحسرة والغضب «غُلة» فإنَّ ذلك لنفوذ تلك الحالة في داخل قلب وجسم الإنسان، وأساساً فإنَّ مادَّة «غَل» \_على وزن جدٍّ \_ بمعنى الدخول أو





الإدخال، لذا قيل عن حاصل الكسب أو الزراعة وأمثالها «غَلة» .

[11

وقد تكون حلقة «الغل» حول الرقبة عريضة أحياناً بحيث تضغط على الذقن وترفع الرأس إلى الأعلى، من هنا فإنّ المقيّد يتحمّل عذاباً فوق العذاب الذي يتحمّله مـن ذلك القيد حيث لا يستطيع مشاهدة أطرافه.

1.9

ويا له من تمثيل رائع حيث شبّه القرآن الكريم حال عبدة الأوثان المشركين بحال هذا الإنسان، فقد طوّقوا أنفسهم بطوق «التقليد الأعمى»، وربطوا ذلك بسلسلة «العادات والتقاليد الخرافية» فكانت تلك الأغلال من العرض والإتّساع أنّها أبقت رؤوسهم تنظر إلى الأعلى وحرمتهم بذلك من رؤية الحقائق، وبذلك فـإنّهم أسرى لا يملكون القـدرة والفعّالية والحركة، ولا قدرة الإبصار <sup>7</sup>.

على أيّة حال فإنّ الآية أعلاه، تعتبر شرحاً لحال تلك الفئة الكافرة في الدنيا وحالهم في عالم الآخرة الذي هو تجسيد لمسائل هذا العالم، وليس من الغريب استخدام صيغة الماضي في تصوير حال الآخرة هنا، فإنّ الكثير من الآيات القرآنية الكريمة تتكلّم بصيغة الماضي حينما تتعرّض إلى الحوادث المسلّم بها في المستقبل للدلالة على مضارع متحقّق الوقوع، وبذلك يكن أن تكون إشارة إلى كلا المعنيين، حالهم في الدنيا وحالهم في الآخرة.

جمع من المفسّرين ذكروا في أسباب نزول هذه الآية والآية التالية لها أنّهها نزلتا في (أبي جهل) أو (رجل من مخزوم) أو قريش، الذين صمّعوا مراراً على قتل الرّسول ﷺ ولكن الله سبحانه و تعالى منعهم من ذلك بطريقة إعجازية فكلّها أرادوا إنزال ضربة بسالنّبي عسميت عيونهم عن الإبصار أو أنّهم سلبوا القدرة على التحرّك تماماً .

ولكن سبب النَّزول ذلك لا يمنع من عمومية مفهوم الآية وسعة معناها، بحيث يشمل جميع أئمَّة الكفر والمعاندين، وفي الضمن فهي تعتبر تأييداً لمـا قـلناه في تـفسير **فحهم <sup>لا</sup> يؤمنون}** في أنَّ المقصود بهم هم أئمَّة الكفر والنفاق وليس أكثرية المشركين.

الآية التالية تتناول وصفاً آخر لحالة تلك المجموعة، وتمثيلاً ناطقاً عن عوامل وأسباب عدم تقبّلهم الحقائق فتقول: ﴿وجعلنا من بين أيديهم سدًا ومن خلفهم سدًا﴾ وحوصر وا بين

١. مفردات الراغب، وقطر المحيط، ومجمع البحرين، مادّة غل. ٢. على ما أوردناه أصبح واضحاً أنَّ الضمير «هي» في جملة ﴿فهي إلى الأذقانَ﴾ يعود على «الأغلال» بحيث إنَّها رفعت أذقانهم إلى الأعلى، وجملة ﴿فهم مُقمحُونَ﴾ تفريع على ذلك. وما احتمله البعض من أنَّ «هي» تعود على «الأيدي» التي لم يرد ذكرها في الآية، يبدو بعيداً جدًاً. ٣. تفسير روحالمعاني، نَج ٢٢، ص ١٩٩.

١١٠ سورة يس / الآية ١ ــ ١٠ [ج

هذين السدّين وأمسوا لا يملكون طريقاً لا إلى الأمام ولا إلى الوراء. آنئذٍ ﴿فَأَعْشِناهِم فَهِم لا يبصرون﴾.

ويا له من تشبيه رائع!! فهم من جهة كالأسرى في الأغلال والسلاسل، ومن جسهة أخرى فإنّ حلقة الغلّ عريضة بحيث إنّها ترفع رؤوسهم إلى السهاء، وتمنعهم من أن يبصروا شيئاً ممّا حولهم، ومن جهة ثالثة فهم محاصرون بين سدود من أمامهم وخلفهم وممنوعون من سلوك طريقهم إلى الأمام أو إلى الخلف، ومن جهة رابعة فهم لا يبصرون، إذ فقدت عيونهم كلّ قدرة على الإبصار.

تأمّلوا مليّاً ماذا ينتظر ممّن هو على تلك الحال؟ ما هو مقدار إدراكه للحقائق؟ ماذا يمكنه أن يبصر؟ وكيف يمكنه أن ينقل خطاه؟ فكذلك حال المستكبرين المعاندين العمي الصمّ في قبال الحقائق!!

لهذا فإنّه تعالى يقول في آخر آية من هذه المجموعة ووسوا. عليهم للنذرتهم لم لم تنذرهم اليوهنون» فهما كان حديثك نافذاً في القلوب ومهما كان أثر الوحي السماوي، فإنّه لن يؤثّر ما لم يجد الأرضية المناسبة، فلو سطعت الشمس آلاف السنين على أرض سبخة، ونزلت عليها مياه الأمطار المباركة، وهبّت عليها نسائم الربيع على الدوام، فليس لها أن تنبت سوى الشوك والتبن، لأنّ قابلية القابل شرط مع فاعلية الفاعل.

ہدوث

۱\_ فقدان وسائل المعرفة

يحتاج الإنسان للتعرّف على العالم الخارجي إلى الاستفادة من وسائل وأدوات تسمّى. «وسائل المعرفة».

قسم منها «باطنية» والقسم الآخر «ظاهرية».

العقل والوجدان والفطرة من وسائل المعرفة الباطنية، والحواس الظاهرية كــالأبصار والأساع وأمثالها وسائا المعرفة الظاهرية.

كلّي وتعكس الحقائق بشكل مقلوب. تماماً كالمرآة الصافية إذا غطّاها غبار غليظ أو أنّها تخرّشت بحيث أضحت لا تعكس الصورة عليها، أو أنّها تعكس ما لا ينطبق على الواقع.

111

هذه الأعمال المغلوطة والمواقف المنحرفة هي التي تصادر وسائل المعرفة من الإنسان. ولهذا السبب فإنّ المقصّر الأصلي هو الإنسان، وهو الذي جنى على نفسه.

الآيات أعلاه تشبيه معبِّر عن هذه المسألة المهمّة والمصيرية، فهي تشبّه المستكبرين والمتعصّبين والأنانيين والمنافقين بالمقيدين بالأغلال والسلاسل من جهة، سلاسل الكبر والهوس والغرور والتقليد الأعمى الذي وضعوه على أعناقهم وأياديهم. وتشبههم بأولئك الحاصرين بين سدّين منيعين لا يمكن عبورهما.

ومن جهة أخرى فإنَّ أعينهم مغلقة ولا تبصر.

[11

الغلّ والسلاسل وحدها تكني لمنعهم من الحركة، والسدّان العـظيمان أيـضاً وحــدهما كافيان لمنعهم من الفعّالية، إنعدام البصر وحده أيضاً عامل مستقل.

هذان السدّان عاليان ومتقاربان إلى حدّ أنّهها وحدهما كافيان لسـلبهم القـدرة عـلى الإيصار، كـها أنّهها كافيان لسلبهم قدرة الحركة. وقد كرّرنا القول بأنّ الإنسان تبق هدايته بمكنة ما لم يصل إلى تلك المرحلة، أمّا حينها يبلغ تلك المرحلة، فلو اجتمع جميع الأنـبياء والأولياء عليماً أيضاً وقرأوا له جميع الكتب السهاوية، فلن يؤثّر ذلك فيه.

وذلك ما تمّ التأكيد عليه، سواء في آيات القرآن أو الروايات، وهو أنّ الإنسان إذا زلّت قدمه أو إرتكب ذنباً فعليه أو يتوب فوراً ويـتوجّه إلى الله، وأن يـبتعد عـن التسـويف والتأخير، والإصرار والتكرار، ومن أجل أن لا يصل إلى تلك المرحلة عليه أن ينظف صدأ القلب، ويدمّر السدود والموانع الصغيرة قبل أن تتحوّل إلى سدود كبيرة وعظيمة، ويحتفظ بمساره وتكامله وينفض الغبار عن عينيه لكي يتمكّن من الإبصار.

#### ٢\_ السدود من الأمام والغلف

יירו ביל דרו היו. האד הפולה אר חוב שיוני אייר ב

سورة يس / الآية ١ ــ ١٠ [ع 117

سبيل الهداية النظرية «وجعلنا من خلفهم سدّاً» أي: منعناهم مـن العـودة إلى الهـدايـة الفطرية (

وقال البعض الآخر: إنَّ السدِّ من بين أيديهم إشارة إلى الموانع التي تمنعهم من الوصول إلى الآخرة وسلوك طريق السعادة الخالدة. وأمَّا السدَّ من خلفهم فـهو الذي يـصدَّهم عـن تحصيل السعادة الدنيوية `.

كذلك يحتمل التّفسير التالي أيضاً. وهو إنَّ السالك إذا انسدَّ الطريق الذي قدَّامه فقد فاته المقصد ولكنَّه يرجع ليبحث عن طريق آخر يوصله إلى المقصد، فإذا أغلق الطريق من خلفه ومن قدّامه فسوف يكون محروماً من الوصول إلى المقصد حتماً.

ومن هنا يتّضح الجواب أيضاً على السؤال التالي: وهو لماذا لم يذكر السدود عن اليمين والشهال؟ ذلك لأنَّ الإنسان لا يصل إلى المقصد الذي أمامه بالسير بميناً أو شهالاً، إضافةً إلى ا أنَّ السدَّ عادةً يبنى في مكان يكون طرفاه الأيمن والأيسر مغلقين، والممر الوحيد هو مكان السدَّ الذي ينغلق هو الآخر بوجوده، فيكون الإنسان في حصار كامل عمليًّا.

#### ٣\_ المرمان من السير الآفاقي والأنفسي

هناك طريقان معروفان لمعرفة الله، الأوّل التأمّل والتفكّر في آثار الله في جسم الإنسان وروحه، وتلك «الآيات الأنفسية»، والثاني التأمّل في الآيات الخــارجــية المـوجودة في الأرض والسماء والثوابت والسيارات من الكواكب، والجسبال والسحار، وتسلك تسسمّي «الآيات الآفاقية» وقد أشار القرآن إليهما في الآية ٥٣ من سورة فصّلت ﴿سنريهم آياتنا في الآفاق وفي أنفسهم حتى يتبيّن لهم أنّه الحقَّ ﴾. وحينا يفقد الإنسان قدرة المعرفة، فإنّه يغلق عليه طريق مشاهدة الآيات الأنفسية والأفاقية على حدّ سواء.

في الآيات الماضية وفي جملة ﴿لِنَّا جِعلنا فَتِي أَسْنَاقِهِم أَعْمَلالاً فَمِهِيَ لِلِّي الأَدْقَانِ فسهم **مقمحون؛** إشارة إلى المعنى الأوّل، لأنّ الأغلال ترفع رؤوسهم إلى الأعلى بحيث إنّهــم لا يملكون القدرة على رؤية أنفسهم، وكذلك فإنَّ السدود أمامهم وخلفهم تمنعهم من رؤية ما حولهم، بحيث إنَّهم مهما نظروا فلن يبصروا غير السدود، وبذا يحرمون من مشاهدة الآيات



التفسير الكبير، ج ٢٦، ص ٤٥، ذيل الآيات مورد البحث.

٢. تفسير القرطبي، ج ١٥، ص ١٠، ذيل الآيات مورد البحث.

# إِنَّمَانُنَذِرُ مَنِ ٱتَّبَعَ ٱلذِّحَى رَوَخَشِى ٱلرَّحْنَ بِٱلْغَيْبِ فَبَشِرَهُ بِمَعْفِرَةِ وَأَجْرِحَى بِيم ١ إِنَّا لَخِنُ نُحْي ٱلْمُوْنَ وَنَحَتْبُ مَاقَدَهُوا وَمَاتَكُوهُمُ وَكُلَّ شَيْءٍ أَحْصَيْنَهُ فِرَامِ مِنْبِينِ ٢

الآيتان

#### التغسير

### من هم الذين يتقبّلون إنذارك؟

كان الحديث في الآيات السابقة عن مجموعة لا تملك أي إستعداد لتسقبّل الإنـذارات الإلهيّة ويتساوى عندهم الإنذار وعدمه، أمّا هذه الآيات فتتحدّث عن فئة أخرى هي على النقيض من تلك الفئة، وذلك لكي يتّضح المطلب بالمقارنة بين الفئتين كما همو أُسلوب القرآن.

تقول الآية الأولى من هذه المجموعة ﴿لِنَّمَا تَنذَر مِنَ لَتَّبِعَ الذَّكَرِ وَحَشِّي الرَّحِــمَنَ بِـالغيبِ فَبِشَرَه بِمَعْفَرَة وَأَجِرَكَرِيمٍ﴾.

هنا ينبغي الإلتفات إلى أمور:

١- ذكرت في هذه الآية صفتان لمن تؤثّر فيهم مواعظ وإنذارات النبي على الله الذكر» و «الغشية من الله في الغيب». لا شكّ أنّ المقصود من ها تين الصفتين هو ذلك الذكر» و «الغشية من الله في الغيب». لا شكّ أنّ المقصود من ها تين الصفتين هو ذلك الإستعداد الذاتي وما هو موجود فيهم «بالقوّة». أي إنّ الإنذار يؤثّر فقط في أولئك الذين لهم الإستعداد الذاتي وما هو موجود فيهم «بالقوّة». أي إنّ الإنذار يؤثّر فقط في أولئك الذين لهم الإستعداد الذاتي وها هو موجود فيهم موالفة أنّ المقصود من ها تين الصفتين العيب». الأسكر الإستعداد الذاتي وما هو موجود فيهم «بالقوّة». أي إنّ الإنذار يؤثّر فقط في أولئك الذين لهم أسماع واعية وقلوب مهيئاة، فالإنذار يترك فيهم أثرين؛ الأوّل إتّباع الذكر والقرآن الكريم، الله والعية والفرآن الكريم.

والآخر الإحساس بالخوف بين يدى الله والمسؤولية. وبتعبير آخر فإنَّ هاتين الحالتين موجودتان فيهم بالقوَّة، وإنَّها تظهر فيهم بالفعل بعد الإنذار، وذلك على خلاف الكفَّار عمي القلوب الغافلين الذيبن لا يملكون أذناً صاغية وليسوا أهلاً للخشية من الله أبداً.

سورة يس / الآية ١١ ـ ١٢

هذه الآية كالآية من سورة البقرة حيث يقول تعالى: ﴿ذَلِكَ لِلكِتَابِ لارِيبِ فَـيهِ هِـدِي لِلمِتَقِينِ﴾.

[ع

٢. بإعتقاد الكثير من المفسّرين أنَّ المقصود من «الذكر» هو «القرآن الجيد». لأنّ هذه الكلمة جاءت بهذه الصورة مراراً في القرآن الكريم لتعبَّر عن هذا المعنى<sup>٢</sup>، ولكن لا مانع من أن يكون المقصود من هذه الكلمة أيضاً المعنى اللغوي لها بمعنى مطلق التذكير، بحيث يشمل كلّ الآيات القرآنية وسائر الإنذارات الصادرة عن الأنبياء والقادة الإلهيين.

٣. «الخشية» كما قلنا سابقاً، بمعنى الخوف المسمزوج بسالإحساس بـعظمة الله تـعالى، والتعبير بـ «الرحمن» هنا والذي يشير إلى مظهر رحمة الله العامّة يثير معنى جميلاً، وهو أنّه في عين الوقت الذي يُستشعر فيه الخوف من عظمة الله، يجب أن يكون هنالك أمل برحــته، لموازنة كفّتي الخوف والرجاء. اللذين هما عاملا الحركة التكاملية المستمرة.

الملفت للنظر أنّه ذكرت كلمة «الله» في بعض من الآيات القرآنية في مورد «الرجساء» والتي تمثّل مظهر الهيبة والعظمة **«لعن كان يرجو الله واليوم الآخر»** <sup>7</sup> إشارة إلى أنّه يجب أن يكون الرجاء ممزوجاً بالخوف، والخوف ممزوجاً بالرجاء على حد سواء (تأمّل!!).

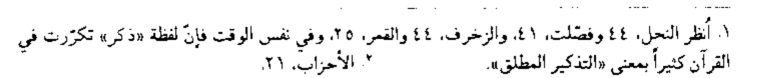
٤ـ التعبير بـ «الغيب» هنا إشارة إلى معرفة الله عن طريق الاستدلال والبرهان، إذ إنّ ذات الله سبحانه وتعالى غيب بالنسبة إلى حواس الإنسان. ويمكن فقط مشاهدة جـ اله وجلاله سبحانه ببصيرة القلب ومن خلال آثاره تعالى.

كذلك يحتمل أيضاً أنَّ «الغيب» هنا بمعنى «الغياب عن عيون الناس» بمـعنى أنَّ مـقام الخشية والخوف يجب أن لا يتّخذ طابعاً ريائياً، بل إنّ الخشية والخوف يجب أن تكون في السرّ والخفية.

بعضهم فسّر «الغيب» أيضاً بـ«القيامة» لأنّها من المصاديق الواضحة للأمور المغيبة عن حسّنا، ولكن يبدو أنّ التّفسير الأوّل هو الأنسب.

٥- جملة «فبضّره» في الحقيقة تكميل للإنذار، إذ إنّ الرّسول ﷺ في البدء ينذر، وحين يتحقّق للإنسان اتّباع الذكر والخشية وتظهر آثارها على قوله وفعله، هنا يبشّره البـاري





بماذا يبشّر؟ أوّلاً يبشّره بشيء قد شغل فكره أكثر من أي موضوع آخر، وهو تـلك الزلّات التي إرتكبها، يبشّره بأنّ الله العظيم سيغفر له تلك الزلّات جميعها، ويبشّره بعدئذ بأجر كريم وثواب جزيل لا يعلم مقداره ونوعه إلّا الله سبحانه.

110

الملفت للنظر هو تنكير «المغفرة» و«الأجر الكريم» ونعلم بأنَّ استخدام النكرة في مثل هذه المواضع إنَّما هو للتدليل على الوفرة والعِظم.

٦ـ يرى بعض المفسّرين أنّ (الفاء) في جملة «فبشّر»» للتفريع والتفصيل، إشارة إلى أنّ (اتّباع التذكر والخشية) نتيجتها «المغفرة» و«الأجر الكريم» بحيث إنّ الأولى وهي المغفرة تترتّب على الأوّل، والثانية على الثاني.

بعد ذلك ومما يتناسب مع البحث الذي كان في الآية السابقة حول الأجر والثواب العظيم للمؤمنين والمصدّقين بالإنذارات الإلهيّة التي جاء بها الأنسبياء، تسنتقل **الآية التسالية إلى** الإشارة إلى مسألة المعاد والبعث والكتاب والحساب والمجازاة، تقول الآية الكريمة: **(إتس نعن نحين للموتن)**.

الإستناد إلى لفظة «نحن» إشارة إلى القدرة العظيمة التي تعرفونها فينا! وكذلك قـطع الطريق أمام البحث والتساؤل في كيف يحيي العظام وهي رميم، ويبعث الروح في الأبدان من جديد؟ وليس نحيي الموتى فقط، بل **«ونكتب ما قدّهوا وآلارهم»** وعليه فإنّ صـحيفة الأعيال لن تغادر صغيرة ولاكبيرة إلّا وتحفظها إلى يوم الحساب.

جملة «ما قدّموا» إشارة إلى الأعمال الني قاموا بها ولم يبق لها أثر، أمّا التعبير «وآثارهم» فإشارة إلى الأعمال التي تبقى بعد الإنسان وتنعكس آثارها على المحيط الخارجي، من أمثال الصدقات الجارية (المباني والأوقاف والمراكز التي تبقى بعد الإنسان وينتفع منها الناس).

كذلك يحتمل أيضاً أن يكون المعنى هو أنّ «ما قدّموا» إشارة إلى الأعمال ذات الجنبة الشخصية، و«آثارهم» إشارة إلى الأعمال التي تصبح سنناً وتوجب الخير والبركات بعد موت الإنسان، أو تؤدّي إلى الشرّ والمعاصي والذنوب. ومفهوم الآية واسع يمكن أن يشمل

التّفسيرين.

[\)

ثمّ تضيف الآية لزيادة التأكيد ﴿وكلّ شي. أحصيناه في لِعام هبين، أغلب المفسّرين اعتبروا أنّ معنى «إمام مبين» هنا هو «اللوح المحفوظ» ذلك الكـتاب الذي أثبتت فيه وحفظت كلِّ الأعمال والموجودات والحوادث التي في هذا العالم.

سورة يس / الآية ١١ ــ ١٣

والتعبير بـ «إمام» ربِّما كان بلحاظ أنَّ هذا الكتاب يكون في يوم القيامة قائداً وإماماً لجميع المأمورين بتحقيق الثواب والعقاب، أو لكونه معياراً لتقييم الأعمال الإنسانية ومقدار ثوابها وعقوبتها.

[ع

الجدير بالملاحظة أنَّ تعبير (إمام) ورد في بعض آيات القـرآن الكـريم للـتعبير عـن «التوراة» حيث يقول سبحانه وتعالى: ﴿أفعن كان على بيّنة من ربّه ويتلوه شاهد منه ومن قبله كتاب هوسى لِهاها ورحمة ﴾ ﴿

وإطلاق كلمة «إمام» في هذه الآية على «التوراة» يشير إلى المعارف والأحكام والأوامر الواردة في التوراة، وكذلك للدلائل والإشارات المذكورة بحقٍّ نبي الإسلام ﷺ . فني كـلّ هذه الأمور يكن للتوراة أن تكون قائداً وإماماً للخلق، وبناءً على ذلك فإنَّ الكلمة المزبورة لها معنى متناسب مع مفهومها الأصلي في كلِّ مورد استُعملت فيه.

#### ہدثان

١- أنواع الكتب التي تثبت بها أعمال الناس

يُستفاد من الآيات القرآنية الكريمة أنَّ أعمال الإنسان تدوَّن و تضبط في أكثر من كتاب. حتى لا يبقى له حجّة أو عذر يوم الحساب.

**أوّلها:** «صحيفة الأعمال الشخصية» التي تحصي جميع أعمال الفرد على مدى عمره واقرأ كتابلته كفى بنفسك اليوم عليلته حسيباً ﴾ ``

هناك حيث تتعالى صرخات الجرمين ويقولون ياويلتنا ها لهذا الكتاب لايغادر صغيرة ولا حبيرة إلا أحصاها». `` وهو الكتاب الذي يأخذه المحسنون في أيمانهم والمسيئون في شمائلهم ــ الماقّة ١٩ و٢٥.

ثانياً: «صحيفة أعمال الأمّة» والتي تبيّن الخطوط الاجتماعية لحياتها، كما يقول القـرآن الكريم: ﴿ كُلُّ لُمَّة تَدْمِي إلى كتابِها، `

وثالثها: «اللوح المحفوظ» وهو الكتاب الجامع، ليس لأعمال جميع البشر من الأوّلين والآخرين فقط، بل لجميع الحوادث العالمية. وشاهد آخر عـلى أعـمال بـني آدم في ذلك

۱۸ هود، ۱۷. ٦ الكهف، ٤٩.

٢ الإسراء، ١٤. ٤ الجائية. ٢٨.

#### ۲\_ کل شیء أمصيناه

ورد في حديث عن الإمام الصادق في أنّ رسول الله تي نيزل بأرض قدرعاء، فسقال لأصحابه: «ائتوا بحطب، فقالوا: يارسول الله، نحن بأرض قرعاء! قال: فليأت كلّ إنسان بما قدر عليه. فجاؤوا به حتى رموا بين يديه، بعضه على بعض، فقال رسول الله تي : هكذا تجمع الذنوب، ثمّ قال: إيّاكم والمعقّرات من الذنوب، فإنّ لكلّ شيء طالباً. ألا وإنّ طالبها يكتب ما قدّموا و آثارهم وكلّ شيء أحصيناه في إمام مبين» .

هذا الحديث المؤثّر، صورة معبّرة عن أنَّ تراكم صغائر الذنوب والمعاصي يمكنه أن يولد ناراً عظيمة اللهب.

في حديث آخر ورد أنّ «بني سلمة» كانوا في ناحية المدينة، فأرادوا النقلة إلى قـرب المسجد، فنزلت هذه الآية ﴿لِنَا نحن نحيّ للموتي ونكتب ها قدّهوا وآثارهم) فقال رسـول الله يَنْهُ: «إنّ آثاركم تكتب» \_أي خطواتكم التي تخطونها إلى المسجد \_ وسـوف تـثابون عليها، فلم ينتقلوا (

اتّضح إذاً أنّ مفهوم الآية واسع وشامل، وله في كلّ من تــلك الأمـور التي ذكـرناها مصداق.

وقد يبدو عدم إنسجام ما ذكرنا مع ما ورد من «أهل البيت» بي حول تفسير «إمام مبين» بأمير المؤمنين علي عليه أفضل الصلاة والسلام. كما ورد عن الإمام الباقر عن آبائه بين : «لما أنزلت هذه الآية على رسول الله تي فوكل يهي. أحصيناه في لعام هبين > قام أبو بكر وعمر من مجلسهما فقالا: يارسول الله، هو التوراة؟ قال: لا، قالا: فهو الإنجيل ؟ قال: لا، قالا: فهو القرآن؟ قال: لا، قال: فأقبل أمير المؤمنين علي فقال رسول الله تي : هو هذا. إنه الإمام الذي أحصى الله تبارك و تعالى فيه علم كل شيء».

سورة يس / الآية ١١ ـ ١٢ 118 [ع وفي تفسير علي بن إبراهيم عن ابن عبّاس عن أمير المـؤمنين عــليه أفــضل الصـلاة

والسلام أنَّه قال: «أنا والله الإمام المبين، أبيَّن الحقِّ من الباطل. ورثته من رسول الله عني الله عن السابي ال

فع أنَّ بعض المفسّرين من أمثال «الآلوسي»، قد إستاء كثيراً من عملية نقل أمثال هذه الروايات من طرق الشيعة، ونسبهم لذلك إلى عدم المعرفة والإطلاع وعدم التمكُّـن مـن التَّفسير، إلَّا أنَّه بقليل من الدقَّة يتَّضح أنَّ أمثال هذه الروايات لا تتنافى مع تفسير «الإمام المبين» بـ «اللوح المحفوظ». بلحاظ أنَّ قلب الرَّسول ﷺ بالمقام الأوَّل، ثمَّ يليه قلب وليَّه. ويعتبران مرآة تعكس ما في اللوح المحفوظ، وإنَّ الله سبحانه وتعالى يلهمهم القسم الأعظم ممّا هو موجود في اللوح المحفوظ، وبذا يصبحان نموذجاً من اللوح المحفوظ، وعليه فإنَّ إطلاق «الإمام المبين» عليهما ليس بالأمر العجيب، لأنَّهما فرع لذلك الأصل، ناهيك عن أنَّ وجود الإنسان الكامل ـ كما نعلم ـ يعتبر عالماً صغيراً ينطوى على خلاصة العالم الكبير، وطبقاً للشعر المنسوب إلى أمير المؤمنين عليه الصلاة والسلام.

أتزعم أنَّك جـرم صـغير؟ وفيك انطوي العالم الأكبر والعجيب أنَّ «الألوسي» لا يستبعد هذا التَّفسير مع إنكاره للرَّوايات السالفة الذكـر. وعلى كلَّ حال فليس من شكٍّ في كون المقصود من «الإمام المبين» هو «اللوح المحفوظ» فإنَّ الروايات السالفة الذكر عكن تطبيقها عليه «دقِّق النظر!!».

KO (3)

۲۷۹ تفسیر نورالتقلین، ج ٤، ص ۲۷۹.

#### الآيات

وَاصَرِبَ لَمُم مَنَلًا أَصَحَبَ ٱلْقَرَيَةِ إِذَبَاءَ هَا ٱلْمُرْسَلُونَ ﴿ إِذَا رَسَلُنَا إِلَيْهُمُ آمَنَيْ فَكَذَبُوهُ مَافَعَزَرْنَا بِشَالِثِ فَقَ الْوَا إِنَّا إِلَيْكُم تُرْسَلُونَ ﴿ قَالُواْ مَا أَنتُمْ إِلَا بَشَرُ مِثْلُنَ وَمَا أَنزَلَ ٱلرَّحْنَ مِن شَىءٍ إِنَّ أَنتُمْ إِلَا تَكْذِبُونَ ﴾ قَالُواْ رَنَّا يَعْلَمُ إِنَّا إِلَيْكُم لَمُرْسَلُونَ ﴿ وَمَاعَلَيْنَا إِلَا ٱلْبَلَعُ ٱلْمَبِينُ ﴾ قَالُوا إِنَّا إِلَيْكُم تَرْسَلُونَ ﴾ المُرْسَلُون تَنتَهُواْ لَنَرَجُمَنَ كُمْ وَمَاعَلَيْنَا إِلَا ٱلْبَلَعُ ٱلْمَبِينُ ﴾ قَالُوا إِنَّا يَعْلَمُ إِنَّا إِلَيْ دَحْتِرَقُرْبَلُ أَنتُمَ قَوْمَا عَلَيْنَ أَعْنَى مَنْ مَعْ إِنَّ أَعْلَيْ وَالْمَا أَنْ إِنَّا الْمَعْلَمُ الْ

#### التفسير

#### واضرب لهم مثلاً أصماب القرية:

لمتابعة البحوث الماضية في الآيات السابقة حول القرآن ونبوّة الرّسول الأكرم ينهيّن، والمؤمنين الصادقين، والكفّار المعاندين، تطرح هذه الآيات نموذجاً من موقف الأمم السابقة بهذا الصدد، إنّ هذه الآيات وبعضاً من الآيات التالية لها، والتي تشكّل بمجموعها ثماني عشرة آية، تتحدّث حول تأريخ عدد من الأنبياء السابقين الذين بعثوا لهداية المشركين عبّاد الأوثان الذين سهاهم القرآن الكريم وتصحاب القريفة وكيف أنّهم نهضوا لمخالفة أولئك الأنبياء، وتكذيبهم، وكانت خاعتهم أن أخذهم العذاب الأليم، لتكون تنبيهاً لمشركي مكّة من جهة، وتسلية للرسول الأكرم تينية ولفئة المؤمنين القليلة به في ذلك اليوم، على كلّ حال فإنّ التأكيد على إيراد هذه القصّة في قلب هذه السورة التي تعتبر هي بدورها قلب القرآن الكريم، بسبب تشابه ظروف تلك القصّة مع ظروف المسلمين في ذلك اليوم.

١٢٠ سورة يس / الآية ١٣ ـ ١٩ [ج

أوَّلاً تقول الآيات الكرية: ﴿واضرب لهم مثلاً أصحاب القرية إذ جاءها المرسلون﴾ ﴿.

«القرية» في الأصل اسم للموضع الذي يجتمع فيه الناس، وتطلق أحياناً عـلى نـفس الناس أيضاً، لذا فمفهومها يتّسع حتى يشمل المدن والنواحي، وأطلقت في لغة العرب وفي القرآن الجيد مراراً على المدن المهمّة مثل «مصر» و«مكّة» وأمثالهما.

لكن ما اسم هذه القرية أو المدينة التي ذكرت في هذه الآية؟

المشهور بين المفسّرين أنّها «أنطاكية» إحدى مدن بلاد الشام. وهي إحدى المدن الرومية المشهورة قديماً، كما أنّها ضمن منطقة نفوذ تركيا جمغرافياً في الحال الحماضر، وسنتعرض إلى تفصيل الحديث عنها في البحوث الآتية إن شاء الله، وعلى كلّ حال فانّه يظهر جيداً من آيات هذه السورة الكريمة أنّ أهل تلك المدينة كانوا يعبدون الأصنام، وأنّ هؤلاء الرسل جاؤوا يدعونهم إلى التوحيد ونبذ الشرك.

بعد ذلك العرض الإجمالي العام، تنتقل الآيات إلى تفصيل الأحداث التي جرت فتقول: ﴿ إِذْ أَرسَلْنَا إِلِيهِم لِثَنِينَ فَكَذَبِوهِما فَعَزَّزْنَا بِثَالِبَهِ فَقَالُوا إِنَّا إِلِيكُم مِرسَلُونَ﴾ ``

أمّا من هم هؤلاء الرسل؟ هناك أخذ وردّ بين المفسّرين، بعضهم قال: إنّ أسهاء الإثنين «شمعون» و«يوحنا» والثالث «بولس»، وبعضهم ذكر أسهاء أخرى لهم.

وكذلك هناك أخذ ورد في أنّهم رسل الله تعالى، أم أنّهم رسل المسيح <sup>عليه</sup> (ولامنافاة مع قوله تعالى: ﴿لِمُ لَرسلنا﴾ إذ إنّ رسل المسيح رسله تعالى أيضاً)، مع أنّ ظاهر الآيات أعلاه ينسجم مع التّفسير الأوّل، وإن كان لا فرق بالنسبة إلى النتيجة التي يريد أن يخلص إليها القرآن الكريم.

الآن لننظر ماذا كان ردّ فعل هؤلاء القوم الضالّين قبال دعوة الرسل، القـرآن الكـريم يقول: إنّهم تعلّلوا بنفس الأعذار الواهية التي يتذّرع بها الكثير من الكفّار داغاً في مواجهة الأنبياء ﴿قَالُوا هَا لَنتُم إِلّا بِشَرِ مثلنا وَهَا لَنزَل الرحمن مِن شي إن لَنتَم إِلّا تَكَذّبونَ».

فإذا كان مقرّراً أن يأتي رسول من قبل الله سبحانه. فيجب أن يكون ملكاً مقرّباً وليس

· يعتقد البعض بأنَّ ﴿ أصحاب القريةَ﴾ مفعول للفعل «اضرب» و«مثلاً» مفعول ثانٍ مقدَّم، والبعض يقول: إنَّها بدل عن «مثلاً»، ولكن الظاهر رجاحة الإحتمال الأوّل. ٢. بعض المفسّرين قالوا بأنَّ كلمة وإذه هنا بدل عن ﴿ أصحاب القرية﴾، وذهب آخرون بأنَّها متعلَّق لفحل محذوف تقديره «اذكر».

141

إنساناً مثلنا. هذه هي الذريعة التي تذرّعوا بها لتكذيب الرسل وإنكار نزول التشريعات الإلهيّة، والمحتمل أنّهم يعلمون بأنّ جميع الأنبياء على مدى التاريخ كانوا من نسل آدم، من جملتهم إبراهيم الخليل ﷺ، الذي عرف برسالته، ومن المسلّم أنّه كان إنساناً، وناهيك عن أنّه هل يمكن لغير الإنسان أن يدرك حاجات الإنسان ومشكلاته وآلامه؟

وثمّ لماذا أكّدت الآية أيضاً على صفة «الرحمانية» لله؟ لعلّ ذلك لأنّ الله سبحانه وتعالى ضمن نقله هذه الصفة في كلامهم يشعر بأنّ الجواب كامن في كلامهم، إذ إنّ الله الذي شملت رحمته العالم بأسره لابدّ أن يبعث الأنبياء والرسل لتربية النفوس والدعوة إلى الرشيد والتكامل البشري.

كذلك يُحتمل أيضاً أن يكونوا قد أكّدوا على وصف الرحمانية لله ليقولوا بـذلك أنّ الله الرحمن العطوف لا يثير المشاكل لعباده بإرسال الرسل والأنبياء، بل إنّه يتركهم وشأنهم! وهذا المنطق الخاوي المتهاوي يتناسب مع مستوى تفكير هذه الفئة الضالّة.

على كلّ حال، فإنّ هؤلاء الأنبياء لم ييأسوا جرّاء مخسالفة هــؤلاء القــوم الضــالّين ولم يضعفوا، وفي جوابهم **﴿قالوارتِنا يعلم لِنّا لِليكم لمرسلون﴾** ومسؤوليتنا إيلاغ الرسالة الإ**لهيّة** بسَكل واضح وبيّن فحسب.

﴿ وها علينا إلَّا البلاغ الحبين ﴾.

[\\

من المسلّم به أنّهم لم يكتفوا بمجرّد الإدّعاء، أو القسم بأنّهم من قبل الله، بل إنّ ممّا يستفاد من تعبير «البلاغ المبين» إجمالاً أنّهم أظهروا دلائل ومعاجز تشير إلى صدق ادّعائهم، وإلّا فلا مصداقية (للبلاغ المبين)، إذ إنّ البلاغ المبين يجب أن يكون بطريقة تجعل من المسيسر للجميع أن يدركوا مراده، وذلك لا يمكن تحقّقه إلّا من خلال بعض الدلائل والمعجزات الواضحة.

المعالية أن أن أن الكلية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية المعالية الم

سورة يس / الآية ١٣ ـــ ١٩

عنفهم في المواجهة، وإنتقلوا من مرحلة التكذيب إلى مرحلة التهديد والتــعامل الشــديد ﴿قالو*ا*لِدًا تطيِّرنا بِحَمِ﴾ <sup>(</sup>.

ج]

ويحتمل حدوث بعض الوقائع السلبية لهؤلاء القوم في نفس الفترة التي بعث فيها هؤلاء الأنبياء، وكانت إمّا نتيجة معاصي هؤلاء القوم، أو كإنذارات إلهيّة لهم، فكما نـقل بـعض المفسّرين فقد توقّف نزول المطر عليهم لمدّة `، ولكنّهم لم يعتبروا من ذلك، بل إنّهم اعتبروا تلك الحوادث مر تبطة ببعثة هؤلاء الرسل، ولم يكتفوا بذلك، بل إنّهم أظهروا سوء نواياهم من خلال التهديد الصريح والعلني، وقالوا: ﴿لئن لم تنتهوا لنوجمنّكم وليمسنّكم هنّا عـذلب

هل أنَّ «العذاب الأليم» هو تأكيد على مسألة الرجم، أو زيادة الجازاة أكثر من الرجم وحده؟

يوجد إحتالان، ولكن يبدو أنّ الإحتال الثاني هو الأقرب، لأنّ الرجم من أسوأ أنواع العذاب الذي قد ينتهي أحياناً بالموت، ومن الممكن أنّ ذكر **والعذاب الأليم،** إشارة إلى أنّنا سنرجمكم إلى حدّ الموت، أو أنّه علاوة على الرجم فإنّنا سنارس معكم أنواعاً أخرى من التعذيب التي كانت تستعمل قديماً كإدخال الأسياخ الحمّاة في العيون أو صبّ الفلز المذاب في الفمّ وأمثالها.

بعض المفسّرين احتملوا أيضاً أنّ (الرجم) هو تعذيب جسماني أمّا «العذاب الأليم» فهو عذاب معنوي روحي [ ولكن الظاهر أنّ التّفسير الأوّل هو الأقرب.

أجل، فلأنّ أتباع الباطل وحماة الظلم والفساد لا يملكون منطقاً يكنهم من المنازلة في الحوار، فإنّهم يستندون دائماً إلى التهديد والضغط والعنف، غافلين عن أنّ سالكي طريق الله لن يستسلموا أمام أمثال هذه النهديدات، بل سيزيدون من إستقامتهم على الطريق، فمنذ اليوم الأوّل الذي سلكت فيها أقدامهم طريق الدعوة إلى الله وضعوا أرواحهم على الأكف، واستعدوا لأيّ نوع من الفداء والتضحية.

هنا ردّ الرسل الإلهيون بمنطقهم العالي على هذيان هؤلاء: ﴿قَالُوا طُنَائُرُكُمْ مُعْكُمُ لَئِنْ فتح من

ذكرتم).

١٠ تقدّم الكلام عن «التطيّر» بالتفصيل في تفسير سورة الأعراف، الآية ١٣١، وذيل الآية ٤٧ من سورة النمل. ٢ تفسير القرطبي، ذيل الآيات محلّ البحّث. ٢. وذلك في حال كون الترجمنّكم» من مادّة «رجم» بمعنى السبّ والإتّهام والقذف.

فإذا أصابكم سوء الحظّ وحوادث الشؤم، ورحلت بركات الله عنكم، فإنّ سبب ذلك في أعهاق أرواحكم، وفي أفكاركم المنحطّة وأعهالكم القبيحة المشؤومة، وليس في دعوتنا، فها أنتم ملأتم دنياكم بعبادة الأصنام وإتّباع الهوى والشهوات، وقـطعتم عـنكم بـركات الله سبحانه وتعالى.

144

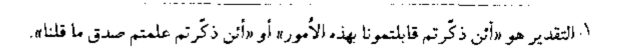
جمع من المفسّرين ذهبوا إلى أنَّ جملة ﴿ **لَئنَ ذَكَرَتَمَ﴾ ج**ملة مستقلّة وقالوا: إنَّ معناها هو «هل أنَّ الأُنبياء إذا جاءوا وذكّروكم وأنذروكم يكون جزاؤهم تهديدهم بالعذاب والعقوبة وتعتبرون وجودهم شؤماً عليكم؟ وما جلبوا لكم إلَّا النور والهداية والخير والبركة. فهل جواب مثل هذه الخدمة هو التهديد والكلام السيء؟! \

وفي الختام قال الرسل لهؤلاء ﴿ **بِل لَنتِم قوم مِسرفون**﴾.

فإنّ مشكلتكم هي الإسراف والتجاوز، فإذا أنكرتم التوحيد وأشركتم فسبب ذلك هو الإسراف وتجاوز الحقّ، وإذا أصاب مجتمعكم المصير المشؤوم فسبسب ذلك الإسراف في المعاصي والتلوّث بالشهوات، وأخيراً فني قبال الرغبة في العمل الصالح تهدّدون الهادفين إلى الخير بالموت، وهذا أيضاً بسبب التجاوز والإسراف.

وسوف نعود إلى شرح قصّة أولئك القوم، وما جرى لهؤلاء الرسل، بعد تفسير الآيات الباقية التي تكمل القصّة.

#### ଚ୍ଚାର



#### الآيات

وَجَاءَ مِنْ أَقْصَا ٱلْمَدِينَةِ رَجُلٌ يَسْعَىٰ قَالَ يَنْقَوْمِ أَتَّبِعُوا ٱلْمُرْسَلِينَ ۞ ٱتَّبِعُوا مَن لَا يَسْتَلُكُو أَجْرًا وَهُم تُهْتَدُونَ ۞ وَمَالِى لَا أَعْبُدُ ٱلَّذِى فَطَرَفِ وَإِلَيْهِ تُرْجَعُونَ ۞ ءَ أَتَخِذُ مِن دُونِهِ ءَ الهِ حَةً إِن يُرِدْنِ ٱلرَّحْنَ يُضُرِ لَا تُغْنِ عَنِي شَفَحَتُهُمْ شَيْعًا وَلَا يُنقِدُونَ ۞ إِنِي إِنْ الْهَى صَلَل تُبِينِ ۞ إِنِي عَامَتُ بِرَبِحُمُ فَاسَمَعُونِ ۞ فِيلَ ٱدْخُلِ ٱلجَنَةَ قَالَ يَلَيْتَ قَوْمِي يَعْلَمُونَ ۞ بِمَا عَفَرَ لِي رَبِحُمُ فَاسَمَعُونِ ۞ فِيلَ ٱدْخُلِ ٱلجَنَةَ قَالَ يَلَيْتَ قَوْمِي يَعْلَمُونَ ۞ بِمَا السَمَاءَ وَمَا كُنَا مُرْلِي رَبِي وَجَعَلَى مِنَ ٱلْمُكْرَمِينَ ۞ وَمَا أَنْزَلْنَا عَلَى قَوْمِهِ مِنْ يَعْذِي عَفَرَ لِي رَبِحُمُ فَاسَمَعُونِ ۞ فِيلَ ٱدْخُلِ ٱلجَنَةَ قَالَ يَلَيْتَ قَوْمِي يَعْلَمُونَ ۞ بِمَا السَمَاءَ وَمَا كُنَا مُزَلِينَ ۞ إِن كَانَتَ إِلَى مَا أَعْبَدُهُ مَا مَنْ أَعْدَى عَلَي مَنْ يَعْذَلُهُ مُعَن عَفَرَ لِي رَبِي وَجَعَلَى مِنَ ٱلْمُكْرَمِينَ ۞ وَمَا أَنْزَلْنَا عَلَى قَوْمِهِ مِنْ عَذَهِ مَعْنَا الْمَدِي عَلَ كُلُ يَعْذَي قَالَ مَعْذَلَ هُ مَا يَعْ يَعْدَمُونَ ﴾ يَعْ يَعْدَمُونَ هُ يَعْذَلُ عَلَي مَا أَعْرَقُومُ مُعْدَا هُ أَعْرَكُ مَا لَا عَبْدُ أَنْ أَعْنَا مَنْ وَلَكَ يَعْذَرُ هُ عَنْ أَعْذَى هُ إِنَ يَعْذَا مَ

#### التغسير

المماهدون الذين مملوا أروامهم على الأكفا

تشير هذه الآيات إلى جانب آخر من جهاد الرسل الذي وردت الإشارة إليه في هذه القصّة. والإشارة تتعلّق بالدفاع المدروس للمؤمنين القلائل وبشجاعتهم في قبال الأكثرية الكافرة المشركة... وكيف وقفوا حتى الرمق الأخير متصدّين للدفاع عن الرسل.

تشرع هذه الآيات بالقول: ﴿وجاء هن أقصى العدينة رجل يسحى قال ياقوم السبوا

المرسلين،

هذا الرجل الذي يذكر أغلب المفسّرين أنَّ اسمه «حبيب النجّار» هو من الأشـخاص الذين قُيِّض لهم الإستاع إلى هؤلاء الرسل والإيمان وأدركوا بحقَّانية دعوتهم ودقَّة تعلياتهم. وكان مؤمناً ثابت القدم في إيمانه، وحينها بلغه بأنَّ مركز المدينة مضطرب ويحتمل أن يقوم

[))

الناس بقتل هؤلاء الأنبياء، أسرع \_كما يستشفّ من كلمة يسعى \_وأوصل نفسه إلى مركز المدينة ودافع عن الحقّ بما إستطاع. بل إنّه لم يدّخر وسعاً في ذلك.

140

التعبير بـ «رجل» بصورة النكرة يحتمل انّه إشارة إلى أنّه كان فرداً عادياً، ليس له قدرة أو إمكانية متميّزة في المجتمع، وسلك طريقه فرداً وحيداً. وكيف أنّه في نفس الوقت دخل المعركة بين الكفر والإيمان مدافعاً عن الحـقّ، لكـي يأخـذ المـؤمنين في عـصر الرّسـول الأكرميَيَيَنَ درساً بأنّهم وإن كانوا قلّة في عصر صدر الإسلام، إلّا أنّ المسؤولية تبق على عواتقهم، وأنّ السكوت غير جائز حتى للفرد الواحد.

التعبير بـ «أقصى المدينة» يدلّل على أنّ دعوة هؤلاء الأنبياء وصلت إلى النقاط البعيدة من المدينة، وأثّرت على القلوب المهيّأة للإيمان، ناهيك عن أنّ أطراف المدن عادةً تكون مراكز للمستضعفين المستعدين أكثر من غيرهم لقبول الحقّ والتصديق به، عـلى عكس ساكنى مراكز المدن الذين يعيشون حياة مرفّهة تجعل من الصعب قبولهم لدعوة الحقّ.

التعبير بـ «ياقوم» يوضّح حرقة هذا الرجل وتألمّه على أهل مدينته، ودعوته إيّاهم إلى اتّباع الرسل، تلك الدعوة التي لم تكن لتحقّق له أيّ نفع شخصي.

والآن لننظر إلى هذا الرجل الجاهد، بأيّ منطق وبأيّ دليل خاطب أهل مدينته؟

فقد أشار أوّلاً إلى هذه القضيّة ﴿لتَبعوا من لايسالكم أجراً﴾. فتلك القضيّة بحدّ ذاتهما الدليل الأوّل على صدق هؤلاء الرسل، فهم لا يكسبون من دعوتهم تلك أيّة منفعة ماديّة شخصية، ولا يريدون منكم مالاً ولا جاهاً ولا مقاماً، وحتى أنّهم لا يريدون مـنكم أن تشكروهم. والخلاصة: لا يريدون منكم أجراً ولا أي شيء آخر.

وهذا ما أكَّدت عليه الآيات القرآنية مراراً فيما يخصّ الأنسبياء العـظام، كـدليل عـلي إخلاصهم وصفاء قلومهم، وفي سورة الشعراء وحدها تكرّرت هذه الجملة خمس مـرّاب ﴿وها لسألكم عليه هن أجره ( .

مَمَّ يضيف: إنَّ هؤلاء الرسل كما يظهر من محتوى دعموتهم وكملامهم انَّهم أَسْحَاص سُرَّ يُمَا يُما يُود بريتهم: بما ها بتال أنَّ ما مالا بترماية إذ مرتز بالقُل بكر فالأُحد سيتين:

مهتدون: ﴿وهم همتدونَ﴾ إشارة إلى أنَّ عدم الإستجابة لدعوة ما إنَّما يكون لأحد سببين: إمّا لأنّ تلك الدعوة باطلة وتؤدّي إلى الضلال والضياع، أو لأنّها حقّ ولكن الدعاة للـ ا

(، الشعراء، ١٠٩، ١٢٧، ١٤٥، ١٢٤ و ٨٠٠.

سورة يس / الآية ٢٠ ــ ٣٠

يكتسبون من تلك الدعوة منافع شخصية لهم ممّا يؤدّي إلى تشويه النظرة إلى تلك الدعوة. ولكن حينها لا يكون هذا ولا ذاك فما معنى التردّد والتباطيء عن الإستجابة.

[ع

ثمّ ينتقل إلى ذكر دليل آخر على التوحيد الذي يعتبر عماد دعوة هؤلاء الرسل، فيقول: ﴿وهالي لا أعبد الذي فطردي﴾.

فإنّ من هو أهل لأن يُعبد هو الخالق والمالك والوهّاب، وليس الأصنام التي لا تُضرّ ولا تنفع، الفطرة السليمة تقول: يجب أن تعبدوا الخالق لا تلك المخلوقات التافهة.

والتأكيد على «فطرني» لعلّه إشارة إلى هذا المعنى أيضاً وهو: إنّني حينها أرجع إلى الفطرة الأصيلة في نفسي ألاحظ بوضوح أنّ هناك صوتاً يدعوني إلى عبادة خالتي، دعوة تنسجم مع العقل، فكيف أغضّ الطرف إذاً عن دعوة تؤيّدها فطرتي وعقلي؟!

والملفت للنظر أنّه لا يقول: وما لكم لا تعبدون الذي فطركم؟ بل يقول: ﴿وها لي لا لعبد الذي فطرني﴾ لكي يكون بشر وعه بالحديث عن نفسه أكثر تأثيراً في النفوس وبعد ذلك ينبّه إلى أنّ المرجع والمآل إلى الله سبحانه فيقول: ﴿ولِليه ترجعون﴾.

أي: لا تتصوّروا أنّ الله له الأثر والفاعلية في حياتكم الدنيا فقط، بل إنّ مـصيركم في العالم الآخر إليه أيضاً، فتوجّهوا إلى من يملك مصيركم في الدارين.

وفي ثالث استدلال له ينتقل إلى الحديث عن الأصنام وإثبات العبودية لله بنني العبودية للأصنام، فيكمل قائلاً: ﴿ٱلْتَحَدْجن دونه آلهةً إن يُردن للرحمن بِضرَّ لا تَعْن عنّي شفاعتهم شيئاً ولاينقذون﴾.

هنا أيضاً يتحدّث عن نفسه حتى لا يظهر من حديثه أنّه يقصد الإمرة والإسـتعلاء عليهم، وفي الحقيقة هو يحدّد الذريعة الأساس لعبدة الأوثان حـينها يـقولون: نحـن نـعبد الأصنام لكي تكون شفيعاً لنا أمام الله، فكانّه يقول: أيّة شفاعة؟ وأي معونة ونجاة تريدون منها؟ فهي بذاتها محتاجة إلى مساعدتكم وحمايتكم، فماذا يمكنها أن تفعل لكم في الشدائد والملمّات؟

التعبير بـ «الرحمن» هنا علاوة على أنَّه إشارة إلى سعة رحمة الله وأنَّه سبب لكلَّ النعم



غضبه.

۱۲٦

ثمّ يقول ذلك المؤمن المجاهد للتأكيد والتوضيح أكثر: إنيّ حين أعـبد هـذه الأصـنام وأجعلها شريكاً لله فإنيّ سأكون في ضلال بعيد: **(لِتِي لِذا لفي ضلال مبين)** فأيّ ضـلال أوضح من أن يجعل الإنسان العاقل تلك المـوجودات الجـامدة جـنباً إلى جـنب خـالق السفوات والأرض!!

144

وعندما انتهى هذا المؤمن المجاهد المبارز من إستعراض تلك الاستدلالات والتبليغات المؤثّرة أعلن لجميع الحاضرين **(لِنِي آمنت بربّكم فاسمعون)**.

أمّا من هو المخاطب في هذه الجملة **فاسمعون) والج**ملة السابقة لها فلِتّمي *المستت* برتكم)؟

ظاهر الآيات السابقة يشير إلى أنّهم تلك المجموعة من المشركين وعبدة الأوثان الذين كانوا في تلك المدينة، والتعبير بـ«ربّكم» لا ينافي هذا المعنى أيضاً. إذ إنّ هذا التعبير ورد في الكثير من آيات القرآن الكريم التي تتحدّث عن الكفّار حينما تسـتعرض الاسـتدلالات التوحيدية<sup>(</sup>.

وجملة «فاسمعون» لا تنافي ما قلنا، لأنّ هذه الجملة كانت دعوة لهـم لاتّـباع قـوله، بالضبط كما ورد في قصّة مؤمن آل فرعون حيث قال: **«ياقوم اتبعون أهدكم سبيل الرشاد»** غافر ــ ٣٨.

ومن هنا يتّضح أنّ ما ذهب إليه بعض المفسّرين من أنّ المخاطب في هذه الجسملة هسم أولئك الرسل ــوالتعبير بــ«ربّكم» وجملة «فاسمعون» قرينة على ذلك ــلا يقوم عليه دليل سليم.

لكن لننظر ماذاكان ردّ فعل هؤلاء القوم إزاء ذلك المؤمن الطاهر؟

القرآن لا يصرّح بشيء حول ذلك، ولكن يستفاد من طريقة الآيات التالية بأنّهم ثاروا عليه وقتلوه.

نعم فإنَّ حديثه المثير والباعث على الحماس والمليء بالاستدلالات القـوّية الدامـغة. الاسترابان المارية المنتز المستنبان المارية المارية الاسترابات القـوّية الدامـغة.

سورة يس / الآية ٢٠ ـ ٣٠

[ع

وسعرت فيها نار العداوة، بحيث إنّهم نهضوا إلى ذلك الرجل الشجاع وقتلوه بمنتهى القسوة والغلظة. وقيل انّهم رموه بالحجارة، وهو يقول: اللهمّ اهدِ قومي، حتى قتلوه (. وفي رواية أخرى أنّهم وطؤوه بأرجلهم حتى مات (.

ولقد أوضح القرآن الكريم هذه الحقيقة بعبارة جميلة مختصرة هي ﴿قيل لدخل للجِنَّةَ﴾ وهذا التعبير ورد في خصوص شهداء طريق الحقّ في آيات أخرى من القرآن الكريم ﴿ولا تحسبنَ للذين قتلوا في سبيل الله لمولتاً بل أحيا. مند رتبهم يرزقون ﴾

والجدير بالذكر والملاحظة أنّ هذا التعبير يدلّل على أنّ دخوله الجنّة كان مقترناً باستشهاد هذا الرجل المؤمن، بحيث إنّ الفاصلة بين الإثنين قليلة إلى درجة أنّ القرآن الجيد بتعبيره اللطيف ذكر دخوله الجنّة بدلاً عن شهادته، فما أقرب طريق الشهداء إلى السعادة الدائمة!!

وواضح أنَّ المقصود من الجنَّة هنا. هي (جنَّة البرزخ) لأنَّه يستفاد مـن الآيــات ومــن الرَّوايات أنَّ الجنَّة الخالدة في يوم القيامة ستكون نصيب المؤمنين. كما أنَّ جهنَّم ســتكون نصيب الجرمين.

وعليه فإنّ هناك جنّة وجهنّم أخريين في عالم البرزخ، وهما نموذج من جنّة وجهنّم يوم القيامة، فقد ورد عن أمير المؤمنين علي عليه أفضل الصلاة والسلام أنّه قال: «والقبر روضة من رياض الجنّة، أو حفرة من حفر النار» <sup>1</sup>.

وما احتمله البعض من أنَّ هذه الجملة إشارة إلى خطاب يخاطب به هذا المؤمن الشهم في يوم القيامة، وأنَّها تحوي جنبة مستقبلية، فهو خلاف ظاهر الآية.

على كلّ حال فإنّ روح ذلك المؤمن الطاهرة، عرجت إلى الساء إلى جوار رحمة الله وفي نعيم الجنان، وهناك لم تكن له سوى أمنية واحدة فقال ياليت قومي يعلمون». ياليت قومي يعلمون بأيّ شيء فيجا عفراني ربّي وجعلني هن العكرمين»<sup>6</sup>. أي: ليت أنّ لهم عين تبصر الحقّ، لهم عين غير محجوبة بـ الحجب الدنـيوية الكـشيفة

 تفسير التبيان، ج ٨ ص ٤١٤. ١٠ تفسير القرطبي، ج ١٥، ص ١٨ و ١٩. ٤. بحار الأنوار، ج ٦. ص ٢١٨. ۲ آل عمران، ۱۹۹. ٥. بخصوص موقع (ما) في الجملة احتملت ثلاثة احتمالات: إمَّا مصدرية، أو موصولة، أو استفهامية، ولكن يبدو أنَّ احتمال كُونها استفَّهامية بعيد. ويبقى أنَّ الأقرب كونها موصولة. مع أنَّ المعنى لا يختلف كثيراً حينما تكون مصدرية.

والثقيلة، فيروا ما حُجب عنهم من النعمة والإكرام والإحترام من قبل الله، ويـعلموا أي لطف شملني به الله في قبال عدوانهم عليّ...

لو أنَّهم يبصرون ويؤمنون، ولكن ياحسرةً!!

في حديث عن الرّسول على الله فيما يخصّ هذا المؤمن «إنّه نصع لهم في حياته وبعد موته» . ومن الجدير بالملاحظة أنّه تحدّث أوّلاً عن نعمة الغفران الإلهي، ثمّ عن الإكرام، إذ يجب

أوَّلاً غسل الروح الإنسانية بماء المغفرة لتنقيتها من الذنوب، وحينها تأخذ محلَّها على بساط القرب والإكرام الإلهي.

والجدير بالتأمّل أنّ الإكرام والإحترام والتجليل، وإن كان من نصيب الكثير من العباد، وأصولاً فإنّه \_ أي الإكرام \_ يتعاظم مع «التقوى» جنباً إلى جنب، ﴿ لِنّ أكرمكم مند للله التقاعم، ` ولكن (الإكرام) بشكل مطلق وبدون أدنى قيد أو شرط جاء في القرآن الكريم خاصاً لجموعتين:

الأولى: «اللائكة المقرّبون» ﴿ بِلَ عباد مكرمون \* لايسبقونه بالقول وهم بأهر" يعملون). <sup>7</sup>

والثانية: الأشخاص الذين بلغوا بإيمانهم أكمل الإيمان ويسمّيهم القرآن «الخلّصين» فيقول عنهم: ﴿ لُولئك في جنّات مكرمون» \*\*.

وعلى كلّ حال، فقد كان هذا مآل ذلك الرجل المؤمن الجاهد الصادق الذي أدّى رسالته ولم يقصّر في حماية الرسل الإلهيين، وارتشف في النهاية كأس الشهادة، وقّفل راجعاً إلى جوار رحمة ربّه الكريم.

ولكن لننظر ما هو مصير هؤلاء القوم الطغاة الظلمة؟.

مع أنّ القرآن الكريم لم يورد شيئاً في ما انتهى إليه عمل هؤلاء الثلاثة من الرسل الذين بعثوا إلى هؤلاء القوم، لكن جمعاً من المفسّرين ذكروا أنّ هؤلاء قتلوا الرسل أيضاً إضافةً إلى قتلهم ذلك الرجل المؤمن، وفي حال أنّ البعض الآخر يصرّح بأنّ هذا الرجل الصالح شاغل هؤلاء القوم بحديثه وبشهادته لكي يتسنّى لهؤلاء الرسل التخلّص ممّا حيك ضدّهم من

المؤامرات، والإنتقال إلى مكان أكثر أمناً، ولكن نزول العذاب الإلهي الأليم على هؤلاء القوم

------

۱۰ العجرات، ۱۳. <sup>2</sup> المعارج، ٣٥.

سورة يس / الآية ٢٠ ــ ٣٠

قرينة على ترجيح القول الأوّل، وإن كان التعبير «من بعده» (أي بعد شهادة ذلك المؤمن) يدلّل في خصوص نزول العذاب الإلهي \_على أنّ القول الثاني أصحّ «تأمّل بدقّة!!». رأينا كيف أصرّ أهالي مدينة أنطاكية على مخالفة الإلهيين، والآن لننظر ماذا كانت نتيجة عملهم؟

[ع

القرآن الكريم يقول في هذا الخصوص: ﴿وَمَا تَنزَلنَا على قَوْمِه مِن بِعدَة مِن جِند مِن السِمَا. وماكنًا منزلين﴾.

فلسنا بحاجة إلى تلك الأمور، وأساساً فانّه ليس من سنّتنا لإهـلاك قـوم ظـالمين أن نستخدم جنود الـماء، لأنّ إشارة واحدة كانت كافية للقضاء عليهم جميعاً وإرسالهم إلى ديار العدم والفناء، إشارة واحدة كانت كافية لتبديل عوامل حياتهم ومعيشتهم إلى عوامل موت وفناء، وفي لحظة خاطفة تُقلب حياتهم عاليها سافلها.

ثمّ يضيف تعالى ﴿إِنَّ كَانَتُ لِلَّا صِيحة واحدة فإذا هم خاهدون﴾.

هل أنَّ تلك الصيحة كانت صدى صاعقة نزلت من الغيوم على الأرض وهـزّت كـلّ شيء، ودمّرت كلّ العمران الموجود، وجعلت القوم من شدّة الخوف والوحشة يستسلمون للموت؟

أو أنّها كانت صيحة ناتجة عن زلزلة خرجت من قلب الأرض فضجّت في الفضاء بحيث إنّ موج إنفجارها أهلك الجميع.

أيّاً كانت فإنّها لم تكن سوى صيحة لم تتجاوز اللحظة الخاطفة في وقـوعها، صـيحة أسكتت جميع الصيحات، هزّة أوقفت كلّ شيء عن التحرّك، وهكذا هي قدرة الله سبحانه وتعالى، وهكذا هو مصير قوم ضالّين لانفع فيهم.

الآية الآخيرة تتعرّض إلى طريقة جميع متمردّي التاريخ إزاء الدعوات الإلهيّة لأنبياء الله بلهجة جميلة تأسر القلوب فتقول: ﴿ياحسرة على العبادها يأتيهم هـن رسـول إلّاكـانوا يـه يستهزنون».

إلى قتلهم. مع أنّهم علموا المصير المشؤوم للطغاة الكفّار من قبلهم، وسمعوا أو قرءوا على صفحات التاريخ كيف كانت خاتمتهم الأليمة، ولكنّهم لم يعتبروا بالمواعظ وسـلكوا نـفس المسير، وصاروا إلى نفس المصير.

ومن الواضح أنَّ هذه الجملة هي قول الله تعالى، لأنَّ جميع هذه الآيات توضيح منه تعالى، غير أنَّ من الطبيعي أنَّ الحسرة هنا \_ بمعناها المتعارف وهو الغمّ على ما فات \_ لا تنطبق على الله سبحانه وتعالى، كما أنَّ (الغضب) وأمثاله أيضاً لا يصدر بمفهومه المتعارف من الله سبحانه، بل المقصود أنَّ حال تلك الفئة التعيسة سيء إلى حدَّ أنَّ كلَّ إنسان يطِّلع عليه يتأسّف ويتحسّر متسائلاً: لماذا غرقوا في تلك الدوامة مع توفّر كلّ وسائل النجاة؟ وتعالى ثمّ ير تكبون مثل تلك الجنايات.

بحوث

#### ۱\_ قصّة رسل أنطاكية

(أنطاكية) واحدة من أقدم مدن الشام التي بنيت \_على قول البعض \_بحدود ثلاثمائة سنة قبل الميلاد. وكانت تعدّ من أكبر ثلاث مدن رومية في ذلك الزمان من حيث الثروة والعلم والتجارة.

تبعد (أنطاكية) مائة كيلومتر عن مدينة حلب، وستّين كيلومتراً عن الإسكندرية. فتحت من قبل (أبي عبيدة الجراح) في زمن الخليفة الثاني. وقبل أهــلها دفــع الجــزية والبقاء على ديانتهم.

احتّلها الفرنسيون بعد الحرب العالمية الأولى، وحينها أراد الفرنسيون ترك الشام ألحقوها بالأراضي التركية خوفاً على أهالي أنطاكية من أن يمسّهم سوء بعد خروجهم لأنّهم نصارى مثلهم.

(أنطاكية) تعتبر بالنسبة إلى النصاري كالمدينة المنورة للمسلمين، المدينة الشانية في الأهميّة بعد بيت المقدس، التي ابتدأ المسيح 🀳 منها دعوته، ثمّ هـ اجر بـ عض مـن أمـن

سورة بس / الآية ٢٠ ـ ٣٠ 144 [ع بالمسيح رضي المسيحية، وبرنابا \_ إلى أنطاكية ودعوا الناس هناك إلى المسيحية، وبذا إنتشرت المسيحية هناك، وبهذا اللحاظ أشار القرآن الكريم إلى هذه المدينة لأهميّتها ٢. «الطبرسي» - أعلى الله مقامه - في تفسير مجمع البيان يقول: قالوا بعث عيسي رسولين من الحواريين إلى مدينة أنطاكية، فلمَّ قربًا من المدينة رأيًا شيخاً يرعى غـنيات له وهـو (حبيب) صاحب (يس) فسلَّما عليه. فقال الشيخ لهما: من أنتها؟ قالا: رسولا عيسي، ندعوكم من عبادة الأوثان إلى عبادة الرحمن. فقال: أمعكما آية؟ قالا: نعم، نحن نشغي المريض ونبرىء الأكمه والأبرص بإذن الله. فقال الشيخ: إنَّ لي إيناً مريضاً صاحب فراش منذ سنين. قالا: فانطلق بنا إلى منزلك نتطلُّع حاله، فذهب بهما فمسحا إبنه فقام في الوقت بإذن الله صحيحاً، ففشا الخبر في المدينة وشنى الله على أيديهما كثيراً من المرضى. وكان لهم ملك يعبد الأصنام فانتهى الخبر إليه، فدعاهما فقال لهما: من أنتها؟ قالا: رسولا عيسي، جئنا ندعوك من عبادة ما لا يسمع ولا يبصر إلى عبادة من يسمع و بيصار. فقال الملك: ولنا إله سوى ألهتنا؟ قالا: نعم، من أوجدك و ألهتك.

قال: قُوما حتى أنظر في أمركها، فأخذهما الناس في السوق وضربوهما. وروي أنَّ عيسى في بعث هذين الرّسولين إلى أنطاكية فأتياها ولم يصلا إلى مسلكها، وطالت مدّة مقامهها فخرج الملك ذات يوم فكبّرا وذكرا الله فغضب الملك وأمر بحسسهها، وجلدكلَّ واحد منهها مائة جلدة، فلمّ كذّب الرسولان وضربا، بعث عيسى (شمعون الصفا) رأس الحواريين على أثرهما لينصرهما، فدخل شمعون البلدة متنكّراً فجعل يعاشر حاشية

· «بولس» من المبلّغين المسيحيين المعروفين الذي سعى كثيراً في نشر الديانة المسيحية. «برنابا» \_ بـفتح الباء ـ اسمه الأصلي «يوسف» كان من أصدقاء بولس ومرقس، له انجيل معروف ذكر فيه كثيراً البشارة بظهور نبي الإسلام، ولكن المسيحيين لا يعتقدون بصحّته ويقولون انّ هذا الإنجيل قد كتبه أحد المسلمين. تفسير روح الجنان، هامش العالم المرحوم «الشعراني».

الأمثل في تغسير كتاب الله المنزل 182 11 الملك حتى أنسوا به فرفعوا خبره إلى الملك فدعاه ورضي عشرته وأنس به وأكرمه، ثمّ قال له ذات يوم: أيُّها الملك بلغني أنَّك حبست رجلين في السجن وضربتهما حين دعواك إلى غير دينك، فهل سمعت قولهما. قال الملك حال الغضب بيني وبين ذلك، قــال: فــإن رأى المــلك دعاهما حتى نتطلُّع ما عندهما فدعاهما الملك. فقال لها شمعون: من أرسلكما إلى هاهنا؟ قالا: الله الذي خلق كلُّ شيء لا شريك له. قال: وما آيتكا؟ قالا: ما تتمنّاه. فأمر الملك أن يأتوا بغلام مطموس العينين وموضع عينيه كالجبهة، فما زالا يدعوان حتى انشق موضع البصر، فأخذا بندقتين من الطين فوضعاها في حدقتيه فصارتا مقلتين يُبصر بهما، فتعجب الملك. فقال شمعون للملك: أرأيت لو سألت إلهك حتى يصنع صنيعاً مــثل هــذا فــيكون لك ولالهك شرفاً؟ فقال الملك: ليس لي عنك سرّ، إنَّ إلهنا الذي نعبده لا يضرّ ولا ينفع. ثمَّ قال الملك للرسولين: إن قدر إلهكما على إحياء ميَّت آمنًا به وبكما. قالا: إلهنا قادر على كلَّ شيء. فقال الملك: إنَّ هاهنا ميَّتاً مات منذ سبعة أيَّام لم ندفنه حتى يرجع أبوه \_وكان غائباً \_ فجاءوا بالميّت وقد تغيّر وأروحٌ، فجعلا يدعوان ربّهها علانيةٌ، وجعل شمعون يدعو ربّه سرّاً، فقام الميّت وقال لهم: إنّي قد متّ منذ سبعة أيّام، وأدخلت في سبعة أودية من النار وأنا أُحذِّركم ممَّا أنتم فيه، فأمنوا بالله فتعجَّب الملك. فلمَّا علم شمعون أنَّ قوله أثَّر في الملك، دعاه إلى الله فأمن وأمن من أهل تملكنه قوم وكفر آخرون.

ونقل «العياشي» في تفسيره مثل هذه الرواية عن الإمام الباقر والصادقﷺ مع بعض التفاوت

تفسير مجمع البيان، ج ٨، ص ٤١٩، ذيل الآيات مورد البحث (بتلخيص).

[ع

ولكن بمطالعة الآيات السابقة، يبدو من المستبعد أنَّ أهل تلك المدينة كانوا قد آمنوا. لأنَّ القرآن الكريم يقول: ﴿إِنْ كَانِتُ لِلَّاصِيحَةُ وَاحَدَةَ فَإِذَا هِم حَسَاهِدُونَ﴾. ويمكن أن يكون هناك إشتباء في الرواية من جهة الراوي.

ومن الجدير بالملاحظة أيضاً أنّ التعبير بـ «المرسلون» في الآيات أعلاه يدلّل على أنّهما أنبياء مرسلون من الله تعالى، علاوةً على أنّ القرآن الكريم يقول: بأنّ أهالي تلك المـدينة فقالواها لنتم لِلا بشرهثلنا وها لنزل للرحمن من شي. ( ومثل هذه التعبيرات ترد في القرآن الكريم عادةً فيا يخصّ الأنبياء، وإن كان قد قيل بأنّ رسل الأنبياء هم رسل الله، ولكن هذا التوجيه يبدو بعيداً.

٢. ما نتعلّم من هذه القصّة نتعلّم من القصّة التي عرضتها الآيات السابقة أموراً عديدة منها: أ) أنّ المؤمنين لا يستوحشون أبداً من سلوك طريق الله سبحانه وتعالى منفردين كما هو حال المؤمن «حبيب النجّار» الذي لم ترهبه كثرة المشركين في مدينته. يقول أمير المؤمنين علي عليه أفضل الصلاة والسلام: «لا تستوحشوا من طريق الهدى لقلّة أهله»<sup>7</sup>.

ج) محتوى دعوة الأنبياء بحدّ ذاتها دليل على هدايتهم وحقّانيتهم ﴿وهم مهتدون﴾. د) الدعوة إلى الله يجب أن تكون خالية من أيّ ترقّب للأجر لكي تكون مؤثّرة.

عد المعن المعال المكشوفاً وواضحاً، أي أنه ضلال مبين، وعبادة الأوثان تسعد مصداقاً واضحاً لـ «الضلال المبين».

و) أهل الحقّ يستندون إلى الواقعيات، والضالون يستندون إلى أوهام وظنون.
 () إذا كان هناك شؤم ونكبات فإنّ سببها نفس الإنسان وأعماله.

ح) الإسراف سبب لكثير من الإنجرافات والنكبات.

٢٠١ نهج البلاغة، الخطبة ٢٠١.

**ط) وظيفة الأنبياء وأتباعهم «البلاغ المبين» والدعوة العلنية، سواء إستجاب الناس أو لم** يستجيبوا.

140

ى) التجمّع والكثرة من العوامل المهمّة للنصرة والعزّة والقوّة ﴿وعزّزناهما بثاليك﴾

ك) إنَّ الله لا يحتاج لتدمير أمَّة التمرّد والعصيان إلى تجنيد طاقات الأرض والسهاء، بل تكفى الإشارة.

**ل) لا ف**اصلة بين الشهادة والجنّة، والشهيد قبل أن يغادر الدنيا يقع في أحضان الحور العين<sup>(</sup>.

م) إنَّ الله يظهّر الإنسان من الذنوب أوّلاً ثمّ يقرّبه إلى جوار رحمته ﴿بِما عَمَولي رَبّي وجعلتي هن المكرمين﴾.

ن) يجب على مريد الحقّ أن لا يستوحش من مخالفة الأعداء، لأنّ ذلك ديدنهم على مدى الدهور ﴿ياحسرة على *العب*ادها يأتيهم من رسول *إلّا كانوا ب*ه يستهزئون﴾.

وأيَّ حسرة أكبر وأشدَّ من أن يغلق الإنسان ـ لجرَّد تعصّبه وغروره ـ عينيه، فلا يبصر الشمس المضيئة الساطعة.

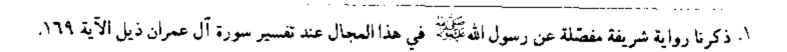
س) كان المستضعفون يؤمنون بالأنبياء قبل جميع الناس ﴿وجاء مِـن أقـصي المدينة رجل…﴾.

ع) وهم الذين لم يتعبوا ولم يكلّوا من طريق الحقّ، ولم يكن لسعيهم وإجتهادهم حدّ (يسعن).

ف) يجب تعلّم طريقة التبليغ والدعوة إلى الله من الرسل الإلهيين الذين استفادوا من جميع الأساليب والطرائق المؤثّرة لأجـل النـفوذ في قـلوب الغـافلين. وفي الآيـة أعـلاه والروايات التي أدرجناها نموذج على ذلك.

#### ٣- ثواب وعقاب البرزغ

المرتبع والمرتبع والمرتبع والمتعالي والمتعالية والمرتبع والمرتبع والمرتبع والمرتبع والمرتبع والمرتبع



۲۳ سورة يس / الآية ۲۰ ـ ۳۰ [ج

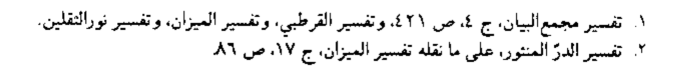
تتحدّث عن الشهداء ـ ليست مربوطة بالجنّة المقصودة بعد يوم القيامة والتي تكون بـ عد البعث والحساب في المحشر.

من هنا يتّضح أنّ وراءنا جنّة وجحيماً في البرزخ أيضاً، يتنعّم فيها الشهداء ويحترق فيها الطغاة من أمثال «آل فرعون» ومع الإلتفات إلى هذا المعنى، تنحلّ كثير من الإشكالات فيما يخصّ الجنّة والنار، من أمثال ما ورد في روايات الإسراء والمعراج وأمثالها.

#### ٤\_ قادة الأمم

نقل في تفسير الثعلبي عن الرّسول الأكرميني «سبّاق الأمم ثلاثة لم يكفروا بالله طرفة عين: علي بن أبي طالب وصاحب يس، ومؤمن آل فرعون، فهم الصدّيقون وعلي أفضلهم»<sup>(</sup>. كما ورد هذا المعنى تقريباً في رواية عن رسول الله ي أوردها صاحب تفسير «الدرّ المنثور» عن الرّسوليني أنّه قال: «الصدّيقون ثلاثة: حبيب النجّار مؤمن آل ياسين الذي قال: ياقوم اتّبعوا المرسلين، وحزقيل مؤمن آل فرعون الذي قال: أتقتلون رجلاً أن يقول ربّسي الله،

ଚ୍ଚତ୍ୟ



# ٱلَرْبَرُوۡ كَمۡ أَهۡلَكَنَافَبۡلَهُم مِّنَ ٱلۡقُرُونِ أَنَّهُمۡ إِلَيْہِمۡ لَابَرۡحِعُونَ ٢٥ وَإِن كُلُّ لَمَّا جَمِيُعُ لَدَيْنَا مُحْضَرُونَ ٢٥

الآيتان

#### الأفسير

الغفلة الدائمة:

تتحدّث هاتان الآيتان \_استناداً إلى ما مرّ في الآيات السابقة \_عن الغفلة المستمرّة لمجموعة كبيرة من البشر في هذا العالم على مرّ العصور والقرون، فتقول الآية: ف*الم يرواكم* أهلكنا قبلهم من للقرون ﴾`.

فهؤلاء الكفّار ليسوا بدعاً من الأمر، فقد كان قبلهم أقوام آخرون تمرّدوا على الحقّ مثلهم عاشوا في هذه الدنيا، ومصائرهم الأليمة التي ملأت صفحات التاريخ، والآثار المعبّرة التي بقيت في مدنهم المدمّرة، كلّها شاخصة أمام العيان، فهل يكني ذلك المقدار لتحقّق العبرة والاعتبار؟

ولكن على من يعود ضمير الجمع في (الم يروا)؟ احتمل المفسّرون عدّة وجوه: الأوّل: أنّه يعود على «أصحاب القرية» الذين تحدّثت الآيات السابقة حولهم. والثاني: أنّه يعود على «أهل مكّة» الذين نزلت هذه الآيات لتنبيههم. ولكن يُستدلّ من الآية السابقة فياحسرة على العباد... به على أنّ المقصود هو جميع البشر،

[ع

جاءهم الأنبياء حتى هبّوا لمخالفتهم وتكذيبهم والاستهزاء بهم، وعلى كلّ حال فهي دعوة لجميع البشر بأن يتأمّلوا في تأريخ القدماء، ويعتبروا من آثارهم التي خلّفوها، بفتح قلوبهم وبصائرهم.

في آخر الآية يضيف تعالى: ﴿ لُنَّهِم لِلِيهِم لا يرجعونَ ﴾ `.

أي أنَّ المصيبة الكبرى في إستحالة رجوعهم إلى هذه الدنيا لجبران ما فاتهم وتـبديل ذنوبهم حسنات، لأنَّهم دمّرواكلّ الجسور خلفهم، فلم يبق لهم سبيل للرجوع أبداً.

هذا التّفسير يشبه بالضبط ما قاله أمير المؤمنين علي بن أبي طالب (عليه أفضل الصلاة والسلام) حينما تحدّث في أخذ العبرة من الموتى فقال: «لا عن قبيح يستطيعون إنتقالاً ولا في حسن يستطيعون إزدياداً». `

و تضيف الآية التالية ﴿وَإِنْ كُلَّ لَمَّا جَمِيعَ لَدِينَا مَحْضَرُونَ ﴾ `.

أي أنَّ المسألة لا تنتهي بهلاكهم وعدم استطاعتهم العودة إلى هذه الدنيا، كلَّا فانَّ الموت في الحقيقة بداية الشوط وليس نهايته، فعاجلاً سيحضر الجميع في عرصة الحشر للحساب. ثمّ العقاب الإلهي المتلاحق والمستمر في إنتظارهم.

إذا كانت الحال كذلك أفلا ينبغي عليهم الاعتبار من مصير هـؤلاء الــــابقين لهــم، والاستفادة من الفرصة قبل الفوت للإبتعاد عن مواجهة ذلك المصير المشؤوم.

نعم، فلو كان الموت خاتمة لكلّ شيء، لكان ممكناً أن يقولوا بأنّه بداية راحتهم، ولكن ياحسرة!! وكما يقول الشاعر:

| لكان الموت راحة كلَّ حيٍّ |    | ولو أنَّسا إذا مــتنا تــركنا |
|---------------------------|----|-------------------------------|
| ونُسأل بعده عن كلَّ شيءٍ  |    | ولكسنا إذا مبتنا بمعثنا       |
| -                         | ରେ |                               |

· هذه الجملة بدل عن ﴿ كم أهلكنا﴾ والتقدير وألم يروا أنَّهم إليهم لا يرجعون؛ البعض احتمل أيبضاً أنَّ

الجملة حالية (حال الهالكين). ٢- المعروف بين المفسّرين حول تركيب هذه الآية: «إن» نافية. والبعض قال: إنّها مخفّفة لذا فإنّها لا تنصب ما بعدها، ودلمّا» بمعنى «إلّاه، بلحاظ أنّ ذلك ورد في كلام العرب، و(جميع) بمعنى «مجموع» خبر «كلّ» (تنوين كل) بدل عن مضاف إليه محذوف تقديره «هم» والأصل «كلّهم») و«محضرون» إمّا خبر بعد خبر، أو صفة لـ«جميع» وعلى ذلك تكون الجملة في التقدير هكذا دوما كلّهم إلّا مجموعون يوم القيامة محضرون لدينا».

## وَءَايَةُ لَمُ ٱلأَرْضُ ٱلْمَيْتَةُ أَحْمَيْنَهَا وَأَخْرَجْنَا مِنْهَا حَبَّا فَمِنْهُ يَأْكُونَ ٢٥ وَجَعَلْنَا فِيهَا جَنَّتِ مِن نَجْيِلٍ وَأَعْنَبٍ وَفَجَرَنَا فِيهَامِنَ ٱلْعُيُونِ ٢٥ لِيَأْكُلُوا مِن شَرِهِ، وَمَا عَمِلَتَهُ أَيَّدِيهِمْ أَفَلَا يَشْحَكُرُونَ ٢٥ سُبْحَنَ ٱلَّذِى خَلَقَ ٱلأَزُوبَ ٢ حَكَلَهَا مِمَا تُنْبِيكُ ٱلْأَرْضُ وَمِنْ أَنْفُسِهِمْ وَمِمَّا لَا يَعْلَمُونَ ٢٥

#### التفسير

آيات أفرى ا

مممّا مرّ بحثه في الآيات السابقة حول جهاد الرسل ضدّ الشرك وعبادة الأوثان، وكذلك التعرّض إلى مسألة المعاد في الآية الأخيرة من المقطع السابق، توضّح الآيات ــمورد البحث \_مسألتي التوحيد والمعاد معاً لإيقاظ المنكرين لهاتين المسألتين ودفعهم إلى الإيمان.

تتعرّض **الآية الأولى** إلى قضيّة إحياء الأرض الميتة والبركات التي تعود على الإنسان من ذلك فتقول: ﴿وآية لهم للأرض للعينة أحييناها وأخرجنا هنها حبّا فهنه يأكلون﴾ `.

قضيّة الحياة والبقاء من أهمّ دلائل التوحيد، وهي قضيّة في واقـعها مـعقّدة ومـليئة بالألغاز وباعثة على الدهشة، إذ أنّها حيّرت عقول العلماء جميعاً، فبرغم التطور والتـقدّم الحاصل في وسائل الدراسة وفي العلوم بشكل عام، لازال الكثير من الأسرار تنتظر الحلّ! وحتى الآن لم يُعلم تحت تأثير أي العوامل تتحوّل موجودات ميتة إلى خلايا حيّة؟

#### الآيات



سورة يس / الآية ٣٣\_٣٦

ذرّات التراب الميتة وجمودها، وبهمذا الطبريق تستحوّل المموجودات المسيتة إلى أنسمجة موجودات حيّة فتعكس في كلّ يوم مظهراً مختلفاً من مظاهر حياتها وغوّها.

[ع

قضيّة الحياة في عالم النباتات والحيوانات وإحياء الأرض الميتة تعتبر من جانب دليلاً على وجود معلومات وقوانين دقيقة سخَّرت في خلق ذلك العالم، ومن جانب آخر تعتبر دليلاً على البعث بعد الموت.

ومن الواضح أنَّ الضمير في «لهم» يعود على كلمة «العباد» التي ورد ذكرها في الآيات السابقة، والمقصود من «العباد» هنا هم جميع الذين وقعوا في خطأ في تقدير مسألة المـبدأ والمعاد، والذي عدَّ القرآن الكريم وضعهم باعثاً على الحسرة والأسف.

تنكير «آية»، إشارة إلى عظمة وأهميّة ووضوح تلك الآية التوحيدية.

جملة ﴿فَعِنْهُ يَأْكُلُونَ ﴾ إشارة من جانب إلى أنَّ الإنسان يستفيد من بعض بذور النباتات للتغذية، بينما بعضها غير قابل للأكل. ولكن له فوائد أخرى كتغذية الحيوانات، وصناعة الأصباغ، والأدوية، والأمور الأخرى التي لها أهميَّة في حياة الإنسان.

ومن جانب آخر فإنَّ تقديم «منه» على «يأكلون» والذي يدلُّ عادةً على الحصر، هو لبيان أنَّ أكثر وأفضل تغذية للإنسان هي من المواد النباتية إلى درجة أنَّه يمكن القـول أنَّ جميع غذاء الإنسان يتشكّل منها.

الآية التالية توضيح وشرح للآية الأولى من هذه الآيات، فهي توضّح كيفية إحياء الأرض الميتة، فتقول: ﴿وجعلنا فيها جنَّات من تخيل وأعناب وفجَّرنا فيها من العيون ﴾.

كان الحديث في الآية الأولى عن الحبوب الغذائية، بينا الحديث هنا عن الفواكه المقوّية والمغذّية والتي يعدّ «التمر» و«العنب» أبرز وأهمّ نماذجها حيث يعتبر كلّ منهما غذاءً كاملًا.

وكما أشرنا سابقاً فقد دلّت دراسات العلماء وبحوثهم على أنَّ هاتين الفاكهتين تحتويان على الفيتامينات والمواد الحياتية المختلفة واللازمة لجسم الإنسان، إضافةً إلى أنَّ هـاتين الفاكهتين يمكن حفظهما وتناولهما طازجتين أو مجفِّفتين على مدار العام.

«أعناب» جمع «عنب» و«النخيل» \_كما يقول الراغب في مفرداته \_ جمعه «نخل» ولكن بإختلاف بين الكلمتين، (فالعنب) يطلق على الثمرة نفسها، ومن النادر إطلاقه على شجرة العنب ولكن «النخل» اسم للشجرة، و(الثمرة) يقال له «الرطب» أو «التمر». يرى البعض بأنَّ هذا الاختلاف في التعبير عن الفاكهتين بالإشارة إلى الشجرة مرَّة وإلى ا

[11

الثمرة مرّة أخرى، بسبب أنّ النخلة \_وكما هو معروف \_كلّها مفيدة وقـابلة للاسـتفادة. جذعها وجريدها وسعفها وأخيراً ثمرها، في حين أنّ شجرة (الكرم) غالباً ما يستفاد مـن «عنبها» فقط، وأمّا ساقها وأوراقها فلا يستفاد منها إلّا قليلاً

وأمّا ما ورد من ذكر الشجرتين بصيغة الجمع، فيبدو أنّه إشارة إلى الأنواع المختلفة لكلّ منهما، إذ إنّ كلاً منهما له عشرات الأنواع تختلف في أشكالها وخصائصها ومذاقها.

والجدير بالملاحظة \_أيضاً \_أنّ الحديث في هذه الآية تعرّض إلى إحياء الأرض الميتة دون أن يقرن ذلك بذكر المطر الذي عادةً ما يذكر في مثل هذه المواضع، وورد الحديث هنا عن «العيون»، وذلك لأنّ المطر كافٍ لزراعة الكثير من المحاصيل والنباتات، في حين أنّ الأشجار المئمرة تحتاج إلى الماء الجاري أيضاً.

«فجّرنا» من مادّة «تفجير» وهو شقّ الشيء شقّاً واسعاً. ومن هنا استخدمت الكملمة للتعبير عن العيون، لأنّها تشقّ الأرض وتدفع ماءها إلى سطح الأرض (.

**الآية التالية** تشرح وتوضّح الهدف من خلق تلك الأشجار المباركة المثمرة فتقول: إنّ الغرض من خلقها لكي يأكلوا من ڠارها دون حاجة إلى بذل جهد في ذلك ودون تدخّل الإنسان في صناعتها... **(ليأكلوا من ثمرة وما مملته أيديهم أقلا يشكرون)**.

نعم، ثمار على شكل غذاء كامل تظهر على أغصان أشجارها، قابلة للأكل بمجرّد جنيها من أغصانها، ولا تحتاج إلى طبخ أو أيّة تغييرات أخرى، ذلك إشارة إلى غاية لطف الله بهذا الإنسان وكرمه.

حتى أنَّ ذلك الطعام الجاهز اللذيذ، يمكن تجميعه وتعليبه لكي يحفظ لمدَّة طويلة بدون أن ينقص من قيمته الغذائية شيء، على خلاف الأغذية التي يصنعها الإنسان من المواد الطبيعية التي أعطاها الله له، فهي غالباً ما تكون سريعة التلف والفساد.

ويوجد تفسير آخر أيضاً لمعنى الآية، وهو جدير بالنظر، وذلك أنّ القرآن الكريم يريد الإشارة إلى الفواكه التي يمكن الاستفادة منها دون إدخال تغيير عليها، وكذلك إلى أنواع الأون ماله المتالي من المسالية المالية الكرسالة إلى منها مع

٨. من الجدير بالملاحظة أنَّ الصيغة الثلاثية المجردة لها «فَجْر» بمعنى (الشقّ) وهنا استخدمت عملي وزن «تفعيل» بمعنى التكثير والتشديد.

سورة يس / الآية ٣٣ ـ ٣٦

وعلى كلّ حال، فالهدف هو تحريك حسّ تشخيص الحقّ، والشكر في الإنسان، لكي يضعوا أقدامهم على أوّل طريق معرفة الله عن طريق الشكر، لأنّ شكر المنعم أوّل قدم في طريق معرفته.

[ع

الآية الأخيرة من الآيات موضع البحث، تتحدّث عن تسبيح الله وتنزيهه، وتشجب شرك المشركين الذي ذكرته الآيات السابقة، وتوضّح طريق التـوحيد وعـبادة الأحـد الصمد للجميع فتقول: ﴿سبحان الذي خلق الأزواج كلّها همّا تنبت الأرض وهن أنفسهم وهمّا لا يعلمون﴾ (.

نعم، فالله الذي خلق كلّ هذه الأزواج في هذا العالم الواسع، لا حدّ لعلمه وقدر ته ومنزّه عن كلّ نقص وعيب، لذا فلا شريك ولا شبيه له، وإن عدّ بعض الناس الحــجر والخشب الجامد الميّت نظائر له، فإنّ تلك النسبة الباطلة لا تنقص من مقام كبريائه شيئاً.

بديهي أنَّ الله سبحانه وتعالى ليس بحاجة إلى أن يسبَّحه أحد. إنَّما ذلك تعليم للسعباد ومنهاج عملي من أجل طي طريق التكامل.

أمّا ما هو المقصود من «أزواج» هنا، فللمفسّرين أقوال كثيرة.

ما هو مسلّم به أنّ «أزواج» جمع «زوج» عادةً، تطلق على الذكر والأنثى من أي نوع، سواء كان ذلك في عالم الحيوان أو في غيره، ثمّ شمل المعنى كلّ إثنين يقترنان مـع بـعضهها البعض أو حتى إذا تضادًا، حتى الغرفتين المتشابهتين في البيت يقال لهما زوج، ودفّتي الباب وهكذا، فالمتصوّر أنّ لكلّ مخلوق زوج.

على كلّ حال فليس من المستبعد أن يكون المعنى المقصود هنا هو المعنى الخاصّ، أي جنس المذكر والمؤنث، والقرآن الكريم يُخبر من خلال هذه الآية عن وجود ظاهرة الزوجية في جميع عوالم النبات والإنسان والموجودات الأخرى التي لم يطّلع عليها البشر.

هذه الموجودات يمكن أن تكون النباتات التي لم تحدّد سعة دائرة الزوجية فيها حستى الآن. أو إشارة إلى الحيوانات التي تعيش في أعماق البحار، وهذه الحقيقة لم تعرف سابقاً، وما عرف منها في العصر الحاضر إلّا جانب يسير.

· «سبحان» على قول جماعة من المفشرين وعلماء الأدب هي «عَلَمٌ» للتسبيح. لأنَّ العَلَم (الاسم الخاصّ) يكون أحياناً للأشخاص فيسمّى «علم الشخص»، وأحياناً للجنُّس فيسمّى «علّم الجنس»، وأحياناً للمعنى فيسمّى «علم المعنى» بناءً على هذا فعفهوم «سبحان» هو تنزيه وتقديس الله من كلَّ عيب ونـقص، تــنزيهاً يتناسب وعظمة الخالق، والعلم لا يُضاف إلَّا في «علم المعنى». قال البعض أيضاً أنَّ «سـبحان» لهـا مـعني مصدري. ومفعول مطلق لفعل مقدّر. وفي أيَّة صوَّرة فهي تبيَّن التنزيه الإلهي بأوكد وجه.

أو أنّها إشارة إلى موجودات أخرى تقطن كواكب أخرى في هذا الكون المترامي، أو موجودات حيّة لا ترى بالعين الجرّدة، وإن كان العلماء في وقتنا الحاضر يشيرون إلى أنّ ليس في تلك الموجودات الحيّة ذكر وأنثى، ولكن عالم هذه الموجودات الحيّة غامض ومعقّد إلى درجة أنّ العلم البشري حتى الآن لم يلج كلّ غوامضها ومكنوناتها.

124

وحتى وجود الزوجية في عالم النبات \_كما قلنا \_لم يكن معلوماً منها في عصر نـزول القرآن سوى بعض الحالات المحدودة كما في النخل وأمثاله. وقد كشف القرآن الكريم الستار عن ذلك كلّه، وقد ثبت أخيراً من البحوث العلمية أنّ الزوجية قضيّة عامّة وشاملة في عالم النبات.

كذلك احتمل أيضاً أن تكون قضيّة الزوجية هنا إشارة إلى وجود البروتونات الموجبة والالكترونات السالبة في الذرّة التي تعتبر الأساس في تشكيل كلّ الموجودات في عالم المادّة ولم يكن الإنسان مطّلعاً على هذه الحقيقة والزوجية قبل تفجير الذرّة، ولكن بعد ذلك ثبت علمياً وجود الأزواج السالبة والموجبة في نواة الذرّة والالكترونات التي تدور حولها.

البعض اعتبر «الزوجية» هنا إشارة إلى تركيب الأشياء مـن «مـادّة» و«صـورة» أو «جوهر» و«عرض»، والبعض الآخر قالوا: إنّها كنابة عن «الأصناف والأنواع الخــتلفة» للنباتات والبشر والحيوانات وسائر موجودات العالم.

ولكن من الواضح أنّه حينما نستطيع حمل هذه الألفاظ على المعنى الحقيقي (جنس المذكّر والمؤنّث) ولا نجد قرينة على خلاف ذلك، فلا داعي لأن نسحت بسعد ذلك عسن المسعاني الكنائية، وكما لاحظنا فإنّ هناك عدّة تفاسير جميلة للزوجية بالمعنى الحقيقي لها.

وعلى كلَّ حال، فإنَّ هذه الآية واحدة من الآيات التي توضّح محدودية علم الإنسان، وتدلَّل على أنَّ هناك الكثير من الحقائق الخافية علينا وعن معلوماتنا حتى الآن. محكامة

#### الآيات

وَءَايَةٌ لَهُمُ ٱلَيَّلُ نَسْلَخُ مِنْهُ ٱلنَّهَارَ فَإِذَاهُم مُظْلِمُونَ ٢٥ وَٱلشَّمْسُ تَحْرِي لِمُسْتَقَرِّلَهَا ذَٰلِكَ تَقْدِيرُ ٱلْعَزِيزِ ٱلْعَلِيمِ ٢٥ وَٱلْقَمَرَقَدَرْنَهُ مَنَازِلَحَتَى عَادَ كَالْحُرْجُونِ ٱلْقَدِيمِ ٢٦ لَا ٱلشَّمْسُ يَلْبَغِي لَمَا أَن تُدَرِكَ ٱلْقَمَرَ وَلَا ٱلَيْلُ سَابِقُ ٱلنَّهَازِ وَكُلُّ فِي فَلَكِ يَسْبَحُونَ ٢٦

#### التفسير

هذه الآيات تتحدّث في قسم آخر من آثار عظمة الله في عالم الوجود، وحلقة أخرى من حلقات التوحيد التي مرّ منها في الآيات السابقة ما يتعلّق بالمعاد وإحياء الأرض الميتة، وغو النباتات والأشجار.

تقول الآية الكرية الأولى ﴿وآية لهم الليل نسلخ منه النهار فإذا هم مظلمون،

«نسلخ» من مادة (سلخ) وتعني في الأصل نزع جلد الحيوان، والتعبير في الآية تـعبير لطيف، فكأنَّ نور النهار لباس أبيض ألبسه جسد الليل، يُنزع عنه إذا حلّ الغروب ليبدو لونه الذاتي، والتأمّل في هذا التعبير يوضّح هذه الحقيقة، وهي أنَّ الظلام هو الطبيعة الأصل للكرة الأرضية، وأنَّ النور والإضاءة صفة عارضة عليها تأتيها من مصدر آخر، فهو كاللباس الذي يرتدى، وحينا يُخلع ذلك الثوب، يظهر اللون الطبيعي للبدن .

هنا يشير القرآن الكريم إلى ظلمة الليل، وكأنَّه يريد ـ بعد أن تعرَّض إلى كيفية إحياء

· الراغب في «المفردات» يقول: السلخ نزع جلد الحيوان، يقال سلخته فانسلخ، وعنه استعير سلخت درعه نزعتها، وسلخُ الشهر وانسلخ، ولكن بعض المفسّرين يقولون: إنَّ ذلك في حالةً تعدّي «سلخ» بحرف الجـرّ «عن» وإذا تعدّى بالحرف «من» يكون بمعنى الإخراج، ولكن ليس من دليل واضح في كتبّ اللغة على هذا التفاوت \_على ما نعلم \_وإن كان «لسان العرب» يقول: «إنسلخ النهار من الليل خرج منه خروجاً» والظاهر أنَّ هذا مأخوذ من المعنى الأوّل.

الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل 120 111

الأرض الميتة كآية من آيات الله في الآيات السابقة ـ أن يعرض نموذجاً عن الموت بـعد الحياة من خلال مسألة تبديل النور بظلمة الليل.

على كلَّ حال، فعندما يستغرق الإنسان في ظلمة الليل. ويتذكَّر النور وبركاته ونشاطه ومنبعه يتعرّف \_بتأمّل يسير \_على خالق النور والظلام.

الآية التي بعدها تتعرّض إلى النور والإضاءة وتذكر الشمس فتقول: ﴿وَلَلْشَمْسَ تَجْرِي لمستقولها به`.

هذه الآية تبيّن بوضوح حركة الشمس بشكل مستمر، أمّا ما هو المقصود من تـلك الحركة؟ فللمفسّرين أقوال متعدّدة:

قال بعضهم: إنَّ ذلك إشارة إلى حركة الشمس الظاهرية حول الأرض، تلك الحركة التي ستستمر إلى آخر عمر العالم الذي هو نهاية عمر الشمس ذاتها.

وقال آخرون: إنَّه إشارة إلى ميل الشمس في الصيف والشتاء نحو الشمال والجنوب على التوالي، لاَنَّنا نعلم بأنَّ الشمس تميل عن خطَّ إعتدالها في بدء الربيع بطرف الشمال، لتدخل في ا مدار ٢٣ درجة شهالاً. وتعود مع بدء الصيف قليلاً قليلاً حتى تنتهى إلى خطَّ إعتدالها عند بداية الخريف وتستمر على خطَّ سيرها ذلك باتِّجاه الجنوب حتى بدء الشتاء، ومن بدء الشتاء تتحرّك باتجاه خطٍّ إعتدالها حتى تبلغ ذلك عند بدء الربيع. وبديهي أنَّ جميع تلك الحركات في الواقع ناجمة عن حركة الأرض حول الشمس وانحرافها عن خطٍّ مدارها، وأن كانت ظاهراً تبدو وكأنَّها حركة الشمس.

وأخرون اعتبروا الآية إشارة إلى حركة الشمس الموضعية بالدوران حمول نمفسها، حيث أثبتت دراسات العلماء بشكل قطعي أنَّ الشمس تدور حول نفسها ﴿

وآخر وأحدث التفاسير التي ظهرت بخصوص هذه الآية، هو ما كشفه العلماء أخيراً من حركة الشمس مع منظومتها باتّْجاه معيَّن ضمن المجرة التي تكون المجموعة الشمسية جزءاً منها، وقيل أنَّ حركتها باتَّجاه نجم بعيد جدّاً أطلقوا عليه اسم «وجا».

كلِّ هذه المعاني المشار إليها لا تتضارب فيا بينها، ويمكن أن تكون جملة «تجري» إشارة ٨. هذه الجملة لها إعرابان، فإمّا أن تكون معطوفة على «الليل» والتقدير «وأية لهم الشمس»، وإمّا أن تكون مبتدأ وخبر، فالشمس مبتدأ و(تجري) خبر، وقد اخترنا الإعراب الأوّل.

٢. طبق هذا التفسير فإنَّ (اللام) في «لمستقر لها» بمعنى «في» ويكون التفدير «في مستقر لها».

سورة يس / الآية ٢٧ ــ ٤٠

۱٤٦

إلى جميع تلك المعاني ومعاني أخرى لم يصل العلم إلى كشيفها، وسيوف يستمّ كشيفها في المستقبل.

[ع

وعلى كلَّ حال، فإنَّ حركة كوكب الشمس الذي يعادل مليون ومائتي الف مرّة حجم الأرض، بحركة دقيقة ومنظمة في هذا الفضاء اللامتناهي، ليس مقدوراً لغير الله سـبحانه الذي تفوق قدرته كلَّ قدرة وبعلمه اللامتناهي. لذا فإنَّ الآية تضيف في آخرها **﴿ذلك تقدير** العزيزالعليم﴾.

أمّا آخر ما قيل في تفسير هذه الآية فهو أنّ تعبير الآية يشير إلى نظام السنّة الشمسية الناشيء عن حركة الشمس عبر الأبراج المختلفة. ذلك النظام الذي يعطي لحياة الإنسسان نظاماً وبرنامجاً معيّناً يؤدّي إلى تنظيم حياته من مختلف النواحي.

لذا فإن**ّ الآية التالية** تتحدّث عن حركة القمر ومنازله التي تؤدّي إلى تنظيم أيّام الشهر، وذلك لأجل تكميل البحث السابق، فتقول الآية: **﴿والقعر قدّرنا» منازل حتى عاد كالعرجون** القديم».

المقصود بـ (المنازل) تلك المستويات الثمانية والعشرون التي يطويها القمر قبل الدخول في «المحاق» والظلام المطلق. لأنّ القمر يمكن رؤيته في السهاء إلى اليوم الثامن والعشرين، ولكنّه يكون في ذلك اليوم هلالاً ضعيفاً مائلاً لونه إلى الإصفرار، ويكون نـوره قـليلاً وشعاعه ضعيفاً جدّاً، وفي الليلتين الباقيتين من الثلاثين يوماً تنعدم رؤيته تماماً ويقال: إنّه في دور (المحاق)، ذلك إذا كان الشهر ثلاثين يوماً، أمّا إذا كان تسعة وعشرين يوماً، فـإنّ نفس هذا الترتيب سيبدأ من الليلة السابعة والعشرين ليدخل بعدها القمر في (المحاق).

تلك المنازل محسوبة بدقّة كاملة، بحيث إنّ المنجّمين منذ مئات السنين يســتطيعون أن يتوقّعوا تلك المنازل ضمن حساباتهم الدقيقة.

هذا النظام العجيب ينظّم حياة الإنسان من جهة، ومن جهة أخرى فهو تقويم سهاوي طبيعي لا يحتاج إلى تعلّم القراءة والكتابة لمتابعته، بحيث إنّ أيّ إنسان يستطيع بقليل من الدتّة الدامة في أينا ليمالة مناها الما الما المنتجمينة من نظرته المدتر أو مربّه من قد أو

١١] الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل

الكاملة للقمر في الليلة الرابعة عشرة ويسمّى حينئذٍ «بدراً». ثمّ يبدأ بالتناقص تــدريجياً حتى الليلة الثامنة والعشرين حيث يصبح هلالاً باهتاً يشير طرفاه إلى الأسفل.

١٤٧

نعم، فإنّ النظم يشكّل أساس حياة الإنسان، والنظم بدون التعيين الدقيق للزمن ليس ممكناً، لذا فإنّ الله سبحانه وتعالى قد وضع لنا هذا التقويم الدقيق للشهور والسنين في كبد السماء.

بعد إستعراضنا لأشكال القمر ومنازله يتّضح تماماً معنى الجسملة التسالية ﴿حسَّى عاد كالعرجون القديم﴾ `.

وفي الحقيقة فإنّ الشبه بين العرجون والهلال من جوانب عديدة: من نساحية الشكسل الهلالي، ومن ناحية اللون الأصفر، والذبول، وإشارة الأطراف إلى الأسفل، وكونه في وسط دائرة مظلمة تكون في حالة العرجون منسوبة إلى سعف النخل الأخضر، وبالنسبة للهلال منسوبة إلى السماء المظلمة.

والوصف بـ (القديم) إشارة إلى كون العرجون عتيقاً، فكلّما مرّ عليه زمن وتقادم أكثر أصبح ضعيفاً وذابلاً واصفّر لونه وأصبح يشبه الهلال كثيراً قبل دخوله المحاق. وسبحان الله فقد تضمّن تعبير واحد قصير كلّ تلك الظرافة والجمال؟

الآية الأخيرة من هذه الآيات، تستحدّث عن شبات ودوام ذلك النظم في السنين والشهور، والنهار والليل، فقد وضع الله سبحانه وتعالى لها نظاماً وبرنامجاً لا يقع بسببه أدنى اضطراب أو إختلال في وضعها وحركتها، وبذا ثبت تاريخ البشر وإنتظم بشكل كامل، تقول الآية: ولاللشمس ينبغي لها أن تدرك القمر ولاالليل سابق النهار وكل في فلك يسبحون.

من المعلوم أنّ الشمس تطوي في دورانها خلال العام الأبراج الإثني عشر، في حين أنّ القمر يطوي منازله خلال شهر واحد، وعليه فحركة القمر أسرع من حركة الشحس في مدارها إثنتي عشرة مرّة، لذا فإنّ الآية تقول بأنّ الشمس بحركتها لا يمكنها أن تدرك القمر في حركته فتقطع في شهر واحد ما تقطعه في سنة واحدة. وبذا يختلّ النظام السنوي لها.

١٤٨ سورة يس / الآية ٣٧ ــ ٤٠

كما أنَّ الليل لا يتقدَّم على النهار، بحيث يدخل جزء منه في النهــار، فــيختلَّ النــظام الموجود، بل إنّهما ــ على مدى ملايين السنين ــ ثابتان على مسيرهما دون أدنى تغيير.

٤]

يتّضح ممّا قلنا أنّ المقصود من حركة الشمس في هذا البحث، هي الحركة بحسب حِسّنا بها، والملفت للنظر هنا. هو أنّ هذا التعبير عن حركة الشمس ظلّ يستعمل حتى بعد أن ثبت للجميع بأنّ الشمس هي المركز الثابت لحركة الأرض حولها، فمثلاً يقال: إنّ الشمس قـد تحوّلت إلى برج الحمل، أو يقال: وصلت الشمس إلى دائرة نصف النهار، أو أنّ الشمس بلغت الميل الكامل (الميل الكامل هو بلوغ الشمس إلى أقصى نقطة إرتفاع لها في نصف الكرة الأرضية الشمالي في بداية الصيف أو بالعكس أدنى نقطة إنخفاض في بداية الشتاء).

هذه التعبيرات تدلّل دوماً على أنّه حتى بعد أن تمّ الكشف عن دوران الأرض حول الشمس وثبات الأخيرة ظلّت تستخدم، لأنّ النظر الحسّي يستشعر حركة الشمس وثبات الأرض، ومن هنا تستعمل هذه التعبيرات، وعلى هذا أيضاً يكون قوله تعالى: ﴿وَكُلْ فَيَ فلك يسبحون﴾.

كذلك بحتمل أن يكون المقصود من (السباحة) هنا حركة الشمس في فلكها مع المنظومة الشمسية والمجرّة التي نحن فيها، حيث إنّ الثابت علمياً حالياً أنّ المنظومة الشـمسية التي نعيش فيها جزء من مجرّة عظيمة هي بدورها في حالة دوران. إذ إنّ «فلك» كما يقول أرباب اللغة بمعنى: بروز وإستدارة ثدي البنت، ثمّ أطلقت على القـطعة المـدوّرة مـن الأرض أو الأشياء المدوّرة الأخرى أيضاً، ومنه أطلق على مسير الكواكب الدوراني.

جملة وكل في فلك يسبحون، في إعتقاد الكثير من المسترين، إشسارة إلى كسلّ من الشمس والقمر والنجوم الأخرى التي تتّخذ لنفسها مسارات ومدارات، وإن لم يرد ذكـر النجوم في الآية، ولكن بملاحظة ذكر «الليل» وإقتران ذكر النجوم مع القمر والشمس، لا يستبعد المعنى المذكور، خاصّة وأنّ «يسبحون» ورد بصيغة الجمع.

وكذلك يحتمل أن تكون الجملة إشارة إلى كلّ من الشمس والقمر والليل والنهار، لأنّ كلّاً حالاً إن الدار من ما منا حد من الله من الله من تتبي بالالله من السرية.

الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل [\)

129

الماء والهواء، واستعير لحركة النجوم في الفلك. والتسبيح تنزيه الله تــعالى، وأصــله المـرّ السريع في عبادة الله! ولذا فإنَّها في الآية إشارة إلى الحركة السريعة للأجـرام السهاويـة. والآية تشبهها بالموجودات العاقلة المستمرة في دورانها، وقـد ثـبت حـالياً أنَّ الأجـرام السماوية تنطلق بسرعة هائلة في الفضاء.

## ہدوث

## 1. مركة الشمس (الدورانية) و(المريانية)

«الدوران» لغةً يطلق على الحركة المغزلية. في حال أنَّ «الجريان» يطلق عـلى الحسركة الطولية، والملفت للنظر أنَّ الآيات أعلاه، نسبت الحركتين إلى الشمس، فقالت: ﴿والشمس

## تجرى ﴾ ... و ﴿ كُلُّ فِي قَلْكَ يَسْبِحُونَ ﴾ .

كانت المحافل العلمية أيّام نزول الآية متمسّكة بنظرية «بطليموس» التي كانت تقول بأنّ الأجرام السهاوية ليس فيها حركة دورانية، بل إنَّ باطن الأفلاك التي تتكوَّن من أجســام بلُّورية متراكمة على بعضها البعض كتراكم طبقات البصلة وثابتة. وحركتها تتبع حسركة أفلاكها، وعليه فلم يكن في تلك الأيّام معنى لا لجريان الشمس اطلاقاً.

أمّا بعد أن تداعت الأسس التي تقوم عليها فرضية بطليموس في ضوء الإكستشافات الجديدة في القرون الأخيرة، وتحرّرت الأجرام الساوية من قيد الأفلاك البـلورية، فـقد قويت نظرية كون الشمس هي مركز المنظومة الشمسية، وهمي شابتة وجميع المنظومة الشمسية تدور حولها.

هنا أيضاً لم تكن تعبيرات الآيات أعلاه مفهومة فيا يتعلَّق بحـركة الشـمس الطـولية والدورانية حتى أثبت العلم بتطوّره عدّة حركات للشمس في العقود الأخيرة. وهي: حركة الشمس الموضعية حول نفسها. حركة الشمس الطولية مع المنظومة الشمسية باتِّجاه نقطة محدّدة في السماء.

وحركتها الدورانية مع الجرّة التي تتبعها وبذا ثبتت معجزة علمية أخرى للقرآن. ولتوضيح هذه المسألة نورد ما ورد في إحدى دوائر المعارف حول حركة الشمس: للشمس حركة ظاهرية وأخرى واقعية، وتشترك الشمس في الحركة الظاهرية ــاليومية \_فهي تشرق من مشرق نصف الكرة الأرضي الذي نعيش فيه، وتمرّ في طرف الجنوب من

سورة يس / الآية ٣٧ ـ ٤٠

[5

نصف النهار ثمّ تغرب من المغرب. وعبورها من نصف النهار يشخّص الظهر الحسقيقي ــ الزوال\_.

وللشمس أيضاً حركة ظاهرية أخرى ـ سنوية ـ حول الأرض بحيث إنّها تقترب من المشرق درجة واحدة كلّ يوم، وفي هذه الحركة تمرّ الشمس مقابل الأبراج مرّة واحدة كلّ عام، ومدار هذه الحركة يقع على صفحة «دائرة البروج» ولهذه الحركة أهميّة عظمى في علم الفلك، فظاهرة «الإعتدالين» و«الإنقلاب» و«الميل الكلّي» كلّها مرتبطة بهذا العلم، وعلى أساس ذلك يحسب العام الشمسي.

علاوةً على هذه الحركات الظاهرية فإنّ للشمس حركة دورانية في المجرّة، فـالشمس تنطلق بسرعة دورانية في الفضاء تعادل مليون ومائة وثلاثين ألف كيلومتر في الساعة!! وفي داخل المجرّة فهي ليست ثابتة أيضاً، بل إنّها أيضاً تدور بسرعة تقارب إثنين وسبعين ألف كيلومتر في الساعة ضعن المجموعة النجمية المسمّة «الجاثي على ركبتيه»<sup>(</sup>.

وعدم علمنا بتلك الحركة السريعة للشمس هو بُعد الأجرام السهاوية، والذي هو المانع من تشخيص تلك الحركة الموضعية أيضاً.

دورة الحركة الوضعية للشمس على محورها تستغرق حدود الخمسة وعشرين يموماً بليالها<sup>7</sup>.

#### ۲\_ تعبیر «تدرک» و«سابق»

إنّ التعبيرات القرآنية استعملت بدقّة متناهية لا يمكن الإحاطة بجسميع أبسعادها. فسني الآيات أعلاه حبنها تتحدّث عن الحركة الظاهرية للقمر والشمس خلال المسيرة الشهرية والسنوية تقول: **(لا للشمس ينيغي لها أن تدرك للقعر)**. إذ إنّ القمر ينهي مسيرته في شهر واحد بينها الشمس في عام كامل.

10+

الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل 101 [11

أمّا حينا تحدّثت عن الليل والنهار قالت: **﴿ولا الليل سابق النهار»** لعدم وجود فـ اصلة بينهما ولتعاقبهما. فالتعابير غاية في الدقّة.

#### ٣\_ نظام النور والظلام في عياة البشر

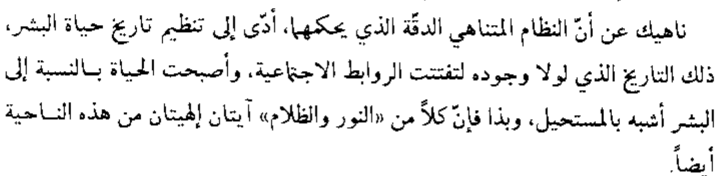
تعرّضت الآيات أعلاه إلى موضوعين من أهمّ المواضيع المتعلّقة بحياة البشر. على أنَّهما آيتان من آيات الله وهما مسألة ظلمة الليل ومسألة الشمس ونورها.

قلنا سابقاً أنَّ النور من ألطف وأكثر موجودات العالم المادّي بـركة. وليس لإضـاءتنا ومعيشتنا فقط فكلّ حركة ونشاط مرتبط بنور الشمس، نزول قطرات المطر، نمو النباتات، تفتّح البراعم، نضوج الثمار والفواكه، خرير الجداول. تلوين مائدة الطعام بأنسواع المسواد الغذائية. وحتى حركة عجلة المصانع العظيمة. وتوليد الطاقة الكهربائية. وأنواع المنتجات الصناعية، كلُّها تعود في أصلها إلى هذا المنبع العظيم للطاقة، أي نور الشمس.

وخلاصة القول فإنَّ جميع الطاقات على سطح الكرة الأرضية \_عدا الطاقة الناجمة عن تفجير الذرّة ـ جميعها تستمدّ وجودها من نور الشمس، ولولا الأخير لخيّم الصمت والموت على كلّ مكان.

ظلمة الليل مع أنَّها تذكَّر بالموت والفناء، فإنَّها تعدَّ من الأمور الحياتية الهامَّة في حياة البشر، لأنَّها تعدَّل نور الشمس وتؤثَّر عميقاً في راحة جسم وروح الإنسان، والمنع من الخاطر الناجمة عن تسلُّط أشعَّة الشمس بشكل متواصل ومستمر، بحيث لو لم يكن الليل عقيب النهار لإرتفعت درجة الحرارة على سطح الأرض إلى درجة أنَّ الأشياء جميعاً تأخذ بالإشتعال والإحتراق، كذلك في القمر حيث الليالي والأيّام طويلة (كلّ ليلة هناك تعادل حوالي خمسة عشر يوماً بلياليها على الأرض، كذلك الحال بالنسبة للنهار) فحرارة النهار قاتلة، وبرودة مجمّدة.

وعليه فإنَّ كلاً من «النور والظلام» آية إلهيَّة عظيمة.



سورة يس / الآية ٣٧ ـــ ٤٠

<u>[</u>ع

والملفت للنظر هنا هو قول القرآن الكريم: ﴿ولا للليل سابق للنهار ﴾. وهذا التعبير يدلّل على أنّ النهار خلق قبل الليل، والليل بعده تماماً، فلو أنّ أحداً نظر من خارج الكرة الأرضية فسيرى موجودين أسود وأبيض يدوران بشكل مرتّب حول الأرض، وفي مثل هذه الحركة الدائرية لا يكن تصوّر القبل والبعد فيها. ولكن إذا أخذنا بنظر الاعتبار أنّ الأرض التي نعيش عليها كانت يوماً ما جزءاً من الشمس، وفي ذلك الوقت لم يكن سوى النهار، ولا وجود لليل، ثمّ بعد أن انفصلت الكرة الأرضية عن الشمس وإبتعدت تكوّن لها ظلّ مخروطي الشكل من الجهة المخالفة للشمس فكأنّ الليل أصبحت حركته بعد النهار، نعم، لو توجّهنا لكلّ ذلك لاتضحت دقة ولطافة هذا التعبير.

وكما قلنا سابقاً فليس الشمس والقمر وحدهما يسبحان في هذا الفضاء المترامي، بل إنّ الليل والنهار أيضاً يسبحان حول الكرة الأرضية، وكلّ منهما له مدار ومسير دائري.

وقد ورد في روايات متعدّدة عن أهل البيت بيَّةِ التصريح بأنّ الله سبحانه وتعالى خلق النهار قبل الليل. فعن الإمام الصادق في أنّه قال جواباً على سؤال في حديث طويل: «نعم خلق النهار قبل الليل. والشمس والقمر والأرض قبل السماء» `.

وعن الإمام الرضاية أنّه قال: «فالنهار خلق قبل الليل وفي قلوله تمعالى: ﴿لالشمس ينبغي لها أن تدرك القمر ولاالليل سابق النهار» أي قد سبقه النهار»<sup>7</sup>.

وورد نفس المعنى عن الإمام الباقر ﷺ حين قال: «إنَّ الله عزّوجلٌ خلق الشمس قبل القمر. وخلق النور قبل الظلمة»<sup>٢</sup>.

101

 ۲۸۷ نورالتقلین، ج ٤، ص ۳۸۷ نے ٥٥. ٢. المصدر السابق، ح ٥٣. ٢. المصدر السابق، ح ٥٤.

## وَءَايَةٌ لَقَمَ أَنَّاحَلْنَا ذُرِيَّتَهُمْ فِي ٱلْفُلْكِ ٱلْمَشْحُونِ ﴿ وَخَلَقْنَا لَهُم مِن مِنْلِهِ مَا يَرَكَبُونَ ﴾ وَإِن نَشَأْ نُغْرِقَهُمْ فَلاَصَرِيخَ لَهُمْ وَلَاهُمْ يُنقَذُونَ ﴾ إِلَارَحْمَةَ مِنّا وَمَنَعًا إِلَى حِينِ ﴾

الآيات

#### التفسير

مركة السفن في البمار آية إلهيَّة:

رغم أنّ بعض المفسّرين أمثال القرطبي اعتبر الآية الأولى من هذه الآيات من أعقد وأصعب آيات هذه السورة، إلّا أنّه وبتدقيق النظر في هذه الآيات وربطها بالآيات السابقة، يتّضح أن ليس هناك تعقيد في هذه الآيات، لأنّ الآيات السابقة تحدّثت عن دلالة قدرة الباري عزّوجلّ في خلق الشمس والقمر والليل والنهار وكذلك الأرض وبركاتها، وفي هذه الآيات التي أمامنا يتحدّث الباري عزّوجلّ عن البحار وقسم من بركات ونعم ومواهب البحار، يعني حركة السفن التجارية والسياحية على سطحها.

علاوةً على أنّ حركة السفن في خضمّ المحيطات ليست بـعيدة في الشـبه عـن حـركة الكواكب السهاوية في خضمّ الحيط الفضائي.

لذا فإنَّ الآيات الكريمة تقول أوَّلاً: ﴿ وَآية لِهِم لَنَّا حَمَّلنا فَرْيِتَهِم فِي الفَلك المشحون،

الضمير «لهم» لا يعود فقط على مشركي مكّة، بل على جميع العباد الذين أشارت لهم الآيات السابقة.

«ذرّية»: كما يقول الراغب في مفرداته، أصلها الصغار من الأولاد، وإن كان يقع عملى

الطريق من هناك!!

فضلاً عن أنَّ هذا التعبير أنسب لتحريك عواطفهم.

«مشحون» أي مملوء، إشارة إلى أنّ السفن لا تحملهم هم فقط، بل أموالهــم وتجــارتهم وأمتعتهم وما أهمّهم أيضاً.

وما قاله البعض من أنّ «الفلك» إشارة إلى سفينة نوح، و«ذريّة» بمعنى الآباء من مادّة «ذرأ» بمعنى خلق، فيبدو بعيداً، إلّا إذاكان من قبيل ذكر المصداق البارز.

على كلَّ حال فإنَّ حركة السفن والبواخر التي هي من أهمّ وأضخم وسائل الحـمل والنقل البشري، وما يمكنها إنجازه يعادل آلاف الأضعاف لما تستطيعه المركّبات الأخرى، كلَّ ذلك ناجم عن خصائص الماء ووزن الأجسام التي تصنع منها السفن، والطـاقة التي تحرّكها، سواء كانت الريح أو البخار أو الطاقة النووية. وكلَّ هذه القـوى والطـاقات التي سخَرها الله للإنسان، كلَّ واحدة منها وكلَّها معاً آية من آيات الله سبحانه وتعالى.

ولكي لا يتوهّم أنّ المركب الذي أعطاه الله للإنسان هو السفينة فقط، تـضيف الآيــة التالية قائلة: **(وخلقنا لهم هن مثله ها يركبون)**.

المراكب التي تسير على الأرض، أو في الهواء وتحمل البشر وأثقالهم.

ومع أنّ البعض فسّر هذه الآية بخصوص «الجمل» الذي لقّب بـ «سفينة الصحراء»، والبعض الآخر ذهب إلى شمولية الآية لجميع الحيوانـات، والبـعض فـسّرها بـالطائرات والسفن الفضائية التي اخترعت في عصرنا الحالي (تعبير «خلقنا» يشملها بلحاظ أنّ موادّها ووسائل صنعها خلقت مسبقاً) ولكن إطلاق تعبير الآية يعطي مفهوماً واسعاً يشمل جميع ما ذكر وكثيراً غيره.

في بعض آيات القرآن الكريم ورد مراراً الإقتران بين «الأنعام» و«الفلك» مـثل قـوله تعالى: **(وجعل لكم من الفلك والأنعام ما تركبون)** زخـرف ــ ١٢، وكـذلك قـوله تـعالى: **(ومليها وعلى الفلك تحملون)** المؤمن ــ ٨٠.

ولكن هذه الآيات أيضاً لا تنافي عمومية مفهوم الآية مورد البحث.

The statement for the second of the second statement is the **Automatic Second Second** Second Se

الأمثل في تغسير كتاب الله المنزل

100

هبوب الريح وهدوء البحر وغير ذلك أن نجعل الإضطراب صفة عامّة تؤدّي إلى تدمير كلّ شيء، ولكنّنا نحفظ هذا النظام الموجود ليستفيدوا منه. وإذا وقعت بين الحين والحين حوادث من هذا القبيل فإنّ ذلك لينتبهوا إلى أهميّة هذه النعمة الغامرة.

«صريخ» من مادّة «صرخ» بمعنى الصياح. و«ينقذون» من مادّة «نقذ» بمعنى التخليص من ورطة.

وأخيراً تضيف الآية لتكمل الحديث فتقول: **﴿لِأَرَحِمَةَ مَنَا وَمَتَاعَا لِلِنَ حَيْنَ﴾** نعم فهم لا يستطيعون النجاة بأيّة وسيلة إلّا برحمتنا ولطفنا بهم. «حين» بمعنى «وقت» وهي في الآية أعلاه إشارة إلى نهاية حياة الإنسان وحلول أجله، وذهب البعض إلى أنّها تعني نهاية العالم بأسره.

نعم، فالأشخاص الذين ركبوا السفن أيّاً كان نوعها وحجمها يدركون عمق معنى هذه الآية، فإنّ أعظم السفن في العالم تكون كالقشّة حيال الأمواج البحرية الهائلة أو الطوفانات المفجعة للمحيطات، ولولا شمول الرحمة الإلهيّة فلا سبيل إلى نجاة أحد منهم إطلاقاً.

يريد الله سبحانه وتعالى بذلك الخيط الرفيع بين الموت والحياة أن يظهر قدرته العظيمة للإنسان. فلعلّ الضالّين عن سبيل الحقّ يعودون إلى الحقّ ويتوجّهون إلى الله ويسلكون هذا الطريق.

8003

الآيات

وَإِذَاقِيلَ لَمُمُ ٱنَّقُواْ مَابَيْنَ أَيْدِيكُمْ وَمَاخَلْفَكُمْ لَعَلَّكُمْ تَرْحَوُنَ ٢ وَمَاتَأْتِيهِ مِن اَيَةِ مِنْ اَيَنِ رَبِّمْ إِلَا كَانُواْعَنْهَا مُعْرِضِينَ ٢ وَإِذَاقِيلَ لَمُ أَنفِقُوا مِتَارَزَقَكُمُ اللَّهُ قَالَ ٱلَّذِينَ حَكَفَرُوا لِلَّذِينَ المَنُوَ أَنْطَعِمُ مَن لَوْيَسَاءُ ٱللَّهُ أَطْعَمَهُ إِن أَسْتُو ضَلَالِ تُبِينِ

#### التفسير

الإعراض عن ممدع آيات الله:

بعد أن كان الحديث في الآيات السابقة عن الآيات الإلهيّة في عالم الوجود، تنتقل هذه الآيات لتتحدّث عن ردّ فعل الكفّار المعاندين في مواجهة هذه الآيات الإلهـيّة، وكـذلك توضّح دعوة النّبي ﷺ لهم وإنذارهم بالعذاب الإلهي الأليم.

يفتتح هذا المقطع بالقول: ﴿وَإِذَا قِبَلَ لَهُمَ لَتَقُولُ هَا بِينَ أَبِدِيكُمَ وَهَا خَلَقَكُم لَعَلَكُمُ ترحمونَ ﴾ `.

للمفسّرين أقوال عديدة حول ما هو معنى قوله: ﴿ها بين ليديكم ﴾ و ﴿ها محلقكم ﴾ منها: أنّ المقصود بـ «ما بين أيديكم» العقوبات الدنيوية التي أوردت الآيات السابقة غاذج منها، والمقصود بـ «ما خلفكم» عقوبات الآخرة، وكانّه يراد القول بأنّها خـلفهم ولم تأت إليهم وسوف تصل إليهم في يوم ما وتحيط بهم، والمقصود بـ «التقوى» من هذه العقوبات، هو عدم إيجاد العوامل التي تؤدّي إلى وقوع هذه العقوبات، والدليل على ذلك أنّ التعبير بـ «اتقوا» يرد في القرآن إمّا عند ذكر الله سبحانه وتعالى أو عند ذكر يوم القيامة والعقوبات الإلهية، وهذان الذكران وجهان لحقيقة واحدة، إذن أنّ الإتّقاء من الله هو اتّقاء ال

اتَّقوا... أعرضوا عنه».

 <sup>«</sup>وإذا قيل لهم...» جملة شرطية، وجزاؤها محذوف يستفاد من الآية اللاحقة، والتقدير: «وإذا قسيل لهمم "

١١] الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل

وذلك دليل على أنّ الآية تشير إلى الإتقاء من عذاب الله ومجازاته في الدنيا وفي الآخرة. ومن هذه التّفسيرات أيضاً عكس ما ورد في التّفسير الأوّل، وهو أنّ «ما بين أيديكم» تعني عقوبات الآخرة و«ما خلفكم» تعني عذاب الدنيا، لأنّ الآخرة أمامنا (وهذا التّفسير لا يختلف كثيراً عن الأوّل من حيث النتائج).

وذهب آخرون إلى أنّ المقصود من «بين أيديكم» الذنوب التي إر تكبت سابقاً، فتكون التقوى منها بالتوبة وجبران ما تلف بواسطتها، و«ما خـلفكم» الذنـوب التي سـتر تكب لاحقاً.

والبعض يرى بأنّ «بين أيديهم» الذنوب الظاهرة، و«مـا خـلفكم» الذنـوب البـاطنة والخفيّة.

وقال البعض الآخر: «ما بين أيديكم» إشارة إلى أنواع العذاب في الدنيا، و«ما خلفكم» إشارة إلى الموت (والحال أنّ الموت ليس ممّا يتّق منه!!).

والبعض \_كصاحب تفسير «في ظلال القرآن» \_اعتبر هذين التـعبيرين كـناية عـن إحاطة موجبات الغضب والعذاب الإلهي التي تحيط بالكافر من كلّ جانب.

و «الآلوسي» في «روح المعاني» و«الفخر الرازي» في «التّفسير الكبير» كلّ منهما ذكر إحتمالات متعدّدة، ذكرنا قسماً منها.

و «العلّامة الطباطباتي» في «الميزان» يرى أنّ «ما بين أيديكم» الشرك والمسعاصي في الحياة الدنيا، و«ما خلفكم» العذاب في الآخرة `. في حين أنّ ظاهر الآية هو أنّ كلا الإثنين من جنس واحد، وليس بينهما سوى التفاوت الزمني، لا أنّ إحداهما إشسارة إلى الشرك والذنوب، والأخرى إشارة إلى العقوبات الواقعة نتيجة ذلك.

على كلّ حال فأحسن تفسير لهذه الجملة هو ما ذكرناه أوّلاً، وآيات القرآن الخمـتلفة شاهد على ذلك أيضاً، وهو أنّ المقصود من «ما بين أيديكم» هو عمقوبات الدنميا و«مما خلفكم» عقوبات الآخرة.

الآية التالية تؤكّد نفس المعنى وتشير إلى لجاجة هؤلاء الكفّار وإعراضهم عن آيات .

الله و تعاليم الأنبياء، تقول الآية الكرية: ﴿وَمَا تَأْتِيهُمْ مَنَ آية مِنَ آيات رَبُّهُم إِلَّا كَانوا عسنها معرضين).

ا. تفسير الميزان، ج ١٧، ص ٩٦، ذيل الآيات مورد البحث.

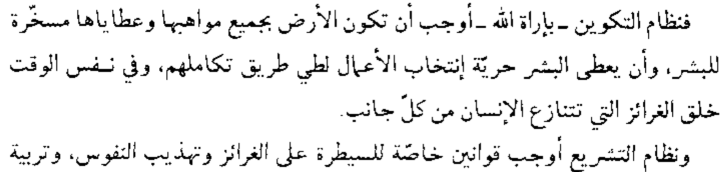
فلا الآيات الأنفسية تؤثَّر فيهم، ولا الآف قية، ولا التهديد والإنـذار، ولا البشارة والتطمين بالرحمة الإلهيّة، لا يتقبّلون منطق العقل ولا أمر العواطف والفطرة، فهم مبتلون بالعمي الكلِّي بحيث لا يتمكُّنون حتى من رؤية أقرب الأشياء إليهم، وحتى أنَّهم لا يفرَّقون بين ظلمة الليل وشمس الظهيرة.

[ع

ثمّ يشخّص القرآن الكريم أحد الموارد المهمّة لعنادهم وإعراضهم فيقول: ﴿**وَإِذَا قَيْلَ لَهِم** أنفقوا همًا رزقكم الله قال الذين كفروا للذين آهنوا أنطعم هن لو يشا. الله أطعمه إن أنتم إلَّا في ضلال هيين 🔬

ذلك المنطق الضعيف الذي يتمسَّك به الأنانيون والبخلاء في كلَّ عصر وزمان ويقولون: إنَّ فلاناً أصبح فقيراً بسبب عمل إرتكبه وأدَّى به إلى الفقر. مثلها أنَّنا أغنياء بسبب عمل عملنا فشملنا لطف الله ورحمته، وعليه فليس فقره ولا غنانا كانا بلا حكمة. غافلين عن أنَّ الدنيا إنما هي دار امتحان وإيتلاء، والله سبحانه وتعالى إنما يمتحن البعض بالفقر كما يمتحن البعض الآخر بالغني والثروة، وربَّما يضع الله الإنسان وفي وقتين مختلفين في بو تقة الامتحان: الغنى والفقر، وينظر هل يؤدّى الأمانة حال فقره ويتمتّع بمناعة الطبع ويلج مراتب الشكر اللائقة، أم أنَّه يطأ كلَّ ذلك بقدمه وتيرً؟ وفي حال الغني هل ينفق ممَّا تفضَّل الله به عليه، أم 57

ورغم أنَّ البعض قد حصر الآية من حيث التطبيق في مجـموعة خــاصّة كـاليهود. أو المشركين في مكَّة، أو جميع الملاحدة الذين أنكروا الأديان الإلهيَّة، ولكن يبدو أنَّ للآيـة مفهوماً عامّاً يمكن أن تكون له مصاديق في كلّ عصر وزمان، وإن كان مصداقها حين نزولها ا هم اليهود أو المشركون فتلك ذريعة عامّة يتشبّثون بها على مرّ العصور، وهي قواهم: إذا كان الله هو الرازق إذاً لماذا تريدون منًّا أن نعطي الفقراء من أموالنا؟ وإذا كان الله يريد أن يرى هؤلاء محرومين فلبإذا تريدون منًّا إغناء من أراد الله حرمانه؟ غافلين عن أنَّ نظام التكوين ا قد يوجب شيئاً، ويوجب نظام التشريع شيئاً غيره.



١١] الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل

الإنسان عن طريق الإيثار والتضحية والتسامح والإنساق، وذلك الإنسان الذي لديسه الأهلية والإستعداد لأن يكون خليفة الله في الأرض، إنّما يبلغ ذلك المقام الرفيع من هذا الطريق، فبالزكاة تطهر النفوس، وبالإنفاق ينتزع البخل من القلوب، ويستحقّق التكافؤ، وتقلّ الفواصل الطبقية التي تفرز آلاف العلل والمفاسد في المجتمعات.

109

وذلك تماماً كما يقول شخص: لماذا ندرس؟ أو لماذا نعلّم غيرنا؟ فلو شاء الله سـبحانه وتعالى لأعطى العلم للجميع، فلا تكون هنالك حاجة إلى التعلّم! فهل يقبل ذلك عاقل<sup>؟</sup> جملة **«قال للذين كفرول»** والتي ورد التأكيد فيها على صفة الكفر، في حين يمكن أن يكتفي

بالضمير، إشارة إلى أنَّ هذا المنطق الخرافي والتعلُّل إنَّا ينبع من الكفر!

ولسان حال المؤمنين بقولهم: **والنفقوا مةا رزقكم الله > إ**شارة إلى أنَّ المالك الأصلي في الحقيقة هو الله سبحانه وتعالى، وإن كانت تلك الأموال أمانة في أيدينا أو أيديكم لأيّام، ويا لهم من بخلاء أولئك الذين لم يكونوا حاضرين لأن يحوّلوا المال إلى آخرين بأمر صاحب المال؟!

أمّا جملة: ﴿لِن لَنتم لِلَا فَي صَلال حِبينَ ﴾ فلتفسير ها توجد إحتمالات ثلاثة: الأوّل: أنّها تتمّة ما قاله الكفّار للمؤمنين. الثاني: أنّه كلام الله سبحانه وتعالى يخاطب به الكفّار. الثالث: أنّه تتمّة ما قاله المؤمنون للكفّار. ولكن التّفسير الأوّل هو الأنسب، لأنّه يتّصل مباشرة جديت الكفّار السابق، وفي الحقيقة إنّهم يريدون معاملة المؤمنين بالمثل ونسبتهم إلى الضلال المبين.

-----

## وَيَقُولُونَ مَتَى هَذَا ٱلْوَعْدَ إِن كُنتُمَ صَدِقِينَ ۞ مَا يَنظُرُونَ إِلَّاصَيْحَةَ وَحِدَةً تَأْخُذُهُمْ وَهُمْ يَخِصِّمُونَ ۞ فَلَا يَسْتَطِيعُونَ تَوْصِيَةَ وَلَا إِلَىٰ أَهْلِهِمْ يَرْحِعُونَ ۞ وَنُفِخَ فِي ٱلصَّورِ فَإِذَاهُم مِنَ ٱلْآحَدَانِ إِلَى رَبِّهِمْ يَنسِلُونَ ۞ قَالُو إَيْوَيَلْنَا مَنْ بَعَثْنَامِن مَرْقَدِنَا هُذَا مَاوَعَدَ ٱلرَّحْنُ وَصَدَقَ ٱلْمُرْسَلُونَ ۞ إِن حَانَتْ إِلَا صَيْحَةً وَحِدَةً فَإِذَا هُمْ جَمِيعٌ لَدَيْنَا مُعْضَرُونَ ۞

الآيات

التفسير

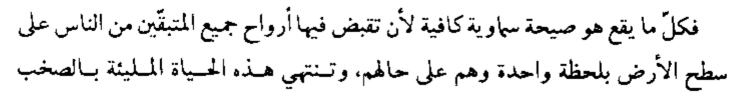
صيمة النشورا

بعد ذكر المنطق الأجوف والذرائع التي تشبَّث بها الكفّار في مسألة الإنفاق في الآيات السابقة، تتعرّض هذه الآيات إلى الحديث عن إستهزائهم بالقيامة، لتنسف بجواب قساطع منطقهم الفارغ حول إنكار المعاد.

مضافاً إلى أنّها تكمل بحوث التوحيد التي مرّت في الآيات السابقة بالبحث حول المعاد. تقول الآية الكريمة الأولى: ﴿ويقولون متى هذا الوعد إن كنتم صادقين». فإذا لم تستطيعوا تشخيص زمان دقيق لقيام الساعة، فمعنى هذا أنّكم لستم بصادقين في حديثكم.

**الاية التالية** تردعلى هذا التساؤل المقرون بالسخرية بجواب قاطع حازم، وتخبرهم بأنّ قيام الساعة ليس بالأمر المعقّد أو المشكل بالنسبة إلى الله سبحانه و تعالى: ﴿ها ينظرون <sup>إلّا</sup>

صيحة واحدة تأخذهم وهم يخصمونه



١٦١ الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل

والدعاوى والمعارك والحروب، ليتخلّف وراءها صمت مطبق، وتخـلو الأرض مـن أيّ صوت أو إزعاج.

وفي حديث عن الرّسول الأكرمﷺ أنّه قال: «تقوم الساعة والرجلان قد نشرا شوبهما يتبايعانه فما يطويانه حتى تقوم، والرجل يرفع أكلته إلى فيه فما تصل إلى فيه حتى تـقوم. والرجل يليط حوضه ليسقي ماشيته فما يستميها حتى تقوم» `.

جملة «ما ينظرون» هنا بمعنى «ما ينتظرون»، فكما يقول (الراغب) في مفرداته «النـظر تقليب البصر والبصيرة لإدراك الشيء ورؤيته، وقد يراد به التأمّل والفحص، وقد يراد به المعرفة الحاصلة بعد الفحص، وهو الرويّة، والنظر الانتظار».

«صيحة» صاح: رفع الصوت، وأصله تشقيق الصوت من قولهم انصاح الخشب أو الثوب إذا انشقّ فسمع منه صوت، وصيح الثوب كذلك، ويقال: بأرض فلان شجر قد صاح، إذا طال فتبيّن للناظر لطوله، ودلّ على نفسه بصوته.

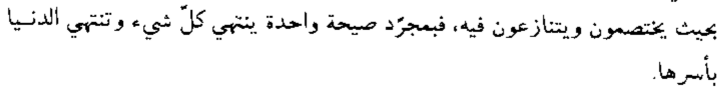
«يخصّمون» من مادّة «خصم» بمعنى النزاع.

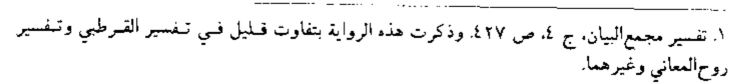
أمّا فيم كانوا يختصمون؟ لم تذكر الآية ذلك، ولكن من الواضح أنّ المقصود هو التخاصم على أمر الدنيا والأمور المعيشية الأخرى، ولكن البعض يرى: إنّه تخاصم في أمر «المعاد»، والمعنى الأوّل أنسب على ما يبدو، وإن كان اعتبار شمول الآية لكلا المعنيين، وأي نوع من النزاع والخصومة ليس ببعيد.

ومن الجدير بالملاحظة أنّ الضمائر المتعدّدة في الآية جميعها تعود على مـشركي مكّـة الذين كانوا يشكّكون في أمر المعاد، ويستهزئون بذلك بقولهم: متى تقوم الساعة؟

ولكن المسلّم به أنَّ الآية لا تقصد أشخاص هؤلاء، بل نوعهم «نوع البشر الغافلين عن أمر المعاد» لأنّهم ماتوا ولم يسمعوا تلك الصيحة الساوية أبداً «تأمّل بدقّة»!!

على كلّ حال، فإنّ القرآن بهذا التعبير القصير والحازم إنّما أراد تنبيههم إلى أنّ القـيامة ستأتي وبشكل غير متوقّع، هذا أوّلاً. وأمّا ثانياً فإنّ قيام الساعة ليس بالموضوع المـعقّد





١٦٢ سورة يس / الآية ٤٨ ـ ٥٣

لذا فهو تعالى يضيف في الآية التبالية قبائلاً: ﴿ فبلايستطيعون تبوصيةً ولا إلى أهبلهم يرجعون».

を]

في العادة فإنّ الإنسان حينما تلم به حادثة ويحسّ بعدها بقرب أجله، يحاول جاهداً أن يوصل نفسه إلى أهله ومنزله ويستقرّ بين عياله، ثمّ يقوم بإنجاز بعض الأمور المعلّقة. ويعهد بأبنائه أو متعلّقيه إلى من يثق به عن طريق الوصيّة أو غير ذلك. ويوصي بـإنجاز بـعض الأمور الأخرى.

ولكن هل تترك الصيحة السهاوية فرصة لأحد؟ ولو سنحت الفرصة فرضاً فهل يــبق أحد حيّاً ليستمع الوصيّة، أو يجتمع الأولاد مع أمّهم على سرير الأب ــ مثلاً ــ ويحتضنونه ويحتضنهم لكي يسلم الروح بطمأنينة؟ لا أبداً. فلا إمكان لأيّ من هذه الأمور.

وما نلاحظه من تنكير التوصية في التعبير القرآني هنا إنمًا هو إشارة إلى أنَّ الفرصة لا تسنح حتى لوصية صغيرة أيضاً.

ثمّ تشير الآيات إلى مرحلة أخرى، مرحلة الحياة بعد الموت. فتقول: ﴿وَنَفَحْ فَي الصور فَإِذَا هِم مِنْ الأجدان إلى ربّهم ينسلون».

التراب والعظام الرميم تلبس الحياة من جديد، وتنتفض من القبر بشراً سويّاً، ليحضر المحاكمة والحساب في تلك المحكمة العظيمة المهولة، وكما أنّهم ماتوا جميعاً بصيحة واحدة، فبنفخة واحدة يبعثون أحياء من جديد، فلا هلاكهم يشكّل عقبة أمام قدرة الله سبحانه وتعالى، ولاحياتهم كذلك، تماماً كما هو الحال في جمع الجنود في الجيوش، بنفخة بوق واحدة ينهضون جميعاً من فرشهم ويخرجون من خيمهم، ويقفون في صفّ واحد، وإحياء الموتى وبعثهم بالنسبة إلى الله سبحانه بهذه البساطة والسرعة.

«أجداث» جمع «جدث» وهو القبر، والتعبير يشير بوضوح إلى أنَّ للمعاد جنبة جسمانية بالإضافة إلى الجنبة الروحية، وأنَّ الجسد يعاد بناؤه جديداً من نفس المواد السابقة.

واستخدام صيغة الماضي في الفعل «نفخ» إشارة إلى عدم وجود أدنى شكّ في وقوع مثل هذا الأمب وكأنّه إثباته وحتميته قد وقع فعلاً

١١] الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل

وُقوله تعالى: ﴿رَبِهِمٍ﴾ كَأَنَّها تلميح إلى أنَّ ربوبية ومالكية وتربية الله كلَّها توجب أن يكون هناك حساب وكتاب ومعاد.

۱٦٣

وعلى كلّ حال. فإنّه يستفاد من الآيات القرآنية أنّ نهاية هذا العالم وبداية العالم الآخر يكون كلاهما على شكل حركة عنيفة وغير متوقّعة، وسوف نـتعرّض إلى تـفصيل هـذا الموضوع في تفسير الآية ٦٨ من سورة الزمر إن شاء الله.

تضيف الآية التالية: ﴿قالوا ياويلنا من بعثنا من مرقدنا، هذا ها وعد الرحمن وصدق المرسلون).

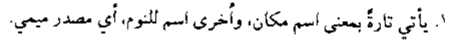
نعم فإنّ المشهد مهول ومذهل إلى درجة أنّ الإنسان ينسى جميع الخرافات والأباطيل ولا يتمكّن إلّا من الإعتراف الواضح الصريح بالحقائق، الآية تصوّر القـبور «بـالمراقـد» والنهوض من القبور (بالبعث) كما ورد في الحديث المعروف «كما تنامون تـموتون وكـما تستيقظون تبعثون».

فني البدء يستغربون إنبعاثهم ويتساءلون عمّن بعثهم من مرقدهم؟ ولكنّهم يـلتفتون بسرعة ويتذكّرون بأنّ أنبياء الله الصادقين، وعدوهم بمثل هذا اليوم، فـيجيبون أنـفسهم قائلين: ﴿هذاها وعدالرحمن وصدق الهرسلون﴾ ولكن وا أسفاه إنّنا كنّا نستهزىء بكلّ ذلك!!

وعليه فإنّ هذه الجملة هي بقيّة حديث هؤلاء المتكبّرين الكفرة بالمعاد والبعث، ولكن البعض ذهب إلى أنّه حديث الملائكة أو المؤمنين، وذلك على ما يبدو خلاف ظاهر الآية، ولا داعي ولا ضرورة له، لأنّ إعتراف الكفّار والمنكرين للمعاد في ذلك اليوم لا ينحصر بهذه الآية، فني الآية ٩٧ من سورة الأنبياء ﴿واقترب للوعد للحقّ فإذاهي شاخصة أبصار للذين تفروا ياويلنا قد كنّا في غفلة هن هذا بل كنّا ظالمين﴾.

وعلى كلّ حال، فإنّ التعبير بـ «مرقد» ليوضّح أنّهم في عالم البرزخ كانوا بحالة شبيهة بالنوم العميق، وكما ذكرنا في تفسير الآية ١٠٠ من سورة «المؤمنون»، فإنّ البرزخ بالنسبة إلى أكثر الناس الذين هم على الوسط من الإيمان أو الكفر هو حالة شبيهة بالنوم، وفي حال

المؤمنين أصحاب المقامات الرفيعة، أو الكفَّار الموغلين في الكفر والجـحود فسإنَّ البرزخ بالنسبة إليهم عالم واضح المعالم، وهم فيه أيقاظ يهنأون في النعيم أو يصطرخون في العذاب.



[ع

احتمل بعضهم أيضاً أنّ هول ودهشة القيامة شديدان إلى درجة أنّ العذاب في البرزخ يكون شبه النوم بالنسبة إلى ما يرونه في القيامة.

ثمّ تقول الآية لبيان سرعة النفخة: ﴿ لِنَ كَانِتَ لِلَّا صِيحة واحدة فَ إذا هم جميع لدينا محضرون».

وعليه فإحياء الموتى وبعثهم من القبور وإحضارهم في محكمة العدل الإلهي لا يحتاج إلى مزيد وقت، كما كان الأمر عند هلاكهم، فالصيحة الأولى للموت، والصيحة الثانية للحياة والحضور في محكمة العدل الإلهي.

وإستخدام تعبير «الصيحة» والتأكيد عليها بـ «واحدة» وكذلك التعبير بـ «إذا» في مثل هذه الموارد، إنّا هو للإشارة إلى وقوع غير المتوقّع، والتعبير بـ ﴿هم جميع لدينا محضرون﴾ بصيغة الجملة الاسمية دليل على الوقوع السريع لهذا المقطع من القيامة.

واللهجة الحازمة لهذه الآيات تترك أعمق الأثر في القلوب، وكأنّ هذه الصيحة تقول: ياأيّها الناس الناغون، أيّتها الأتربة المتناثرة، أيّتها العظام البالية! انهضوا... انهضوا واستعدّوا للحساب والجزاء... فما أجمل الآيات القرآنية، وما أروع إنذاراتها المعبّرة!!

ରେସ

## الآيات

فَٱلْبُوْمَ لَا تُظْلَمُ نَفْسُ شَيَّنَا وَلَاتَحْ زَوْنَ إِلَّا مَاحَنُنَ مَنْ عَمَلُونَ ﴿ إِنَّ أَصْحَبَ الجَنَةِ ٱلْيَوْمَ فِي شُعُلِ فَكِمُونَ ﴿ هُمَ وَأَزْوَجُهُمْ فِظْلَالٍ عَلَى ٱلْأَرَآبِكِ مُتَحَوُّنَ ۞ هَمْ فِيهَا فَكِمَةٌ وَهَمُ مَّايَدَعُونَ ۞ سَلَمٌ فَوْلَامِن زَبِ تَحِيمٍ ۞

التفسير

#### أصماب المِنَّة فاكهونا

هنا يبدأ البحث حول كيفية الحساب في المحشر، ثمّ ينتقل في الختام إلى تفصيل وضع المؤمنين الصلحاء والكفّار الطالحين، فتقول الآية الكريمة الأولى: ﴿فَــاليوم لا تَـظلم نَـفْسَ شيئا».

فلا ينقص من أجر وثواب أحد شيئاً، ولا يزاد على عقوبة أحد شيئاً، ولن يكون هنالك أدنى ظلم أو إضطهاد لأحد حتى بمقدار رأس الإبرة.

ثمّ تنتقل الآية لتوضّح تلك الحقيقة وتعطي دليلاً حيّاً عليها فتقول: ﴿ولا تجزون لِآ ما كنتم تعملون﴾.

إنَّ ظاهر الآية ـ ومن دون تقدير مضمر ـ يهدف إلى القول بأنَّ جزاءكم جميعاً هو نفس أعهالكم، فأي عدالة أفضل وأعلى من هذه العدالة؟!

وبعبارة أخرى: فإنّ الأعمال الحسنة والسيّئة التي قمتم بها في هذه الدنيا سترافقكم في ذلك العالم أيضاً. ونفس تلك الأعمال ستنجسّد هناك وترافقكم في جميع مراحل الآخرة، في

سورة يس / الآية ٥٤ ـ ٥٨

بين البشر أن تتحقّق العدالة حيناً ويقع الظلم أحياناً كثيرة، فذلك لعدم إمكان ربط الأعمال بفاعليها.

5]

جمع من المفسّرين تصوّروا أنّ الجملة الأخيرة أعلاه تتحدّث عن الكفّار والمسيئين الذين سيرون عقاباً على قدر أعبالهم، دون أن تشمل المؤمنين، بـلحاظ أنّ الله سـبحانه وتعالى قد جزاهم وأثابهم بأضعاف ما يعادل أعبالهم.

ولكن بملاحظة ما يلي ينحلّ هذا الإشتباه، وهو أنّ الحديث هنا هو حديث عن العدالة في الثواب والعقاب وأخذ الجزاء حسب الإستحقاق، وهذا لا ينافي أنّ الله سبحانه وتعالى يريد أن يزيد المؤمنين من فضله، فهذه مسألة «تفضل» وتلك مسألة «إستحقاق».

ثمّ تنتقل الآيات لتتعرّض إلى جانب من مثوبة المؤمنين العظيمة، وقبل كلّ شيء تشير إلى مسألة الطمأنينة وراحة البال فتقول: ﴿إِنَّ أَصحاب الجِنَّة اليوم في شغل فاكمون ﴾.

«شغل»: \_ على وزن سرر \_ و«شغل» \_ على وزن لطف \_ : كليهها بمعنى العارض الذي يذهل الإنسان ويصرفه عن سواه، سواء كان ممّا يبعث على المسرّة أو الحزن، ولكن لإلحاقه كلمة «فاكهون» التي هي جمع «فاكه» وهو المسرور الفرح الضاحك، يمكن إستنتاج أنّ المعنى إشارة إلى الإنسان المشغول بنفسه والمنصرف تماماً عن التفكير في أي قـلق أو تـرقّب، والغارق في السرور والسعادة والنشاط بشكل لا يترك أي مجال للغمّ والحسرة أن تعكّر عليه صفوه، وحتى أنّه ينسى تماماً هول قيام القيامة والحضور في محكمة العدل الإلهيّة، تلك المواقف التي لولا نسيانها فإنّها حتماً ستلقي بظلالها الثقيلة من الغمّ والقلق على القلب، وبناءً على ذلك فإنّ أحد الآثار المترتبة على إنشغال الذهن بالنعمة هو نسيان أهوال المحشر<sup>1</sup>.

وبعد التعرّض إلى نعمة الطمأنينة وراحة البال التي هي أساس جمسيع النـعم الأخـرى وشرط الاستفادة من جميع المواهب والنعم الإلهيّة الأخرى، ينتقل إلى ذكر بقيّة النعم فيقول تعالى: ﴿هم وأزواجهم في ظلال على الأرلنك هتكنون ﴾ `.

«أزواج» تشير إلى الزوجة التي يعطيها الله في الجنّة، أو الزوجة المؤمنة التي كانت معه في الدنيا.

· يرى «الراغب» في مفرداته بأنَّ «فاكهة» تطلق على كلَّ أنواع الثمار والفواكه، و«فاكـــه» الحــديث الذي يأنس به الإنسان وينشغل به عن غيره. ويرى «ابن منظور» في لسّان العرب أنَّ «فكاه» بمعنى المزاح، و«فاكه» يطلق على الإنسان المرح. هناك احتمالات عديدة في إعراب الجملة، وأفضلها أنّ «هم» مبتدأ، و«متكثون» خبر، و«عملي الأرائك» متعلَّق به، و«في ظلال» متعلَّقٌ به أيضاً أو متعلَّق بمحذوف.

وأمّا ما احتمله البعض من أنّها بمعنى «النظائر» كما في الآية ــ ٢٢ من سورة الصافات واحشروا الذين ظلموا وازواجهم» فيبدو بعيداً. خصوصاً أنّ (أرائك) جمع «أريكة» وهــي الحجلة على السرير. كما يقول أرباب اللغة <sup>(</sup>.

التعبير بـ «ظلال» إشارة إلى أنَّ أشجار الجنَّة تظلَّل الأسرَّة والتخوت التي يجلس عليها المؤمنون في الجنّة، أو إشارة إلى ظلال قصورهم، وكلّ ذلك يدلّل على وجود الشمس هناك، ولكنّها ليست شمساً مؤذية، نعم فإنَّ لهم في ذلك الظلّ الملائم لأشجار الجنّة سروراً ونشاطاً عظيمين.

إضافةً إلى ذلك فإنَّ ولهم فيها فاكمهة ولهم ما يدَّمون ﴾.

يستفاد من آيات القرآن الأخرى أنَّ غذاء أهل الجنّة ليس الفاكهة فقط، ولكن تعبير الآية يدلّل على أنَّ الفاكهة \_وهي فاكهة مخصوصة تختلف كثيراً عن فاكهة الدنيا \_هي أعلى غذاء لهم، كما أنَّ الفاكهة في الدنيا \_كما يقول المتخصّصون \_أفضل وأعلى غذاء للإنسان.

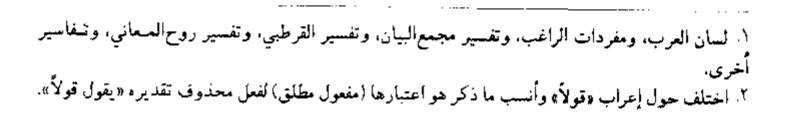
«يدعون» أي يطلبون، والمعنى أنّ كلّ ما يطلبونه ويتمنّونه يحصلون عليه، فما يتمنّوه من شيء يحصل ويتحقّق على الفور.

يقول العلّامة «الطبرسي» في مجمع البيان: العرب يستخدمون هذا التعبير في حالة التمنّي، فيقول: «ادع عليّ ما شنت» أي تمنّ عليّ ما شنت...

وعليه فإنَّ كلَّ ما يخطر على بال الإنسان وما لا يخطر من المواهب والنعم الإلهيَّة موجود هناك معدّ ومهيّاً، والله عنده حسن الثواب.

وأهمّ من كلّ ذلك، المواهب المعنوية التي أشارت إليها آخر آية بقولها: ﴿سلام قولاً من رَبِّ رحيم ﴾ <sup>ت</sup>.

هذا النداء الذي تخفّ له الروح، فيملؤها بالنشاط، هذا النداء المملوء بمحبّة الله، يجعل الروح الإنسانية تتسلّق الأفراح نشوى بالمعنويات التي لا يرقى إليها وصف ولا تعادلها أيّة نعمة أخرى. نعم فسماع نداء المحبوب، النداء الندي بالمحبّة، المعطّر باللطف، يغمر سكّان الجنّة



سورة يس / الآية ٥٤ ـ ٥٨

[ع

فني رواية عن النّبي ﷺ أنّه قال: «بينا أهل الجنّة في نعيمهم إذ سطع لهم نسور فسرفعوا رؤوسهم فإذا الربّ قد أشرف من فوقهم فقال: السلام عليكم ياأهل الجنّة، وذلك قول الله تعالى: **«سلام قولاً هن ربّ رحيم »** قال فينظر إليهم وينظرون إليه فلا يلتفتون إلى شيء من النعيم ما داموا ينظرون إليه حتى يحتجب عنهم ويبقى نور، وبركته عليهم في ديارهم»<sup>(</sup>.

نعم فإنّ جذبة مشاهدة المحبوب، ورؤية لطفه، تبعث اللذّة والشوق في النفس بحيث إنّ لحظة واحدة من تلك المشاهدة العظيمة لا يمكن مقارنتها بأيّة نـعمة، بـل بـالعالم أجمـع، وعشّاق رؤيته والنظر إليه هانمون في ذلك إلى درجة أنّه لو قطعت عـنهم تـلك الإفـاضة المعنوية فإنّهم يحسّون بالحسرة والألم، وكما ورد في حديث لأمير المؤمنين عـليه أفـضل الصلاة والسلام «لو حجبت عنه ساعة لمتّ» <sup>7</sup>.

الملفت للنظر أنّ ظاهر الآية يشير إلى أنّ سلام الله الذي ينثره على المؤمنين في الجنّة، هو سلام مستقيم بلا واسطة، سلام منه تعالى، وأي سلام ذلك الذي يمثّل رحمته الخاصّة! أي أنّه ينبعث من مقام رحيميته، وجميع ألطافه وكراماته مجموعة فيه، ويا لها من نعمة عظيمة!!

## ہدت

أنواع «السلام» المنثور على أهل المِنَّة:

الجنّة هي «دار السلام» كما ورد في الآية ٢٥ من سورة يونس حيث نقراً: ﴿وللله يدمولِلن دارالسلام».

وأهل الجنّة الذين يسكنون هناك، يقابلون بسلام الملائكة حينما يدخلون عليهم الجنّة والعلائكة يدخلون عليهم هن كلّ باب \* سلام عليكم بما صبرتم فتعم عقبي الدار».

ويناديهم ساكنو الأعراف ويسلّمون عليهم **(ونادوا أصحاب الجنّة أن سلاها عليكم).**<sup>ع</sup> وعندما يدخلون الجنّة يقابلون بسلام وتحيّة الملائكة.

وحينا تقبض الأرواح يتلقى المؤمن هذا السلام من ملائكة الموت: ﴿للذيبن تستوقاهم الحلائكة طيبية بقوامة سلام ملكم ادخاط الحقق ماكنت تحسيل نام <sup>0</sup>

## د إبراهيم، ٢٣. الواقعة، ٢٥ و ٢٦.

الآيات

وَآمْتَنُزُوا ٱلْيَوْمَ أَيُّهَا ٱلْمُجْرِمُونَ ٢ أَلَرَ أَعْهَدَ إِلَيْكُمْ يَبَنِى ٓءَادَمَ أَن لَا تَعْبُدُولُ ٱلشَّيْطَنِ إِنَهُ لَكُرْ عَدُقٌ مَبِينٌ ٢ وَأَنِ ٱعْبُدُونِي هَذَا صِرَطٌ مُسْتَقِيمٌ ٢ الشَّيْطَنِ إِلَيْهُمُ وَلَقَدْ أَضَلَ مِنكُرْ جِبِلَا كَثِيرًا أَفَلَمْ تَكُونُوا تَعْقِلُونَ ٢

### الأفسير

لماذا عبدتم الشيطان١٢

مرّ في الآيات السابقة جانب من المصير المشوّق لأهل الجنّة، وفي هذه الآيات سورد البحث جانب بئيس من مصير أهل النار وعبدة الشيطان.

آوَلاً: يخاطبون في ذلك اليوم خطاباً تحقيرياً ﴿ولمتازوالليوم لَيّها للمجرمون﴾. فأنتم ربّما دخلتم في صفوف المؤمنين في الدنيا وتلوّنتم بلونهم تسارةً، واسستفدتم مسن حيثيتهم واعتبارهم. أمّا اليوم «فامتازوا عنهم» وأظهروا بشكلكم الأصلي الحقيق.

هذا في الحقيقة هو تحقّق للوعد الإلهي الوارد في الآية ٢٨ من سورة ص حيث يقول الباري عزّوجلّ: فأم نجعل الذين آهنوا ومعلوا الصالحات كالعفسدين فسي الأرض أم نسجعل المتّقين كالفجّاري.

وعلى كلّ حال، فظاهر الآية هو التمييز في العرض بين المجرمين والمؤمنين، وإن كان بعض المفسّرين قد احتمل احتمالات أخرى من جملتها: تفريق صفوف المحرمين أنسفسهم إلى مجموعات فيا بينهم، أو إنفصال المجرمين عن شفعائهم ومعبوداتهم، أو إنفصال المجرمين كلّ واحد عن الآخر، بحيث يكون ذلك العذاب الناتج عن الفراق مضافاً على عذاب الحريق في جهنم.

، لكن شمولية الخطاب لحميع المجرمين، ومحتوى جملة «وامتازوا» تسقوّي المسعني الأوّل

الآية التالية تشير إلى لوم الله تعالى وتوبيخه الجرمين في يوم القيامة قائلاً: ﴿لَمْ مُعهد إليكم يابني آدم ألا تعبدوا للشيطان إنّه لكم عدوَّ مبين).

إنّ هذا العهد الإلهي أخذ على الإنسان من طرق مختلفة، وكرّر على مسمعه مرّات ومرّات: ﴿يابِني آدم لايفتننكم للشيطان كما أخرج أبويكم من الجنّة يسنزع مستهما لساسهما ليريهما سوآتهما إنه يريكم هو وقبيله من حيث لا ترونهم إنّا جعلنا الشياطين أوليا. للذين لا يؤهنون ﴾ [.

جرى هذا التحذير وبشكل متكرّر على لسان الأنبياء والرسل: ﴿ولا يصدنّكم الشيطان لِنّه لكم عدوهبين﴾ [.

وكذلك في الآية ١٦٨ من سورة البقرة نقراً: ﴿ولا تتبعوا خطوات الشيطان إنَّ لتدم عدو هبين﴾.

ومن جانب آخر فإنّ هذا العهد أخذ على الإنسان في عالم التكوين، وبلسان إعطاء العقل له، إذ إنّ الدلائل العقلية تشير بشكل واضح إلى أنّ على الإنسان أن لا يطيع مس تصدّى لعداوته منذ اليوم الأوّل وأخرجه من الجنّة، وأقسم على إغواء أبنائه من بعده.

ومن جانب ثالث فقد أخذ هذا العهد على الإنسان بالفطرة الإلهيّة للناس على التوحيد. وإنحصار الطاعة في الله سبحانه، وبهذا لم تتحقّق التوصية الإلهيّة هذه بلسان واحد، بل بعدّة ألسنة وأساليب. وأمضي هذا العهد والميثاق.

والجدير بالملاحظة أيضاً أنّ «العبادة» التي وردت الإشارة إليها في جملة ﴿لا تسعبدوا الشيطان ﴾ بمعنى «الطاعة»، لأنّ العبادة لا تنحصر بمعنى الركوع والسجود فقط، بل إنّ من مصاديقها الطاعة. كما ورد في الآية ٤٧ من سورة «المؤمنون» ﴿لنؤمن لبشرين مثلنا وقومهما لنا عابدون ﴾ وفي الآية ٣١ من التوبة نقرأ: ﴿لتَخذوا أحبارهم ورهبائهم أرباباً من دون الله وللمسيح بن مريم وها أهروا إلّا ليعبدوا إلها واحداً ﴾.

والجميل أنَّه ورد في رواية عن الصادق ﷺ تعليقاً على الآية بقوله: «أما والله ما دعوهم

إلى عبادة أنفسهم ولو دعوهم ما أجابوهم، ولكن أحلُّوا لهم حراماً وحرَّموا عليهم حلالاً فعبدوهم من حيث لا يشعرون» ً .

٠ الأعراف، ٢٧. ٦. الزخرف، ٦٢. ٢ وسائل الشيعة، بع ١٨، ص ٨٩ (ابواب صفات القاضي)، الباب ١٠، ح ١.

[ع

وعن الصادق ٢٠ أيضاً أنَّه قال: «من أطاع رجلاً في معصية فقد عبده» ﴿

وعن الباقر الله الله قال: «من أصغى إلى ناطق فقد عبده، فإن كان الناطق يؤدّى عن الله فقد عبد الله، وإن كان الناطق يؤدّى عن الشيطان فقد عبد الشيطان» .

الآية التالية تأكيد أشدٌ وبيان لوظيفة بني آدم، تقول الآية الكريمة: ﴿وَلَنْ لَعَبِدُونِي هَذَا صراط مستقيم ﴾ .

أخذ على الإنسان العهد بأن لا يطيع الشيطان، إذ أنَّه أعلن له عن عداوته بشكل واضح منذ اليوم الأوّل، فهل يطيع عاقل أوامر عدوّه!؟.. هذا من جانب.

ومن جانب آخر. أخذ عليه العهد بطاعة الله سبحانه وتعالى. لأنَّ سبيله هو الصراط المستقمر، وهذا في الحقيقة أعظم محرّك للبشر، لأنَّ الإنسان \_مثلاً \_لو كان في وسط صحراء قاحلة محرقة، وكانت حياته وحياة عياله في معرض خطر قطَّاع الطرق والضواري، فأهمَّ ما يفكّر به هو العثور على الطريق المستقيم الآمن الذي يؤدّي إلى المقصد، الطريق السريم والأسهل للوصول إلى منزل النجاة.

ويستفاد كذلك من هذا التعبير ضمناً بأنَّ الدنيا ليست بدار القرار، إذ إنَّ الطريق لا يُرسم لأحد إلّا لمن يريد الذهاب إلى مقصد آخر.

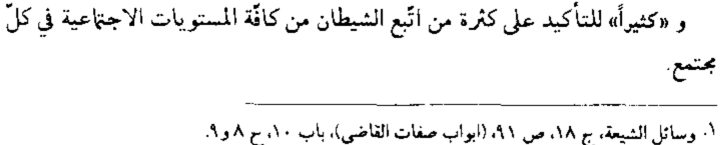
وللتعريف بهذا العدو القديم أكثر فأكثر يضيف تعالى: ﴿ولقد أضلَّ هنكم جبَّلًا كثيراً لَفَلَم تكونوا تعقلون ﴾.

ألا ترون ماذا أحلَّ بأتباعه من المصائب.

ألم تطالعوا تأريخ من سبقكم لتروا بأعينكم أي مصير مشؤوم وصل إليـه مـن عـبد الشيطان؟ آثار مدنهم المدمّرة أمام أعينكم، والعاقبة المؤلمة التي وصلوا إليها واضحة لكل من يمتلك القليل من التعقّل والتفكّر.

إذن لماذا أنتم غير جادّين في معاداة من أثبت أنَّه عدو لكم مرَّات ومـرَّات؟ ولازلتم تتّخذونه صديقاً بل قائداً ووليّاً وإماماً!!

«الجبلّ» الجماعة تشبيهاً بالجبل في العِظم (كما يقول الراغب في مفرداته).



<sup>۲</sup> المصدر السابق.

١٧٣ الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل

ذكر بعضهم أنّ «الجبلّ» بحدود عشرة آلاف نفر، أو أكثر، ومـا دون ذلك لا يكـون جبلًاً، ولكن البعض الآخر لم يلتزم بتلك الأرقام<sup>ن</sup>.

وعلى كلّ حال، فإنّ العقل السليم يوجب على الإنسان أن يحذر بشدّة من عدوٍّ خطر كهذا، لا يتورّع عن أي شيء، ولا يرحم أي إنسان أبداً، وقرابينه في كلّ زاويسة ومكمان هلكى صرعى، فلا ينبغي له أن يغفل عنه طرفة عين أبداً، ولنقرأ ما يقول أمير المؤمنين علي بن أبي طالب عليه أفضل الصلاة والسلام: «فاحذروا معباد الله معدوّ الله، أن يعديكم بدائه، وأن يستفرّكم بندائه، وأن يجلب عليكم بخيله ورجله، فلعمري لقد فوق لكم سسهم الوعميد، وأغرق إليكم بالنزع الشديد، ورماكم من مكان قريب، فقال: ربّ بما أغويتني لأزينّن لهم في الأرض ولأغوينّهم أجمعين»<sup>7</sup>.

8003

#### الآيات

هَاذِهِ جَهَنَمُ ٱلَتِى كُنتُم تُوعَدُونَ ٢٥ أَصْلَوْهَا ٱلْيَوْمَ بِمَا كُنتُم تَكْفُرُونَ ٢٥ ٱلْيُوْمَ نَخْتِمُ عَلَى أَفُوَهِ مِمَ وَتُكَلِّمُنَا آَيْدِيمٍ وَتَنْهَدُ أَرْجُلُهُم بِمَاكَانُوا يَكْسِبُونَ (\*\*) وَلَوْنَسَاءُ لَطَمَسْنَاعَلَى أَعْيُنِهِم فَاسْتَبَقُوا ٱلصِرَطَ فَأَتَ يُبْصِرُونَ (\*) وَلَوْنَسَاءُ لَمَسَخْنَهُمْ عَلَى مَكَانَتِهِ مَوْتَكَلِّ أَسْتَبَعُوا أَلْصَرَطَ فَأَتَ يُبْصِرُونَ (\*)

### التفسير

يوم تسكت الألسن وتشهد الأعضاءا

تعرّضت الآيات السابقة، إلى قسم من التوبيخات والتقريعات الإلهيّة وإلى مخـاطبته سبحانه الجرمين في يوم القيامة.

هذه الآيات تواصل البحث حول الموضوع نفسه أيضاً.

نعم، فني ذلك اليوم وحينها تظهر جهنَّم للمجرمين الكافرين يذكّرهم الله بوعده، والآية تشير إلى ذلك فتقول: ﴿هذه جهنَّم التي كنتم توعدون﴾.

فقد بُعث إليكم الأنبياء واحداً بعد واحد، وحذّروكم من مثل هذا اليوم ومن مثل هذه النار، ولكنّكم لم تأخذوا أقوالهم إلّا على محمل السخرية والاستهزاء والصلوها اليوم بماكنتم تكفرون﴾ `.

· «أصلوها» من (صلا) أصل الصَّلي إيقاد النار، ويقال صَلِيَّ بالنار وبكذا، أي بُلي بها واصطلى بها.

١١] الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل

نعم فني ذلك اليوم لا تكون أعضاء الإنسان طوع إرادته وميوله، فهي بأجمعها تتخلّى عن إمتثال أمره وتستسلم لأمر الله سبحانه، ويالها من محكمة عـجيبة تسلك الحـكمة التي شهودها نفس أعضاء الإنسان. تلك الأعضاء التي كانت الوسـائل لإرتكـاب المـعاصي والذنوب.

170

ويحتمل أن تكون شهادة الأعضاء، بسبب أنّ الجرمين حينا يرون بأنّهم سيصلون جهنّم جزاء أعهالهم، يميلون إلى إنكار ما ارتكبوا ظنّاً منهم أنّه يمكن الإفلات بـإخفاء الحـقائق والإنكار، إلّا أنّ الأعضاء تبدأ هنا بالشهادة، الأمـر الذي يـثير عـجب أولئك الجـرمين ووحشتهم ويغلق عليهم جميع طرق الفرار والخلاص.

أمّا عن كيفية نطق تلك الأعضاء، فنمّة تفسيرات وإحتمالات عديدة:

١- ان الله سبحانه وتعالى يجعل في كل واحد من تلك الأعضاء القدرة على التكلم والشعور، وهي تقوم بنقل الحقيقة بصدق، وما هو العجب في ذلك؟ فمن جعل في قطعة من اللحم المسمآة «لسان» أو «مخ الإنسان» القدرة على النطق، يستطيع أن يجعل هذه القدرة في سائر أعضاء البدن أيضاً.

٢- أنّ تلك الأعضاء لا تُعطى الإدراك والشعور، ولكن الله سبحانه و تعالى ينطقها، وفي الحقيقة فإنّ تلك الأعضاء ستكون محلاً لظهور الكلام، وإنكشاف الحقائق بإذن الله.

٢- أنّ أعضاء البدن الإنساني تحتفظ بآثار الأعبال التي قامت بها في الدنيا، إذ إنّ أي عمل في هذه الدنيا لا يفنى، بل إنّ آثاره ستبق على كلّ عضو من البدن، وفي الفضاء المحيط بها، وفي ذلك اليوم الذي هو يوم الظهور والتجلّي، ستظهر هذه الآثار على اليد والقدم وسائر الأعضاء، وفي ذلك اليوم الذي هو يوم الظهور والتجلّي، ستظهر هذه الآثار على اليد والقدم وسائر الأعضاء، وفي نائد والقدم وسائر الأعضاء، وفي ذلك اليوم الذي هو يوم الظهور والتجلّي، ستظهر هذه الآثار على اليد والقدم وسائر بها، وفي ذلك اليوم الذي هو يوم الظهور والتجلّي، ستظهر هذه الآثار على اليد والقدم وسائر الأعضاء، وفي ذلك اليوم الذي هو يوم الظهور والتجلّي، ستظهر هذه الآثار على اليد والقدم وسائر الأعضاء، وفي ذلك اليوم الذي هو يوم الظهور والتجلّي، ستظهر هذه الآثار على اليد والقدم وسائر الأعضاء، وفي ذلك اليوم الذي هو يوم الظهور والتجلّي، ستظهر هذه الآثار على اليد والقدم وسائر الأعضاء، وفي ذلك اليوم الذي هو يوم الظهور والتجلّي، ستظهر هذه الآثار على اليد والقدم وسائر الأعضاء، وفي ذلك اليوم الذي هو يعنزلة الشهادة، وهذا تماماً كما يرد في لغتنا المعاصرة حينا الأعضاء، وفول: «عينك تشهد على سهرك»، أو «الجدران تبكي صاحب الدار».

وعلى كلّ حال، فإنّ من المسلّمات شهادة الأعضاء في يوم القيامة، ولكن هل أنّ كلّ عضو يكشف عن فعله فحسب، أو يكشف عن كلّ الأعمال؟ فلا شكّ أنّ الاحتمال الأوّل هو المَّ حسب المان تربية التمسية المُن حسبة كم ما حمالكُن حمال من المان كل ف

سورة يس / الآية ٦٣ ـ ٦٧

٤]

والجدير بالملاحظة أنّه تعالى في سورة النور يقول: ﴿تشهد عليهم للسنتهم﴾ وفي الآية مورد البحث يقول: ﴿لليوم نختم على لفواههم﴾، ومن الممكن أن يكون ما يحصل هناك هو أن يختم على فم الجرم أوّلاً لتشهد أعضاؤه، وبعد أن يرى بنفسه شهادة أعـضائه، يـفتح لسانه، ولانّه لامجال للإنكار فإنّ لسانه أيضاً يقرّ بالحقيقة.

وكذلك يحتمل أن يكون المقصود من كلام اللسان هو الكلام الداخلي الذي ينبعث منه كما في سائر الأعضاء. وليس نطقه العادي.

آخر ما نريد قوله بخصوص موضوع تكلّم الأعضاء هو أنّ ذلك خاص بالمجرمين، وإلّا فالمؤمنون حسابهم واضح، لذا ورد في الحديث عن الباقر ﷺ «ليست تشهد الجوارح على مؤمن، إنّما تشهد على من حقّت عليه كلمة العذاب، فأمّا المؤمن فيعطى كتابه بيمينه، قال الله عزّوجلّ: ﴿فَهِن لُوتِي كتابِه بِيهِينَه فَأُولئك بِقَرَوْن كتابِهِم ولا يظلمون فتيلاًهُ ``.

الآية التالية تشير إلى أحد ألوان العذاب التي يمكن أن يبتلي الله تعالى بها المجرمين في هذه الدنيا، تقول الآية الكرية: ﴿ولو نشاء لطعسنا على أمينهم» ].

وفي تلك الحالة التي يبلغ فيها الرعب الذروة عندهم: **«فاستبقو***ا للصراط ف***أتن يبصرون».** فهم عاجزون حتى عن العثور على الطريق إلى بيوتهم، ناهيك عن العثور على طريق الحقّ وسلوك الصراط المستقيم!

وعقوبة مؤلمة أخرى لهم: انّنا لو أردنا لمسخناهم في مكانهم على شكل تماثيل حجرية فاقدة للروح والحركة، أو على أشكال الحيوانات بحيث لا يستطيعون التقدّم إلى الأمام، ولا الرجوع إلى الخلف: ﴿ولونشا،لمسخناهم على مكانتهم قما لستطاعوا هضيّاً ولا يرجعون﴾ <sup>ث</sup>.

«فاستبقوا الصراط» يمكن أن تكون بمعنى التسابق فيما بينهم للعثور على الطـريق الذي يذهبون منه عادةً، أو بمعنى الإنحراف عن الطريق وعدم العثور عليه، على ضوء مـا قـاله

(الاسراء، ٧١.

| ~~ | الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل | [M |
|----|----------------------------------|----|
|    | -                                |    |

بعض أرباب اللغة من أن «فاستبقوا الصراط» بمعنى «جاوزوه وتركوه حتى ضلُّوا» `

وعلى كلّ حال، فطبقاً للتفسير الذي قبل به أغلب المفسّرين الإسلاميين، فإنّ الآيتين أعلاه، تتحدّثان عن عذاب الدنيا، وعن تهديد الكفّار والمجرمين بأنّ الله سبحانه وتعالى قادر على تعريضهم لمثل هذا العذاب في الدنيا، ولكن للطفه ورحمته فإنّه يمتنع عن ذلك، فقد ينتبه هؤلاء المعاندين ويرجعوا عن غيّهم إلى طريق الحقّ.

ولكن يوجد احتال آخر أيضاً، وهو أنّ الآيات تشير إلى العقوبات الإلهيّة في يـوم القيامة لا في الدنيا، وفي الحقيقة فهو تعالى بعد أن أشار إلى «الختم على أفواههم» في الآية السابقة، يشير هنا إلى نوعين آخرين من العقوبات التي لو شاء لأجراها عليهم:

الأوّل: الطمس على عيونهم بحيث لا يكنهم رؤية «الصراط» أي طريق الجنّة.

الثاني: أنّ هؤلاء الأفراد بعد أن كانوا فاقدين للحركة في طريق السعادة فإنّهم يتحوّلون إلى تماثيل ميتة في ذلك اليوم ويظلّون حيارى في مشهد المحشر، وليس لهم طريق للتقدّم أو للتراجع، إنّ تناسب الآيات \_ طبعاً \_ يؤيّد هذا التّفسير الأخير، وإن كان أكثر المفسّرين قد اتّفقوا على قبول التّفسير السابق<sup>7</sup>.

الآية الأخيرة من هذه المجموعة تشير إلى وضع الإنسان في آخر عمره من حيث الضعف والعجز العقلي والجسمي، لتكون إنذاراً لهم وليختاروا طريق الهداية عاجلاً، ولتكون جواباً على الذين يلقون بمسؤولية تقصيرهم على قصر أعبارهم، وكذلك لتكون دليلاً على قدرة الله سبحانه وتعالى، فالقادر على أن يعيد ذلك الإنسان القوي إلى ضعف وعجز الوليد الصغير... قادر على مسألة المعاد بالضرورة، وعلى الطمس على عيون الجرمين ومنعهم عن الحركة، كذلك تقول الآية الكرية: فوهن نعتره ننتمه في الخلق أفلا يعقلون به

«ننكسه» من مادّة «تنكيس» وهو قلب الشيء على رأسه. وهي هنا كناية عن الرجوع الكامل للإنسان إلى حالات الطفولة. فالإنسان منذ بدء خلقته ضعيف، ويتكامل تدريجيّاً ويرشد، وفي أطواره الجنينية يشهد في كلّ يوم طوراً جديداً ورشداً جديداً، وبعد الولادة ـ

٨ لسان العرب \_ قطر المحيط \_ المنجد «مادّة سبق». ٢. ذكر صاحب تفسير في ظلال القرآن هذا التَّفسير على أنَّه الوحيد، في حين أنَّ التَّفسير السابق إختار. كلَّ من تفاسير مجمع البيان. التبيان، الميزان، الصافي، روح المعاني، روح البيان، القرطبي، والكبير.

سورة يس / الآية ٦٣ ــ ٦٨

174

[ع

التي أخفاها الله في أعماق وجوده بالظهور تدريجيّاً الواحدة تلو الأخرى، في طور الشباب، ثمّ طور النضج، ليبلغ الإنسان أوج تكامله الجسمي والروحي.

وهنا تنفصل الروح عن الجسد في تكاملها وغوّها، فتستمر في تكاملها في حال أنّ الجسد يشرع بالنكوص، ولكن العقل في النهاية يبدأ هو الآخر بالتراجع أيضاً، فسيعود تدريجيّاً – وأحياناً بسرعة – إلى مراحل الطفولة، ويتساوق ذلك مع الضعف البدني أيضاً، مع الفارق طبعاً، فالآثار التي تتركها حركات وروحيات الأطفال على النفس هي الراحة والجهال والأمل ولهذا فهي مقبولة منهم، ولكنّها من أهل الشيخوخة، قبيحة ومنفّرة، وفي بعض الأحيان قد تثير الشفقة والترحّم، فالشيخوخة أيّام عصيبة حقّاً، يصعب تصوّر عمق آلامها.

في الآية ٥ من سورة الحجّ أشار القرآن المجيد إلى هذا المعنى، قائلاً: **﴿وهنكم هن يرد** *إلى* **أرذل للعمر لكيلا يعلم هن يعد علم شيئا﴾**. لذا فقد ورد في بعض الروايــات أنّ مــن جــاوز السبعين حيّاً فهو «أسير الله في الأرض»<sup>ا</sup>.

وعلى كلّ حال فإنّ جملة ﴿ لَفَلا يَ حَقَلُونَ ﴾ تَسْعَ تَنبِيهاً عجيباً بهذا الخصوص، وتَ قول للبشر: إنّ هذه القدرة والقوّة التي عندكم لو لم تكن على سبيل «العارية» لما أخذت منكم بهذه البساطة. اعلموا أنّ فوقكم يد قدرة أخرى قادرة على كلّ شيء، فقبل أن تصلوا إلى تلك المرحلة خلّصوا أنفسكم، وقبل أن يتبدّل هذا النشاط والجهال إلى موت وذبول، اجمعوا الورد من هذا الروض، وتزوّدوا بالزاد من هذه الدنيا لطريق الآخرة البعيد، لأنّه لم يكنكم أداء أي عمل ذي قيمة في وقت الشيب والضعف والمرض، ولذا فإنّ من ضمن ما أوصى به وغناك قبل فقرك، وفراغك قبل شغلك، وحياتك قبل موتكي أ

# وَمَاعَلَّمْنَ أُالشِّعْرَوَمَا يَنْبَغِي لَهُ ﴿ إِنَّ هُوَ إِلَا ذِكْرُوَقُوَ انْ مَبِينٌ ٢ لِيُنَذِرَ مَن كَان حَبَّاوَ يَحِقَّ ٱلْقَوْلُ عَلَى ٱلْكَفِرِينَ ٢

الآيتان

### التفسير

## انّه ليس بشاعر بل نذيراا

قلنا أنّ في هذه السورة بحوثاً حيّة وجامعة حول أُصول الإعتقادات: التوحيد، والمعاد، والنبوّة، وتنتقل الآيات من بحث إلى آخر ضمن مقاطع مختلفة من الآيات.

طرحت في الآيات السابقة بحوث مختلفة حول التوحيد والمعاد، وتعود هاتان الآيتان إلى البحث في مسألة النبوّة، وقد أشارتا إلى أكثر الإتّهامات رواجاً والتي أُثـيرت بـوجه الرّسول الأكرم يَتَبَيَّة، وردّت عليهم رداً قويّاً، منها اتّهام الرّسول بكونه شاعراً، فقالت: ﴿وها علّهناه للشعروها ينبغي له».

لماذا اتَّهم الرَّسول ﷺ بهذا الإتَّهام مع أنَّه لم يقل الشعر أبدأً؟

كان ذلك بسبب الجاذبية الخاصّة للقرآن الكريم ونفوذه في القلوب، الأمر الذي كـان محسوساً للجميع، بالإضافة إلى عدم إمكانية إنكـار جمـال ألفـاظه ومـعانيه وفـصاحته وبلاغته، وقد كانت جاذبية القرآن الكريم الخاصّة قد أثّرت حتى في نفوس الكفّار الذين كانوا أحياناً يأتون إلى جوار منزل النّبي تَنْبَيْنَة بشكل خفي ليلاً لكي يستمعوا إلى تـلاوته للقرآن في عمق الليل.

وكم من الأشخاص الذين تولَّعوا وعشقوا الإسلام لجرَّد سماعهم القرآن الكريم وأعلنوا إسلامهم في نفس الجلس الذي استمعوا فيه إلى بعض آياته. وهنا حاول الكفّار من أجل تفسير هذه الظاهرة العظيمة، ولغرض إسـتغفال النـاس

١٨٠ سورة يس / الآية ٢٩ ــ ٧٠ [ج

وصرف أنظارهم من كون ذلك الكلام وحياً إلهيّاً، فأشاعوا تهمة الشعر في كلّ مكان، والتي كانت بحدّ ذاتها تمثّل إعترافاً ضمنياً بتميّز كلام القرآن الكريم.

وأمّا لماذا لا يليق بالرّسول الأكرمﷺ أن يكون شاعراً، فلأنّ طبيعة الشعر تختلف تماماً عن الوحي الإلهي، للأسباب التالية:

١- إنَّ أساس الشعر \_عادةً \_هو الخيال والوهم، فالشاعر غالباً ما يحلَّق بأجنحة الخيال، والحال أنَّ الوحي يُستمدّ وجوده من مبدأ الوجود ويدور حول محور الحقيقة.

٢- الشعر يفيض من العواطف الإنسانية المتغيّرة، وهي في حال تغيّر وتبدّل مستمرين، أمّا الوحى الإلهى فرآة الحقائق الكونية الثابتة.

٣- لطافة الشعر تنبع في الغالب من الإغراق في التمثيل والتشبيه والمبالغة، إلى درجة أن قيل «أحسن الشعر أكذبه»، أمّا الوحي فليس إلّا الصدق.

٤- الشاعر في أغلب الموارد وجرياً وراء التزويق اللفظي يكون مجبراً على السعي وراء الألفاظ، ممّا يضيع الكثير من الحقائق في الأثناء.

<sup>0</sup>- وأخيراً يقول أحد المفسّرين: إنّ الشعر مجموعة من الأشواق التي تحلّق منطلقة من الأرض باتّجاه السهاء، بينما الوحي حقائق نازلة من السهاء إلى الأرض، وهذان الإتّجــاهان واضح تفاوتهها.

وهنا يجب أن لا ننسى تقدير مقام أولئك الشعراء الذين يسلكون هذا الطريق بــاتّجاه أهداف مقدّسة، ويصونون أشعارهم من كلّ ما لا يرضي الله، وعلى كلّ حال فإنّ طــبيعة أغلب الشعراء كما أوردناه أعلاه.

لذا فإنّ القرآن الكريم يقول في آخر سورة الشعراء: ﴿وللشعراء يتبعهم للفاوون \* ألم تر أنّهم في كلّ ولد يهيمون \* وأنّهم يقولون ما لايفعلون ﴾. \

طبعاً فإنّ نفس هذه الآيات تشير في آخرها إلى الشعراء المؤمنين الذين يسخّرون فنّهم في سبيل أهدافهم السامية، وهم مستثنون من ذلك التعميم ولهم حساب آخر.

ولكن على أيَّة حال فإنَّ الرَّسولﷺ لا يمكن أن يكون شاعراً، وعندما يقول تــعالى: وها علمنا الشعر» فمفهومه أنَّه مجانب للشعر لأنَّ جميع التعاليم النازلة إليه هي من الله تعالى.

الشعراء، ٢٢٤ ـ ٢٢٦.

| 141                 | الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل       | [11 |
|---------------------|----------------------------------------|-----|
| · · · · . <b>. </b> | •••••••••••••••••••••••••••••••••••••• |     |

والملفت للنظر أنَّ التاريخ والروايات تنقل كثيراً من الأخبار التي تشير إلى أنَّ الرَّسول الأكرم عليها يريد الإستشهاد ببيت من الشعر، فإنَّه غالباً ما يقوله بطريقة منثورة.

فعن عائشة أنَّها قالت: كان رسول الله يتمثَّل ببيت أخي بني قيس فيقول:

و يأتـــيك مــن لم تــزوّد بــالأخبار ستبدى لك الأيّام ماكنت جاهلاً فيقول أبو بكر: ليس هكذا يارسول الله. فيقول: إنَّى لست بشاعر وما ينبغي لي ﴿ ثمّ يضيف تعالى في آخر الآية لنني الشعر عن الرّسول ﷺ: ﴿ إِنَّ هُوَإِلَّا ذَكُرُ وَقُرْآنَ هُبِينَ﴾.

والهدف هو الإنذار وإتمام الحجّة: ﴿لينذرهن كان حيّاً ويحقَّ القول على الكافرين﴾ ﴿ نعم، هذه الآيات «ذكر» ووسيلة تنبيه، هذه الآيات «قرأن مبين» يوضّح الحقّ بلا أدني تغطية أو غمط، بل بقاطعية وصراحة، ولذا فهو عامل إنتباه وحياة وبقاء.

مرّة أخرى نرى القرآن الكريم يجعل (الإيمان) هو (الحياة) و(المؤمنين) هم (الأحياء) و(الكفّار) هم «الموتي»، فني جمانب يذكر عنوان «حيّاً» وفي الطرف المقابل عنوان «الكافرون»، فهذه هي الحياة والموت المعنوي اللذان هما أعلى بمراتب من الموت والحمياة الظاهريين. وآثارهما أوسع وأشمل، فإذا كانت الحباة والمعيشة بمعنى «التــنفّس» و«أكــل الطعام» و«الحركة»، فإنَّ هذه الأعمال كلُّها تقوم بها الحيوانات، فهذه ليست حياةً إنسانية، الحياة الإنسانية هي تفتّح أزهار العقل والفهم والملكات الرقيقة في روح الإنسان، وكذلك التقوى والإيثار والتضحية والتحكُّم بالنفس، والتحلَّى بالفضيلة والأخلاق، والقرآن ينمى هذه الحياة في وجود الإنسان.

والخلاصة: أنَّ الناس ينقسمون حيال دعوة القرآن الكريم إلى مجموعتين: مجموعة حيَّة يقظة تلبّي تلك الدعوة، وتلتفت إلى إنذاراتها، ومجموعة من الكفّار ذوى القلوب المـيتة، الذين لا تؤمل منهم أيَّة إستجابة أبدأ، ولكن هذه الإنذارات سبب في إتمام الحجَّة عليهم، وتحقّق أمر العذاب بحقّهم.

રુજ

 تفسير مجمع البيان، ج ٤، ص ٤٣٣، ذيل الآية مورد البحث. ٢. جمِلة «لينذر...» متعلّقة بـ «ذكر» الواردة في الآية السابقة، والبعض اعتبرها متعلّقة بـ «علمنا» أو «نـزّلنا» تقديراً، ولكن الاحتمال الأوّل هو الأنسب على ما يبدو.

#### ہدت

ē]

#### مياة وموت القلوب:

في الإنسان أنواع من الحياة والموت:

الأوّل: الحياة والموت النباتي الذي مظهره النمو والرشد والتغذية والتوالد، وهو في هذا الشأن يشابه جميع النباتات.

الثاني: الحياة والموت الحيواني. وأبرز مظاهرها «الإحساس» و«الحركة»، وهو مشترك في هاتين الصفتين مع جميع الحيوانات.

أمّا النوع الثالث من الحياة الخاصّ بالإنسان فقط، فهو (الحياة الإنسانية والروحية). وهو ما قصدته الروايات بقولها «حياة القلوب». حيث إنَّ المقصود بـالقلب هـنا «الروح والعقل والعواطف» الإنسانية.

فني حديث أمير المؤمنين عليه أفضل الصلاة والسلام حول القرآن يـقول: «وتـعلَّموا القرآن فإنَّه أحسن الحديث، و تفقَّهوا فيه فإنَّه ربيع القلوب» ﴿ .

وفي حديث آخر له عليه أفضل الصلاة والسلام يقول عن الحكمة والتعلُّم: «واعلموا أنَّه ليس من شيء إلَّا ويكاد صاحبه يشبع منه ويملُّه إلَّا الحياة، فإنَّه لا يجد في الموت راحة. وإنَّما ذلك بمنزلة الحكمة التي هي حياة للقلب الميَّت وبصر للعين العمياء» ﴿

وقال عليه الصلاة والسلام: «ألا وإنَّ من البلاء الفاقة، وأشدَّ من الفاقة مرض البدن، وأشدَّ من مرض البدن مرض القلب، ألا وإنَّ من صحَّة البدن تقوى القلوب» ﴿

و يقول عليه الصلاة والسلام: «ومن كثر كلامه كثر خطؤه، ومن كثر خطؤه قلّ حياؤه، ومن قلَّ حياؤه قلَّ ورعه، ومن قلَّ ورعه مات قلبه» ﴿

ومن جهة أخرى فإنَّ القرآن الكريم يشخَّص للإنسان نوعاً خاصًّا من الإبصار والسهاع والإدراك والشعور، غير النظر والسهاع والشعور الظاهري، فني الآية ١٧١ من سورة البقرة نقرأ: **وصم يكم ممي فهم لايعقلون ب**.

وفي موضع آخر يقول تعالى: ﴿في قلوبيهم مرض فزادهم الله مرضا ﴾.<sup>٥</sup>

١٨٣ الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل

كذلك يقول سبحانه: ﴿ ثُمَّ قست قلوبكم فهي كالحجارة أو أهَدْ قسوة ﴾. ﴿

وحول مجموعة من الكافرين يعبَّر تعبيراً خاصاً فيقول تعالى: ﴿لُولئك الذين لَم يرد الله أن يطهر قلوبهم». <sup>آ</sup>

وفي موضع آخر يقول تعالى: ﴿لِمَّمَا يُسْتَجَيْبَ الدَّينَ يُسْمَعُونَ وَالْمُوتَى يَبْعَثْهُمُ اللَّهُ ثَمَّ إليه يرجعونَ». ؟

من مجموع هذه التعبيرات وتعبيرات كثيرة أخرى شبيهة لها يظهر بوضوح أنّ القـرآن يعدّ محور الحياة والموت، هو ذلك المحور الإنساني والعقلاني، إذ إنّ قيمة الإنسان تكمن في هذا المحور.

وفي الحقيقة فإنّ الحياة والإدراك والإبصار والساع وأمثالها، تتلخّص في هذا القسم من وجود الإنسان، وإن اعتبر بعض المفسّرين هذه التعبيرات مجازية، إذ إنّ ذلك لا ينسجم مع روح القرآن هنا، لأنّ الحقيقة في نظر القرآن هـي هـذه التي يـذكرها، والحـياة والمـوت الحيوانيان هما الجازيان لا غير.

إنَّ أسباب الموت والحياة الروحية كثيرة جدًاً، ولكن القدر المسلّم به هـو أنَّ النـفاق والكبر والغرور والعصبية والجهل والكبائر، كلِّها تميت القلب، فني مـناجاة التـائبين التي تروى عن الإمام السجّاد ﷺ في الصحيفة السجادية ورد «وأمات قلبي عظيم جنايتي». والآيات مورد البحث تأكيد على هذه الحقيقة.

فهل أنّ من يرضى من حياته فقط بأن يعيش غير عالم بشيء في هذه الدنيا، ويجري داغاً مدار العيش الرغيد الرتيب، لا يعبأ بظلامة المظلوم، ولا يلبّي نداء الحقّ، يفكّر في نـفسه فقط، ويعتبر نفسه غريباً حتى عن أقرب الأقرباء، هل يعتبر مثل هذا إنساناً حيّاً؟

وهل هي حياة تلك التي تكون حصيلتها كميّة من الغذاء المصروف، وإيـلاء بـعض الألبسة، والنوم والإستيقاظ المكرور؟ وإذا كانت تلك هي الحياة فما هو فرقها عن حـياة



٠ البقرة. ٧٤. ٣. الأنعام، ٣٦.

٢. المائدة، ٤١.

١٨٤ إذاً يجب أن نقرّ ونعترف بأنّ وراء هذه الحياة الظاهرية يكن عقل وحقيقة أكّد عليها القرآن وتحدّث عنها. الجميل أنّ القرآن يعتبر الموتى الذين كان لموتهم آثار الحياة الإنسانية أحياءاً، ولكن

بعين في مرفق يعبر وفي مدين عن موجهم معرف عيوم بي وفض الأحياء الذين ليس فيهم أي من أموات الأحياء الذين ليس فيهم أي من آثار الحياة الإنسانية فانّهم في منطق القرآن الكريم أموات أذلًاء.

8003

## الآيات

أَوَلَزَيَرَوْ أَنَّا حَلَقْنَا لَهُم مِمَّاعَمِلَتَ أَيْدِينَا أَنْعَكَمَافَهُمْ لَهَا مَلِكُونَ ﴾ وَذَلَّلْنَها لَهُمْ فَمِنْهَا رَكُوبُهُمْ وَمِنْهَا يَأْكُلُونَ ﴾ وَلَهُمْ فِيهَا مَنَفِعُ وَمَسَارِبُ أَفَلَا يَشْكُرُونَ (\* وَاتَحَذُوا مِن دُونِ اللَّهِ ءَالِهَةَ لَعَلَهُمْ يُنصَرُونَ ﴾ لا يَسْتَطِيعُونَ نَصْرَهُمْ وَهُمْ لَهُمْ حُندُ تُحْضَرُونَ ﴿ فَلَا يَحْزُنكَ قَوْلُهُمْ إِنَّا نَعْلَمُ مَا يُسِرُونَ وَمَا يُعَانِ وَا

#### التفسير

فوائد الأنعام للإنسان ا

يعود القرآن الكريم مرّة أخرى في هذه الآيات إلى مسألة التوحيد والشرك، ويشير ـ ضمن تعداد قسم من آثار عظمة الله في حياة البشر، وحلَّ مشكلاتهم ورفع حاجاتهم ـ إلى ضعف وعجز الأصنام، وبمقارنة واضحة يشطب على الشرك ويثبت بـطلانه، وفي نـفس الوقت يثبت حقّانية خطَّ التوحيد.

تقول الآية الكريمة الأولى: ﴿ أو لم يروا أنَّا خلقنا لهم همَّا عملت أيدينا أنساماً فسهم لهما هالكون» (

ولكي يستفيدوا بشكل جيّد من هذه الحيوانات: ووذلّلناها لهم فعنها ركوبهم وسنها يأكلون».

ولا تنتهي منافعها إلى هذا الحدّ. بل **وولهم فيها منافع ومشارب» و**عليه **و أفلا يشكرون»** الشكر الذي هو وسيلة معرفة الله وتشخيص وليّ النعمة.

١. جملة «أو لم يروا...» جملة معطوفة على سابقتها بواو العطف، ولكن حين دخول الهمزة الاستفهامية على الجملة فإنها تتصدّرها، (والرؤية) هنا بمعنى المعرفة، أو الإبصار. سورة يس / الآية ٧١\_٧٦

[ع

تشكّل حضوراً دانماً في حياة الإنسان اليومية. إلى حدّ أنّ حياة الإنسان إقترنت بها. بحيث لو أنّها حذفت من صفحة حياة الإنسان فإنّ ذلك سيشكّل عقدة ومشكـلة بـالنسبة إلى معيشته وأعـاله، غير أنّ الإنسان لا يلتفت إلى أهمّيتها لأنّه تعوّد رؤيتها يومياً.

٢-جملة ﴿عطلت أيدينا ﴾ كناية عن إعمال القدرة الإلهية بشكل مباشر، إذ إن أهم الأعضاء التي يمارس بها الإنسان قدرته ويعبَّر عنها هي يداه، لهذا السبب كانت «اليـد» كناية عن القدرة، كأن يقول أحدهم: «إنّ المنطقة الفلانية في يدي» كناية عن أنّهما تحت سيطرته ونفوذه، ويقول القرآن في هذا الصدد ﴿يد الله فوق أيديهم ﴾ \`

وذكر «الأيدي» هنا بصيغة الجمع إشارة إلى مظاهر متنوّعة لقدرة الباري عزّوجلّ.

٣- جملة ﴿ فَعَم لَها مالكُونَ ﴾ المبتدأة بفاء التفريع، إشارة إلى أنّ الخلق مرتبط بقدرتنا، وأمّا المالكية فقد فوّضناها إلى الإنسان، وذلك منتهى اللطف الإلهـي، وعـليه فـلا محـل وأمّا المالكية فقد فوضناها إلى الإنسان، وذلك منتهى اللطف الإلهـي، وعـليه فـلا محـل للإشكال الذي ظهر لبعض المفسّرين نتيجة وجود «فاء التفريع»، فالمعنى تماماً كما نـقول للشخص: هذا البستان زرعناه وأعمرناه، انتفع منه أنت، وهذا منتهى إظهار المجبّة والإيثار.

٤-جملة ﴿وفللناها لهم» إشارة إلى مسألة في غاية الأهمية، وهي تذليل هذه الحيوانات للإنسان. فتلك الحيوانات القوية والتي تنسى في بعض الأحيان ذلك التذليل الإلهي، وتثور وتغضب وتعاند فتصبح خطرة إلى درجة أنّ عشرات الأشخاص لا يمكنهم الوقوف أمامها وفي حالاتها الاعتيادية فإنّ قافلة كاملة من الجمال يقودها تارة صبي لم يبلغ الحلم، ويدفعها في الطريق الذي يرتئيه!

إنَّه لأمر عجيب حقَّاً، فإنَّ الإنسان غير قادر على خلق ذبـابة، ولا حـتى تـرويضها وتذليلها لخدمته، أمّا الله القادر المنّان فإنَّه خلق ملايين الملايين من الحيوانـات الخـتلفة، وذلّلها للإنسان لتكون في خدمته دوماً.

من بعضها فقط للتغذية، فمثلًا لحم الحمير لا يستفاد منه إلَّا في الضرورة القصوى.

۱۰ الفتح. ۱۰.

ومن الواضح انَّ ذلك إذا اعتبرنا «منها» في كلا الجملتين «للتبعيض الإفرادي»، أمَّا لو اعتبرنا الأولى «للتبعيض الافرادي» والثانية «للتبعيض الأجزاني» يكون مسعني الآيـة (بعض الحيوانات تنتخب للركوب وينتخب جزء من أجسماها للمتغذية (إذ إنّ العطام وأمثالها غير قابلة للأكل).

144

٦- ولهم فيها منافع» إشارة إلى فوائد الحيوانات الكثيرة الأخرى التي تتحقّق للإنسان. ومن جملتها الأصواف والأوبار التي تصنع منها مختلف الملابس والخيم والفرش، والجلود التي تصنع منها الحقائب والملابس والأحذية ووسائل أخرى مختلفة، وحستي في عسصرنا الحاضر الذي تميَّزت فيه الصناعات التقليدية من منتجات الطبيعة لا زال الإنسان في مسيس الحاجة إلى الحيوانات من حيث التغذية ومن حيث الفوائد الأخبري كبالألبسة ووسائل الحياة الأخرى، وحتى بعض أنواع الأمصال واللمقاحات ضدٌّ الأسراض التي يستفاد فيها من دماء بعض الحيوانات، بل حتى أنَّ أتفه الأشياء الحيوانية وهي روثها أصبح ومنذ وقت طويل مورد إستفادة الإنسان لتسميد المزارع وتغذية النباتات المثمرة.

٧\_ ومشارب» إشارة إلى الحليب الذي يؤخذ من تلك الدواب ويؤمّن مع منتجاته قسماً مهمّاً من المواد الغذائية للإنسان، بشكل أضحت فيه صناعة الحليب ومنتجاته تشكّل اليوم رقماً مهمّاً في صادرات وواردات الكثير مـن الدول، ذلك الحـليب الذي يشكّــل غــذاء للإنسان، ويخرج من بين دم وفرث لبناً سائغاً يلتذَّ به الشاربون، ويكون عماملاً لتمقوية الضعفاء.

٨. جملة وأفلا يشكرون > جاءت بصيغة الاستفهام الاستنكاري، وتهدف إلى تحريك الفطرة والعواطف الإنسانية لشكر هذه النعم التي لاتحسمي، والتي ورد جسانب مسنها في الآيات أعلاه، وكما نعلم فإنَّ «لزوم شكر المنعم» أساس لمعرفة الله، إذ إنَّ الشكر لا يمكن أن يكون إلّا بمعرفة المنعم، إضافةً إلى أنَّ التأمّل في هذه النعم وإدراك أنَّ الأصنام ليس لها أدني تأثير أو دخل فيها، سيؤدّى إلى إيطال الشرك. The second second second second the second of the second second

٤]

سبحانه و تعالى و يقرنونها به تعالى، و يلجأون إليها لحلّ مشاكل حياتهم؟ نعم، فهم يلجأون إليها لتكون عزّاً لهم: ﴿ ولتُخذوا مِنْ دونَ الله آلهة ليكونوا لهم عزّاته.

ويتوهمون أنّها تشفع لهم عند الله ﴿ ويعبدون من دون الله ما لا يضرّهم ولايتفعهم ويقولون هؤلا، شفساؤنا عند الله». `

على كلّ حال، فإنّ جميع هذه الأوهام نقش على الماء، وكما يقول القرآن الكريم في الآية ١٩٢ من سورة الأعراف: ﴿ولايستطيعون لهم نصراً ولا لنفسهم ينصرون﴾ .

وعليه تضيف الآية التالية: إنَّ المعبودات لا تستطيع نصرة المشركين، وسيكون هؤلاء المشركون جنوداً مجنَّدة يتقدَّمونها إلى جهنَّم: ﴿لايستطيعون نصرهم وهم لهم جند محضرون﴾.

ويا له من أمر أليم أن يصطف هؤلاء المشركون بصفوف تتقدّمها تلك الأصنام ليدخلوا جهنّم زمراً في ذلك اليوم العظيم، دون أن يستطيعوا حلّ عقدة مشكلة واحدة من مشكلات هؤلاء المشركين في ذلك الموقف الرهيب.

التعبير بـ (محضرون) يكون عـادةً للـتحقير، لأنّ إحـضار الأفـراد دون أن يكـون لموافقتهم أو عدمها أثر إنّما يدلّل على حقارتهم، وبناءً على هذا التّفسير فإنّ الضمير الأوّل «هم» في جملة (وهم لهم جند محضرون) يعود على «المشركين»، والضمير الثاني يعود على «الأصنام»، في حال أنّ بعض المفسّرين احتملوا العكس بحيث تكون الأصنام والأوثان هي التابعة للمشركين في يوم القيامة. وفي نفس الوقت فإنّهم ـ المشركين ـ ليس لهـم في الأوثان أدنى أمل، والظاهر أنّ التفسير الأوّل أنسب.

وعلى كلّ حال، فإنّ هذه التعابير تصدق \_ فقط \_ على المعبودات الحيّة ذات الشعور كالشياطين والعصاة من الجنّ والإنس، ولكن يحتمل أيضاً أنّ الله سبحانه وتعالى يبعث الروح في تلك الأصنام والأوثان ويعطيها العقل والشعور لكي توبّخ هي أولئك الذيس عبدوها في الدنيا، وضمناً نقول إنّ هذه الأوثان الحجرية والخشبية ستكون هي الحطب الذي يؤجّع على أولئك المشركين نار جهنّم **(لِتَكم وما تعبدون من دون الله خضب جمينَم** أنتم لها ولردون».<sup>7</sup>

أخيراً - وفي آخر آية من هذه الآيات، ولمواساة الرّسول الأكرم بَهْرَ الله و تثبيت فؤاده إزاء ۲. یونس، ۸۸. ار مريم، ٨١.

۲. الأنبياء، ۹۸.

## ١٨٩ الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل

مكر المشركين، والفتن والأعمال الخرافية ـ تقول الآية الكرية:

فلا يحزنك قولهم» تارة يقولون شاعر، وأخرى ساحر وأمثال ذلك من التهم ﴿لِنَّا تعلم ها يشرون وها يعلنون».

فلا تخلى علينا نواياهم، ولا مؤامراتهم في الخفاء، ولا جحودهم وتكذيبهم لآياتنا في العلن، نعلم بكلّ ذلك، ونحفظ لهم جزاءهم إلى يوم الحساب، وستكون أنت أيضاً في أمان من شرّهم في هذه الدنيا.

وبهذا الحديث الإلهي المواسي يمكن لكلّ مؤمن أيضاً مضافاً إلى الرّسول الأكرم يَنْتُ م أن يكون مطمئن القلب بأنّ كلّ شيء في هذا العالم هو بعين الله، وسوف لن يصيبه شيء من مكائد الأعداء، فهو تعالى لا يترك عباده المخلصين في اللحظات والمواقف العصيبة، وهمو دوماً حام لهم وحافظ.

ہدت

الثقافة التوحيدية تمنح عباد الله المؤمنين طريقة خاصّة في الحياة، تبعدهم عن السُبل الملوّثة بالشرك القائمة على أساس عبادة الأوثان، أو اللجوء إلى بعض البشر الضعاف.

وبصراحة ووضوح أكثر نقول: في عالمنا اليوم وحيث تتحكّم في البشرية قدرتان من الشرق والغرب، فإنّ الدول الصغيرة ـ عادةً ـ وكلّ ما عدا تلكم القدرتين ستفكّر لأجل حفظ نفسها والبقاء بالإتّكاء على إحدى تلك القدرتين الصنمين، وتطلب حمايتها والإفادة من قدرتها، في حال أنّ النجارب أثبتت أنّ هاتين القدرتين عند بروز المشاكل والحوادث المستعصية والإضطرابات لا تستطيع حلّ مشكلاتها ولا مشكلات من يدور في فلكها.

وما أجمل ما يقوله القسرآن واصفاً هـذه الحـالة: **ولايسـتطيعون نـصرهم ولا لنـفسهم** ينصرون»، وهذا تحذير لجميع المسلمين وسالكي طريق التوحيد الخالص، بأن يبتعدوا عن تلك الأصنام، ويلجأوا إلى ظلّ اللطف الإلهي، وأن يعتمدوا على أنفسهم، وعـلى طـاقة

જીજી

# أوَلَزِيَرَ الإِسْكَنُ أَنَّ اخَلَقْنَهُ مِن نُظْفَةٍ فَإِذَا هُوَخَصِيحُ مَّبِينٌ ﴿ وَضَرَبَ لَنَا مَنَلَا وَنَسِىَ خَلْقَةً قَالَ مَن يُحْي الْعِظَامَ وَهِى رَمِيحُ ﴿ قُلْ يُحْيِيهَا ٱلَّذِى أَنشَ أَهَا أَوَّلَ مَتَرَقٍّ وَهُوَبِكُلِّ خَلْقٍ عَلِيحُ ()

الآيات

## سبب اللزول

نقلت أغلب التفاسير عن أبي عبدالله الصادق للله أنّه قال: «جاء أبيّ بن خلف (أو العاص بن وائل) فأخذ عظماً بالياً من حائط ففتّه ثمّ قال: إذا كنّا عظاماً ورفاتاً إنّا لمبعو ثون خلقاً؟» فأنزل الله: **﴿قال من يحي للعظام وهي رميم \* قل يحييها الذي لنشأها لوّل مرّة وهو بكلّ خلق** عليم﴾.

#### التفسير

قلنا أنّ البحوث المختلفة حول المبدأ والمعاد والنبوّة في سورة (يس) التي هي قلب القرآن وردت بشكل مقاطع مختلفة، فهذه السورة ابتدأت بمسألة النبوّة، واختتمت بسبعة آيات تمثّل أقوى البيانات حول المعاد.

في البد، تأخذ بيد الإنسان و تشير له إلى بد، حياته في ذلك اليوم حيث كان نطفة مهينة لا غير و تدعوه إلى التأمّل والتفكّر، فتقول: **﴿لولم يرالإنسان لنّا خلقنا، من نطفة فـإذا هـو خصيم مبين»** ( يا له من تعبير حيوي؟ فالآية تؤكّد أوّلاً على مخاطبة الإنسان، أيّاً كان وأيّ

سورة يس / الآية ٧٧ ــ ٧٩

[ع

المغرور المتكبّر مبقليل من التأمّل ماذا كان في البدء؟ كما أنّ هذا الماء المهين لم يكن هو السبب في نشوئه وظهوره، بل خليّة حيّة متناهية في الصغر، لا ترى بالعين المحرّدة، من ضمن آلاف بل ملايين الخلايا الأخرى التي كانت تسبح في ذلك الماء المهين، وباتّحادها مع خلية صغيرة أخرى مستقرّة في رحم المرأة تكوّنت الخليّة البشرية الأولى، ودخل الإنسان إلى عالم الوجود!

وتتواصل مراحل التكامل الجنيني الواحدة بعد الأخرى والتي هي ستّة مراحل كما نقلها القرآن الكريم في بداية سورة «المؤمنون» (النطفة، العلقة، المضغة، العظام، إكتساء العـظام باللحم، وتمثّل الخلق السوي). ثمّ إنّ الإنسان بعد الولادة كائن ضعيف جدّاً، لا يملك القدرة على شيء، ثمّ يقطع مراحل نموّه بسرعة حتى بلوغ الرشد الجسماني والعقلي.

نعم، فهذا الموجود الضعيف العاجز، يصبح قويّاً إلى درجة أن يجيز لنفسه النهوض لمحاربة الدعوات الإلهيّة، وينسى ماضيه ومستقبله، ليكون مصداقاً حيّاً لقوله تعالى: ﴿فَـإِذَا هـو محصيم مبين﴾. واللطيف أنّ هذا التعبير يتضمّن جنبتين، إحـداهمـا تميثّل جـانب القـوّة، والأخرى جانب الضعف، ويظهر أنّ القرآن الكريم أشار إليهما جميعاً.

إنّ هذا العمل لا يكون إلّا من إنسان يملك عقلاً وفكراً وشعوراً وإستقلالاً وإرادة، ونعلم بأنّ أهمّ مسألة في حياة الإنسان هي التكلّم والحديث الذي يهيّاً محتواه مسبقاً في الذهن، ثمّ يصبّ في قالب من العبارات ويطلق باتّجاه الهدف كالرصاص المنطلق من فوهة البندقية، وهذا العمل لا يمكن حدوثه في أي كائن حي عدا الإنسان.

وبذلك فإنَّ الله سبحانه وتعالى يجسّد قدرته في إعطاء هذا المـاء المـهين هـذه القـوّة العظيمة... هذا من جانب.

ومن جانب آخر فإنَّ الإنسان مخلوق مغرور وكثير النسيان، فهو يستغلَّ كلَّ هذه النعم التي أولاها إيّاه ولي نعمته ضدّه في المجادلة والمخاصمة، فيا له من مغفّل أحمق!!

و يكني لمعرفة مدى غفلته وحمقه أنَّه جاء: ﴿وضرب لنا مثلاً ونسي خلقه قال من يسحي العظام وهي رهيم»`.

المقصود من ضرب المثل هنا، نفس المعنى بدون التشبيه والكناية، فبالمقصود هـو · «رميم» من مادّة «رم» وهو إصلاح الشيء البالي، و«الرَّمَّةُ» تختص بالعظم البالي، و«الرُّمّة» تختص بالحبل البالي، (مفردات الراغب مادَّة «رم» ص ٢٠٢).

1٩٣ الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل
١٩٣ الاستدلال وذكر مصداق لإثبات مطلب معيّن. نعم فإنّ (أبيّ بن خلف أو أميّة بن خلف. أو العاص بن وائل) كان قد وجد قطعة متفسّخة من عظم لم يكن معلوماً لمن هي؟ وهل مات موتاً طبيعياً، أو في واحدة من حروب العصر الجاهلي المهولة، أو مات جوعاً؟ وظنّ أنّه وجد فيه دليلاً قويّاً لنني المعاد! فحمل تلك القطعة من العظم وذهب حانقاً وفرحاً في نفس الوقت وهو يقول: لأخصمن محمّداً.

فذهب إلى الرّسول الأكرم ﷺ وهو في عجلة من أمره ليقول له: قل لي مـن ذا الذي يستطيع أن يلبس هذا العظم البالي لباس الحياة من جديد؟ وفتّ بيده قسماً من العـظم وذرّه على الأرض، واعتقد بأنّ الرّسول ﷺ سيتحيّر في الجواب ولايملك ردّاً!!

والجميل أنَّ القرآن الكريم أجابه بجملة وجيزة مقتضبة وهـي قـوله تـعالى: ﴿ونسـي خلقه﴾. ثم أردفها بتوضيح أكثر.

فكأنَّه يقول: لو لم تنس بدء خلقك لما إستدللت بهذا الإستدلال الواهي الفارغ أبداً.

أيِّها الإنسان الكثير النسيان، عد قليلاً إلى الوراء وانظر في خلقك، كيف كنت نطفة تافهة وكلِّ يوم أنت في لبس جديد من مراحل الحياة، فأنت في حال موت وبعث مستمرين، فمن جماد أصبحت رجلاً بالغاً، وبكيّة من عالم النبات الجامد. ومن عالم الحيوان الميّت أيسضاً أصبحت إنساناً، ولكنّك نسيت كلّ ذلك وصرت تسأل: من يحيي العظام وهي رميم؟ ألم تكن أنت في البدء تراباً كما هو حال هذه العظام بعد تفسّخها؟!

لذا فإنَّ الله سبحانه و تعالى يأمر الرَّسولﷺ بأن يقول لهذا المغرور الأحمق الناسي ﴿قُل يحييها للذي أنشأها أوّل هرّة﴾.

فإذا كان بين يديك اليوم بقيّة من العظام المتفسّخة تذكّرك به، فقد مرّ يوم لم تكن فيه شيئاً ولاحتى تراباً، نعم، أفليس سهلاً على من خلقك من العدم أن يعيد الحياة إلى العظام المهترئة؟!

وإذا كنت تعتقد بأنَّ هذه العظام بعد تفسَّخها تصبح تراباً وتنتشر في الأصفاع، فمن ب تط م عند ذلك أن تحدم تاله الأحناء المعثر قدمن نقاط انتشار ها؟ فإنَّ الجمار ، علم ذلك

في كميّة من التراب وفي لحظات. والله العالم القادر يستطيع كذلك بأمر واحد أن يجمع ذرّات بدن الإنسان من كلّ موضع كانت فيه من الكرة الأرضية. فهو العالم ليس بخلق الإنسان فقط. بل هو العالم بنواياه وأعماله أيضاً. المحيط بكلّ شيء علماً وهو على كلّ شيء قدير.

[ع

وعليه فإنَّ الحساب على الأعبال والنوايا والإعتقادات المضمرة لا يشكّل له تـعالى أدنى مشكلة أيضاً، فكما ورد في الآية ٢٨٤ من سورة البقرة: ﴿ولِن تبدولها في لنفسكم أو تخفوه يحاسبكم به *الله*﴾.

وكذلك حينها أظهر فرعون شكّاً في قدرة الله على المعاد وإحياء القرون السابقة، أجابه موسى في : ﴿قال علمها عند ربّي في كتاب لا يضلّ ربّي ولاينسى ﴾. ( كن ٢٢

\_\_\_\_\_

١. طه، ٥٢.

## الآية

## ٱلَّذِي جَعَلَ لَكُرِمِنَ ٱلشَّجَرِ ٱلْأَخْضَرِ بَارًا فَإِذَا أَسْتُر مِنْهُ تُوقِدُونَ (٥)

#### التفسير

تتابع هذه الآية البحوث المختلفة حول المعاد والإشارات العميقة المسعنى حسول مسألة إمكان المعاد ورفع أي إستبعاد لذلك، والآية أعلاه شرح أوسع وأوضح حول هذه المسألة، تقول: فرالذي جعل لكم هن الشجر الأخضر نارا فإذا أنتم هنه تسوقدون، ويا له من تعبير رائع ذلك الذي كلّها دقّقنا فيه أفاض علينا معاني أعمق وأدق؟!

وكما نعلم فإنّ الآيات القرآنية لها معانٍ متعدّدة من أبعاد مختلفة، فبعض معانيها واضح للغالبية من الناس في كلّ زمان ومكان، وبعضها عميق يختّص بفهمه البعض، وأخيراً فإنّ بعضها الآخر يتمثّل فيه العمق الذي لا يستطيع سبر غوره إلّا الخواص من العبّاد، وفي نفس الوقت فإنّ تلك المعاني لا تنافي بعضها البعض، بل إنّها تجمع كلّها في قالب واحد وفي آنٍ واحد. والآية مورد البحث هكذا تماماً.

التّفسير الأوّل الذي قال به الكثير من المفسّرين القدماء. وهو بسيط وواضح يمكن فهمه وإستيعابه من قبل الغالبية وهو: أنّ المراد هو شجر «المرخ والعفار» الذي كان العرب قديماً يأخذون منهما على خضرتهما، فيجعل العفار زنداً أسفل ويجعل المرخ زنداً أعلى، فيسحق الأعلى على الأسفل فتنقدح النار بإذن الله. وفي الواقع فهو يمثّل الكبريت في عصرنا الحالي. والله سبحانه وتعالى يريد القول بأنّ الذي يستطيع إشعال النار من هذا الشجر الأخضر له

سورة يس / الآية ٨٠

5]

وإذا خطونا خطوة أبعد من هذا التّفسير فسوف نصل إلى تفسير أدقّ وهو: أنّ خاصيّة توليد النار بواسطة خشب الأشجار، لا تنحصر بخشب شجرتي «المرخ والعفار» بل إنّ هذه الخاصية موجودة في جميع الأشجار وجميع الأجسام الموجودة في هـذا العـالم وإن كـان لشجرتي المرخ والعفار ــلتوفّر خصائص فيها ـإستعداد أكثر من غيرهما على هذا الأمر.

خلاصة القول، إنّ جميع خشب الأشجار إذا حُكّ ببعضه بشكل متواصل فإنّه سيطلق شرر النار وحتى (خشب الشجر الأخضر).

لهذا السبب تقع في بعض الأحيان حرائق هائلة في بعض الغابات المليئة بالأشجار، لا يعرف لها سبب من قبل الإنسان، إلا أنّ هبوب الريح الشديدة التي تضرب أغصان الأشجار ببعضها بشدّة ممّا يؤدّي إلى إنقداح شرر منها يؤدّي إلى إشتعال النار فيها، وتساعد الريح الشديدة على سرعة إنتشارها، فالعامل الأصلي كان تلك الشرارة الناتجة عن الإحتكاك.

هذا التّفسير الأوسع، هو الذي يوضّح عملية جمع الأضداد في الخلق. ويفسّر مــفهوم وجود (البقاء) في (الفناء) وبالعكس.

لكن ثُمَّة تفسير ثالث يعتبر أعمق بكثير من التّفسيرين السابقين. والذي ظهر إلى الواقع نتيجة جهود العلماء في عصرنا الحاضر وقد اخترنا أن نطلق عليه تسمية «إنبعاث الطاقة».

وتوضيح ذلك كما يلي: إنّ من أهم الوظائف التي تقوم بها النباتات هي عملية «التركيب الضوئي» والتي تعتمد أساساً على أخذ غاز «ثاني أوكسيد الكربون» من الهواء، والإفادة منه بواسطة «المادّة الخضراء» أو ما يسمّى «بالكلورفيل» لصنع الغذاء بمساعدة الماء وضوء الشمس. ذلك الغذاء الذي يؤدّي إلى تكوّن حلقات السليلوز في النباتات من ذوات الفلقتين، ويكون ناتج عملية التركيب الضوئي الأوكسجين الذي يطلق في الهواء مرّة أخرى.

ولو نظرنا إلى العملية بطريقة أخرى فإنّ النباتات تأخذ الغاز (ثاني أوكسيد الكاربون) وتجزّئه أثناء عملها لتحتفظ بالكاربون مركّباً مع غيره من الماء لتكوّن الخشب وتسطلق الأوكسجين.

والمهمّ هنا أنَّ العلماء يقولون: بأنَّ أيَّة عملية تركيب كيمياوي تحتاج إلى طاقة ما لكي

يتمّ ذلك التفاعل الكيمياوي، أو أنّ ذلك التفاعل يؤدّي إلى إطلاق طاقة كناتج عنه، وبناءً عليه فإنَّ التفاعل الذي يتمَّ نتيجة التركيب الضوئي إنَّا يستفيد من الشعس كمصدر للطاقة

لإتمام التفاعل.

الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل [11

وعليه فالشجرة إَنما تقوم بإدّخار هذه الطاقة في الخشب الذي يستكوّن نستيجة لهمذه العملية. وعندما نقوم نحن بحرق هذا الخشب فإنَّنا إنَّما نقوم بـإطلاق عـقال هـذه الطـاقة المدّخرة. وبذا فإنّنا نقوم بإعادة تركيب (الكاربون) مع (الأوكسجين) لينتج (ثاني أوكسيد الكاربون) الذي ينطلق في الهواء مرَّة أخرى، بالإضافة إلى بخار الماء.

194

ولو تحدّثنا بلغة أخرى لقلنا: إنَّ تلك الحرارة الناجمة عن إشتعال الحطب في المواقد البيتية القروية أو مواقد الفحم التي نستعملها في بيوتنا أحياناً للتدفئة في فصل الشتاء، هي في الحقيقة حرارة ونور الشمس التي ادّخرت في خشب هذه الأشجار لسنوات، وما جمعته الشجرة على مدى عمرها من الشمس تعيده دفعةً واحدة بدون نقص.

ويقال إنَّ كلِّ الطاقات في الكرة الأرضية تعود إلى الشمس أساساً، وواحد من مظاهره ما ذكر تا.

وهنا وحيث بلغنا «إنبعاث الطاقات» نلاحظ أنَّ النور والحرارة المبعثرة في الجو والتي تقوم الأشجار بجمعها في أخشابها لتنمو فإنَّها لا تفني أبداً. بل إنَّها تتبدَّل شكلاً. وتخــتني بعيداً عن أعيننا في كلِّ ذرَّة من ذرَّات الخشب، وعندما نقوم بإيقاد النار بقطعة من الحطب، فإنَّ إنبعاثها يبدأ. وجميع ما كان في ذرَّات الخشب من النور والحرارة وطاقة الشمس، في تلك اللحظة ــ لحظة الحشر والنشر ــ تظهر من جديد. بدون أن ينقص منه حــتي بمـقدار إضاءة شمعة واحدة (تأمّل بدقّة).

لا شكَّ أنَّ هذا المعنى كان خافياً على عوام الناس حين نزول الآية، ولكن \_كما قلنا \_ فإنَّ هذا الموضوع لا يشكِّل أدنى مشكلة، لأنَّ آيات القرآن لهـا مـعان مـتعدّدة وعـلى مستويات مختلفة، لإستعدادات متفاوتة، فني يوم يفهم من الآية معنى، واليوم يفهم مـنها معنى أوسع، ويمكن أنَّ الأجيال القادمة تفهم منها معنى أوسع وأعمق، وفي نـفس الوقت فكلِّ هذه المعاني صحيحة ومقبولة بشكل كامل ومجموعة كلُّها في معنى الآية.

بحثان

۱\_ شمر أفضر لماذا؟ يرد على الذهن أنَّه لماذا عبَّر القرآن هنا بالشجر الأخضر؟ في حين أنَّ توليد النار من الخشب الطري والرطب يتمّ بصعوبة بالغة، فكم كان جميلاً لو عبّر عوضاً عن ذلك «بالشجر اليابس»، لكي ينسجم مع المعنى تماماً!!؟

| ٩٨ |
|----|
| 9  |

النكتة هنا هو أنّ الشجر الأخضر الحي فقط يستطيع القيام بعملية التركيب الضوئي. وإدّخار نور الشمس وحرارتها. وأمّا الجذوع اليابسة للشـجر لو بـقيت مـئات السـنين متعرّضة للشمس فإنّها لن تستطيع زيادة الذخيرة الموجودة فيها.

[ع

وبناءاً عليه فإنّ (الشجر الأخضر) فقط يستطيع أن يصنع وقوداً لنا، ويكنه الإحتفاظ وإدّخار الحرارة والنور وزيادتها بصورة محوّرة، ولكنّها بمحض جفافها، فإنّ عملية التركيب الضوئي تتوقّف، وتتعطّل معها عملية إدّخار الطاقة الشمسية.

وبناءاً على هذا فإنّ التعبير أعلاه، يعتبر تجسيداً جميلاً لعـملية «إنـبعاث الطـاقات» ومعجزة علمية خالدة للقرآن الكريم!

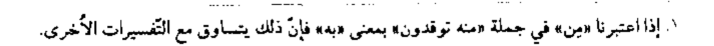
فضلاً عن أنّنا إذا رجعنا إلى التّفسيرات الأخرى التي أشرنا إليها سابقاً ، يـبق أيـضاً التعبير بـ«الشجر الأخضر» جميلاً ومناسباً، إذ إنّ الأشجار الخضراء عند إحتكاكها ببعضها البعض تولّد شرارة تستطيع أن تكون مبعث نار كبيرة، وهنا نقف إزاء عظمة قدرة الله في حفظه النار في قلب الماء، والماء في قلب النار <sup>(</sup>

## ٢۔ الفرق بِين الوَقُودُ والوُقُودُ

«توقدون» من «وُقُود» ــ على زنة قبور ــ بمعنى إشتعال النار ــ و«الإيقاد» بمعنى إشعال النار، و«الوَقُود» ــ على زنة ثمود ــ بمعنى الحطب المعدّ للإحراق.

وعليه فإنَّ جملة ﴿فَإِذَا لَنتَمِ مِنَه توقدونَ﴾ إشارة إلى الحطب الذي تشتعل فيه النار، لاما تبدأ به النار بالإشتعال كالزناد أو عود الكبريت.

وبناءاً عليه فإنّ القرآن الكريم يقول: «إنّ الله سبحانه وتعالى جعل لكم مــن الشــجر الأخضر حطباً توقدونه، وهو القادر على إعادة الموتى إلى الحياة» وهذا التعبير يــنسجم تماماً مع ما قلناه من «بعث الطاقات» «تأمّل بدقّة»!!



(١١] الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل
(١٩ خشب الأشجار في أغلبها ماء وتراب، وكلاهما غير قابل للإشتعال، فما هي تلك القدرة التي خلقت من الماء والتراب والهواء ـ وهي مواد ـ طاقة لا زالت حياة البشر ومنذ آلاف السنين مر تبطة بها بقوة؟!

8003

أَوَلَيْسَ ٱلَّذِى خَلَقَ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلأَرْضَ بِقَدِدٍ عَلَىٰٓ أَن يَخْلُقَ مِتْلَهُ مَ بَلَى وَهُوَ الْخَلَق ٱلْعَلِيمُ ٢ إِنَّمَا أَمْرُهُ إِذَا أَرَادَ شَيْعًا أَن يَقُولَ لَهُ, كُن فَي كُونُ ٢ فَ فَسُبْحَنَ ٱلَّذِي بِيَدِهِ مَلَكُونُ كُلِّ شَيْءٍ وَإِلَيْهِ تُرْجَعُونَ ٢

#### التفسير

## هو المالك والماكم على كلَّ شيءا!

بعد ذكر دلائل المعاد والفات الأنظار إلى الخلق الأوّل، ونشوء النار من الشجر الأخضر في الآيات السابقة، تتابع الآية الأولى هنا بحث ذلك الموضوع من طريق ثالث وهو قدرة الله اللامتناهية، فتقول الآية الأولى: ﴿قوليس الذي خلق السحاولت والأرض بقادر على أن يخلق مثلهم بلى وهو الخلاق العليم».

الجملة الأولى بشروعها (بالإستفهام الإنكاري) تطرح سؤالاً عـلى الوجـدان اليـقظ والعقل السليم كالآتي: ألم تتطلّعوا إلى تلك السهاء المترامية العظيمة بكلّ ثوابتها وسيّاراتها العجيبة، وبكلّ تلك المنظومات والجرّات التي تشكّل كلّ زاوية منها دنيا واسعة هـائلة؟ فالذي هو قادر على خلق كلّ هذه العوالم الخارقة في العظمة والمتناهية التنظيم والدقّة في قوانينها، كيف لا يكون قادراً على إحياء الموتى؟

ولكون الجواب على هذا السؤال واضحاً، وكامناً في كلّ قلب وروح، فإنّ الآية لا تنتظر الجواب، إنّا تردف مضيفة «بلى» وتتابع مؤكّدة على صفتين لله سبحانه وتعالى \_ الخالقية والعلم المطلق \_وذلك في حقيقته دليل على الكلام المتقدّم، فإذاكنتم تشكّون في قدرته على الخلق فهو «الخلّاق» (وهي صيغة مبالغة).

وإذا كان جمع هذه الذرّات يحتاج إلى علم أو معرفة فهو «العليم» المطلق.

(11) الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل

أمّا على ماذا يعود الضمير في «مثلهم» فقد احتمل المفسّرون احتمالات عديدة، ولكن أشهرها هو القول بعودة الضمير على «البشر» والمعنى: إنّ خالق السماء والأرض قادر على خلق مثل البشر.

وهنا يأتي السؤال التالي وهو لماذالم يقل: قادر على أن يخلقهم من جديد، بل قال: ﴿قادر على أنْ يخلق مثلهم»؟

وللإجابة على هذا السؤال ذكرت أجوبة كثيرة، يبدو أقربها: أنّ بدن الإنسان عسندما يتحوّل ـ أو بالأحرى يتحلّل ـ إلى تراب، فإنّه يفقد الصورة النهائية التي كان عليها، وفي يوم القيامة عندما يعاد خلق هذا الإنسان من جديد، فإنّه سيخلق من نفس المواد ولكن بصورة جديدة تشبه الصورة القديمة، بلحاظ أنّ عودة نفس الصورة القديمة ـ بالأخصّ إذا أخذنا في الاعتبار قيد الزمن ـ غير ممكن، وخصوصاً إذا علمنا ـ مثلاً ـ أنّ الإنسان لا يحشر بميع المواصفات والكيفية التي كان عليها سابقاً، فإنّ الشيبة والشيوخ ـ مثلاً ـ يحشرون شبّاناً، والمعلولين يحشرون سالمين، وهكذا.

وبتعبير آخر، فإنّ بدن الإنسان كالطابوق الطيني غير المفخور ــاللبن ــالذي يمرّ عليه الزمان فيتهدّم ويصبح تراباً، ثمّ يجمع من جديد وتصنع منه خميرة الطين ويوضع في قالب مرّة أُخرى ويصنع لَبِناً جديداً مرّة أُخرى. فهذا «اللَبِن» هو من جانب نفس «اللَبِن» القديم ومن جانب آخر «مثله» «مادّته هي نفس المادّة والصورة مثل الصورة السابقة» «دقّـق النظر» <sup>(</sup>.

**الآية اللاحقة** تأكيد على ما ورد في الآيات السابقة، وتأكيد على حقيقة أنّ أي خلق وإيجاد بالنسبة لله سبحانه وتعالى وقدرته سهل وبسيط، وخلق السموات العظيمة والكرة الأرضية يعادل في سهولته إيجاد حشرة صغيرة، فكلاهما بالنسبة له تعالى أمر هيّن بسيط،

· بعض المفسّرين أعادوا الضمير في دمثلهم» على السموات والأرض، وقالوا بأنَّ إستعمال ضمير الجسمع

يقول تعالى: ﴿لِمَما لِموه لِذَا لَرَاد هَيئا لَن **يقول له كن فيكون**﴾، فكـلّ شيء مـر تبط بأمـر. وإشار ته فقط، وذات بهذه القدرة كيف يشكّ في تمكّنها في إحياء الموتى؟!

[ع

وبديهي أنّ الأمر الإلهي هنا ليس أمراً لفظياً، كما أنّ جملة «كن» ليست جملة يبيّنها الله سبحانه و تعالى بصورة لفظ، لأنّه تعالى لا يحتاج إلى تلك الألفاظ، بل المقصود هو محـرّد إرادته لإيجاد وإيداع شيء، وإنّما استخدم التعبير بـ «كن» لأنّه ليس هناك تـعبير أقـصر وأصغر وأسرع يمكن تصوّره في التعبير عن تلك الحقيقة.

نعم فإرادته لإيجاد شيء ووجود هذا الشيء هي عملية واحدة.

وبتعبير آخر: فإنّ الله سبحانه وتعالى ما إن يرد شيئاً إلّا تحقّق فوراً، وليس بين إرادته ووجود ذلك الشيء أيّة فاصلة، وعليه فإنّ «أمره» و«قوله» وجملة «كن» كلّها تـوضيح لمسألة الخلق والإيجاد. وكما ذكرنا فإنّ الأمر ليس لفظيّاً أو قولياً، بل كلّها توضيح للتحقّق السريع بوجود كلّ ما أراده سبحانه وتعالى.

وببيان أوضح، إنّ أفعال الله سبحانه وتعالى تمرّ بمرحلتين لا ثالث لهما. مرحلة الإرادة ومرحلة الإيجاد، وهي التي عبّرت عنه الآية بشكل أمر في جملة «كن».

بعض المفسّرين القدماء توهّموا أنّ المعنى يُشير إلى وجود قول ولفظ في عملية الإيجاد والخلق، واعتبروا ذلك من أسرار الخلق غير المعروفة، والظاهر أنّهم وقعوا في عقدة اللفظ، وبقوا بعيدين عن المعنى، وقاسوا أعمال الله على مقاييسهم البشرية.

وما أجمل ما قاله أمير المؤمنين عليه أفضل الصلاة والسلام في واحدة من خطبه التي أوردت في نهج البلاغة: «يقول لما أرادكونه كن فيكون<sup>(</sup> لابصوت يقرع، ولا بنداء يسمع، وإنّما كلامه سبحانه فعل منه أنشأه، ومثله لم يكن من قبل ذلك كائناً. ولو كان قديماً لكان ثانياً»<sup>7</sup>.

ناهيك عن أنّنا لو افترضنا وجود لفظ أو قول في عملية الخلق فسـنواجــه إشكـالين. أساسيين:

ا**لأوّل:** أنّ (اللفظ) بحدّ ذاته مخلوق من مخلوقات الله ولأجل إيجاده يحتاج سبحانه إلى «كمه أن مسنن الكلامية ما ماكم مالية ما ماك

«كن» أخرى، ونفس الكلام ينطبق على «كن» الثانية بحيث نصبح في عملية تسلسل غير منتهية.

٨. ورد في بعض النسخ «لمن أراد» ويبدو أنَّ الأنسب هو النص الذي أوردناه ولما أراد». ٢. نهج البلاغة، الخطبة ١٨٦.

## ۲۰۳ الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل

ال**ثاني:** أنَّ كلَّ خطاب يحتاج إلى مخاطب، وفي الوقت الذي لم يوجد فيه شيء حينذاك فكيف يخاطبه الله سبحانه و تعالى بالقول «كن»، فهل أنَّ المعدوم يمكن مخاطبته؟!

وقد ورد في آيات أخرى من القرآن الكريم نفس هذا المعنى بتعبيرات أخرى، كما في الآية ١١٧ من سورة البقرة: **(وإذا قضى لعرا فإنما يقول له كن فيكون)،** وكذا في الآية ٤٠ من سورة النحل: **(إن**ها قولنا لشي. إذا لردناه أن نقول له كن فيكون) (.

الآية الأخيرة من هذه الآيات وهي في ذات الوقت آخر آية من سورة «يس» تنهي البحث في مسألة المبدأ والمعاد بشكل جميل وبطريقة الإستنتاج الكلّي فتقول: ﴿فسبحان الذي بيده هلكوم كلّ شي. ولِليه ترجعون﴾.

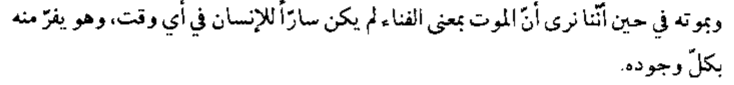
ومع الأخذ بنظر الاعتبار أنّ «ملكوت» من أصل «ملك» \_ على وزن حكم \_ بم عنى الحكومة والمالكية، وإضافة (الواو) و(التاء) إليها للتأكيد والمبالغة، يتّضح أنّ معنى الآية كما يلي: إنّ الحاكمية والمالكية المطلقة بدون أدنى قيد أو شرط بيد قدرته المطلقة، وكذلك فإنّ الله سبحانه منزّه ومبرّأ عن أي عجز أو نقص في القدرة، وبهذا الشكل فإنّ إحياء الموتى وإلباس العظام المتفسّخة لباس الحياة من جديد، كلّ ذلك لن يشكّل لديه أيّـة مشكـلة، ولذلك فاعلموا يقيناً أنّكم إليه ترجعون وأنّ المعاد حقّ.

## ہدوث

لقد تقدّمت منّا الوعود بأن نتعرّض لبحث مركّز في مسألة المعاد في ختام سورة (يس) وها نحن نني بهذه الوعود ونشبع هذه المسألة بحثاً من خلال ستّة مباحث لنعرضها للقرّاء الأعزّاء كما يلي:

## ١- الإعتقاد بالمعاد أمر فطري

إذا كان الإنسان قد خلق للفناء فيجب أن يكون عاشقاً للفناء، وأن يلتذّ بنهاية عمره



١. هناك بحث آخر في تفسير جملة «كن فيكون» في تفسير الآية ١١٧ من سورة البقرة.

إنّ السعي لإبقاء أجسام الموتى عن طريق التحنيط، وبناء المقابر الخالدة كأهرام مصر، والجري وراء ما يسمّى بماء الحياة ودواء الشباب وما يطيل العمر، كلّ ذلك دليل على عشق الإنسان لمفهوم البقاء.

ຬ]

فإذا كنّا قد خلقنا للفناء فما معنى حبّ البقاء سوى أنّها علاقة شاغلة بلا جدوى ولا فائدة.

لا تنسوا أنّنا نتابع البحث في مسألة المعاد بعد الإتّفاق على الإعتقاد بوجود الله الحكيم العالم، ونحن نعتقد بأنّ كلّ ما خلقه الله سبحانه وتعالى في وجودنا إنّا هو وفسقاً لحسساب وغرض، وبناءاً عليه فإنّ عشق البقاء لابدً أن يكون له حساب خاصّ، منسجم مع الخلق والعالم بعد الدنيا.

وبتعبير آخر: فلو أنّ نظام الخلق أوجد فينا عطشاً، فإنّ ذلك دليل على أنّ للماء وجوداً في العالم الخارجي، كذلك فإنّ وجود الغريزة الجنسية والميل إلى الجنس الآخر يدلّل على وجود الجنس الآخر في العالم الخارجي، وإلّا فإنّ الإنجذاب بـدون أن يكون له مـدلول وموضوع خارجي لا يتّفق مع حكمة الخلق.

ومن جهة أخرى فعندما نبحث في التاريخ البشري منذ أيّام نشأة ذلك التاريخ فإنّنا نجد دلائل كثيرة على الإعتقاد الراسخ لدى الإنسان بالحياة بعد الموت، فالآثار التي وصلت إلينا من البشر الغابرين ـ وحتى إنسان ما قبل التاريخ ـ وبالأخصّ طريقة دفس الموتى، وكيفية بناء القبور، وحتى دفن الأشياء المختلفة مع الموتى، كلّها دليل عسلى ما تـرسّخ في وجدانهم من الإعتقاد بالحياة بعد الموت.

«صامونيل كنيك» أحد علماء النفس المعروفين يقول: «إنّ التحقيقات الدقيقة تشير إلى أنّ الجموعات البشرية الأولى على سطح الأرض، كانت لهم إعتقادات معيّنة، لأنّهم كانوا يلحدون مو تاهم بطريقة معيّنة في الأرض، ويضعون معهم وسائل وآلات أعمالهم التي كانوا عارسونها قبل الموت إلى جانبهم، وبهذه الطريقة فإنّهم يثبتون إعتقادهم بوجود عالم ما بعد الموت» (

المتعلك المعتبر الللا المساركان التبر اكالمأ يتألف أم ستادها

١٩] الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل
١١] على كلّ حال، فلا يكن قبول أنّ ذلك الإعتقاد القديم مجرّد وهـم أو نـتيجة للـتلقين والعادة.

ومن جهة ثالثة، فإنّ وجود محكمة «الوجدان»، دليل آخر على فطرية الإعتقاد بالمعاد. فكلّ إنسان عندما ينجز عملاً حسناً فإنّه يستشعر في أعماقه وفي وجدانه الطمأنينة التي لا يكن أحياناً وصفها بأي بيان أو كلام.

وعلى العكس عندما ير تكب الذنوب وخصوصاً الجنايات الكبرى، فإنّه يستشعر عدم الراحة، إلى حد تصل الحالة في البعض إلى الإنتحار، أو يسلّموا أنفسهم إلى المحاكم لنسيل العقاب والتعلّق على أعواد المشانق.

كلِّ ذلك دليل على عذاب الضمير والوجدان.

وللإنسان أن يسأل نفسه: كيف يكن أن يكون عالم صغير كعالم النفس له تلك المحكمة. ولا يكون لهذا العالم العظيم مثل هذا الوجدان وهذه المحكمة؟!

وبهذا الشكل يتّضح أنّ الإعتقاد بمسألة المعاد والحياة بعد الموت أمر فطري، ومن عدّة طرق:

من طريق العشق البشري العام للبقاء. ومن طريق وجود ذلك الإعتقاد بالحياة بعد الموت على طول التاريخ البشري. ومن طريق وجود النموذج المصغّر لها في داخل الإنسان.

## ٢\_ أثر الإعتقاد بالمعاد على حياة البشر

إنَّ الإعتقاد بعالم ما بعد الموت وبقاء آثار الأعمال البشرية، وخلود الأعمال ـ سـواء كانت خيراً أو شرّاً ـ يترك أثره العميق على فكر وأعصاب وجسد الإنسان، ويمكـنه أن يكون عاملاً مؤثّراً في التشجيع على الأعمال الحسنة.

إنّ تأثير الإيمان بالحياة بعد الموت في إصلاح الأفراد الفاسدين والمنحرفين وتشجيع المؤرب الدير ترجيبا المارين أترو ترجيب وأن الماري المارين والمنحرفين وتشجيع

القرآن الكريم يقول: ﴿ولتُقوا يوما لا تجزي نفس من نفس شيئاً ولا يقبل منها شفاعة ولا يؤخذ هنها عدل ولا هم ينصرون﴾. \

[ع

كذلك يقول تعالى: ﴿ولو أَنَّ لَكُلَ نَفْسَ طَلَمَتَهُ هَا فِي الأَرْمَنِ لأَفْتَدَتَهُ بِهُ وأَسَرُوا الندامة لمّا رأوا العداب وقضي بينهم بالقسط وهم لا يظلمون». `

كذلك قوله تعالى: ﴿ليجزي الله كلَّ نفس ما كسبت لِنَّ الله سريع الحساب ﴾. ``

وإنَّ حسابه تعالى سريع وحاسم كما نقلت بعض الروايـات: «إنَّ الله تــعالى يـحاسب الخلائق كلِّها في مقدار لمع البصر»<sup>؟</sup>.

و لهذا السبب فقد اعتبر القرآن الكريم أنَّ سبب الكثير من الذنوب هو نسيان يوم الجزاء. فقال تعالى: **«فذوقو***ا* **بما نسيتم لقا، يومكم هذل»** .<sup>0</sup>

حتى أنّه يستفاد من بعض الآيات أنّ الإنسان إذا كان معتقداً بالقيامة فإنّه يمتنع عـن القيام بالكثير من الأعمال المخالفة، فقد ورد في وصفه تعالى للمطفّفين في الميزان قوله تعالى: ﴿الا يظنّ لُولئك أنّهم مبعوثون \*ليوم عظيم﴾ [<sup>7</sup>

والحماسة الخالدة لمجاهدي الإسلام سابقاً وحاضراً في ميادين الجهاد، والتنضحية والفداء والإيثار الذي يظهره الكثير من المسلمين في الدفاع عن بـلدان الإسـلام وعـن المحرومين والمستضعفين، يدلّل على أنّه بجميعه إنعكاس لحالة الإعتقاد بالحياة الخـالدة في الدار الآخرة، وقد دلّت الدراسات من قبل المفكّرين، والتجارب الخـتلفة عـلى أنّ تـلك المظاهر لا يمكن أن تكون في المقياس الواسع الشامل ـإلّا عن طريق العقيدة بالحياة بعد الموت.

فإنَّ المجاهد الذي منطقه ﴿قُلْ هُلْ تَرْبَصُونَ بِنَا لِلَّا لِحَدَى للحَسْنِيينَ﴾. <sup>٧</sup> أي الوصول إلى إحدى السعادتين، إمّا النصر أو الشهادة، هو قطعاً مجاهد لا يقبل الهزيمة.

إنَّ الموت الذي يبعث على الوحشة لدى كثير من الناس، وحتى أنَّهم يحاذرون من ذكر إسمه أو كلّ ما يذكّر به، ليس موحشاً ولا قبيحاً قطّ بالنسبة إلى المعتقدين بالحياة بعد الموت،

ا البقرة، ٤٨. ٦ يونس، ٥٤. ۲ إبراهيم، ۵۱. ٤. تفسير مجمعالبيان، ج ١، ص ٢٩٨، سورة البقرة، ذيل الآية ٢٠٢. ٦ المطقِّفين، ٤ و ٥. ٥- السجدة، ١٤. ٧ التوبة. ٥٢.

بل إنّه بالنسبة إليهم نافذة على عالم رحيب، وتحطّم القفص الدنيوي وكسر القيود المادّية التي تأسر الروح، وبلوغ الحريّة المطلقة.

إنّ مسألة المعاد تعتبر الخطّ الفاصل بين الإلهيين والماديّين، لوجود نظر تين مختلفتين هنا: فالمادّي يري الموت فناءً مطلقاً، ويفرّ منه بكلّ وجوده، لأنّ كلّ شيء سينتهي به.

والإلهي يرى الموت ولادة جديدة، وولوجاً في عالم واسع كبير مشرق، والإنطلاق في السهاء اللامحدودة. ومن الطبيعي فإنّ المعتقدين بهذا المذهب لا يفسحون الجال للخوف والوحشة للدخول إلى أنفسهم عند سلوكهم طريق الموت والشهادة. بل إنّهم يستلهمون من قول أمير المؤمنين علي بن أبي طالب (عليه أفضل الصلاة والسلام) «والله لابن أبي طالب آنس بالموت من الطفل بندي أمّه» ويستقبلون الموت في سبيل الهدف برحابة صدر. ولهذا فإنّ أمير المؤمنين حينا تلقى الضربة السامة من اللعين الخاسر «عبدالرحمن بن ملجم» لم يقل

خلاصة القول: فإنّ الإيمان بالمعاد يجعل من الإنسان الخائف الضائع، إنساناً شــجاعاً شهماً هادفاً، تمتلىء حياته بالحماسة والتضحية والصدق والتقوى.

## ٣\_ الدلائل العقليَّة على المعاد

فضلاً عن الدلائل النقلية الكثيرة على المعاد سواء الواردة في القرآن الجيد، والتي تشمل مئات الآيات بهذا الخصوص، فإنّ هناك أدلّة عقليّة واضحة أيضاً على هذه المسألة، والتي نحاول ذكرها هنا بشكل مختصر:

## أ) برمان المكمة

إذا نظرنا إلى هذا العالم بدون العالم الآخر، فسيكون فارغاً وبـلا مـعنى تمـاماً، كـما لو افترضنا بوجود الحياة في الأطوار الجنينية بدون الحياة في هذه الدنيا.

فلوكان قانون الخلق يقضي بأنَّ جميع المواليد الجدد يختنقون بمجرّد نزولهم من بطون أمّهاتهم ويموتون، فإنّ الدور الجنيني سيكون بلا معنى؟ كذلك لو كانت الحياة في هذا العالم

الهج البلاغة، الخطبة ٥.

[ع

مبتورة عن الحياة في العالم الآخر، فسنواجه نفس الاضطراب والحـيرة، فحـا ضرورة أن نعيش سبعين عاماً أو أكثر أو أقل في هذه الدنيا وسط كلّ هذه المشكلات؟ فنبدأ الحـياة ونحن لا غلك تجربة معيّنة، وحين بلوغ تلك المرتبة يهجم الموت وينتهي العمر... نسعى مدّة لتحصيل العلم والمعرفة، وحينها نبلغ درجة منه بعد إشتعال الرأس شيباً يستقبلنا الموت.

ثمّ لأجل ماذا نعيش؟ الأكل واللبس والنوم والإستيقاظ المتكرّر يومياً، وإستمرار هذا البرنامج المتعب لعشرات السنين، لماذا؟

فهل حقّاً إنَّ هذه السهاء المترامية الأطراف وهذه الأرض الواسعة، وكلَّ هذه المقدّمات والمؤخّرات وكلَّ هؤلاء الأساتذة والمعلّمين والمربّين وكلَّ هذه المكتبات الضخمة وكلّ هذه الأمور الدقيقة والأعمال التي تداخلت في خلقنا وخلق باقي الموجودات، كلّ ذلك لمجـرّد الأكل والشرب واللبس والحياة المادية هذه؟

هنا يعترف الذين لا يعتقدون بالمعاد بتفاهة هذه الحياة، ويقدم بعضهم على الإنتحار للتخلّص من هذه الحياة الخاوية، بل قد يفتخر به.

وكيف يمكن لمن يؤمن بالله وبحكمته المتعالية أن يعتبر هذه الحياة الدنيا وحدها بدون إرتباطها بحياة أخرى ذات قيمة وذات شأن؟

يقول تعالى: ﴿**لَقَحَسَبْتُمَ لَدَمَا خَلَقْنَاكُمَ عَبْثًا وَلَنَّكُمَ لِلِينَا لا تَرْجَعُونَ﴾ ﴿ أَيَّ أَنَّه لو لم يكن رجوع بعد هذه الدنيا إلى الله، فإنَّ الحياة في هذه الدنيا ليست سوى عبث في عبث.** 

نعم فإنَّ الحياة في هذه الدنيا تجد معناها ويكون لها مفهوماً ينسجم مع حكمة الله سبحانه وتعالى عندما تعتبر هذه: «الدنيا مزرعة للآخرة» و«الدنيا قنطرة» ومكان تعلّم، وجامعة للإستعداد للعالم الآخر ومتجر لذلك العالم، تماماً كما يقول أمير المؤمنين علي (عليه الصلاة والسلام) في كلماته العميقة المعنى «إنَّ الدنيا دار صدق لمن صدقها، ودار عاقبة لمن فهم عنها. ودار غنى لمن تزوّد منها، ودار موعظة لمن اتّعظ بها، مسجد أحبّاء الله، ومصلّى ملائكة الله.

خلاصة القول، إنَّ الفحص والمطالعة في وضع هذا العالم يؤدِّي إلى الإعتقاد بعالم آخر

وراء هذا العالم ﴿ولقد علمتم النشأة الأولى فلولا تذكرون ﴾. `

٢. نهج البلاغة، الكلمات القصار، الكلمة ١٣١. ۸۱ المؤمنون، ۸۱۵. ٣ الواقعة، ٦٢.

## ب) برمان العدالة

[\\

التدقيق في نظام الوجود وقوانين الخلق، يستنتج منه أنّ كلّ شيء منها محسوب بدقّة متناهية. فني مؤسسة البدن البشري، يحكم نظام عادل دقيق، بحيث أنّه لو تعرّض لأدنى تغيير أو عارض ما لأدّى إلى إصابته بالمرض أو حتى الموت، حركات القلب، دوران الدم، أجفان العين، وكلّ جزء من خلايا الجسم البشري مشمول بهذا النظام الدقيق، الذي يحكم العالم بأسره «وبالعدل قامت السفوات والأرض» فهل يستطيع الإنسان أن يكون وحده النغمة النشاز في هذا العالم الواسع؟!

صحيح أنّ الله سبحانه وتعالى أعطى للإنسان بعض الحرية في الإرادة والاختيار لكي يتحنه ولكي يتكامل في ظلّ تلك الحرية ويطوي مسير تكامله بنفسه، ولكن إذا أساء الإنسان الاستفادة من تلك الحرية فماذا سيكون؟! ولو أنّ الظالمين الضالّين المضلّين بسوء استفادتهم من هذه الموهبة الإلهيّة استمرّوا على مسيرهم الخاطىء فماذا يسقتضي العسدل الإلهى؟!

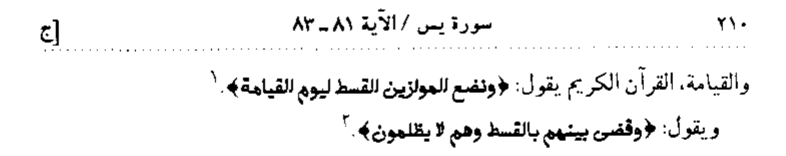
وصحيح أنّ بعضاً من المسيئين يعاقبون في هذه الدنيا ويلقون مصير أعلمهم - على الأقل قسم منهم - ولكن المسلّم أنّ جميعهم لا ينال جميع ما يستحقّ. كما أنّ جميع المحسنين الأطياب لا يتلقّون جزاء أعمالهم الطيّبة في الدنيا، فهل من المكن أن تكون كلتا المجموعتين في كفّة عدالة الله سواء؟!

ويقول القرآن الكريم: ﴿لَفَنْجَعَلَ المسلمينَ كَالْمَجْرَمِينَ \* مَا لَكُمْ كَيفَ تَحَكَمُونَ ﴾ <sup>7</sup> وفي موضع آخر يقول تعالى: ﴿لُمْ نَجَعَلَ المَتَقَيْنَ كَالْفُجَّارِ ﴾ <sup>7</sup>

على كلّ حال، فلا شكّ في تفاوت الناس وإطاعة أوامر الله سبحانه و تعالى، كما أنّ محاكم «القصاص والثواب الدنيوية» و«محكمة الوجدان» و«الآثار الوضعية للذنوب» كلّ ذلك لا يكني لإقرار العدالة على ما يبدو، وعليه يجب القبول بأنّه لأجل إجراء العدالة الإلهيّة يلزم وجود محكمة عدل عامّة تراعي بدقّة الخير أو الشرّ في حساباتها، وإلّا فإنّ أصل العدالة لا

يكن تأمينه أبداً. وبناءً على ما تقدّم يجب الإقرار بأنَّ قبول العدل الإلهي مساوٍ بالضرورة لوجود المعاد

 تفسير الصافي، ج ٥، ص ١٠٧، ذيل الآية ٧ من سورة الرحمن. ۲, ص، ۲۸. ۲. ألقلم، ۳۵ و۳۲.



#### **ج) برمان الهدف**

على خلاف ما يتوهّمه المادّيون، فإنّ الإلهيين يرون أنّ هناك هدفاً من خلق الإنسان، والذي يعبَّر عنه الفلاسفة بـ«التكامل» وفي لسان القرآن والحديث فهو «القرب إلى الله» أو «العبادة» ﴿وها حلقت للجنّ والإنس إلّا ليعبدون﴾. <sup>7</sup>

فهل يمكن تحقيق هذا الهدف إذا كان الموت نهاية لكلِّ شيء؟!

يجب أن يكون عالم بعد هذا العالم ويستمرّ فيه سير الإنسان التكاملي، وهناك يحصد ما زرع في هذا العالم، وكما قلنا في موضع آخر فإنّه في ذلك العالم الآخر يستمرّ سير الإنسان التكاملي ليبلغ هدفه النهائي.

الخلاصة: أنّ تحقيق الهدف من الخلق لا يمكن بـدون الإعــتقاد بــالمعاد، وإذا قــطعنا الإرتباط بين هذا العالم وعالم ما بعد الموت. فكلّ شيء سيتحوّل إلى ألغاز، وسوف نــفقد الجواب على الكثير من التساؤلات.

#### د) برمان نفى الإفتلاف

لا شك أنّنا جميعاً نتعذّب كثيراً من الاختلافات بين المذاهب والعقائد في هذا العالم، وكلّنا نتمنّى أن تحلّ هذه الاختلافات، في حين أنّ جميع القرائين تبدلّل على أنّ هذه الاختلافات هي من طبيعة الحياة، ويستفاد من عدّة دلائل بأنّه حتى بعد قيام المهدي الله وهو المقيم لحكومة العدل العالمية والمزيل لكثير من الاختلافات مستبق بعض الاختلافات العقائدية بلا حلّ تامّ، وكما يقول القرآن الكريم فإنّ اليهود والنصارى سيبقون على اختلافاتهم إلى قيام القيامة: ففاغرينا بينهم للمدلوة وللبغضا، إلى يوم للقياهة في أ

ولكن الله سبحانه وتعالى الذي يقودكلَّ شيء باتَّجاه الوحدة سينهي تلك الاختلافات

حتماً، ولوجود الحجب الكتيفة لعالم المادَّة في الدنيا فإنَّه لا يمكن حلَّ هذا الأمر بشكل كامل

۱. الأنبياء، ٤٧. ۳. الذاريات، ٥٦.

۲، يونس، ۵٤. ٤. المائدة، ١٤.

[13] الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل

فيها، ونعلم أنَّ العالم الآخر هو عالم الظهور والإنكشاف، إذن فنهاية هذه المسألة ستكون نهاية عملية، وستكون الحقائق جلية واضحة إلى درجة أنَّ الاختلافات العقائدية ستحلَّ بشكل نهائي تام.

211

الجميل أنَّد تم التأكيد في آيات متعدَّدة من القرآن الكريم على هذه المسألة، يقول تعالى في الآية ١٦٣ من سورة البقرة: ﴿فالله يحكم بينهم يوم القيامة فيما كانوا فيه يختلفون ﴾ و في الآيات ٢٨ و ٣٩ من سورة النحل يقول تعالى: ﴿وانقسموا بالله جهد أيمانهم لا يبعث الله هن يمون بلى وعدا عليه حقًا ولكن أكثر الناس لا يعلمون \* ليبين لهم الذي يختلفون فيه وليعلم الذين كفروا أنَّهم كانوا كاذبين ﴾.

## ٤\_ القرآن ومسألة المعاد

تعتبر مسألة المعاد المسألة الثانية بعد مسألة التوحيد والتي تعتبر المسألة الأساس في تعليات الأنبياء بخصائصها وآثارها التربوية، لذا فني بحوث القرآن الكريم نجـد أنّ أكـثر الآيات اختصّت ببحث مسألة المعاد، بعد الكثرة الكـائرة التي اخـتصّت بـبحث مسألة التوحيد

والمباحث القرآنية حول المعاد تارة تكون بشكل إستدلالات منطقية، وأخرى بشكل بحوث خطابية وتلقينية شديدة الوقع بحيث إنّ سماعها في بعض الأحيان يؤدّي إلى قشعر يرة شديدة في البدن بأسره. والكلام الصادق \_كالاستدلالات المنطقية \_ ينفذ إلى أعماق الروح الإنسانية.

في القسم الأوّل، أي الاستدلالات المنطقية، فإنّ القرآن الكريم يؤكّد كثيراً على موضوع إمكانية المعاد، إذ إنّ منكري المعاد غالباً ما يتوهّمون إستحالته، ويعتقدون بعدم إمكانية المعاد بصورة معاد جسماني يستلزم عودة الأجسام المهترئة والتراب إلى الحياة مرّة أخرى. فنى هذا القسم، يلج القرآن الكريم طرقاً متنوعة ومتفاوتة تلتق كلّها في نقطة واحدة،

وهي مسألة «الإمكان العقلي للمعاد».

فتارةً يجسّد للإنسان النشأة الأولى، وبعبارة وجيزة ومعبّرة واضحة تقول الآية: ﴿كما يدأكم تعودون). ا

الأعراف، ٢٩.

وتارةُ يجسّد حياة وموت النبات، وبعثه الذي نراه بأمَّ أعيننا كلُّ عام، وفي الختام يقول إنَّ بعثكم تماماً كالنبات: ﴿وِنزَلنا مِن السماء ما: مباركا فأنبتنا به جنَّات وحب الحصيد ؛ وأحيينا به بلدة ميتا كذلك للخروج ﴾. `

[ع

وفي موضع آخر يقول تعالى: ﴿والله الذي أرسل الرياح فتثير سحابا فسقناه إلى بلد هيب فأحيينا به الأرض بعد موتها كذلك النشور). `

وحيناً يطرح مسألة قدرة الله سبحانه وتعالى على خلق السموات والأرض فيقول: ﴿ أَو لم يروا أنَّ الله الذي خلق السماوات والأرض ولم يعن بخلقهنَّ بقادر على أنْ يحي الموتى بلن إنَّه على كلَّ شي. قدير). ``

وحينا آخر يعرض عملية إنبعات الطاقة وإشتعال الشجر الأخبضر كمنموذج عملي قدرته، وجعل النار في قلب الماء فيقول: ﴿الذي جعل لكم من الشجر الأخضر ناراً﴾. ٤

وتارةً يجسّد أمام ناظري الإنسان الحياة الجنينية فيقول: ﴿ يَالَيْهَا لِلنَّاسَ إِنْ كَنْتُم فِي رَيْبِ من البعن فإذًا خلقناكم من تراب ثمّ من نطفة ثمّ من ملقة ثمّ من مضغة مخلّقة وغير مخلّقة لنبيِّن لكم ونقرَّ في الأرحام ما نشاء إلى أجل مسمَّى لمَّ نخرجكم طفلاً﴾. \*

وأخيراً فإنَّ القرآن تارةً يدلُّل على البعث بالنوم الطويل ــ النوم الذي هو قرين الموت وأخوه، بل إنَّه الموت بعينه من بعض الجوانب ــكنوم أصحاب الكهف الذي استمر ثلاثمانة وتسع سنين، وبعد تفصيل جميل حول النوم واليقظة يقول: ﴿وَكَذَلْكَ أَعْثُرُنَا عَلَيْهُم لِيعَلَّمُوا أَنّ وعد الله حقَّ وأنَّ الساعة لا ريب فيها). ``

تلك هي الأساليب السنَّة المختلفة التي طرحتها آيات القرآن الكريم لبيان إمكانية المعاد. علاوة على قصّة إبراهيم ﷺ والطيور الأربعة البقرة \_ ٢٦٠ وقصّة عزير البقرة \_ ٢٥٩ وقصّة الشهادة من بني إسرائيل البقرة ــ ٧٣، والتي تشكِّل كلِّ واحدة منها نموذجاً تأريخياً على هذه المسألة وهي من الشواهد والدلائل الأخرى التي ذكرها القرآن بهذا الخصوص.

خلاصة القول، إنَّ ما يعرضه القرآن الكريم عن المعاد ومنظاهره المخميتلفة ومعلوماته ونتائجه، والدلائل الرفيعة التي يطرحها بهذا الخصوص، حيّة ومقنعة بحيث إنَّ أيّ إنسان إذا

۲. فاطر، ۹. ۱.ق، ۹ و ۱۱. ٣. الأحقاف. ٣٣. 5. پس، ۸۰. ٥. الحجّ، ٥. ٦ الکهف، ۲۱.

| ۲۱۳              | الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل                            | [11]       |
|------------------|-------------------------------------------------------------|------------|
|                  | إة من الوجدان فإنَّه يتأثَّر بعمق ما يطرحه القرآن الكريم.   |            |
| سألة المـعاد، لو | ل البعض: فإنَّ ألفاً ومائتي آية من القرآن الكريم تبحث في مـ | وعلى قو    |
|                  | ت لأصبحت وحدها كتاباً ضخماً.                                | جمعت وفسّر |

#### ٥\_ المعاد المسماني

المقصود من المعاد الجسهاني ليس إعادة الجسم وحده في العالم الآخر، بل إنّ الهدف هو بعث الروح والجسم معاً، ويتعبير آخر فإنّ عودة الروح أمر مسلّم به، والحديث حول عودة الجسم.

جمع من الفلاسفة القدماء كانوا يعتقدون بالمعاد الروحي فقط، وينظرون إلى الجسد على أنّه مركّب، يكون مع الإنسان في هذه الدنيا فقط، وبعد الموت يصبح الإنسان غير محتاج إليه فينزل من الجسد ويندفع نحو عالم الأرواح.

ولكن العلماء المسلمين الكبار يعتقدون بأنَّ المعاد يشمل الروح والجسم، وهنا لا يقيّد البعض بعودة الجسم السابق، ويقولون بأنَّ الله قيّض للروح جسداً، ولكن شخصيّة الإنسان بروحه فإنَّ هذا الجسد يعدّ جسده.

في حال أنّ المحقّقين يعتقدون بأنّ هذا الجسد الذي يصبح تراباً ويتلاشى، يتلبّس بالحياة مرّة أخرى بأمر الله الذي يجمعه ويكسوه بالحياة، هذه العقيدة نابعة مـن مـتون الآيـات القرآنية الكريمة.

إنّ الشواهد على المعاد الجسماني في الآيات القرآنية الكريمة كثيرة جدّاً، بحسيث يمكن القول قطعاً بأنّ الذين يعتقدون بإقتصار المعاد على المعاد الروحي فسقط لا يمسلكون أدنى إطّلاع على الآيات العديدة التي تبحث في موضوع المعاد، وإلّا فإنّ جسمانية المعاد واضحة في الآيات القرآنية إلى درجة تنفي أدنى شكّ في هذه المسألة.

فهذه الآيات التي قرأناها في آخر سورة بس، توضّح هـذه الحــقيقة فـحينها تســاءل

في الأرض لُلِنَّا لفي خلق جديد). ﴿

إِنَّهم يقولون: ﴿ لَيَعدَكُم لَئِكُم إِذَا هِتَم وَكَنْتُم تَرَابُ أَ وَعَظَاهاً لَنَّكُم هِجْرِجُونَ ﴾

و تعجّبوا من هذه المسألة إلى درجة أنّهم اعتبروا إظهارها دليلاً على الجنون أو الكذب على الله ﴿قَالَ للذينَ كَفُرُوا هل ندلّكم على رجل ينبنكم لِدُا هزّقتم كلّ همزّق لِتّكم لفي خلق جديد».<sup>7</sup>

[ع

لهذا السبب فإنّ إستدلالات القرآن الكريم حول إمكانية المعاد عموماً تدور حول هذا الحور وهو «المعاد الجسماني» وما عرضناه في الفصل السابق في ستّة طـرق كـانت دليـلاً وشاهداً على هذا الادّعاء.

علاوةً على أنّ القرآن الكريم يذكر مراراً وتكراراً بأنّكم ستخرجون يوم القـيامة مــن قبوركم<sup>٤</sup> والقبور مرتبطة بالمعاد الجسهاني.

والأوصاف التي يذكرها القرآن الكريم عن المواهب المادية والمعنوية للجنّة، كلّها تدلّل على أنّ المعاد معاد جسمي ومعاد روحي أيضاً، وإلّا فلا معنى للحور والقـصور وأنـواع الأغذية والنعيم في الجنّة إلى جنب المواهب المعنوية.

على كلّ حال، فلا يمكن أن يكون الإنسان على جانب يسير من المنطق والثقافة القرآنية وينكر المعاد الجسماني. وبتعبير آخر: فإنّ إنكار المعاد الجسماني بنظر القرآن الكريم مساوٍ لإنكار أصل المعاد.

علاوةً على هذه الأدلّة النقلية، فإنّ هناك أدلّة عقلية بهذا الخصوص لو أردنا إيرادهــا لاتّسع البحث كثيراً، لا شكّ أنّ الإعتقاد بالمعاد الجسماني سيثير أسئلة وإشكالات كثيرة، منها شبهة الآكل والمأكول والتي ردّ عليها العلماء الإسلاميون والتي أوردنا تفصيلاً عنها بشكل مختصر عند تفسير الآية ٢٦٠ من سورة البقرة.

٦.. المِنَّة والنار

الكثيرون يتوهمون بأنَّ عالم ما بعد الموت يشبه هذا العالم تماماً ولكنَّه بشكل أكمل

وأجمل، غير أنَّ لدينا قرائن عديدة تدلَّل على الفروق الكبيرة بين العالمين من حيث الكيفية ا

١. السجدة، ١٠. ج سبا، ۷.

۲. المؤمنون، ۳۵. ٤. يس، ٥١؛ والقمر، ٧.

الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل [\\ ۲۱0

والكميّة، لو أردنا تشبيهها بالفروق بين العالم الجنيني وهذه الدنيا لظلّت المقايسة أيضاً غير كاملة.

فوفقاً لصريح الروايات الواردة في هذا الشأن فإنَّ في عالم ما بعد الموت ما لا عين رأت ولا أذن سمعت ولا خطر على فكر بشر، القرآن الكريم يقول: ﴿فَلا تَعْلَمُ نَفْسَ مَا أَحْفَيَ لَهُمُ هن قرّة أعين).

الأنظمة الحاكمة في ذلك العالم أيضاً تتفاوت تماماً مع الأنظمة في هذا العالم، فني حين يستفاد في هذا العالم من أفراد يسمّون «الشهود» في الحاكمات، نرى أنّ هناك تشهد الأيدي والأرجل وحتى الجلد فاليوم تختم على أفواههم وتكلّمنا أيديهم وتشهد أرجلهم بعاكمانوا يكسبون∢. ` ﴿وقالوا لجلودهم لِمَ شهدتم علينا قالوا أنطقنا الله الذي أنطق كلّ شي.∢. `

على كلِّ حال، فما قيل عن العالم الآخر لا يرسم أمامنا سوى صورة باهتة، وعادةً فإنَّ اللغة التي نتحدَّث بها والثقافة التي لدينا غير قادرة جميعها على الوصف الحقيق لمــا هــو موجود هناك، ولكن لا يترك الميسور بالمعسور. فالمقدار المتيقّن هو أنَّ الجنّة هي مركز كلّ النعم والمواهب الإلهيَّة سواء المادية أو المعنوية، وجهنَّم هي مركز لكلَّ أنواع العذاب الأليم المادّي والمعنوي أيضاً.

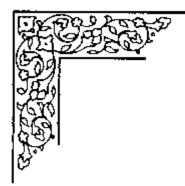
أمّا بخصوص تفصيل ذلك فإنَّ القرآن الكريم أورد جزئيات نحن نسؤمن بهما، ولكن تفصيلها بدقَّة غير ممكن بدون الرؤية والمعاينة. ولنا بحث حول هذا الموضوع في تـفسير الآية ٣٣ من سورة آل عمران.

إلهي: آمنًا عند الفزع الأكبر. إلهي: لا تحاسبنا بعدلك ولكن حاسبنا بلطفك و احسانك، فليس لدينا من الأعمال ما يوجب رضاك.

اللهم افعل بنا ما يرضيك عنَّا ويجعلنا من الناجين آمين ربِّ العالمين.

## نهاية سورة يس

۲. یس، ٦٥. ن السجدة، ١٧. ج فصلت، ۲۱.



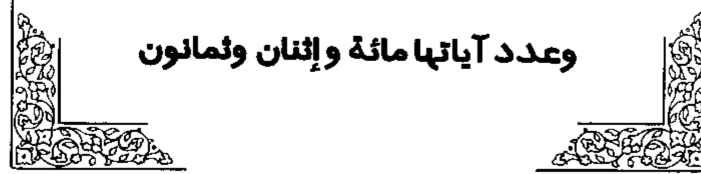


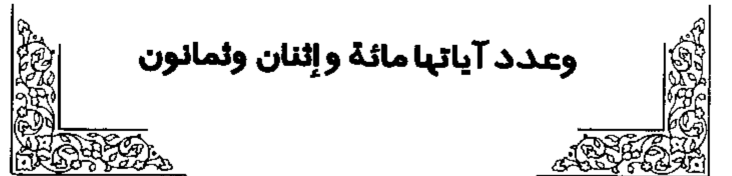


سورة

## الصّافات







#### سورة الصّافات

#### ممتوى سورة الصّافات:

هذه السورة بحكم كونها من السور المكيّة، فإنّها تمتلك كافّة خصائص السور المكـيّة، فهي تسلّط الأضواء على أصول المعارف والعقائد الإسـلامية الخـاصّة بـالمبدأ والمـعاد، وتتوعّد المشركين بأشدّ العقاب وذلك من خلال العبارات الحـازمة والآيـات القـصيرة العنيفة الوقع، وتوضّح ـبالأدلّة القاطعة ـبطلان عقائدهم.

بصورة عامّة يكن تلخيص محتوى سورة الصافات في خمسة أقسام:

**القسم الأوّل:** يبحث حول مجاميع من ملائكة الرحمين، ومجموعة مين الشبياطين المتمردين ومصبرهم.

**القسم الثّاني:** يتحدّث عن الكافرين، وإنكارهم للـنبوّة والمـعاد، والعـقاب الذي ينتظرهم يوم القيامة، كما يستعرض الحوار الذي يدور بينهم في ذلك اليوم، ويحمّلهم جميعاً الذنب، والعذاب الإلهي الذي سيشملهم، كما يشرح هذا القسم جوانب من النعم الموجودة في الجنّة إضافةً إلى ملذّاتها وجمالها وسرور أهلها.

القسم الثالث: يشرح بصورة مختصرة تأريخ الأنبياء أمثال (نوح) و(إبراهم) و(إسحاق) و(موسى) و(هارون) و(إلياس) و(لوط) و(يونس) وبصورة ذات تأثير قوي، كما يتحدّث هذا القسم بشكل مفصّل عن إبراهيم محطّم الأصنام وعن جوانب مختلفة من حياته، والهدف الرئيسي من وراء سرد قصص الأنبياء مع ذكر بعض الشواهد العينية من تأريخهم مه تجسيد حوادث تلك القصص وتصويرها بشكل محسوس وملموس.

**القسم الرّابع:** يعالج صورة معيّنة من صور الشرك والذي يمكن إعتباره من أسوأ صور الشرك، وهو الإعتقاد بوجود رابطة القرابة بين الله سبحانه وتعالى والجنّ والملائكة، ويبيّن بطلان مثل هذه العقائد التافهة بعبارات قصيرة.

أمّا **القسم الخامس** والأخير: فيتناول في عدّة آيات قصار إنتصار جيوش الحقّ على

[ع

جيوش الكفر والشرك والنفاق، وإيتلاءهم ـ أي الكافرين والمشركين والمنافقين ـ بالعذاب الإلهي، وتنزّه آيات هذا القسم الله سبحانه وتعالى وتـقدّسه عـن الأشـياء التي نسـبها المشركون إليه، ثمّ تنتهي السورة بالحمد والثناء على الباري عزّوجلّ.

#### فضيلة ثلاوة سورة الصافات:

21.

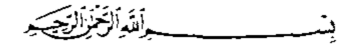
في حديث عن رسول الله ﷺ، جاء فيه: «من قرأ سورة الصافات أعطي من الأجر عشـر حسنات، بعدد كلّ جنّ وشيطان، وتباعدت عنه مردة الشياطين، وبرىء من الشرك، وشهد له حافظاه يوم القيامة أنّه كان مؤمناً بالمرسلين» `.

وفي حديث آخر عن الإمام الصادق ﷺ جاء فيه: «من قرأ سورة الصافات في كلّ جمعة لم يزل محفوظاً من كلّ آفة، مدفوعاً عنه كلّ بليّة في حياته الدنيا، مرزوقاً في الدنيا بأوسع ما يكون من الرزق، ولم يصبه الله في ماله ولا ولده ولا بدنه بسوء من شيطان رجيم، ولا جـبّار عنيد، وإن مات في يومه أو ليلته بعثه الله شهيداً، وأماته شهيداً، وأدخله الجنّة مع الشهداء في درجة من الجنّة»<sup>7</sup>.

الثواب العظيم الذي يناله من يتلو سورة الصافات، جاء نتيجة لما تحويه هذه السورة المباركة، فنحن ندرك أنّ الهدف من التلاوة هو التفكّر، ومن ثمّ الإعتقاد، ومن بعد العمل، ومن دون شكّ فإنّ الذي يتلو هذه السورة بتلك الصورة، سيحفظ من شرّ الشمياطين، ويتطهّر من الشرك، ويمتلك الإعتقاد الصحيح القوي، ويمارس أعمالاً صالحة، ويتّعظ من القصص الواقعية للأنبياء والأقوام الماضية، وإنّه سيحشر مع الشهداء.

وممّا يذكر فإنَّ تسمية هذه السورة بالصافات جاءت نسبة إلى الآية الأولى فيها.

#### الآيات



# وَالطَّنَفَنتِ صَفًا ٥ فَالزَّحِرَتِ زَجْرًا ٥ فَالنَّلِيَتِ ذِكْرًا ٥ إِنَّ إِنَ إِلَى كَمْ لَوَحِدُ ٥

#### التفسير

#### الملائكة المستعدّة لتنفيذ المهام:

هذه السورة هي أوّل سورة في القرآن الكريم تبدأ بالقسم، القَسَم المليء بالمعاني والمثير للتفكّر، القَسم الذي يجوب بفكر الإنسان في آفاق و أجواء هذا العالم، ويجعله متهيّئاً لتقبّل الحقائق.

من المسلّم به أنّ الله تبارك وتعالى هو أصدق الصادقين، وليس بحاجة إلى القسم، إضافةً إلى أنّ قَسمه إن كان للمؤمنين، فإنّهم مؤمنون به من دون قسم، وإن كان للناكرين، فـإنّ أولئك لا يعتقدون بالقسم الإلهي.

ونلفت الإنتباء إلى نقطتين لحلّ مشكلة القسم في كلّ آيات القرآن التي سنتناولها من الآن فما بعد.

**الأولى:** أنّ القَسَم يأتي دائماً بالنسبة إلى أمور مهمّة وذات قيمة، ولذلك فإنّ أقسام القرآن تشير إلى عظمة وأهميّة الأشياء المقسم بها، وهذا الأمر يدعو إلى التفكّر أكـثر بـالشيء المقسم به، التفكّر الذي يكشف للإنسان عن حقائق جديدة.

**الثانية:** أنّ القسم يأتي للتأكيد، وللدلالة على أنّ الأمور التي يقسم من أجلها هي أمور جديّة ومؤكّدة.

وعلاوةً على ذلك أنّ المتحدّث لو تحدّث بصورة حازمة ومؤكّدة، فإنّ تأثير كلامه من الناحية النفسية سيكون أوقع على قلب المستمع، كما أنّه يقوّي المؤمنين ويضعّف الكافرين.

٢٢٢ على كلّ حال، فإنّ بداية هذه السورة تذكر أسماء ثلاثة طوائف أقسم بها الله تعالى <sup>(</sup> الأولى: ﴿ والصافات صفّاً». الثانية: ﴿ فالزلجرات زجراً». الثالثة: ﴿فالتاليات ذكراً».

فمن هي تلك الطوائف الثلاث؟ وعلى من أطلقت تلك الصفات؟ وما الهـدف النهـائي منها؟

المفسّرون قالوا الكثير بهذا الشأن، إلّا أنّ المعروف والمشهور هو أنّ هذه الصفات تخصّ طوائف من الملائكة...

طوائف اصطفّت في عالم الوجود بصفوف منظمة، وهي مستعدّة لتنفيذ الأمر الإلهي.

وطوائف من الملائكة تزجر بني آدم عن إرتكاب المعاصي والذنوب، وتحبط وساوس الشياطين في قلوبهم. أو الملائكة الموكّلة بتسيير السحاب في السهاء وسوقها نحسو الأرض اليابسة لإحيائها.

وأخيراً طوائف من الملائكة تتلو آيات الكتب السماوية حين نـزول الوحسي عـلى الرسل<sup>7</sup>.

وممّا يلفت النظر أنّ «الصافات» هي جمع كلمة «صافّة» وهي بدورها تحمل صفة الجمع أيضاً، وتشير إلى مجموعة مصطفّة، إذن فـ «الصافات» تعني الصفوف المتعدّدة <sup>7</sup>.

١. هذه العبارات الثلاث من جهة هي ثلاثة أقسام، ومن جهة أخرى هي قسم واحد له ثلاث صفات.
٢. بالطبع وردت احتمالات أخرى في تفسير الآيات المذكورة أعلاء، «منها» ما يشير إلى صفوف جند الإسلام في ساحات الجهاد، الذين يصرخون بالأعداء ويزجرونهم عن الإعتداء على حرمة الإسلام والقرآن، والذين يتلون كتاب الله دائماً ومن دون أي إنقطاع، وينورون قلوبهم وأرواحهم بنور تلاوته، ومنها: أنّ بمض هذه الأوصاف الثلاثة هو إشارة إلى ملائكة إصطفت بصغوف منظمة، والقسم الآخر يشير إلى آيات القرآن التي تنهى الناس عن إرتكاب القبائح، والقسم الثالث يشير إلى المؤمنين الذين يتلون القرآن في أوقات الصلاة وفي غيرها من الأوقات. ويستبعد الفصل بين هذه الأوصاف، لأنها معطوفة على بعضها البعض بحرف (الفاء)، وهذا يوضّع أنها أوصاف لطائفة واحدة.

٢٢٣ الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل

وأمّا كلمة «الزاجرات» فإنّها مأخوذة من (الزجر) ويعني الصرف عن الشيء بالتخويف والصراخ، وبمعنى أوسع فإنّها تشمل كلّ منع وطرد وزجر للآخرين.

إذن فالزاجرات تعني مجاميع مهمتها نهي وصرف وزجر الآخرين.

و «التاليات» من (التلاوة) وهي جمع كلمة (تال) وتعني طوائف مهمّتها تلاوة شيء ما<sup>ل</sup>. بناريًّ بتهم ماريّ ما منا مارينا ماريكان المارية (تال) وتعني طوائف مهمّتها تلاوة شيء ما<sup>ل</sup>.

ونظراً لكثرة وإتّساع مفاهيم هذه الألفاظ، فليس من العجب أن يـطرح المـفسّرون تفاسير مختلفة لها دون أن يناقض بعضها الآخر، بل من المكن أيضاً أن تجتمع لتـوضيح مفهوم هذه الآيات، فمثلاً المقصود من كلمة «الصافات» هو صفوف الملائكة المستعدّة لتنفيذ الأوامر الإلهيّة في عالم الخلق، أو الملائكة النازلون بالوحي إلى الأنبياء في عالم التـشريع. وكذلك صفوف المقاتلين والمجاهدين في سبيل الله، أو صفوف المصلّين والعباد.

رغم أنَّ القرائن تشير إلى أنَّ المراد من كلمة «الصافات» هو المـلائكة، إضـافةً إلى أنَّ بعض الروايات قد أشارت إلى ذلك المعنى<sup>7</sup>.

وليس هناك أي مانع من أن تشمل كلمة «الزاجرات» الملائكة الذين يطردون وساوس الشياطين من قلوب بني آدم، والإنسان الذي يؤدّي واجب النهي عن المنكر.

و «التاليات» إشارة إلى كلَّ الملائكة والجماعات المؤمنة التي تتلو آيات الله، و تلهج بذكر. تبارك و تعالى على الدوام.

هنا يطرح هذا السؤال: ظاهر هذه الآيات \_ وبمقتضى وجود العطف بحرف (الفاء) بين الجمل الثلاث \_ يبيَّن أنّ الطوائف الثلاث جاءت الواحدة بعد الأخرى، فهل أنّ هذا الترتيب جاء بحكم الواجب المترتّب على كلّ طائفة؟ أم كلّ حسب مقامه؟ أم لكلا الأمرين؟

من الواضح أنّ الإصطفاف والإستعداد قد جاءا كمرحلة أولى، ثمّ جاءت ــكمرحــلة ثانية ــ عملية إزالة العراقيل من الطريق، أمّا إعلان الأوامر وتنفيذها فــقد كــانت بمــثابة المرحلة الثالثة.

ومن جهة أخرى فإنَّ المستعدَّين لتنفيذ الأوامر الإلهيَّة لهم مـرتبة، والذيـن يـزيلون المراقبا للهم مرتبة أعل بأمَّا الذين يتلمن الأوام. وينقَّذونها فلهم مرتبة أسمى من الحميع.

[ع

الباري عزّوجلّ، ويشير إلى حقيقة مفادها أنّ سالكي طريق الحقّ عـليهم للـوصول إلى غايتهم أن يجتازوا تلك المراحل الثلاث والتي تبدأ بتنظيم الصفوف ووقوف كلّ مجموعة في الصفّ المخصّص لها، ومن ثمّ العمل على إزالة العراقيل من الطريق، ورفع الموانع بـالصوت العالي، الصوت الذي يتناسب مع مفهوم الزجر، ومن بعد تلاوة الآيات الإلهيّة والأوامر الربّانية على القلوب المتهيّئة لتنفيذ مضامين تلك الأوامر.

فالمجاهدون السالكون لطريق الحقّ ليس أمامهم من سبيل سوى اجتياز تلك المراحل الثلاث، وبنفس الصورة على العلماء العاملين أن يستوحوا في جـهودهم الجـماعية ذلك البرنامج.

وممّا يذكر أنّ بعض المفسّرين فسّروا الآيات على أنّها تعود على المجاهدين، والبـعض الآخر أكّد عودتها على العلماء، ولكن حصر مفهوم الآيات بالمجاهدين والعلماء فقط مستبعد بعض الشيء، وإن أعطيت الآيات طابعاً عامّاً فإنّها ستكون أقرب للواقع، وإذا اعتبرناها تخصّ الملائكة فإنّ الآخرين يمكنهم تنظيم حياتهم وفق مناهج الملائكة.

أمير المؤمنين عليﷺ عندما يصف بخطبته في نهج البلاغة الملائكة، فإنّه يقسّمهم إلى مجموعات مختلفة، ويقول: «وصافون لا يتزايلون، ومسبّحون لا يسأمون، لا يـغشاهم نـوم العيون، ولا سهو العقول، ولا فترة الأبدان، ولا غفلة النسيان، ومنهم أمناء على وحيه، وألسنة إلى رسله» (

أمّا آخر حديثنا عن الآيات الثلاث هذه، فهو أنّ البعض يـعتقد بأنّ القــــم في هــذه الآيات يعود إلى ذات الله، وكلمة (ربّ) مقدّرة في جميع تلك الآيات، حيث يكون المعنى كالتالي: وربّ الصافات صفّاً، وربّ الزاجرات زجراً، وربّ التاليات ذكراً.

والذين فسّروا الآيات على هذا النحو، فالظاهر أنّهم يعتقدون بأنّ العباد لا يحقّ لهــم القسم بغير الله، لذا فإنّ الله لا يقسم إلّا بذاته، إضافةً إلى أنّ القسم يجب أن يكون بشيء مهمّ، ألا وهو ذات الله المقدّسة.

إلا أنَّ هؤلاء غفلوا عن هذه الحقيقة، وهي أنَّ حساب الله لا علاقة له بالعباد، فالله تعالى - من أجل توجيه الإنسان - يقسم بآيات «الآفاق» و «الأنفس» ودلائل قدرته في الأرض

والسماء، وذلك لكي يتفكَّر الإنسان بتلك الآيات، وعن طريقها يعرف ربِّه.

نهج البلاغة، الخطبة ١.

٢٢٥ الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل

وجدير بالذكر أنّ بعض آيات القرآن الجميد، ومنها آيمات سورة الشمس تقسم بموجودات الكون إلى جانب القسم بذات الله المقدّسة، إذن فالتقدير هنا غير سديد، إذ يقول القرآن الكريم: **فوالسها، وما بناها \* والأرض وما طحاها \* ونفس وما سوّاها ﴾**<sup>(</sup>.

على أيّة حال، فإنّ ظاهر الآيات ـ محلّ البحث ـ يدلّ على أنّ المجموعات الثلاث هي المقسم بها، وتقدير الشيء هنا خلاف للظاهر، ولا يمكن قبوله بغير دليل. الآن نرى ما هو المراد من هذه الأقسام المفعمة بالمعانى، أى القسم بالملائكة والإنس؟

الان تركي ما هو المراد من هذه الا فسام المعلمة بالما في الي المسلم بالمارية والمعظم . الآية التالية انوضّح ذلك و تقول: ﴿لِنَّ الهكم لواحد﴾.

قسم بتلك المقدّسات التي ذكرناها فإنّ الأصنام ستزول وتدمّر، وإنّه ليس هناك من شريك ولاشبيه ولانظير لله سبحانه وتعالى.

- ثمّ يضيف ﴿ربّ السماوات والأرض وما بيتهما وربّ المشارق ﴾.
  - وهنا نطرح سؤالين:

٦ـ ما هي الضرورة لذكر «المشارق» بعد ذكر السماوات والأرض وما بينهما، رغم أنَّ المشارق هي جزء منهما؟

**الجواب:** ويتّضح الجواب من خلال الإلتفات إلى هذه النسقطة وهسي: إنّ المسراد مـن «المشارق» هو الإشارة إلى مواقع شروق الشمس في أيّام السنة، أو إلى مشارق النسجوم المختلفة في السماء، حيث إنّها جميعاً لها نظام وبرنامج خاصّ بها، إضافةً إلى النظام السماوي والأرضي الذي يوضّح العلم والقدرة والتدبير المطلق للخالق.

فالشمس في كلّ يوم تشرق من مكان غير المكان الذي أشرقت منه قبل يوم أو بعد يوم، والفواصل الموجودة بين هذه النقاط منظمة ودقيقة للغاية، حيث إنّها لا تزيد ولا تقلّ بقدار \_\_\_\_ من الثانية، وهذا التنظيم الدقيق موجود منذ ملايين السنين. ١٠٠٠

كما أنَّ هذا النظام ينطبق على ظهور وغروب النجوم.

إضافةً إلى ذلك فإنَّ الشمس لولم تكن تتحرَّك ضمن مسير تدريجي طوال العام، لم يعد مسير مسير المان أسير بالمسالم المسترك ضمن مسير تدريجي طوال العام، لم يعد

هناك وجود للفصول الأربعة وللنعم الختلفة التي تظهر خلال تلك الفصول، وهذا دليل آخر على عظمة وتدبير الخالق عزّوجلّ.

ال الشمس، ٥ ـ ٧.

[ع

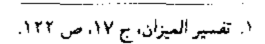
ومن المعاني الأخرى لكلمة «المشارق»، هو أنّ الأرض لكونها كروية الشكل، فإنّ كلّ نقطة عليها تعتبر بالنسبة إلى النقطة الأخرى إمّا مشرقاً أو مغرباً، وبهذا فإنّ الآية تـؤكّد كروية الأرض ووجود المشارق والمغارب (ولا مانع من تحقّق المعنيين في الآية المذكورة).

٢- أمّا السؤال الثاني الذي يطرح نفسه فهو: لماذا لم تأت كلمة «مغارب» في الآية في مقابل «المشارق» كما جاء في الآية من سورة المعارج في المشارق وللمشارق» كما جاء في الآية عن سورة المعارج في المشارق إلى المشارق للمشارق إلى المشارق إلى المشا المشارق إلى المشارق إلى المشارق المشارق إلى المشارق المشاو المشارق المشالق المشارق المشارق المشاوق المشارق المشا

*الجواب*، والجواب على هذا السؤال، هو أنّ قسماً من الكلام ينسخ قسماً آخر لوجود القرينة، وفي بعض الأحيان يأتيان معاً، وهنا ذكر كلمة «المشارق» قرينة على «المغارب» وهذا التنوّع يوضّح فصاحة القرآن وبلاغته.

فيما قال بعض المفسّرين: إنّ ذكر كلمة (المشارق) يتناسب مع شروق الوحي بواسطة الملائكة ﴿فالتاليات ذكرة﴾ على قلب النّبي الطاهرﷺ `.

8003



إِنَّازَيِّنَا ٱلسَّمَاءَ ٱلدُّنْيَايِزِينَةٍ ٱلْكُوَاكِينَ وَحِفْظًا مِّنَكُلِ شَيْطَنِ مَّارِدِ ﴾ لَا يَسَمَعُونَ إِلَى ٱلْمَلَإِ ٱلْأَعْلَى وَيُقْذَفُونَ مِنْكُلِ جَانِبٍ ۞ دُحُوزًا وَلَهُمْ عَذَابٌ وَاصِبُ ۞ إِلَا مَنْ خَطِفَ الْخَطْفَةَ فَأَنْبَعَهُ, شِهَابٌ ثَاقِبٌ۞

#### التفسير

مفظ السماء من تسلَّل الشياطين ا

الآيات السابقة تحدّثت عن طوائف الملائكة المكلَّفة بتنفيذ المهام الجسمام، والآيمات مورد البحث تتحدّث عن الطائفة المقابلة لها، أي الشياطين وعن مصيرهم. ويمكن أن تكون هذه الآيات مقدّمة لدحض معتقدات مجموعة من المشركين الذيمن يمعبدون الشمياطين والجنّ، وتتضمّن كذلك درساً في التوحيد بين طيّاتها.

تبدأ الآية بالقول: ﴿لِنَّا زَيْنَا السَّهَا. الدَنيَا بِزَينَةِ الكواكب،﴾ ` فلو رفع أحدنا بسبصر، نحس السهاء في إحدى الليالي المظلمة، لتجسّم في بصر، منظر جميل يسحر الإنسان.

وكأنّ الكواكب تتحدّث معنا بلسانها الصامت، لتكشف لنا عن أسرار الخلق، وأحياناً تكون شاعرة تنشد لنا أجمل القصائد الغزلية والعرفانية، وإغماضها وتسواريها، ومسن ثمّ إيراقها ولمعانها، يوضّع أسرار العلاقة الموجودة بين العاشق والمعشوق.

حقّاً إنّ منظر النجوم في السماء رائع الجمال، ولا تملّ أيّ عين من طول النظر إليه، بل إنّ النظر إليه يزيل التعب والهمّ من داخل الإنسان، (ممّا يذكر أنّ أبناء المدن في العصر الحاضر التي يغطّيها دخّان المصانع، لا يستمتعون بمشاهدة السماء وهي مـرصّعة بـالكواكب كـما

 <sup>«</sup>الكواكب» هنا بدل من الزينة، ويحتمل كونها عطف بيان، والزينة هنا اسم مصدر وليست مصدراً، حيث جاء في الكتب الأدبية أينما وجدت نكرة بدل عن المعرفة فيجب مرافقتها بوصف، وفي حالة العكس فإنّ الأمر غير واجب.

5]

يشاهدها الإنسان القروي حيث يدركون هذه المقولة القرآنية ـ أي تزيين السهاء بالكواكب \_بصورة أفضل).

ومن الجدير بالإهتام قول الآية: ﴿لِنَّا زَيِّنَا السَّهَاء الدَّنِيَا بِزَيِنَةَ الكُولَكِبِ﴾ في حين كانت الفرضيات الشائعة في ذلك الوقت في أذهان العلماء والمفكّر ين هي أنّ السماء العليا هي التي تضمّ الكواكب (السماء الثامنة طبقاً لفرضيات بطليموس).

وكما هو معروف فإنّ العلم الحديث دحض تلك الفرضيات، وعدم اتّباع القرآن لما جاء في تلك الفرضيات النادرة والمشهورة في ذلك الزمان معجزة حيّة لهذا الكتاب السماوي.

والنقطة الأخرى التي تلفت النظر هي أنّ إرتعاش نور الكواكب الجميل وغمزها للناظر يعود ـ من وجهة نظر العلم الحديث ـ إلى وجود القشرة الهوائية حول الأرض، وهذا المعنى يتلاءم مع ما نصّت عليه الآية الكرية والسعاء الدنياي.

أمّا في خارج جو الأرض فإنّ النجوم تبدو نقاط منيرة على وتيرة واحدة وليس لها ذلك التلألؤ، على عكس ما يشاهد داخل جوّ الأرض.

أمّا الآية **ووحفظا من كلّ شيطان مارد ﴾ ` ف**إنّها تشير إلى حفظ السهاء من تسلّل الشياطين إليها.

كلمة «مارد» مشتقّة من (مرد) التي تعني الأرض المرتفعة الخالية من الزرع، كما يقال للشجرة التي تساقطت أوراقها كلمة (أمرد) وتطلق على الفتى الذي لا شعر في وجهه، وهنا المقصود من كلمة (مارد) هو الشخص الخبيث العاري من الخير.

حفظ السهاء من تسلّل الشياطين يتمّ بواسطة نوع من أنواع النجوم يطلّق عليها اسم (الشهب)، وسيشار إليها في الآيات القادمة.

ثمّ يضيف القرآن الكريم: إنّ الشياطين لا تتمكّن من سماع حديث ملائكة الملأ الأعلى ومعرفة أسرار الغيب التي عندهم. فكلّما حاولوا عمل شيء ما لسماع الحديث، رشقوا بالشهب من كلّ جانب ﴿لايتمقون إلى للعلإ للأعلى ويقذفون هن كلّ جانب﴾.

 «حفظاً» على حد قول الكثير من المفسّرين مفعول مطلق لفعل محذوف والتقدير هو: وحفظناها حفظاً. والبعض إحتمل آنها مطوفة على (بزينة) التي هي (مفعول له)، وتقديرها «إنَّا خلقنا الكواكب زيـنةً للسـماء وحفظاً».

نعم إنَّهم يطردون من السهاء بشدّة، وقد أعدَّ لهم عذاب دائم، كما جاء في قوله تــعالى: ﴿دحوراً وليهم عدّلب ولصب﴾.

229

لا يستحون، بعنى (لا يستمعون) ويفهم منها أنَّ الشياطين يحاولون معرفة أخبار «الملأ الأعلى» إلّا أنّه لا يسمح لهم بذلك.

والعلا للأعلى»، تعني ملائكة السهاوات العلى، لأنّ كلمة (ملأ) تطلق في الأصل عسلى الجماعة التي لها وجهة نظر واحدة، وتعدّ في نظر الآخرين مجموعة متّحدة ومنسجمة، كما تطلق هذه الكلمة على الأشراف والأعيان والدائرين في فلك مراكز القوى، لأنّهم يعدّون في نظر الآخرين متّحدين أيضاً، ولكن عندما يوصف الملأ بـ (الأعلى) فذلك إشـارة إلى الملائكة الكرام ذوي المقام الأرفع والأسمى.

«يقذفون» مشتقّة من (قذف) وتعني رمي الشيء إلى مكان بعيد، والمقصود هــنا طـرد الشياطين بواسطة الشهب، التي سنتطرّق لها فيا بعد، وهذا يوضّح أنّ الباري عـنزّوجلّ لا يسمح للشياطين بالإقتراب من الملأالأعلى.

«دحوراً» مشتقة من (دحر) ــ على وزن (دهر) ــ وتعني طرد الشيء ودفعه، أمّــا كــلمة (واصب) فإنّها تعني المرض المزمن، وبصورة عامّة تعني الدائم والمستمر، وفي بعض الأحيان تعنى (الخالص) <sup>(</sup>.

وهنا إشارة إلى أنَّ الشياطين لا يطردون ولا يمنعون من الإقتراب من السماء فحسب، بل سيصيبهم في النهاية ــمع ذلك ــعذاب دائم.

وأشارت الآية أيضاً إلى طائفة من الشياطين الشريرة التي تحاول الصحود إلى السماء العليا لإستراق السمع، وإلى المصير الذي ينتظرها هناك، كها جاء في الآية الشريفة ﴿لِلّا هن خطف للخطفة فأتبعه شهاب ثاقب».

«الخطفة» أي اختلاس الشيء بسرعة. و «الشهاب» شيء مضيء متولّد من النار، ويرى نوره في الماء على شكل خطّ ممتدّ. وكما هو معروف فانّ الشهب ليست نجوماً، وإنّا تشبه النجوم، وهي عبارة عن قبطع



نحوها، ونتيجة دخولها بسرعة إلى جوّ الأرض وإحتكاكها الشديد مع الهواء المحيط بالكرة الأرضية فإنّها تشتعل وتحترق.

وكلمة «ثاقب» تعني النافذ والخارق، وكانًه يخترق العين بنوره الشديد ويثقبها، وهذه إشارة إلى أنّ الشهاب يثقب كلّ شيء يصيبه ويحرقه.

وبهذا يكون هناك مانعان يحولان دون نفوذ الشياطين إلى السهاء العليا:

الأوّل: هو رشق الشياطين من كلّ جانب وطردهم، والذي يتمّ على الظاهر بواسطة الشهب.

والثاني: هو رشقهم بواسطة أنواع خاصّة من الشهب يطلق عليها اسم الشهاب الثاقب، الذي يكون بإنتظار كلّ شيطان يحاول التسلّل إلى الملأ الأعلى لاستراق السمع، وهذا المعنى نجده أيضاً في الآيتين ١٧ و١٨ من سورة الحجر فوحفظناها هن كلّ شيطان رجيم \* إلّا هـن استرق للسمع فاتبعه شهاب هبين».

وفي الآية الخامسة من سورة الملك ﴿ولقد زيَّنا السماء الدنيا بمصابيح وجمعلناها رجوهاً للشياطين».

ولكن هل يجب الإلتزام بظواهر هذه الآيات؟ أم أنّ هناك قرائن تجبرنا على تفسيرها بخلاف الظاهر، كاستخدام الأمثال والتشبيه والكناية؟

هناك وجهات نظر مختلفة بين المفسّرين، فالبعض منهم التزم بظاهر الآيسات وبسنفس المعاني التي استعرضت في بداية الأمر، وقالوا: هناك طوائف من المسلائكة تسكن السماء القريبة والبعيدة تعرف أخبار الحوادث التي ستقع في العالم الأرضي قبل وقوعها، لذا تحاول مجموعة من الشياطين الصعود إلى السماء لاستراق السمع ومعرفة بمعض الأخسار، لكمي تنقلها إلى عملائها في الأرض أي الذين ير تبطون بها ويعيشون بين الناس، ولكن ما أن يحاولون الصعود يرشقون بالشهب التي تتصف بأنها كالنجوم المتحرّكة، فستجبرهم عملى التراجع، أو تصيبهم فتهلكهم.

المناجب والتجارية فالمناجب وتتعتق التبنية الآرامية التعاريك

الأمثل في تغسير كتاب الله المنزل

[}}

333

في حين يرى البعض الآخر أنّ الآيات المذكورة إنّما هي من قبيل الأمثال المضروبة تصوّر بها الحقائق الخارجة عن الحسّ في صورة المحسوس لتقريبها من الحسّ، وهو القائل عزّوجلّ: فوتلك الأمثال نضربها للناس وما يعقلها لِلاالعالمون».

وأضافوا: إنّ المراد من السهاء التي تسكنها الملائكة، عالم ملكوتي ذو أفق أعلى من عالمنا المحسوس، والمراد باقتراب الشياطين من السهاء وإستراقهم السمع وقذفهم بالشهب، هو أنّ هذه الشياطين كلّها حاولت الإقتراب من عالم الملائكة للإطلاع على أسرار الخمليقة والحوادث المستقبلية، طردت من هناك بواسطة نور الملكوت الذي لا يطيقونه، ورمنتهم الملائكة بالحقّ الذي يبطل أباطيلهم.

وإيراده تعالى قصّة إستراق الشياطين للسمع ورميهم بالشهب، عقيب الإقسام بملائكة الوحي وحفظهم إيّاه عن مداخلة الشياطين لا يخلو من تأييد لما ذكرناه`.

ويحتمل أيضاً أنّ السهاء هنا هي كناية عن سهاء الإيمان والمعنوبات التي يحاول الشياطين النفوذ إليها، إضافةً إلى الإنسلال إلى قلوب المؤمنين عن طريق الوساوس التي يبتّونها في قلويهم، إلّا أنّ الأنبياء والصالحين والأغة المعصومين من أهل البيت والسائرين على خطّهم الفكري والعملي يهاجمون الشياطين بالشهاب الشاقب الذي يستلكونه، ألا وهمو العملم والنقوى، ويمنعون الشياطين من الإقتراب من هذه السهاء.

التّفسير المذكور أوردناه هنا كاحتمال، وذكرنا بعض الدلائل والشواهد عليه في نهاية الآية ١٨ من سورة الحجرات.

هذه ثلاثة تفسيرات مختلفة للآيات مورد البحث والآيات المشابهة لها.



#### الآيات

فَٱسْتَفْئِمِ مَأَهُمُ أَشَدُّ خَلْقًا أَم مَّنْ خَلَقْناً إِنَّا خَلَقْنَا مَعْنِ طِينِ لَا رِبِ ٣ بَلْ عَجِبَ وَيَسْخَرُونَ ٣ وَإِذَاذَكِرُوا لَا يَذَكُرُونَ ٣ وَإِذَا رَأَوْا ايَةَ يَسْتَسْخِرُونَ ٣ وَقَالُوا إِنْ هَاذَا إِلَاسِحْرُمْ بِينُ ٣

#### الأفسير

الذين لايقبلون المقِّ أبداً:

هذه الآيات تعالج قضيّة منكري البعث، وتتابع البحث السابق بشأن قـدرة البـاري عزّوجلّ خالق السموات والأرض، وتبدأ بالإستفسار منهم وتقول: إسألهم هل أنّ معادهم وخلقهم مرّة ثانية أصعب أو خلق الملائكة والساوات والأرض: ﴿فَاستفتهم لَهم لَشَدَّ خَلَقًا لَم مِنْ خَلَقْنَا﴾.

نعم، فنحن خلقناهم من مادَّة تافهة، من طين لزج: ﴿لِمَّا خَلَقْنَاهِم هِنْ طِينَ لازِبٍ﴾.

فالمشركون الذين ينكرون المعاد، قالوا بـعد سهاعـهم الآيـات السـابقة بشأن خـلق السموات والأرض والملائكة. إنّ خلق الإنسان أصعب مـن خـلق السـموات والأرض والملائكة، إلّا أنّ القرآن الكريم أجابهم بالقول: إنّ خلق الإنسـان مـقابل خـلق الأرض والسهاء والملائكة الموجودة في هذه العوالم، يعدّ لا شيء، لأنّ أصل الإنسان يعود إلى حفنة من التراب اللزج.

«إستفتهم» من مادّة «استفتاء» وتعني الحصول على معلومات جديدة.

وهذا التعبير إشارة إلى أنّ المشركين لو كانوا صادقين في أنّ خلقهم أهمّ وأصعب من خلق السهاوات والملائكة، فإنّهم قد جاؤوا بموضوع جديد لم يطرح مثله من قبل.

«لازب» يقول البعض: إنّ أصلها كان (لازم)، حيث إسـتبدلت (المـيم) (بـاءً) وحـالياً تستعمل بهذه الصورة، على أيّة حال فهي تعني الطين المتلازم بعضه ببعض، يعني الملتصق

١٢] الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل ٢٣٣

لأنّ أصل الإنسان كان من التراب الذي خلط بالماء، وبعد فترة أضحى طيناً مـتجمّعاً ذا رائحة نتنة، ثمّ تحول إلى طين متماسك (وهذه الصورة هي جمع لحالات متعدّدة مذكورة في عدّة آيات في القرآن الجميد).

ثمّ يضيف القرآن الكريم: ﴿بل عجبت ويسخرون﴾.

نعم أنت تتعجّب لإنكارهم بالمعاد، لأنّك بقلبك الطاهر ترى المسألة واضحة جدّاً، وأمّا أصحاب القلوب السوداء فيعدونها مستحيلة إلى حدّ أنّهم يستهزئون بها وينكرونها.

وما يكمن وراء تلك التصرفات القبيحة ليس هو الجهل ـ فقط ـ وعدم المعرفة، بل إنّها اللجاجة والعناد، إذ أنّهم كلّها ذكّروا بدلائل المعاد والعقوبات الإلهيّة لا يـتذكّرون ﴿وَلِدْلَـ دَتُروا لا يَذْكرون﴾.

والأنكى من ذلك، أنّهم كلّما شاهدوا معجزة من معجزاتك، لا يكتفون بالإستهزاء، وإنّما يدعون الآخرين للإستهزاء أيضاً ﴿ولِدْلرَلُولاآية يستسخرون﴾.

وقالوا إن هذا إلا سعر مبين».

قولهم «هذا» المقصود منه تحقير المعجزات والآيات الإلهيّة والإنتقاص منها، وإطلاقهم كلمة «سحر» على تلك المعجزات لكونها من جهة أعمالاً خارقة للعادة، ولا يمكن نكرانها. ومن جهة أخرى فإنّهم لم يكونوا راغبين للإستسلام لتلك المعاجز، وكلمة السحر كمانت الكلمة الوحيدة التي تعكس خبثهم وترضي أهواءهم النفسية، وتوضّح في نماس الوقت إعترافهم بالتأثير الكبير للقرآن ولمعجزات النّبي الأكرم محمّد تَثْنَاتَ.

ہحثان

١- يعتقد بعض المفسّرين أنّ عبارة «يستسخرون» تعني «يسخرون»، ولا يـوجد أي فرق بين العبارتين. في حين يؤكّد البعض الآخر على وجود اختلاف بين المعنيين، بقولهم: إنّ «يستسخرون» جاءت من بـاب إسـتفعال، وتسعني دعـوة الآخـرين إلى المشـاركة في الاستهزاء، وتشير إلى أنّهم لم يكتفوا لوحدهم بالإستهزاء بآيات القرآن الجيد، وإنّا سعوا

لإشراك الآخرين في ذلك، كي تصير المسألة عامّة في الجتمع. والبعض يعتبر هذا الإختلاف توكيد أكثر يستفاد من عبارة (يستسخرون). فيا فسّر البعض الآخر هذه العبارة بأنَّها «الإعتقاد بكون الشيء مــثيراً للســخرية»،

سورة الصافات / الآية 11 ـ 10

[ع

ويعني أنَّهم نتيجة إنحرافهم الشديد كانوا في قرارة أنسفسهم يسعتقدون ــ تمــاماً ــ أنَّ هــذه المعجزات ليست أكثر من سخرية، ولكن المعنى الثاني أكثر انسجاماً مع أجواء الآية الكرية.

٢- عزا بعض المفسّرين سبب نزول هذه الآية إلى قضيّة مفادها أنّ «ركانة» رجل من المشركين من أهل مكّة، لقيه الرّسول الأكرم تَشَرَّ في جبل خالٍ يرعى غنماً له، وكان من أقوى الناس، فقال له: ياركانة أرأيت إن صرعتك أتؤمن بي؟ قال: نعم. فصرعه ثلاثاً، ثمّ عرض عليه بعض الآيات ودعا عليه الصلاة والسلام شجرة فأقبلت، فلم يؤمن وجاء إلى مكّة فقال: «يابني هاشم ساحروا بصاحبكم أهل الأرض». فنزلت فيه وفي أضرابه هذه الآية.

8003

تفسير روح المعانى اج ٢٢، ص ٧١

#### الآيات

آءِذَامِنْنَا وَكُنَّانُرَابَاوَعِظَمًا آءِنَّالَمَبْعُوتُونَ ۞ أَوَءَابَآؤُنَا الأَوَّلُونَ ۞ قُلْ نَعَمَ وَأَنتُمَ دَحِرُونَ ۞ فَإِنَّمَاهِي زَجْرَةٌ وَحِدَةٌ فَإِذَاهُمْ يَنظُرُونَ ۞ وَقَالُواْبَنَوَيْلَنَاهَذَا يَوْمُ الدِينِ ۞ هَذَا يَوْمُ الْفَصْلِ الَّذِي كُنتُم بِهِ تُكَذِبُون ۞ احْشُرُوا الَّذِينَ ظَلَمُواْ وَأَزْوَجَهُمْ وَمَاكَانُواْ يَعْبُدُونَ مِن دُونِ اللَّهِ فَاهْدُوهُمْ إِلَى صِرَطِ الْحَجِيمِ ۞

#### التفسير

هل نبعث *م*ن مِد<u>ي</u>د؟

الآيات هذه تتابع سرد أقوال منكري المعاد، وتواصل الردّعليها، فالآية الأولى تعكس إستبعاد البعث من قبل منكريه، بهذا النصّ ﴿ *الذا*هتنا وكنّا ترلبا وعظاماً المّالمبعوثون» ``. وهل سيبعث آباؤنا الأوّلون أيضاً؟ ﴿ أو آباؤنا الأولون». فمن يستطيع جمع تلك العظام

النخرة وأكوام التراب المتفرّقة المتبقيّة من الإنسان؟ ومن يتمكّن من إعادة الحياة إليها؟

فهؤلاء ذوي القلوب العمياء نسوا أنّهم كانوا تراباً في اليوم الأوّل، ومن التراب خلقوا، وإذ كانوا يشكّكون في قدرة الله، فعليهم أن يعرفوا أنّ الله كان قد أراهم قدرته، وإن كانوا يشكّكون بإستحالة التراب، فقد أثبت ذلك من قبل، وعلاوةً على هذا فإنّ خلق السماوات والأرض بكلّ هذه العظمة لا تترك أي مجال للشكّ عند أحد في قدرة الباري عـزّوجلّ المطلقة.

ممّا يذكر أنّ منكري البعث صاغوا أقوالهم بشكل عبارات مؤكّدة (إذ إنّ جملة ﴿ لَلِمَّا

١. تفسير روح المعاني، ج ٢٣، ص ٧٧. ٢. هذه الآية هي جملة شرطية وشرطها وأإذا متناء بينما جزاءها محذوف وجملة وأإنّــا لمــبعوثون» قــرينة عليها، لأنّ نفس هذه الجملة ـــطبقاً للقواعد الأدبية ــلا يمكن أن تكون جزاءً.

5]

لمبعوثون﴾ هي جملة اسمية استخدمت فيها (إن) و(لام) والتي تأتي كلّ منهما للنأكيد) وذلك لجهلهم ولجاجتهم.

وممّا يلفت النظر أنَّ كلمة (التراب) قدَّمت على (العظام) وهذا الأمر يحتمل أنَّه يشير إلى إحدى النقاط الثلاث التالية:

**أوَّلاً**: إنَّ الإنسان بعد وفاته يصير عظاماً في بداية الأمر، ثمَّ يتحوَّل إلى تراب، وبما أنَّ إعادة التراب إلى الحياة يعدَّ شيئاً عجيباً، لهذا قدَّمت كلمة التراب.

**ثانياً**: عند إندثار أبدان الأموات، في البداية تتحوّل اللحوم إلى تراب و تبقى إلى جانب العظام، ولهذا فهناك تراب وعظام في أن واحد.

**ثالثاً**: التراب يشير إلى أجساد الأجداد الأوّلين، والعظام تشير إلى أبدان الآباء والتي لم تتحوّل بعد إلى تراب.

ثمّ يردّ القرآن على تساؤلاتهم بلهجة شديدة وعنيفة، عندما يقول للرسول الأكرم ﷺ: قل لهم: نعم انتم وأجدادكم ستبعثون صاغرين مهانين أذلًاء، ﴿قُلْ نَعْمَ وَلَنِتْمَ دَلْحَرُونَ﴾ ﴿

فهل تتصوّرون أنَّ عملية إحيائكم والأوّلين تعدَّ مستحيلة، أو هي عمل عسير على الله القادر والقوى؟ كلًّا، فإنَّ صرخة عظيمة واحدة ممَّن كلِّفهم الله سبحانه وتعالى بذلك كافية لبعث الحياة بمن في القبور، ونهوض الجميع فجأة من دون أيّ تمهيد أو تحضير من قبورهم ليشاهدوا بأعينهم ساحة الحشر التي كانوا بها يكذَّبون ﴿ قَانِمُها هي زَجِرة واحدة قَـاِدًا هَـم ينظرون).

«زجرة» مشتقَّة من (زجر) وكما أشرنا إليها سابقاً، فإنَّها تعنى الطرد، وأحياناً تأتي بمعنى ا الصرخة. وهنا تفيد المعنى الثاني، وهي إشارة إلى النفخة والصيحة الثانية لإسرافيل، والتي سنتحدّث بشأنها في الآيات الأخيرة لسورة الزمر.

عبارة (ينظرون) تشير إلى نظر منكري البعث لساحة المحشر وهم مدهوشون، أو النظر بعنوان إنتظار العذاب، وفي كلتا الحالتين فإنَّ المقصود ليس \_فقط \_عودتهم إلى الحياة، وإنَّما عودتهم إلى الشعور والنظر فور سماعهم الصيحة.

 داخر» من مادة «دخـر» على وزن فخر (دخور)، وكلتاهما تعطى معنى الذلّة والحقارة. الآية أعلاه فـيها جملة تقديرية هي جوابها، والبقيّة شيء إضافي عليها كي يكتسب القّول قاطعية أكثر، فالتقدير سيكون هكذا (نعم إنَّكم مبعوثون حال كونكم داخرين).

الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل

[\\

وتعبير **وزجرة واحدة ﴾** مع الإلتفات إلى معنى الكلمتين، يشير إلى أنّ البعث يتمّ بسرعة وعلى حين غرّة، وإلى سهولته في مقابل قدرة الباري عزّوجلّ، إذ بصرخة واحدة (لملك البعث) المأمور بها تعود الحياة إلى حالتها الأولى.

وهنا تتعالى صرخات المشركين المغرورين وتسبيَّن ضمعهم وعمزهم وعموزهم. ويقولون: الويل لنا فهذا يوم الدين **(وقالولهاويلنا هذايوم الدين )**.

نعم، فعندما تقع أعينهم على محكمة العدل الإلهي وشهودها وقضاتها، وعلى عـلامات العقاب فإنّهم ــ من دون أن يشعروا ــ يصرخون ويـبكون، ويـعترفون بحــقيقة البـعث، الإعتراف الذي يعجز عن إنقاذهم من العذاب، أو تخفيف العقاب الذي ينتظرهم.

وهنا يوجّه إليهم الخطاب من الباري عزّوجلّ أو من ملائكته: نعم، اليوم هو يوم الفصل الذي كنتم به تكذّبون، يوم فصل الحقّ عن الباطل، وفصل المجرمين عن المتّقين، ويوم المحكمة الإلهيّة الكبري **(هذا يوم للفصل للذي كنتم به تكذّبون )**.

ومثل هذه العبارات وردت في آيات أخرى من آيات القرآن الكريم، والتي تتناول يوم القيامة، وتعتبره يوم الفصل، وهي عبارات عجيبة ورهيبة؟!<sup>(</sup>

الملاحظ، هو أنَّ الكافرين يوم القيامة يطلقون على هذا اليوم اسم يوم الجزاء ﴿ياويلنا هذا يوم الدين﴾.

فيا يطلق عليه الباري عزّوجلٍّ في كتابه الحكيم اسم يوم الفصل ﴿هذا يوم الفصل ﴾.

إنّ الإختلاف بين النعبيرين يمكن أن يكون لهذا السبب، وهو أنّ المجرمين لا يفكّرون إلّا بالجزاء والعقاب الذي سينالهم، ولكن الله سبحانه وتعالى يشير إلى معنى أوسع من الجزاء الذي يعدّ أحد أبعاد ذلك اليوم، إذ يعتبر ذلك اليوم هو يوم الفصل، نعم يوم فصل صفوف المجرمين عن المتّقين، كما جاء في الآية ٥٩ من سورة يس فولمتازوا لليوم أتبها العجرمون فالأمر في ذلك اليوم موجّه إلى المجرمين أن انفصلوا عن المؤمنين، فهنا ليست دار الدنيا التي تجمع بين المجرمين والمتّقين.

وكم بكون هذا المشهد رهيباً عندما يشاهدون أقاربهم وأبيناءهم يتنفصلون عنهم

١. الدخَّان، ٤٠؛ والمرسلات، ١٣، ١٤ و٢٨؛ والنبأ. ١٧

[ع

وعلاوةً على أنّ ذلك اليوم هو يوم فصل الحقّ عن الباطل، فيجب أن تتبيّن كلّ الخطوط المتضادّة والبرامج الحقيقيّة والكاذبة التي كانت مختلطة في عالم الدنيا في مكانها الخاصّ بها.

على أيّة حال، إنّ ذلك اليوم ـ أي يوم الفصل ـ يعني أيضاً يوم المحاكمة، فني ذلك اليوم يقضي الله العالِم العادِل بين عباده ويصدر أحكاماً دقيقة بحقّهم، وهنا يخزى المشركون.

إذن، فطبيعة الدنيا هي إختلاط الحقّ بالباطل، في حين أنّ طبيعة البعث هو فصل الحقّ عن الباطل، ولهذا السبب فإنّ أحد أسهاء يوم القيامة في القرآن الجيد (يوم الفصل) والذي كرّر عدّة مرّات، اليوم الذي تظهر فيه كافّة الخفايا والأسرار، ولا يمكن تجنّب عملية فصل الصفوف.

ثمّ يصدر الباري عزّوجلّ أوامره إلى ملائكته المكلّفين بإرسال الجرمين إلى جـهمّ أن (احشروا الذين ظلموا وأزواجهم وها كانوا يعبدون).

نعم احشر وهم وما كانوا يعبدون ﴿من دون الله فاهدوهم إلى صراط الجحيم ﴾.

«احشروا» مشتقّة من (حشر) ويقول الراغب في مفرداته: إنّها تعني إخراج الجماعة عن مقرّهم وإزعاجهم عنه إلى الحرب ونحوها.

وهذه الكلمة تأتي بمعنى «تجميع» في الكثير من الحالات.

على كلّ حال. فالخطاب هنا إمّا أن يكون من جانب الله عزّوجلّ. أو من طائفة مــن الملائكة إلى طائفة أخرى مكلّفة بسوق المجرمين إلى الجحيم والنتيجة واحدة.

(أزواج) هنا إمّا أن تشير إلى زوجات المجرمين والمشركين، أو إلى من يعتقد إعتقادهم ويعمل عملهم ومن هو على شاكلتهم، لأنّ هذه الكلمة تشمل المعنيين، حيث نقرأ في سورة الواقعة الآية ٧ **(ومنتم أزولجا ثلاثة)**.

وبهذا يحشر المشركون مع المشركين والأشرار، وذوو القلوب العمياء مع نظائرهم، ثمّ يساقون إلى جهنّم.

أو أنَّ المقصود من الأزواج هم الشياطين الذين كانوا يشابهونهم في الشكل والعمل.

المهمّ، هم عدم وحدد أي اختلاف بين هذه المعاذ الثلاثة، ومن المكن أن تح تدم ف

١١] الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل موجودات عديمة الحياة وغير عاقلة، وقد إصطلح عليها بهذا التعبير لأنّــه يسعطي طــابع التغليب.

(الجحيم) تعني جهنّم، وهي من مادّة (جحمة) على وزن (ضربة) وتعني شدّة تأجـيج النار.

والملاحظ في الآية استخدامها عبارة **﴿فاهدوهم لِلى صراط الجعيم﴾ ح**قّاً كم هذه العبارة عجيبة؟ فني أحد الأيّام أرشدوا إلى الصراط المستقيم ولكنّهم لم يقبلوه، واليسوم يجب أن يهدوا إلى صراط الجحيم، وهم مجبرون على القبول به، وهذا توبيخ عسنيف لهسم يجسعهم يتحرّقون ألماً في أعلماقهم.

8003

#### الآيات

وَقِفُوهُمْ إِنَّهُم مَسْتُولُونَ ٤ مَالكُرْ لَا لَنَاصَرُونَ ٣ مَلْ هُرُ أَلْنَوْمَ مُسْتَسْلِمُونَ ٢ وَأَقْبَلَ بَعْضُهُ عَلَى بَعْضُهُ عَلَى بَعْضِ يَتَسَاءَ لُونَ ٢ مَالكُرْ لَا لَنَاصَرُونَ ٢ مَنْ عَلْهُمُ أَلْيَوْمَ مُسْتَسْلِمُونَ ٢ وَأَقْبَلَ بَعْضُهُ عَلَى بَعْضُهُ عَلَى بَعْضِ يَتَسَاءَ لُونَ ٢ مَا لَكُرْ تَكُونُوا عَلَى بَعْضِ يَتَسَاءَ لُونَ ٢ مَا لَكُرْ تَكُونُوا عَلَى بَعْضَ الْيَعِينِ ٢ مَ قَالُوا بَلَ لَمْ تَكُونُوا مُونَ مَعْتَ عَلَى الْمَعْنَ مَا لَكُرْ تَكُونُوا مُعْتَبَعَضِ يَتَسَاءَ لُونَ ٢ مَ قَالُوا إِنَّكُمْ كُنْهُمْ تَأْتُونَنَا عَنِ أَلْيَعِينِ ٢ مَ قَالُوا بَلَ لَمْ تَكُونُوا مُونُونُ مُواللَا يَعْمَ مَ مَعْتَ مَعْتَى مَا عَلَى مَعْتَى أَوْلُونُ عَلَى مُؤْتُونُ مُ مُعْتَعَانَ مُوْمِنِينَ ٢ مَ وَمَا كَانَ لَنَاعَلَيْكُمْ مِن سُلْطَنِيَ بَلَكُنُهُمْ فَوْمَا طَحِينَ ٢ مَ قَالُوا بَلَ لَمُ رَبِّنَا إِذَا لَذَا إِيقُونَ ٢ هُ فَا عَلَى لَكُونَ مَنْ عَلَى مُعَنَى مُ مُعْتَى إِلَى لَمَ عَلَى الْعَلَى مُ

#### الأفسير

الموار بين القادة والأتباع الضالَّين:

الآيات السابقة إستعرضت كيفية سوق ملائكة العذاب للظالمين ومن يعتقد إعتقادهم برفقة الأصنام والآلهة الكاذبة التي كانوا يعبدونها من دون الله، إلى مكان معيّن، ومـن ثمّ هدايتهم إلى صراط الجحيم.

واستمراراً لهذا الإستعراض يقول القرآن: ﴿وقفوهم لِنَّهم مسؤولون ﴾ ﴿

نعم عليهم أن يتوقَّفوا ويجيبوا على مختلف الأسئلة التي تطرح عــليهم، ولكــن عــــــماذا يسألون؟

قال البعض: يسألون عن البدع التي اختلقوها. وقال البعض الآخر: يسألون عن أعمالهم القبيحة وأخطائهم. والبعض أضاف: إنّهم يسألون عن التوحيد وقول لا إله إلّا الله. وذهب آخرون: إنّهم يسألون عن النعم التي أنعمت عليهم، وعن شسبابهم وصحّتهم

١. «قفوهم» من مادّة «وقف» وأحياناً تأتي بصورة فعل متعد وتعني (التوقيف والحبس)، وأحياناً أخرى تأتي بصورة فعل لازم. وتعني (التوقّف والوقوف) ومصدر الأولى هو وقفة، ومصدر الثانية وقوف.

وأعهارهم وأموالهم ونحوها، وهناك رواية يذكرها الشيعة والسنّة في أنّهم يسألون عن ولاية أمير المؤمنين علي بن أبي طالبﷺ `.

وبالطبع فإنّ هذه النفاسير لا يوجد أي تناقض بينها، لأنّ في ذلك اليوم يتمّ السؤال عن كلّ شيء، عن العقائد وعن التوحيد والولاية، وعن الحديث والعمل، وعن النعم والمواهب التي وضعها الله سبحانه وتعالى في إختيار الإنسان.

وهنا يطرح هذا السؤال نفسه، وهو: كيف يسماق أولئك أوّلاً إلى صراط الجمحيم، ثمّ يؤمرون بالتوقّف لإستجوابهم؟

> ألا ينبغي تقذيم عملية إيقافهم ومساءلتهم على سوقهم إلى صراط الجحيم؟ هناك جوابان لهذا السؤال وهما:

**أوّلاً**: كون أولئك من أهل جهنّم أمر واضح للجميع، وحتى لأنفسهم، وإستجوابهم إنّما يتمّ لإعلامهم بمقدار وحجم الذنوب والجرائم التي إقترفوها.

**ثانياً**، طرح هذه الأسئلة عليهم لا لمحاكمتهم، وإنَّا ذلك لتوبيخهم ومعاقبتهم نفسياً.

وبالطبع فإنّ كلّ ذلك في حالة كون الأسئلة متعلّقة بما أوردناه آنفاً، أمّا إذا إرتبط الحديث بالآية التالية والتي تسألهم عن عدم نصرتهم بعضهم البعض، فهنا لا تبق أيّة مشكلة في تفسير الآية، ولكن هذا التّفسير لا يتطابق مع ما جاء في عدّة روايات بهذا الشأن، إلّا إذا كان هذا السؤال جزء من أسئلة مختلفة.

على أيّة حال، فعندما يساق المجرمون إلى صراط الجحيم، تكون أيديهم مقطوعة عن كلّ شيء وقاصرة عن تحصيل العون، ويقال لهم: أنتم الذين كان أحدكم يلجأ إلى الآخر في المشكلات ويطلب العون منه، لِمّ لا ينصر بعضكم بعضاً الآن ﴿مالتهم لاتناصرون﴾.

نعم. فكلّ الدعائم التي تصوّرتم انّها دعامات مطمئنة في الدنيا أزيلت عنكم. ولا يمكن أن يساعد بعضكم البعض. كما أنّ آلهتكم ليسوا بقادرين على تقديم العون لكم. لأنّهـم عاجزون ومنشغلون بأنفسهم.

ِ يقال أنَّ (أبا جهل) نادي يوم معركة بدر «نحن جميع منتصر»، والقرآن الجيد أعاد تكرار

[ع

قوله في الآية ٤٤ من سورة القمر **فلم يقولون نحن جميع منتصر؛** فـيوم القـيامة يسأل أبوجهل وأمثاله: لماذا لا يسعى بعضكم لمساعدة البعض الآخر؟ ولكـن لا يــتلكون أي جواب لهذا السؤال، سوى سكوتهم الدالّ على ذلّتهم.

**الآية التي تليها** تضيف: إنّهم في ذلك اليوم مستسلمون لأوامر الله وخاضعون له، ولا يكنهم إظهار المخالفة أو الإعتراض **(بل هم** *ل***يوم مستسلمون)** <sup>(</sup>.

وهنا يبدأ كلّ واحد منهم بلوم الآخر، ويسعى إلى إلقاء أوزاره عـلى عـاتق الآخـر، والتابعون يعتبرون رؤساءهم وأئمّتهم هم المقصّرون، فيقابلونهم وجهاً لوجه، ويبدأ كـلّ منهم بسؤال الآخر، كيا تقول الآية: **(وأقبل بعضهم على بعض يتسالون)**.

وهنا يقول التابعون لمتبوعيهم: إنّكم شياطين، إذكنتم تأتوننا بعنوان النصيحة والهداية والتوجيه وإرادة الخير والسعادة لنا، ولكن لم يكن من وراء مجيئكم سوى المكر والضياع وقالو*ا* **إنّكم كنتم تأتوننا من اليمين.** 

إذ أنّنا ـ بحكم فطرتنا ـ كنّا نسعى وراء الخير والطهارة والسعادة، ولذا لبّينا دعوتكم، لكنّنا لم نكن نعلم أنّكم تخفون وراء وجوهكم الخيّرة ظاهراً، وجهاً آخر شيطانياً وقبيحاً أوقعنا في الخطينة، نعم فكلّ الذنوب التي إرتكبناها أنتم مسؤولون عنها، لانّنا لم نكن غلك شيئاً سوى حسن النيّة وطهارة القلب، وأنتم الشياطين الكذّابون لم يكن لديكم سوى الخداع والمكر.

كلمة «يمين» تعني (اليداليمنی) أو (الجهة اليمنی) والعرب تعتبر ها في بعض الأحيان كناية عن الخير والبركة والنصيحة، وكلّ ما يرد إليهم من جهة اليمين يتفاءلون به، ولذا فإنّ الكثير من المفسّرين يفسّرون **«كنتم تأتوننا من اليمين»** على أنّها تظهر الخير والنصيحة كها ذكرنا ذلك أعلاه.

على أيّة حال، الثقافة العامّة تعتبر العضو الأيمن أو الطرف الأيمن شريفاً، والأيسر غير شريف، ولهذا السبب تستعمل اليمين للإحسان وعمل الخيرات.

وقد ذكرت مجموعة من المفسّرين تفسيراً آخر وهو: إنَّ المقصود هو أنَّكُم أتسيتمونا

بإعتمادكم على القدرة، لأنَّ الجهة اليمني تكون عادةً هي الأقوى، وبهذا الدليل فإنَّ أغلب ١. «إستسلام» من مادّة «السلامة» ولكونها من باب (إستفعال) فهي بمعنى طلب السلامة والتي عادةً تكون ملازمة للإنقياد والخضوع في مقابل قوّة أعظم.

١٢] الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل ٢٤٣

الناس ينجزون أعمالهم المهمّة والصعبة باليد اليمني. لذا فقد أصبح هذا التعبير كــناية عــن «القدرة».

وهناك تفسيرات أخرى تعود إلى هذين التّفسيرين أعلاه، ولكن لا شكّ أنّ التّـفسير الأوّل أنسب.

وفي المقابل فإنّ المتبوعين والقادة لا يسكتون، بل يجيبون تابعيهم بالقول: ﴿قَالُوا بِلَ لَمَ تكونوا مؤمنين﴾.

فلو لم تكن أهواؤكم منحرفة، ولو لم تكونوا من طلّاب الشرّ والشيطنة، لما اتّسبعتمونا بإشارة واحدة، ولماذا لم تستجيبوا لدعوة الأنبياء والصالحين؟ إذاً فالخلل فيكم أنتم، اذهبوا ولوموا أنفسكم وإلعنوها. ودليلنا واضح، إذ لم تكن لنا أي سلطة عليكم، ولم نضغط عليكم ونجبركم لعمل أي شيء ﴿وهاكان لنا عليكم هن سلطان﴾.

اِنَما أنتم قوم طغاة ومعتدون، وأخلاقكم وطبيعتكم الظالمة صارت سبب تعاستكم ﴿بل كنتم قوماً طاغين﴾.

وكم هو مؤلم أن يرى الإنسان قائده وإمامه الذي كان قد إر تبط به قلبيّاً طوال عمره، قد تسبّب في تعاسته وشقائه ثمّ يتبرّأ منه، ويلتي كلّ الذنوب على عاتقه؟

في الحقيقة، إنّ كلتا المجموعتين صادقة في قولها، فلا هؤلاء أبرياء ولا أولئك، فالغواية والشيطنة كانت من أولئك، وتقبّل الغواية والإستسلام كان من هؤلاء.

فجدالكم لا يؤدّي إلى نتيجة، وهنا يعترف أغُمَّة الضلال بهذه الحقيقة، ويقولون: بهــذا الدليل ثبت أمر الله علينا، وصدر حكم العذاب بحقّ الجميع، وسينالنا جمــيعاً عــذاب الله ﴿فحقّ علينا قول ربّنا لِنّا لذلنقون﴾.

إنّكم كنتم طاغين، وهذا هو مصير الطغاة، أمّا نحن فقد كنّا ضالّين ومضلّين. فنحن أضللناكم كما كنّا نحن أنفسنا ضالّين **﴿فاغويناكم لِنّاكت**ا **غاوين﴾.** بناء على ذلك ما الذي يثير العجب في أن نكون جميعاً شركاء في هذه المصائب وهذا العذاب؟

#### ہدثان

# ١- السؤال عن ولاية أمير المؤمنين علي بن أبي طالب ١ بالشكل الذي أشرنا إليه سابقاً، فإنّ روايات عديدة وردت في مصادر الشيعة وأهل

[ع

السنّة بشأن تفسير هذه الآية **﴿وقفوهم لِنّهم مسؤولونَ﴾** تبيّن أنّ من جملة القيضايا التي يسأل عنها المجرمون يوم القيامة هو ما يتعلّق بولاية أمير المؤمنين علي بن أبي طالبﷺ.

فالشيخ «الطوسي» نقل في كتابه (الأمالي) عن أنس بن مالك عن رسول الله ﷺ : «إذا كان يوم القيامة ونصب الصراط على جهنّم لم يجز عليه إلّا من معه جواز فيه ولاية علي بن أبي طالب، وذلك قوله تعالى: **﴿وقفوهم لِنّهم مسؤولونَ ﴾** يعني عن ولاية علي بن أبي طالبﷺ »<sup>(</sup>

كما أكّد الكثير من كتب أهل السنّة على أنّ تفسير هذه الآية يخصّ السؤال بشأن ولاية علي بن أبي طالبﷺ ، وقد نقل هذه الرواية ابن عبّاس وأبي سعيد الخدري عن رسول اللهﷺ ، كما نقلها رواة آخرون منهم:

> ابن حجر الهيثمي في الصواعق المحرقة \_الصفحة ١٤٧. عبدالرزاق الحنبلي في كشف الغمّة \_الصفحة ٩٢. العلّامة سبط ابن الجوزي في التذكرة \_الصفحة ٢١. الآلوسي في روح المعاني في نهاية هذه الآية.

أبو نعيم الأصفهاني في كفاية الخصال ــالصفحة ٣٦٠، وغيرهم من الرواة <sup>T</sup>. وبالطبع، وكها قلنا مراراً، فإنّ مثل هذه الروايات لا تحدّ من المفهوم الواسع للآيات، بل

وب صبح، وتما فننا مرارا، فإن من عدة الروايات م عد من المفهوم الواسع للريات، بن تعكس \_ في الحقيقة \_ مصاديقها الواضحة، بناءً على ذلك فإنّه ليس هناك أي مانع من أن يسأل عن جميع العقائد، لكن بما أنّ للولاية موقعاً خاصّاً في بحث العقائد فقد إستند عليها.

وهناك نقطة جديرة بالإهتمام، وهي أنَّ الولاية لا تعني علاقة عادية أو إعتقاداً جافًاً. وإنَّا الهدف هو قبول قيادة الإمام علي الحِّلا في المسائل العـقائدية والعـلمية والأخـلاقية والإجتماعية بعد النّبي الأكرم تَبَكِنَّ .

وقد عكست خطب أمير المؤمنين الله وكلماته في نهج البلاغة غاذج من تلك المسائل. المسائل التي يعدّ الإيمان بها والعمل على أساسها وسيلة مؤثّرة للخروج من صفّ أهل جهنّم والإستقرار على صراط الله المستقيم.

 تفسير نور الثقلين، ج ٤، ص ٤٠١، والامالي للشيخ الطوسي، ص ٢٩٠. ٢. لكسب المزيد من الإطلاع في هذا المجال يـراجـــع إحــقاق الحـقّ. ج ٢. ص ١٠٤، (الطـبعة الجــديدة) والمراجعات، ص ٥٨ (المراجعة ١٢).

### ٢\_ المتبوعون والتابعون الضالّون

الآيات المذكورة أعلاه وآيات أخرى في القرآن الكريم، تضمّنت إشارات ذات مغزى عن التخاصم الذي يقع بين الأتباع والمتبوعين يوم القيامة أو في جهنّم وهذا تحذير مفيد لكلّ من يضع عقله ودينه تحت تصرّف أغمّة الضلال.

120

ومع أنَّ كلَّ واحد يسعى في ذلك اليوم للتبرؤ من الآخر، وحتى أنَّه يحاول إلقاء تبعات إر تكاب الذنب عليه، ولكن بتلك الحال لا يستطيع أي واحد منهم إثبات براءته.

وشاهدنا في الآيات المذكورة أعلاه أنَّ أَمَّة الغواية والضلال يقولون بصراحة لتابعيهم: إنَّ سبب تأثيرُنا عليكم هو وجود روح الطغيان في داخلكم ﴿ بِلَ كُنتُم قَوْماً طَاغِينَ﴾.

هذا الطغيان هيّاً لديكم أرضية التأثّر بإغواننا، وعبر هـذا الطـريق تمكّـنا مـن نـقل الخرافات إليكم ﴿فأغويناكم لِنّاكنًا فاوين﴾

التوجّه الدقيق لمعنى (أغوى) والمشتقّة من (غي) يوضّح الموضوع، لأنّ كلمة (غيّ) كما يقول الراغب في (مفرداته) تعني الجهل الناشىء من المعتقدات الفاسدة، إذ إنّ أغّة الضلال بقوا بعيدين عن معرفة حقائق الوجود والحياة، ونقلوا جهلهم ومعتقداتهـم الفـاسدة إلى تابعيهم الذين كانوا يحملون روح الطغيان في مقابل أمر الباري عزّوجلّ.

وبهذا الدليل يعترفون هناك بأنّهم هم وتابعوهم يستحقّون العذاب، ﴿فحق علينا قول ربّنا لِآ لذلنقون﴾.

وكلمة «ربّ» هنا لها مغزى كبير، إذ إنّ الإنسان يصل إلى درجة بحيث إنّ الله الذي هو مالك ذلك الإنسان ومربّيه ولا يريد له سوى الخير والسعادة يأمر بالقائه في أشدّ العذاب!! وهذا أيضاً من شؤون ربوبيته.

على أيّة حال فإنّ ذلك اليوم هو حقّاً (يوم العسرة) حيث يندم فيه أغّة الضلال و تابعوهم على أفعالهم، ولكن ما الفائدة؟ فليس هناك أي طريق للرجعة.

فَإِنَّهُمْ يَوْمَبِدِفِ ٱلْعَذَابِ مُسْتَرَكُونَ ٢ إِنَّا كَذَلِكَ نَفَعَلُ بِٱلْمُجْرِمِينَ ٢ إِنَّهُمْ كَانُوٓ إِذَا قِيلَ لَحُمُ لَا إِلَهَ إِلَا ٱللَّهُ يَسْتَكْبُرُونَ ٢ وَيَقُولُونَ أَبِنَا لَتَارِكُواَ ۽ اللَّهَ يَنالِشَاع يَجْنُون ٣ بَلْجَآءَ يَا لَحُقِّ وَصَدَقَ ٱلْمُرْسَلِينَ ٢ إِنَّكُو لَذَا بِقُوا الْعَذَابِ ٱلأَلِيمِ ٢ وَمَا تُخَزَوْنَ إِلَّا مَاكُنُمْ نَعْمَلُونَ ٢

#### التفسير

مصير أئمّة الضلال وأتباعهم:

الآيات السابقة بحثت موضوع التخاصم الذي يدور بين أغَّة الضـلال وتـابعيهم يـوم القيامة قرب جهنم، أمَّا الآيات أعلاه فقد وضَّحت ـ في موضع واحد ـ مصير المجموعتين، وشرحت أسباب تعاستهم بشكل يشخّص المرض ويصف الدواء الخاص لمعالجته.

فني البداية تقول: إنّ النابع والمتبوع والإمام والمأموم مشتركون في ذلك اليوم بالعذاب الإلهي ﴿فَإِنَّهُم يَوْمَنَذٍ فَي للعَدْلَبِ مَشْتَرَكُونَ﴾.

وبالطبع فإنّ إشتراكهم في العذاب لا يمنع من وجود إختلاف في المكان الذي سيلقون منه في جهنم، إضافةً إلى اختلاف نوع العذاب الإلهي. إذ من الطبيعي أنّ الذي يتسبّب في انحراف الآلاف من البشر لا يتساوى عذابه مع فرد ضالّ عادي، وهذه الآية تشبه الآية ٨٨ في سورة غافر والتي يقول فيها المستكبرون لضعفاء الإيمان بعد محاججة ومخاصمة تجري فيا بينهم: إنّنا جميعاً في جهنم، لأنّ الله قد حكم بالعدل بين العباد ﴿قال للذين لستكبروا لِنّاكلُ فيها إنّ الله قد حكم بين العباد﴾.

وهذه الآية لا تنافي الآية ١٣ من سورة العنكبوت، والتي يقول فيها الباري عزّوجلّ ﴿وليحملنَ لثقالهم ولثقالا هع لثقالهم﴾ أي إنّهم يحملون يوم القيامة أحمالهم الثقيلة، وأحمالاً

727 الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل [11

أخرى أضيفت إلى أحمالهم الثقيلة، وذلك أثر إغوائهم وإضلالهم للآخرين وتشجيعهم على إرتكاب الذنب.

وللتأكيد أكثر على تحقّق العذاب تقول الآية التي تلتها ﴿ لِنَّا كَذَلْكَ نَفْعُلْ بِالْمَجْرَمِينَ﴾ إنّ هذه هي سنّتنا، السنّة المستمدّة من قانون العدالة.

ثمّ توضّح السبب الرئيسي الكامن وراء تعاسة أولئك، وتقول: ﴿**لِنَّهِم كَانُوْ لِذَا قَي**ل **لَهِم لا** إله إلاالله يستكبرون).

نعم، إنَّ التكبُّر والغرور، وعدم الإنصياع للحقِّ، والعمل بالعادات الخاطئة والتـقاليد الباطلة بإصرار ولجاجة، والنظر إلى كلَّ شيء باستخفاف واستحقار، تــؤدِّي جمــيعاً إلى إنحراف الإنسان.

فروح الإستكبار يقابلها الخضوع والاستسلام للحق والذي هـو الإسـلام الحـقيق، الاستكبار الذي هو أساس الظلم و الظلام، فيا أنَّ الخضوع والإستسلام هو أساس السعادة وألهناء.

والذي يثير الإهتام أنّ بعض آيات القرآن الكريم توضّح بصورة مباشرة العذاب الإلهي الذي سيعذّب به المستكبرون ﴿فاليوم تجزون عذلب للهون بماكنتم تستكبرون فسي للأرض مِفْير الحقَّ، ﴿

لكن هؤلاء برّروا إرتكابهم للذنوب الكبيرة بتبريرات أسوأ من ذنوبهم، كقولهم: هل نترك المتنا وأصنامنا من أجل شاعر مجنون ﴿ويقولون أننا لتاركوا الهتنا لشاعر مجنون﴾.

لقد أطلقوا على النّبي الأكرم ﷺ كلمة (شاعر) لأنّ كلامه كان ينفذ إلى قلوبهم ويحرّك عواطفهم، فأحياناً كان يتكلُّم إليهم بكلام يفوق أفضل الأشـعار وزناً، في الوقت الذي لم يكن حديثه شعراً، وكانوا يعتبرونه (مجنوناً) لكونه لم يتلوّن بلون المحيط الذي يعيش فيه، ووقف موقفاً صلباً أمام العقائد الخرافية التي يعتقد بها المجتمع المتعصّب حينذاك، الموقف الذي اعتبره المجتمع الضالٌّ في ذلك الوقت نوع من الإنتحار الجنوني. في الوقت الذي كان أكبر فخر لرسول الله ﷺ، هو عدم إستسلامه للوضع السائد حينذاك. 11 11

١. الأحقاف، ٢٠.

فمحتوى كتابه من جهة، وتوافق دعوته مع دعوات الأنبياء السابقين من جهة أخرى، هي خير دليل على صدق حديثه.

[ع

وأمّا أنتم أيّها المستكبرون الضالّون، فإنّكم ستذوقون العـذاب الإلهـي الأليم ﴿لِنَّكَــم لذلنقوا للعذاب للأليم».

ولا تتصوّروا أنَّ الله منتقم، وأنَّه يريد الإنتقام لنبيَّه منكم، كلَّا ليس كذلك ﴿وما تجزون الآماكنتم تعملون».

وحقيقة الأمر أنّ أعمالكم سوف تتجسّد أمامكم، لتبقى مـعكم لتـؤذيكم وتـعذّبكم. وجزاؤكم إنّا هو نتيجة أعمالكم وتكبّركم وكفركم وعدم إيمانكم بالله وزعمكم بأنّ آيات الله هي (شعر) ورسوله (مجنون) إضافةً إلى ظلمكم وإرتكابكم القبائح.

**آخر آية في هذا البحث، والتي هي \_في الحقيقة \_مقدّمة للبحث المقبل، تستثني مجموعة** من العذاب، وهي مجموعة عباد الله المخلصين ﴿لِلا مباد للله للمخلصين﴾ `.

وكلمة ﴿مباد للله﴾ يمكنها لوحدها أن تبيّن إرتباط هذه المجموعة بالله سبحانه وتعالى، وعندما تضاف إليها كلمة (مخلصين) فإنّها تعطي لتلك الكلمة عمقاً وحياةً، و«مخـلَص» (بفتح اللام) جاءت بصيغة اسم مفعول، وتعني الشخص الذي أخلصه الله سبحانه وتعالى لنفسه، أخلصه من كلّ أشكال الشرك والرياء ومن وساوس الشياطين وهوى النفس. نعم فهذه المجموعة لا تحاسب على أعمالها، وإنّما يعاملها الله سبحانه وتسعالى بفضله وكرمه، ويمنحها من الثواب بغير حساب.

#### ہمت

الإمعان في آيات القرآن الكريم يبيَّن أنَّ كلمة (مخلِص) بكسر اللام، قـد اسـتخدمت بكثرة في المواقع التي تتحدَّث عن حالة الإنسان الذي يعيش مراحل بناء نفسه، ولم يصل إلى التكامل، أمّا كلمة (مخلَص) بفتح اللام، فتطلق على مرحلة وصل فيها الإنسان إلى مرتبة يصان فيها من نفوذ وساوس الشيطان إلى قلبه، بعد أن إجتاز مرحلة جهاد النفس ومراحل المعرفة والإيمان، كما أنَّ القرآن ينقل عن إيليس الخطاب التالي لله سبحانه و تعالى فحقة قلت

العبارة هذه (استثناء منقطع) من ضمير (تجزون) أو (لذائقو).
 ٢. ص، ٨٢ و٨٢.

| استا الغرالية ا    | ·- · I. NH      | [   |
|--------------------|-----------------|-----|
| ِ كتاب الله المنزل | الأمثل في تقسير | [\\ |

هذه الآية تكرّرت عدّة مرّات في القرآن، وهي توضّح عظمة مـقام الخـلصين، مـقام يوسف الصدّيق بعد أن عبر ساحة الإختبار الكبيرة بنجاح، وأمثاله من المخلصين وتخللته لنصرف عنه للسو. وللفحشا. لِنّه من عبادنا للمخلصين» أي نحن أظهرنا البراهين ليوسف لنبعد عنه الفحشاء والسوء، لأنّه من عبادنا المخلصين.

729

فمقام المخلّصين لا يناله إلّا من إنتصر في الجهاد الأكبر، وشمله اللطف الإلهي بإزالة كلّ شيء غير خالص من وجوده، ولا تبق فيه سوى النفس الطـاهرة الخــالصة ــكـالذهب الخالص ــعند إذابتها في أفران الحوادث والاختبار، وهنا فإنّ مكافأتهم لا تتمّ وفق معيار أعهالهم، وإنّما معيار مكافأتهم هو الفضل والرحمة الإلهيّة.

والعلَّامة الطباطبائي رحمة الله عليه يقول بهذا الشأن:

«يقول الله سبحانه وتعالى في هذه الآية، إنّ كافّة الناس يأخذون مكافأة أعـمالهم إلّا العباد المخلصين له، لائمهم يدركون بائمهم عبيد الله، والعبد هو الذي لايملك لنفسه شيئاً من إرادة ولا عمل، فهؤلاء لا يريدون إلّا ما أراده الله ولا يعملون إلّاله، ولكونهم من المخلصين، فقد أخلصهم لنفسه، ولا تعلّق لهم بشيء غير ذات الله تعالى، فقلوبهم خالية من حبّ الدنيا وزخار فها، وليس فيها إلّا الله سبحانه.

ومن المعلوم أنّ من كانت هذه صفته كان التذاذه وتنعّمه بغير ما يلتذّ ويتنعّم به غيره. وإرتزاقه بغير ما يرتزق به سواه، وإن شاركهم في ضروريات المأكل والمشرب، ومن هنا يتأيّد أنّ المراد بقوله: ﴿لُولئك لهم رزق معلوم ﴾ ` الإشارة إلى أنّ رزقهم في الجنّة رزق خاص لا يشبه غيره، (وأنّهم يرزقون من مظاهر ذات الله الطاهرة، وقلوبهم متعطّشة إشتياقاً لله، وغارقة في العشق والوصول إلى الله) `.

۲. الصافات, ٤١. ۱. بوسف، ۲٤. ٢. تفسير الميزان، ج ١٧، ص ١٤١.

#### الآيات

أُوْلَيَهِكَ لَمُ رِزَقٌ مَعَلُومٌ أَنَ فَوَكِمُ وَهُم مَكْرَمُونَ أَن فِي جَنَّنِ النَّعِيمِ عَلَى سُرُدِ مُنَقَبِلِينَ أَن يُطَافُ عَلَيْهِم بِكَأْسٍ مِن مَعِينٍ فَ بَيْضَاء لَذَهِ لِلشَّرِبِينَ فَ لَافِها عَوْلُ وَلَاهُمْ عَنْهَا يُنزَفُونَ فَ وَعِندَهُمْ قَصِرَتُ الطَّرْفِعِينُ فَ كَأَنَهُنَ بَيضٌ مَكُونُ فَ

#### التغسير

جوائب من النعم لأهل المِنَّة:

الآيات الأخيرة في البحث السابق تحدّثت عن عباد الله المخلصين، أمّا آيات بحثنا هذا فإنّها تستعرض العطايا والنعم غير المحدودة التي يهبها الله سبحانه وتعالى لأهــل الجــنّة، ويمكن توضيحها في سبعة أقسام:

تقول الآية **أوّلًا:** إنّ لهم رزقاً معلوماً ومعيّناً ﴿لُولئك لِهم رزق معلوم».

فهل هذه هي خلاصة لتلك النعم التي ستبيّنها الآيات فيا بعد، و تــوضيح للــنعم التي ستغدق عليهم بصورة خفيّة.

أو إشارة إلى نعم معنوية غير معروفة وغير قابلة للوصف، تتصدّر نعم أهل الجنّة. بعض المفسّرين فسّرها بالشكل الأوّل، فيا فسّرها آخرون بالشكل الثاني، وتناسب سحث يتواءم مع المعنى الثاني، وبهذا فإنّ النعمة الأولى من النعم السبع ـ التي وردت في آيات بحثنا ـ هي الهبات المعنوية والمتع الروحية ودرك مظاهر ذات الله، وتناول الشراب الطاهر والغمرة في عشق الله، اللذّة التي لا يمكن أن يدركها العبد ما لم يستذوّقها ويسعيش رحابها.

والسبب في أنّ العطايا الماديّة في الجنّة قد ذكرت في آيات القرآن الكـريم بـالتفصيل والهبات المعنوية والملذّات الروحية استعرضت بصورة خفيّة، فهو أنّ الأولى قابلة للوصف دون الثانية.

| 01 | الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل | [\) |
|----|----------------------------------|-----|
|    |                                  |     |

وأمّا بشأن معنى **﴿رزق معلوم﴾** فلقد قيل عنها الكثير، هل هي بمعنى معلوم الوقت، أم بقاءه ودوامه، أم سائر خصائصه؟ ولكن كها قلنا قبل قليل فانّ «معلوم» تعبير خني ومجمل عن المواهب التي لا تقبل الوصف.

ثمّ ينتقل إلى بيان نعم اُخرى، ويعدّد قبل كلّ شيء بعض نعم الجنّة التي تقدّم لأهل الجنّة بكل إحترام و تكريم **﴿فولاكه وهم مكرمون﴾**.

وليس بتلك الصورة التي يرمى فيها الطعام أمام الحيوان لتناوله، وإنَّما يقدّم لهم الطعام بكلّ إحترام وكأنّهم ضيوف أعزّاء.

هنا نترك الحديث عن أنواع الفواكه التي تقدّم لأهل الجنّة باحترام وتجليل، لنتطرّق إلى أماكنهم في الجنّة، حيث إنّ القرآن الكريم يقول: إنّ أماكنهم في حدائق خضراء تملوءة بنعم الجنّة **(في جنّات للنعيم)**.

فأي نعمة يتمنُّونها موجودة هناك، وكلَّ ما يطلبون يجدونه أمامهم.

وأشارت الآيات إلى النعمة الرابعة، وهي إستئناس أهل الجــنّة بمــجالس السَّــمر التي يعقدونها مع أصدقائهم في جوّ ملؤه الصفاء، إذ يجلسون على سرر متقابلة وينظر كلّ منهم إلى الآخر ﴿على سررهتقابلين﴾

يتذاكرون في كلّ شيء، فمرّة تراهم يتحدّثون عن ماضيهم في الدنيا، وأخرى عن النعم العظيمة التي أغدقها عليهم الباري عزّوجلّ في الآخرة، وأحياناً يستعرضون صفات الجهال والجلال عند الله، وفي أوقات يتحدّثون عن مقام الأولياء وكراماتهم، ويتذاكرون قضايا أخرى قد لاندركها نحن المسجونون في هذه الدنيا.

«سرر» هي جمع (سرير) وهي الأسرّة التي يجلس عليها الناس في مجالس سمرهم، كما أنّ لهذه الكلمة معانٍ أوسع، حتى أنّها تطلق أحياناً على تابوت الميّت، ويحتمل أن يكون إطلاق هذه التسمية على تابوت الميّت برجاء أن يكون التابوت مركب بهجة يسير به إلى الرحمة الإلهيّة وجنّة الخلد.

سورة الصافات / الآية ٤١ ـ ٤٩

[ع

وهذه الكؤوس ليست في مكان معيَّن يذهبون إليها لأخذها، وإنَّما يطاف بهــا عــليهم ﴿يطاف عليهم﴾.

كلمة «كأس» يطلقها أهل اللغة على إناء الشراب المملوء، فيا يطلقون كلمة (قدح) عليه إن كان خالياً، وقال الراغب في مفرداته: الكأسِ الإناء بما فيه من الشراب.

أمّا كلمة «معين» مشتقّة من (معن) على وزن (صحن) وتعني الجاري، إشـارة إلى أنّ هناك عيوناً جارية من الخمر الطاهر، تملأ منها ـ في كلّ لحظة ـ الكؤوس، ومن ثمّ يطاف بها على أهل الجنّة، وهذه العيون الجارية من الخمر الطاهر لا تنضب ولا تفسد، إضافةً إلى أنّ الحصول عليها لا يحتاج إلى أي مشقّة أو تعب.

ثمّ ينتقل الحديث إلى وصف كؤوس الشراب، إذ يقول: إنّها بسيضاء اللمون ومستلألئة وتعطى لذّة للشاربين بها **(بيضا.لذّة للشاربين)**.

وكلمة (بيضاء) إعتبرها بعض المفسّرين صفة لكؤوس الشراب، فيا إعتبرها البـعض الآخر صفة للشراب الطهور، ويعني أنَّ ذلك الشراب ليس كالأشربة الملوّنة في الدنيا، بل إنّها أشربة طاهرة، خالية من الألوان الشيطانية، وبيضاء اللون شفّافة.

وبالطبع فإنَّ المعنى الثاني أنسب لجملة ﴿لدَّة للشاربين﴾ .

الآية السابقة التي تطرّقت إلى الشراب والكؤوس ربّما تجلب إلى الأذهان مفاهيم أخرى، أمّا الآية التي تليها فتطرد في جملة قصيرة كافّة تلك المفاهيم عن الأذهان ﴿لافيها هول ولاهم منها ينزفون﴾

أي أنَّ ذلك الخمر هو شراب طاهر لا يفسد العقل، ولا يؤدَّي إلى السكر والغفلة، وإنَّمَا يؤدّى إلى اليقظة والنشاط وفيه متعة للروح.

وكلمة «غول» على وزن (قول) تعني الفساد الذي ينفذ إلى الشيء بصورة غير محسوسة، ولهذا يقال في الأدب العربي لعمليات القتل التي تتمّ بصورة سريّة أو خفية بأنّه (قتل غيلة). وكلمة (ينزفون) من مادّة (نزف) على وزن (حذف) وتعني فـقدان الشيء تـدريجيّاً،

[\)

السكرة. أمّا خمر الجنّة الطاهر فإنّه لا يسكر على الإطلاق. إذ لا يذهب بالعقل ولا يسبّب أي مضارّ.

هاتان العبارتان تتطرّقان في آنٍ واحد - بصورة ضمنية ودقيقة - إلى الشراب في عالم الدنيا والذي ينفذ إلى حياة الإنسان بصورة تدريجية وسرية، ويوجد عنده حالات الفساد والضياع، حيث إنّها لا تؤدّي بعقل الإنسان وأعصابه إلى الدمار فحسب، بل إنّ تأثيرها السلبي والذي لا يمكن إنكاره يمتدّ إلى جميع أعضاء جسم الإنسان، إلى القـلب وحـتى الشرايين، وإلى المعدة والكلية والكبد، وأحياناً تودي بحياة الإنسان وكانّها تقتله غسيلة، وكذلك تأثيرها على عقل وذكاء الإنسان يشبه عملية سحب ماء البئر تدريجيّاً حتى يجفّ.

ولكن الشراب الطهور الإلهي في يوم القيامة لا يحمل هذه الصفات .

أمّا القسم السادس، فإنّه يشير إلى الحور العين في جنّات النعيم **﴿ومندهم قاصرات الطرف** عين﴾، أي نرزقهم زوجات لا يعشقن سوى أزواجهن ويقصرن طرفهن عليهم فقط، ولهذه الزوجات أعيناً واسعة وجميلة.

«طرف» في الأصل تعني جفن العين، وهذه الكلمة كناية عن النظر، إذ إنّ أجفان العين تتحرّك عندما ينظر الإنسان إلى شيء ما، إذن فإنّ عبارة ﴿قاصرات للطرف» تعني النساء اللواتي ينظرن نظرة قصيرة، كما أنّ هناك تفسيرات متعدّدة وردت بهذا الشأن يكن درجها كالتالى:

الأوّل: هو أنّهن ينظرن إلى أزواجهنّ فقط، ولا تمتد أبصارهنّ إلى سواهم.

**والثاني:** هذا التعبير كناية عن كونهنّ لا يعشقن إلّا أزواجهنّ، وقلوبهم متيّمة بمحبّتهم، ولا توجد محبّة أخرى في قلوبهنّ، وهذا هو أكبر إمتياز للمرأة التي تحبّ زوجها و تتأمّل به.

**والتّفسير الثالث،** هو أنّ لهنّ أعين سكرى، هذه الحالة الخاصّة التي طالما وصف فيها

الشعراء جمال العين في قصائدهم .

وبالطبع فإنَّ المعنى الأوَّل والثاني يبدوان أنسب، مع أنَّه لا مانع من الجمع بين المعاني. كلمة «عِين» على وزن (سين) وجمعها (عيناء) وتعنى المرأة ذات العين الواسعة.

وأخيراً، فإنَّ آخر آية في بحثنا هذا تعطينا وصفاً آخر لزوجات الجنّة، إذ تـوضّع طهارتهن وقداستهن من خلال هذه العبارة **وكاتمن بسيض مكـنون)** أي إنّهـن نـظيفات وظريفات، وذوات أجسام بيضاء صافية كالبيض الذي أحاط به الريش في العشّ فلم تمسّه الأيدي ولم يصبه الغبار.

> «بيض» جمع بيضة. «مكنون» مشتقّة من (كن) على وزن (جنّ) وتعنى المستور بالإدّخار.

هذا التشبيه القرآني يتّضح بصورة جيّدة إذا نظر الإنسان إلى البيضة في اللـحظة التي تنفصل فيها عن الدجاجة، ولم تمسّها بعد يـد الإنسـان لتســتقرّ تحت جــناح الدجــاجة وريشها، إذ تبدو عليها شفافية وصفاء عجيبان.

وبعض المفسّرين يرى بأنّ كلمة (مكنون) تعني الحتويات الداخلية للبيضة المختفية تحت القشرة، وفي الواقع فإنّ التشبيه المذكور يشير إلى بيضة مـطبوخة قـد أزيـلت قـشرتها الخارجية لتوّها، وقد بدا عليها البياض اللامع والنعومة واللطافة.

الملاحظ أنَّ عبارات القرآن المجيد الخاصّة بتوضيح الحقائق، عميقة ومفعمة بــالمعاني، فعبارة قصيرة ولطيفة واحدة توضّح حقائق كثيرة وبأُسلوب لطيف.

#### ہدت

## نظرة عامَّة على ما جاء في الآيات السابقة:

الهبات التي منّ الله تعالى بها على أهل الجنّة \_المذكورة في الآيات السابقة \_هي مجموعة من الهبات الماديّة والمعنوية، ونستشف من عبارة **«لولنك لهم رزق معلوم»** أنّ أوّل هبة هي تلك المتعلّقة بالهبات المعنوية والروحية التي يعجز اللسان عن وصفها.

أمّا الأقسام الستّة الأخرى وهي الفواكه، والشراب الطاهر، والزوجات الصبالحات،

تفسير روح المعانى، ج ٣٣، ص ٨١.

والإحترام الكامل. والمسكن الحسن، والأصدقاء الجيدون في الجنّة. فقد أعـطت أبـعاداً مختلفة لنعم الجنّة. والتي غالباً ما تمزج بالعطايا والمنح المادية والمعنوية.

لكن كلّ ما طرحناه كان بلغتنا التي لا تستطيع أبداً أن تعكس كلّ جوانب النعم في الجنّة، ومن الطبيعي فإنّنا نحتاج إلى حواس سمع ونظر وإدراك أخرى، إضافةً إلى ألفساظ وجسل وكلام آخر، كي نتمكّن من شرح هذه الأمور.

وبعبارة أخرى، فإنّ حقيقة النعم التي تغدق على أهل الجنّة خفيّة عن أهل الدنيا، إلّا إذا ذهبوا إلى هناك وشاهدوها عن قرب ليدركوها.

على أيّة حال، فإنّ ﴿مباد للله للمخلصين﴾ ` والذين وصلوا في عــلومهم وإيــانهم إلى مرحلة الكمال، أعزّاء عند الله، ويشملهم اللطف الإلهي بصورة غير محدودة، ومهما تصوّرنا علو مقامهم، فإنّهم أفضل وأعلى من ذلك.

ଚ୍ଚାର

#### ١. الصافات، آيات ٤٠ و٧٤ و٢٢٨ و ١٦٩ و١٦٩.

فَأَقْبَلَ بَعْضُهُمْ عَلَى بَعْضٍ يَتَسَاء لُونَ ۞ قَالَ قَآبِلُ مِنْهُم إِنِّي كَانَ لِي قَرِينُ ۞ يَقُولُ آءِ نَكَ لَمِنَ الْمُصَدِّقِينَ ۞ آء ذَامِنْنَا وَكُنَّا تُرَابَا وَعِظَمًا آءِ نَا لَمَدِينُونَ ۞ قَالَ هُلْ يَعْوُلُ آءَ نَكَ لَمِنَ الْمُصَدِّقِينَ ۞ آء ذَامِنْنَا وَكُنَّا تُرَابَا وَعِظَمًا آءِ نَا لَمَدِينُونَ ۞ قَالَ هُلْ الْعَلَى مَعْلَ الْمُ لَعَمْ يَعْنَ ﴾ أَنْتُم مُطَلِعُونَ ۞ فَالَ الْمُعْذِينِ ۞ أَء ذَامِنْنَا وَكُنَا تُرَابَا وَعِظَمًا آءِ نَا لَمَدِينُونَ ۞ قَالَ هُلْ الْمُ لَعْنَ أَنْ مَعْذَينُ ۞ أَء ذَامِنْنَا وَكُنَا تُرَابَا وَعِظَمًا آءِ نَا لَمَدِينُونَ ۞ قَالَ هُلْ هُذَا عَلَى لَمُ لَمُ أَعْذَينِ ۞ فَاطَلَعَ فَرَءَاهُ فِي سَوَآءِ ٱلْجَحِيمِ ۞ قَالَ تَاللَّه إِن كِدتَ لَتُرْدِينِ ۞ وَلَوْلَا نِعْمَةُ رَبِي مَعْزَة الْمُعَمَدِينَ ۞ أَعْمَا غَنُ بِعَيْبَة مِنَا إِن كُدَةً لَمُ يَعْذَينَ ﴾ وَلَوْلَا نِعْمَة رَبِي لَكُنْتُ مِنَ أَعْمَا غَنُ بِعَيْبَة مِنْ اللَّهُ وَلَكُولُ لَعْمَا غَنُ بِعَيْبَة مَا مَعْنَ بِعَيْبَة مِنْ أَعْمَا غَنُ بِعَيْبَة مَنْ إِنَهُ مَعْنَ أَعْمَا غَنُ مُنَ مُعْتَ مِنْكَ أَعْرَبُ فَ قَالَ عَلَي مُنْهُمُ إِنَ كُذَنَ لَهُ وَلَنَ أَنْ وَلَكَ وَلَكُ لَعْمَا غَنُ بِعَيْبَة مَنْ يَعْمَنُ أَعْمَا غَنُ بُعَيْبَةٍ مَا عَنْ يَعْمَا فَي بُونَ الْعُمَا فَي أَعْمَا غَنُ بِعُمَة مَنْ إِنَهُ مَا عَنْ يَعْمَا فَنَ أَعْمَا غَنُ بِعَيْتِي أَعْمَا غَنُ بُعَمَ مُ إِنَ عَمَةُ مَا عَنْ يَعْمَا مَعْنَ بُعَيْبَ مُ أَعْمَا غَنُ مُ مُعْذَا لَ

التفسير

البمث عن رفيق السوء:

عباد الله المخلصون الذين إستعرضت الآيات السابقة النعم المادية والمعنوية التي أغدقت عليهم، كالفاكهة، والحور، وكأس المعين الذي يسطاف بسه عسليهم، والسرر المستقابلة التي يجلسون عليها، والأصدقاء الطيبين الذين يجالسونهم ويتحدّثون معهم، وفجأة سخسلال جلسات سمرهم في الجنّة سيتذكّرون أصدقاءهم في الدنيا، أصدقاءهم الذين إنفصلوا عنهم في الطريق، ولم يجدوا لهم أي أثر في الجنّة، فيسعون إلى معرفة مصيرهم.

نعم، فني الوقت الذي كانوا فيه منشغلين بالحديث والسؤال عن أحوال بعضهم البعض. ﴿فَأَقَبِلَ بِعِضْهِمِ على يَعْضَ يِتَسَاءلُونَ﴾.

فجأةً خطر في ذهن أحدهم أمر، فالتفت إلى أصحابه قائلاً: لقد كان لي صديق في الدنيا ﴿قال قائل منهم لِنّي كان لي قرين﴾.

ومع الأسف، فإنّه انحرف عن الطريق الصحيح، وصار منكراً ليوم البعث، وكـان داغاً يقول لي: هل تصدّق هذا الكلام و تعتقد به؟ ﴿يقول لَلِنِّك لِمِن المِصدّقين﴾.

هل أنَّنا إذا متنا وكنَّا تراباً وعظاماً نحيا مرَّة أخرى، لنساق إلى الحساب، والجزاء على ما

۲۵۷ الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل

اقترفناه من أعيال؟ إنَّ هذا ممّا لا يستبغي أن يسمدق: ﴿ *إذا هستنا وكسنَّا تسرلياً ومس*طّاه*ا النَّسَا* لهدينون﴾ (

وهنا يخاطب من كان يتحدّث معهم من أهل الجنّة، بالقول: ليتني أعرف أين هو الآن؟ وفي أيّة ظروف يعيش؟ فمكانه خال بيننا.

ويضيف: أيّها الأصدقاء، هل تستطيعون البحث عنه، ومعرفة حاله، ﴿قَالَ هَـلَ لَسْتَمَ هطّلعونَ﴾ [.

وأثناء بحثه عن قرينه وصديقه ينظر إلى جهنّم، ويرى فجأةً صديقه وسط جهنّم ﴿فاطّلع فرآة في سوار للجعيم» ``

فيخاطبه قائلاً: أقسم بالله لقد كدت أن تهلكني و تسقطني فيا سقطت فيه ﴿قَالَ قَالَهُ إِنَّ كديد لتردين) \*.

لقد أوشكت أن تؤثّر على صفاء قلبي بوساوسك، وأن تزجّ بي في الخطّ المنحرف الذي كنت فيه، فلولا لطف الله الذي منعني من ذلك ونعمته التي سارعت لمساعدتي، لكنت اليوم من الحضرين للعذاب مثلك في نار جهنّم ﴿ولولا نسمة رَبْي لكنت مِن المحضرين﴾.

فالتوفيق الإلهي كان رفيق دربي، ولطف هدايته كان الموجّه لي.

وهنا يلتي نظرة أخرى إلى صديقه في جهنَم، ويقول له موجّعاً إيّاه: ألم تكن أنت القائل لي في الدنيا بأنّنا لا نموت ﴿قطا نحن **بحيّتين**﴾ سوى مرّة واحدة في الدنيا، وبعدها لا حسياة أخرى ولا عذاب **﴿لِآهوتتنا الأولى وها نحن بحدّبين**﴾؟

الآن انظر ولاحظ الخطأ الكبير الذي وقعت فيه! فبعد الموت كانت هذه الحياة وهكذا ثواب وعقاب، والآن توضّحت لك كافة الحقائق، ولكن ما الفائدة فليس هــناك طـريق للعودة.

طبقاً لتفسير الآيتين الأخير تين، فإنّ حديث المؤمن الذي في الجنّة مع صديقه الذي في جهنّم، كان مركّزاً على تذكيره بإنكاره للمعاد في الحياة الدنيا.

٨. «مدينون» من مادّة «دين» وتعنى الجزاء، وهنا تعنى: هل أنّنا سنجزي. ٢. «مطِّلعون» من مادَّة «إطَّلاع» وتَّعني التفتيش والبَّحث. والإشراف عملي شبيء من مكمان عمالٍ، وأخبذ ج وسواء؛ تعنى الوسط. المعلومات. ٤. «تردين» من مادّة «إرداء» وتعني السقوط من مكان عالٍ، وهلاك الساقط.

لكن بعض المفسّرين يحتملون وجود تفسير آخر للآيتين المذكورتين، وهو أنّــه بـعد إنتهاء حديث الجنّتي مع صديقه الجهنّمي، يعود إلى أصحابه في الجنّة للتسامر فيا بسينهم، فيقول أحدهم من شدّة الفرح: أحقّاً أنّنا لن نموت مرّة أخرى وأنّنا سنعيش هنا خالدين؟ وهل أنّه بعد الموت الأوّل لا يوجد موت آخر، وتبتى هذه النعم الإلهيّة مـعنا، ومــا نحــن بمعذّبين؟

بالطبع هذا الكلام ليس مصدره الشكّ والتردّد، إنّما هو نتيجة شدّة الفـرح والــرور، فمثلهم كمثل الإنسان الذي يحصل بعد مدّة من الأمل والإنتظار على بيت واسع وفـخم، فيقول وهو متعجّب: كلّ هذا لي؟ ياربيّ! ما هذه النعمة؛ وهل ستبق عندي؟

على كلّ حال، هنا اختتم الحديث بجملة عميقة المعاني وحسّاسة ومؤثّرة جدّاً، ومؤكّدة بأنواع التأكيدات **(إنّ هذا لهو الفوز العظيم)**.

ما أعظم هذا الفوز الذي يغرق فيه الإنسان بنعمة الخلود والحياة الأبـدية، وتشــمله الألطاف الإلهيّة؟ وماذا يتصوّر أفضل وأعظم من ذلك؟

ثمّ يقول تبارك وتعالى في ختام البحث جملة واحدة قسصيرة تسوقظ القسلوب وتهسزّ الأعهاق، ﴿لعثل هذا فليعمل للعاهلون﴾ أي لمثل هذا فليعمل الناس، ومن أجل نيل هـذه النعم فليسع الساعون.

بعض المفسّرين يحتملون في الآية الأخيرة أنّها من كلام أصحاب الجنّة، وهذا الاحتمال مستبعد جدّاً، لأنّ الإنسان في ذلك اليوم غير مكلّف، وبعبارة أخرى لا يوجد أي تكليف في ذلك اليوم حتى يستنتج من الكلام أنّه تشجيع للآخرين، في الوقت الذي يوضّح فسيه ظاهر الآية إنّها إستنتاج للآيات السابقة، وأنّها تدفع الناس إلى الإيمان والتوجّه إلى العمل، لذاكان من المناسب أن يورد الباري عزّوجلّ هذا الحديث في نهاية هذا البحث.

## ہدوث

١\_ الرابطة بدن أهل المِنَّة وأهل النار

يستشف من الآيات المذكورة أعلاه، وجود نوع من الرابطة بين أهل الجنَّة وأهل النار. فكأنَّ أهل الجنَّة \_الذين هم في مرتبة عُليا \_يرون أهل النار \_الذين هم في الأسفل \_ [وقد استفيد هنا من عبارة (فاطَّلع) والتي تعني الإشراف من الأعلى على الأسفل].

الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل [11

وبالطبع فإنَّ هذا ليس بدليل على كون الفاصل الموجود بين الجنَّة والنار قليلاً، فسلربُّما يمنحون قوّة نظر خارقة تغدو أمامها قضيّة المكان والفاصل معدومة.

109

وقد جاء في كلبات بعض المفسّرين أنَّ في الجنَّة كوَّة ينظر منها أهل الجنَّة إلى أهل النَّار. وآيات سورة الأعراف توضّح بصورة جيّدة الرابطة الموجودة بين الفريقين ﴿ونادى أصحاب للجنَّة أصحاب للنار أن قد وجدنا ها وعدنا ربَّنا حقًّا فهل وجدتم ها وعد ربَّكم حقًّا قالوا نعم فاذن مؤذن بينهم أن لمنة الله على الظالمين)، ` كما يكن الاستفادة من الآية ٤٦ في سورة الأعراف بهذا الشأن ﴿وبينهما حجاب﴾ أي أنَّ هناك حجاب بين أهل الجنَّة وأهــل النارر

وكلمة «نادي» يستخدمها \_بصورة طبيعية \_المتكلِّم من بعيد، وتوضِّح في الآية مكان ومرتبة الفريقين.

على أيَّة حال، وكما ذكرنا عدَّة مرَّات، فإنَّ أوضاع وأحوال يوم القيامة تختلف كثيراً عن أوضاع عالمنا الحالي، ونحن لا نستطيع تقييم الأوضاع هناك وفق معايير عالمنا.

## ٢\_ بمقّ من نزلت هذه الآيات؟

بعض المفسّرين ذهب إلى أنّ سبب نزول الآيات المذكورة أعلاه هو ما ورد في سورة الكهف كمثال، ﴿والصّرب لهم مثلاً رجلين جعلنا لأحدهما جنّتين من أعناب وحففناهما بسنخل 

وقد جاء في هذه الآيات أنَّ أحد الشخصين كان متكبِّراً ومغروراً جدّاً، إضافةً إلى أنَّه كان ينكر المعاد. والآخر كان مؤمن يعتقد بالقيامة، وفيا بعد نزل العـذاب الإلهـي عـلى الشخص المغرور الكافر وهو في هذه الدنيا، إذ فقد ثروته وأحاط به البلاء من كلٌّ جانب ً

لكن سياق آيات بحثنا هذا يختلف مع ما هي عليه آيات سورة الكهف، ويبيَّن وجود فارق بين الحادثتين.

ويرى البعض الآخر: إنَّها تخصَّ شخصين شريكين أو صديقين كانا يمتلكان ثروة كبيرة. أحدهما كان ينفق بسخاء في سبيل الله، أمَّا الثاني الذي كان لا يؤمن بشيء ــفقد إمتنع عن ١. الأعراف، ٤٤. ۲. الکیف، ۳۲\_۳۶. ٢. التفسير الكبير، ج ٢٦، ص ١٣٩.

الإنفاق، وبعد مدَّة من الزمن أُصيب المنفق بفاقة مالية، وتعرَّض لإستهزاء صديقه، والذي قال له بلغة السخرية، ﴿ **لِنْك لَحْنَ الحَصَدَقَينَ**﴾ <sup>أ</sup>.

فإن كانت أسباب النَّزول تخصّ هذه الحادثة، إذاً علينا قراءة كلمة (مصدّقين) بتشديد (الصاد) والتي تعنى هنا دفع الصدقة والإنفاق.

في حين أنّ المشهور بين القرّاء قراءة كلمة (مصدّقين) بدون تشديد (الصاد) وعلى هذا فإنّ سبب النّزول الآنف الذكر لا يتلاءم والقراءة المشهورة.

#### ٣\_ لنيل مثل هذه النعم علينا المثابرة

هل من الصحيح أن يصرف الإنسان رأس مال عمره والقابليات الأخرى والعطايا الإلهيّة في موارد هي كالفقاعات التي لا تدوم سوى لحظات فوق الماء؟ متاع بخس غير دائم. متاع مليء بالآفات والمشاكل!!.

أو يستثمر هذه القوى العظيمة في مجال يؤدّي إلى حياة خالدة ونعم دائمة. ومرضاة الله سبحانه وتعالى؟

فما أجمل التعبير الذي صاغته الآيات القرآنية المذكورة أعلاه، عندما دعت المؤمنين إلى هذا الهدف، أي نيل الجنان المملوءة بالملذّات الروحية والجسمية، التي تشمل الشراب الطاهر الذي يغرق الإنسان في الظلّ الملكوني، والقرناء والأصدقاء الطيبين ذوي القلوب الصافية الذين تزيل مجالستهم كلّ أشكال الغمّ. وليس في هذه الجسنان هممّ ولا غسمّ ولا مشكلة.

> نعم فمن يريد أن يكسب الجنان فعليه أن يسعى ويعمل. ص03



أَذَلِكَ خَيْرٌ نُزُلًا أَمْ شَجَرَهُ ٱلزَقْوُمِ شَ إِنَّاجَعَلْنَهَا فِتْنَةً لِلظَّلِمِينَ شَ إِنَّهَا شَجَرَة تَخْرُجُ فِى أَصْلِ ٱلجَحِيمِ شَ طَلْعُهَا كَأَنَهُ, رُءُوسُ ٱلشَّيَطِينِ شُ فَإِنَّهُمْ لَا كِلُونَ مِنْهَا فَمَا لِحُونَ مِنْهَا ٱلْبُطُونَ شَ شُمَّ إِنَّ لَهُ مَ عَلَيْهَا لَشَوْبَامِنَ حَمِيمٍ شَ مُمَّ إِنَّ مَرْجِعَهُم لَإِلَى ٱلجَحِيمِ شَ إِنَهُمْ ٱلْفَوْاءَابَاءَ هُوْضَالِينَ شَ فَهُمْ عَلَى مَاتَرِهِمْ يُهْرَعُونَ شَ

#### التفسير

مِوائب من العذاب الأليم لأهل النّار:

بعد توضيح النعم الكثيرة والخالدة التي يغدقها الله سبحانه وتعالى على أهـل الجـنّة، تستعرض الآيات أعلاه العذاب الأليم والمثير للأحزان الذي أعدّه الله لأهل جهنّم، وتقارنه مع النعم المذكورة سابقاً، بحيث تترك أثراً عميقاً في النفوس يردعها عن إرتكاب الأعمال السيّئة والمحرّمة.

فني البداية تقول: ﴿ أَذَلْكَ خَيْرِ نَزَلاً لَمْ شَجِرَةَ لَلزَقُومَ ﴾.

كلمة «نُؤُل» تعني الشيء الذي يهيّأ لورود الضيف فيقدّم إليه إذا ورد. والبعض الآخر قال: إنّها تعني الشيء الأوّل الذي يقدّم للضيف حين وروده. وهذه إشارة إلى النعم المهيّئة لورود الضيوف الأعزّاء والمحترمين إلى الجنّة.

والقرآن الكريم يقول: أذلك خير أم شجرة الزقوم؟ ولفظة (خير) ليست دليلاً عـلى أنّ شجرة الزقّوم شيء جيّد، والنعم التي أعدّها الله سبحانه وتعالى لأهل الجنّة أجود، إذ إنّ مثل هذه الألفاظ تستخدم أحياناً في لغة العرب بشأن بعض الأشياء التي لا فائدة فيها أبـداً، ويحتمل بأنّها نوع من الكناية، ومثلها كمثل شخص غارق بالذنوب وقد فضح أمام الناس، وهم يقولون له: هل هذه الفضيحة خير، أم الفخر والعزّة والشرف؟

وأمّا «زقّوم» فقد قال أهل اللغة: إنّه اسم نبات مرّ وذي طعم ورائحة كريهة <sup>(</sup> .

فيا قال بعض المفسّرين: إنّه اسم نبات يحمل أوراقاً صغيرة مرّة وكريهة الرائحة وهـو موجود في أرض تهامة، وكان يعرفه المشركون، ` وأضاف صاحب تفسير (روح المعاني) أنّ لهذا النبات لبن إذا أصاب جسد إنسان تورّم `.

وقال الراغب في (مفرداته): الزقّوم هو كلّ غذاء يثير إشمتزاز أهل جهنّم.

وقال صاحب كتاب (لسان العرب): هذا اللفظ يأتي أساساً بمعنى بلع الشيء، ويضيف: عندما نزلت هذه الآية قال أبو جهل، لا توجد مثل هذه الشجرة في أرضنا، فمن منكم يعرف معنى زقّوم؟

وهنا أجابه شخص من أفريقيا قائلاً: الزقّوم بلغة أهل أفريقيا تعني الزبد والتمر، وفور ما سمع أبو جهل بجواب الأفريقي، نادى جاريته، وقال لها باستهزاء: زقّينا بمـقدار مـن التمـر والزبد. فكانوا يأكلون ويسخرون ويقولون: إنّ محمّد يخوّفنا من هذا في الآخرة، فـنزلت آيات قرآنية قاطعة وحازمة تردّ على أبي جهل وبقيّة المشركين سنتطرّق إليها فيا بعد.

ثمّ يستعرض القرآن الكريم بعض خصائص هذه النبتة، ويـقول: ﴿لِنَّمَا جَـعَلْنَاهَا فَـتَنَهُ للظال<u>مين</u>﴾.

ولفظة «فتنة» تعني المحنة والعذاب، كما تعني الامتحان، وغالباً ما جاء هذا المـعنى في موارد متعدّدة من سور القرآن المجيد، وهو إشارة إلى أنّ المـشركين عـندما سمـعوا كـلمة (الزقّوم) عمدوا إلى السخرية والاستهزاء، فيما كان هذا الأمر إمتحاناً لأولئك الطغاة.

ويضيف القرآن الحكيم ﴿لِنُّها شجرة تخرج في أصل الجحيم».

ولكن الظالمين المغرورين يواصلون إستهزاءهم، ويقولون: كيف يمكن لنبات أو شجر أن ينبت في قعر جهنّم؟ فأين النار وأين الشجر والنبات؟ وتبعاً لذلك فإنّ سماع اسم هذا النبات وأوصافه هو اختبار دنيوي لهم، وسيكون سبباً لعذابهم ومحنتهم في الآخرة.

وكأنُّهم كانوا غافلين عن أنَّ الأصول التي تحكم في ذلك العالم \_ أي الآخرة \_ تخــتلف

 مجمع البحرين، مادة «زقم». ۲. تفسیر روحالمعانی، ج ۲۳، ص ۸۵

۲. تغسیر روح البیان، ج ۷، ص ٤٦٤.

[1] الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل كثيراً عن الأصول الحاكمة في العالم الدنيوي، فالأشجار والنباتات التي تنبت في قعر جهنم، وتنمو في ذلك الظرف ويكون لونها بلون النار، ليست كالأشجار والنباتات النابتة في حدائق وبساتين هذا العالم، ويحتمل عدم جهلهم بهذا الأمر، بل هدفهم الاستهزاء والسخرية فقط.

ثمّ يضيف القرآن الكريم ﴿طلعها كأنَّه رؤوس الشياطين﴾.

«الطلع» يقال لأوّل ما يبدو من حمل النخلة، وله قشر أخضر اللون، وفي داخله فروع بيضاء اللون تتحوّل فيا بعد إلى عنقود يحمل التمر.

وكلمة «طلع» من مادّة (طلوع) وبهذه المناسبة أُطلق على الثمر في أوّل ظهوره.

**سؤال: وه**نا يطرح هذا السؤال: هل أنّ الناس شاهدوا رؤوس الشياطين حتى يشبّه القرآن ثمار الزقّوم بها؟

الجواب: المفسّرون أعطوا أجوبة متعدّدة لهذا السؤال:

فقال البعض: إنَّ إحدى معاني كلمة (الشيطان) هي حيَّة كريهة المنظر، شبَّهت بها ثمار الزقّوم.

وذهب البعض الآخر إلى أنّه نوع من النبات ذو شكل قبيح، كما جاء في كتاب (منتهى الارب) أنّ (رأس الشيطان) أو (رؤوس الشياطين) نبات.

إلا أنّ الرأي الأصحّ، هو أنّ التشبيه هنا استخدم لبيان شدّة قباحة ثمار الزقّوم وشكلها الباعث على النفور والإشمئزاز، لأنّ الإنسان عندما يشمئز من شيء ترتسم صورة ذلك الشيء في مخيلته بشكل قبيح ورهيب، فيا ترتسم صورة الشيء الحبوب بشكل جميل ووديع في مخيلته.

لهذا فإنّ الناس يرسمون صورة الملائكة بشكل جميل، فيا يرسمون صورة الشـياطين والعفاريت بأقبح صورة، في الوقت الذي لم ير أحد منهم الملائكة ولا الشياطين. كما يشاهد استخدام هذا الأمر كثيراً في المصطلحات اليومية، عندما يقال: الشخص الفلاني كالعفريت،

ويواصل القرآن الكريم إستعراض العذاب الذي سينال المشركين والكافرين، ﴿فَإِنَّهُمُ لَأَكلونَ مِنها فَهالئونَ مِنها للبِطونَ﴾ \

هذا هو العذاب والفتنة الذي أشرنا إليه في الآيات السابقة، حيث إنّ أكل هذا النبات الذي ينبت في جهنّم ذو الرائحة الكريهة والطعم المرّ واللبن الذي يورم ويحرق الأبدان فور ما يصيبها، وتناوله ــوبكميّات كبيرة ــ يعدّ عذاباً أليماً.

ومن البديهي، فإنّ من يتناول هذا الطعام السيء الطعم والمرّ، يصيبه العطش، ولكـن حينا يشعر بالعطش ماذا يشرب؟ القرآن يجيب على هذا السؤال بالقول: ﴿ثُمّ بِنّ لِهُم عليها لشوباً هن حميم﴾.

«الشوب» هو الشيء المخلوط أو الممزوج مع شيء آخر، و(حميم) هو الماء الحار البالغ في حرارته، وطبقاً لذلك فإنّ حتى الماء الحار الذي يشربه أولئك الظالمون غير نتي، بل ملوّث.

وهذا هو غذاء أهل جهنم، وهذا هو شرابهم، وبعد هذه الضيافة إلى أيس يـذهبون، فيجيب القرآن على هذا السؤال أيضاً بالقول: ﴿ثمَّ إِنَّ هرجعهم لَإِلَى الجحيم».

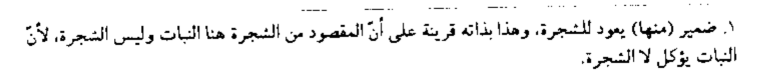
بعض المفسّرين فسّروا هذه العبارة على أنّ الماء الحار الملوّث ينبع من عـين خـارج جهنّم، وأنّ أهل جهنّم يساقون كما تساق البهائم إلى الأماكن الخصّصة لشرب الماء، وبعد تناولهم الماء يرجعون إلى الجحيم.

فيا ذهب البعض الآخر إلى القول بأنّه إشارة إلى وجود أماكن ومواقف مختلفة في جهنّم، ينقل إليها الظالمون والجرمون ليشربوا منها الماء الحار، ويرجعون بعد ذلك إلى المكان الذي كانوا فيه سابقاً.

إِلَّا أَنَّ التَّفسير الأوَّل أُنسب.

وكما أشرنا آنفاً، فإنّه لا يمكن تصوّر النعم التي يغدقها الله سبحانه و تعالى على أهل الجنّة، كما أنّه لا يمكن تصوّر العذاب الذي ينال أهل جهنّم، بل إنّها تخيّلات ـ وحسب ـ تتراءى أمام أعيننا من خلال عبارات قصار (اللهمّ أعذنا بلطفك واحفظنا من العذاب).

**الآية الأخيرة في** بحثنا تناولت السبب الرئيسي الذي أدّى إلى دخول أولئك إلى جهنّم ونيلهم العذاب الأليم والشديد هناك تناواته في آرتين قصم تين بالمتحين بالمدني المتلت



#### الآيات

# وَلَقَدْضَلَّقَبْلَهُمْ أَحْتَرُ الْأَوَّلِينَ ٢ وَلَقَدْ أَرْسَكْنَافِهِم تُمَنذِرِينَ ٢ فَأَنظُرُ كَيْفَكَانَ عَنقِبَةُ ٱلْمُنذَرِينَ ٢ إِلَاعِبَادَ ٱللَّهِ ٱلْمُخْلَصِينَ ٢

#### التفسير

## الأمم الضالَّة السابقة:

بما أنَّ المسائل السابقة المتعلَّقة بالمجرمين والضالِّين لا تختَّص بـزمان ومكـان مـعينين، فالقرآن يتوسّع في الآيات التي تبحث بشكل مفصّل عن هذه المسائل، ويهيء الأرضية في عدّة آيات قصيرة ومختصرة لشرح أمور كثيرة عن الأمم السابقة، والتي بالإطلاع عليها تكون أدلّة ناطقة للبحوث السابقة. ومن تلك الأمم أقوام نوح وإيراهيم وموسى وهارون ولوط ويونس وغيرهم، إذ يقول: **﴿ولقد ضلَ قبلهم أكثر الأولين﴾**.

فمشركو مكَّة ليسوا هم الوحيدين الذين ابتلوا بالضلال نستيجة سميرهم على نهمج أجدادهم الأوّلين، وإغّا إيتليت قبلهم الكثير من الأمم السابقة بنفس المصير.

والتذكير بهذا الأمر إنَّما جاء لتسلية رسول الله ﷺ والثلَّة من أصحابه المؤمنين الذين كانوا في مكَّة ـ آنذاك ـ محاصر ين من قبل العدو من كلَّ الجوانب.

ثمّ يضيف القرآن الجيد أنّ ضلالتهم لم تكن بسبب إفتقادهم القائد وعـدم مـوعظتهم وولقد أرسلنا فيهم متذرين».

إذ أنّنا أرسلنا إليهم أنبياء لإنذارهم من خطر الشرك بالله والكفر به، والظلم والإعتداء. وتقليد الآخرين بصورة عمياء، ولإطلاعهم على مسؤولياتهم.

صحيح أنّ الرسل يحملون في يد رسالة الإنذار، وفي الأخرى رسالة البشـارة، لكـن الإنذار يشغل الجزء الأكبر من مواعظهم ونصائحهم، خاصّة بالنسبة لمثل تلك الأمم الضالّة والعاصية، ولهذا أكّد عليه هنا.

١١] الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل

ثمّ يقول في عبارة قصيرة ذات معانٍ عميقة **﴿فَانظر كيف كان عاقبة المنذرين﴾**.

المخاطب في لفظة (فانظر) من الممكن أن يكون رسول الله تَؤَلَّقُ أو أي شخص عاقل يقظ. وفي الحقيقة إنّ هذه الآية المباركة تشير إلى نهاية أقوام سنستعرض أحوالهـا وأوضـاعها بصورة مفصّلة في الآيات القادمة.

أمّا آخر آية في بحثنا فإنَّها تستثنى جماعة من العذاب الإلهي ﴿إِلَّا مِبَادَ الله المخلصينَ ﴾.

الملاحظ أنّ هذه الآية تشير إلى عاقبة هذه الأمم، وتدعو إلى التمعّن في العذاب الأليم الذي ابتلوا به، والذي أهلكهم وأبادهم جميعاً ما عدا عباد الله المؤمنين والمخلصين الذين نجوا من هذا العذاب<sup>7</sup>.

وجدير بالذكر أنّ كلمة (المخلصين) ـ بفتح اللام ـ كرّرت خمس مرّات، وهذا بيان لعلو منزلتهم ومرتبتهم، وكما أشرنا سابقاً فإنّ عباد الله المخلصين هم الصفوة التي تسلّحت بالعلم والإيمان، وإنتصرت على النفس بعد مجاهدتها، وهم الذين أخلصهم الله لنفسه وأزال عنهم الشوائب ليجعلهم خالصين، ولهذا فإنّهم يمتلكون الحصانة الكاملة تجاء الإنحرافات والزلل.

والشيطان عاجز وآيس من النفوذ إلى داخلهم، إذ قطع عليه الطريق المؤدّي إليهم منذ اليوم الأوّل، وإعترف هو بعجزه هذا.

كذلك فإنّ فتن المجتمع الذي يعيشون فيه ووساوس الغاوين، إضافة إلى وجود المتّبعين لنهج آبائهم وأجدادهم الأوّلين، والثقافة الخاطنة والطاغوتية، لا تؤثّر أبداً على عباد الله المخلصين ولا تحرفهم عن مسيرتهم.

حقيقة الأمر، أنّ هذه الآية هي خطاب إطمئنان لمؤمني مكّة المقاومين والصامدين في ذلك الوقت، وإنّها دعوة لمسلمي عالم اليوم المليء بالفتن، تدعوهم إلى الإنفصال عن صفوف أعداء الله والإنضام إلى عباد الله المخلصين.

٨ هذه الجملة إستثناء من محذوف يفهم من المذكور، تقديره هكذا: (فانظر كيف كان عاقبة المنذرين فبإنًا أهلكناهم جميعاً إلا عباد الله المخلصين).

وَلَقَدُ نَادَىنَانُوحُ فَلَنِعْمَ الْمُجِيبُونَ ٢ وَيَجَيَنَنَهُ وَأَهْلَهُ مِنَ الْكُرْبِ الْعَظِيمَ ٢ وَلَقَدُ نَادُوحُ وَلَقَدُ نَادَرَ نَادُوحُ وَلَقَدُ نَادُوحُ وَلَقَدُ نَادُ وَلَقَدُ نَادُوحُ وَلَقَدُ نَادُوحُ وَلَقَدُ نَادُوحُ وَلَقَدُ نَادُ وَيَتَعْبَعُ وَالْعَظِيمِ ٢ وَجَعَلْنَا ذُرِيَنَهُ مُعَانَ الْعَظِيمِ ٢ وَجَعَلْنَا ذُرِيَنَهُ مُعَانَ الْمَوجِيبَ وَالْعَظِيمِ ٢ وَجَعَلْنَا ذُرِينَةُ مُعَانَ الْمَوجِيبَ وَقَرَكْنَا عَلَيْهِ فِي الْأَخِرِينَ ٢ مَ مَعَانَ الْمُوجِينَ ٢ مَ وَجَعَلْنَا ذُرَينَةُ مُعُرانَ الْعَظِيمِ ٢ وَجَعَلْنَا ذُرَينَةُ مُعَانَ الْمُوجِينَ الْعَظِيمِ ٢ وَجَعَلْنَا ذُرَينَةُ مُ مُ الْعَظِيمِ ٢ مَ مَ مَعَانَ الْعَنْ مَ عَانَ الْمُوجِينَ ٢

#### التفسير

مقتطفات من قصَّة نوع:

من هنا يبدأ سرد قصص تسعة أنبياء من أنبياء الله الكبار، والذين كانت الآيات السابقة قد تطرّقت إليهم بصورة خفيّة، وتشرع الآيات بنوح شيخ الأنبياء وأوّل أولي العزم مس الرسل.

بدأ البحث بالإشارة إلى دعاء نوح الشديد على قومه بعد أن يئس من هدايتهم ﴿ولقد نادلنا توح فلنعم المجيبون﴾ (.

هذا الدعاء يمكن أن يكون إشارة إلى الدعاء الذي ورد في سورة نوح ﴿وقال نوح ربّ لا تذرعني للأرض هن الكافرين ديّاراً \* لِنّك لِن تذرهم يضلّوا مبادك ولا يلدوا إلّا فاجراً كفّاراً ﴾. <sup>[7</sup>

أو إشارة إلى الدعاء الذي دعا به الله أثناء صعوده السفينة ﴿رَبِّ لَنَزَلَنَيَ مِنْزَلًا مِبَارَكَا وَلَنَتَ خير المنزلين﴾. `

أو أنَّه إشارة إلى الدعاء الذي جاء في الآية ١٠ من سورة القمر: ﴿فَدَعَا رَبَّه لَتَي مَعَلُوبٍ فانتصر».

د «مجيبون» جاءت بصيغة الجمع في حين أنّ المقصود منها الله سبحانه وتعالى والذي إستجاب لدعاء نوح.
 هذا بسبب أنّ صيغة الجمع تأتي أحياناً للتخليم، كما أنّ ضمير جمع المتكلّم في (نادانا) لذلك الغرض أيضاً.
 ٢. نوح، ٢٦ و٢٧.

٢٦٩ الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل

وبالطبع فإنّه ليس هناك أي مانع من أن تشير الآية إلى كـلّ هـذه الأدعـية، وإنّ الله سبحانه وتعالى إستجابها بأحسن وجه.

ولذا فإنَّ الله سبحانه و تعالى يجيبه في **الآية التي تليها** بالقول: ﴿وَتَجْيِنَاهُ وَأَهْلُهُ مَنَ *الكرب*ُ العظيم» (.

فما هو هذا الغمّ الذي وصفته الآية المباركة بأنّه غمّ كبير آلم نوحاً بشدّة؟

يكن أن يكون ذلك الغمّ نتيجة إستهزاء قومه الكافرين المغرورين به، وتجريحهم إيّـاه بكلهات نابية وساخرة تستهدف إهـانته وأتـباعه المـؤمنين، أو نـتيجة تكـذيب قـومه اللجوجين إيّاه، إذ كانوا يقولون له أحياناً: ﴿وها نراك لتّبعك لِلّا للذين هم أرادلنا﴾.

وأحياناً أخرى يقولون له: **(يانوح قدجادلتنا فأكثرت جدالنا فأتنا بما تعدنا** لِن كنت هن الصادقين».<sup>7</sup>

أو يسخرون منه فويصنع للفلك وكلُّها هرَّ عليه هلاً هن قومه سغروا هنه). \*

وقد وصل إزعاجهم لنبي الله نوح ــالمعروف بصبر. الكبير ــوإساءتهم الأدب إتّجاهه وإنّهامه بالجنون إلى درجة لا تطاق، بحيث دعا نوح ربّه بالقول: ﴿ربّ للصرتي بِمَا كَذَبُونَ﴾.<sup>٥</sup>

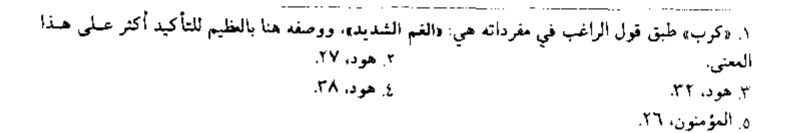
وعلى أيّة حال، فإنّ مجموع هذه الحوادث السيّئة وأذاهم له كان يحرّ في قلبه الطـاهر بشدّة حتى لحظة وقوع الطوفان، إذ أنقذه الله سبحانه وتعالى من قبضة قومه الطغاة، وأزال عنه الكرب العظم والغمّ الشديد.

واحتمل بعض المفسّرين أنّ المراد من **والكرب العظيم» هو الطوفان الذي لم ينج م**نه سوى نوح وأتباعه المؤمنين، ولكن هذا المعنى مستبعد.

ويضيف القرآن الكريم ﴿وجعلنا فرّيته هم الباقين﴾.

أحقّاً أنّ كلّ بني الإنسان الذين يعيشون اليوم على ظهر الكرة الأرضية هم من ذريّة نوح؟ الآية المذكورة أعلاه تصرّح بذلك ..

اً أم المقصود هو أنَّ مجموعة كبيرة من الأنبياء والأولياء والصالحين هم من ذريته، وليس كلَّ الناس؟ بهذا الشأن لدينا بحث، سنتطرَق إليه بعون الله.



وإضافةً إلى ذلك يقول القرآن: أنّنا جعلنا لنوح ثناءً وذكراً جميلاً في الأجيال والأمـم اللاحقة: **﴿وتركنا عليه في للآخرين**».

فقد وصفه القرآن المجيد بالنّبي المقاوم والشجاع والصبور والرحيم والعطوف، وأطـلق عليه لقب شيخ الأنبياء. وتاريخه أسطورة للمقاومة والثبات. كما يمكن أن يستلهم سالكو طريق الحقّ من برامجه عبراً ودروساً تمكّنهم من إجتياز العراقـيل التي يـضعها الأعـداء والجهلة أمامهم.

فبعد تحمّله كافّة الصعاب والآلام، منحه الله سبحانه و تعالى وساماً خالداً يفتخر به في العالمين **(سلام على نوح في العالمين)**.

نعم، فهل هناك فخر أكبر من هذا، وهو أنّ الله يبعث بالسلام والتحيّات لنسبيّه نـوح. السلام الذي سيبق يُهدى إليه من قبل الأمم الإنسانية لحين قيام الساعة، والملفت للنظر أنّه من النادر أن يوجد في القرآن سلام بهذه السعة على أحد، خاصّة وأنّ المراد بالعالمين جميعها لكونه جمعاً محلّى بالألف واللام (مفيداً للعموم) فيتّسع المعنى ليشمل عوالم البشر وأممـهم وجماعاتهم إلى يوم القيامة ويتعدّاهم إلى عوالم الملائكة والملكوتيين.

ولكي تكون خصوصيات نوح ﷺ مصدر إشعاع للآخرين، أضاف القرآن الكريم **ولِآًا** كذلك نجزي للمحسنين» و **ولِنّه من مبادنا المؤمنين»**.

في الحقيقة، إنّ درجة عبودية نوح لله وإيمانه به \_إضافةً إلى إحسانه وعمله الصالح الذي ذكرته الآيتان الأخيرتان \_كانت السبب الرئيسي وراء اللطف الإلهي الذي شمل نـوحاً وأنقذه من الغمّ الكبير، وبعث إليه بالسلام، السلام الذي يمكن أن يشمل كلّ من عمل بما عمل به نوح، لأنّ معايير الألطاف الإلهيّة لا تتخلّف، ولا تختّص بشخص دون آخر.

أممًا **الآية الآخيرة في بحثنا فقد وضَّحت بعبارة قصيرة شديدة اللهجة مصير تلك الأمَّ**ة الظالمة الشريرة الحاقدة **(ثمّ أغرقنا الآخرين)**.

إذ إنهمر المطر سيلاً من السهاء، وتفجّرت الأرض عيوناً، وغطّت المياه اليابسة كـبحر هائج دكٍ بأمواجه المتلاطمة الشامخة عروش الطغاة ودمّرها. لافظاً إيّاهم بعدئذ أجساداً هامدة لاحياة فيها ولاروح.

والذي يلفت النظر أنَّ الله سبحانه وتعالى إستعرض ألطافه على نوح في عدَّة آيات. فيا

# ہدت

هل أنَّ البشر المومودين على الأرض هم من ذريَّة نوع؟

فسّرت مجموعة من كبار المفسّرين الآية **(وجعلنا ذرّيته هم الباقين)،** بأنّ كلّ أجـيال البشر التي أتت بعد نوح هي من ذريته.

وقد نقل الكثير من المؤرّخين بقاء ثلاثة أولاد من ذريّة نوح هم (سام)(حام) و (يافث) بعد الطوفان، وكلّ القوميات الموجودة اليوم على الكرة الأرضية تنتهي إليهم.

وقد أطلق على العرق العربي والفارسي والرومي العرق السامي، فيا عرف العرق التركي ومجموعة أخرى بأنّهم من أولاد «يافث»، أمّا «حام» فإنّ ذريّته تنتشر في السودان والسند والهند والنوبة والحبشة، كما أنّ الأقباط والبربر هم من ذريّته أيضاً.

البحث في هذه المسألة ليس المراد منه معرفة إلى أي من أولاد نوح ينتسب كلّ عرق، لأنّ المسألة بحدّ ذاتها هي مورد اختلاف بين الكثير من المؤرخين والمفسّرين، ولكس المتوخّى من البحث هو: هل أنّ كلّ القوميات البشرية تعود في أصلها إلى أولاد نوح الثلاثة.

وهنا يطرح هذا السؤال نفسه وهو: ماذاكان مصير المؤمنين الذين ركبوا السفينة مع نوح خلال الطوفان؟ وهل أنّهم جميعاً ماتوا من دون أن يتركوا أي خلف لهم وإن كان لهم ذريّة، فهل كانوا بنات تزوجن من أولاد نوح؟

هذه القضيّة من وجهة نظر التاريخ ما تزال غامضة.

على أيّة حال فإنّ هناك أحاديث وآيات قرآنية تشير إلى وجود أقوام وأمم على الكرة الأرضية لا ينتهي أصلها إلى أولاد نوح.

منها ما ورد في تفسير علي بن إبراهيم عن الإمام الباقر على في توضيح الآية المذكورة أعلاه: «الحقّ والنبوّة والكتاب والإيمان في عقبه، وليس كلّ من في الأرض من بني آدم من ولد نوح الى قال الله عزّوجلّ في كتابه: فراحعل فيها هن كلّ زوجين للنين وأهلك إلّا هن سبق عليه القول منهم وهن آهن وها آهن هعه إلّا قليل»، وقال الله عزّوجلّ أيضاً: فرديّة هن حسطنا هم ،

#### الآيات

وَإِنَّ مِن شِيعَنِهِ عَلَى بَرَهِيمَ ﴾ إِذْجَاءَ رَبَّهُ، بِقَلْبِ سَلِيمٍ ﴾ إِذْقَالَ لِأَبِيهِ وَقَوْمِهِ م مَاذَاتَعْبُدُونَ ﴾ أَيِفْكَاءَالِهَةَ دُونَ اللَّهِ تُرِيدُونَ ﴾ فَمَاظَنُكُمْ بِرَبِّ ٱلْعَالَمِينَ ﴾ فَنَظَرَ نَظْرَةَ فِي ٱلنُّجُومِ ﴾ فَقَالَ إِنِي سَقِيمٌ ﴾ فَنَوَلَوْا عَنْهُ مُدْبِينَ ﴾ فَرَاغَ إِلَى اللَهُ بِنَ فَقَالَ أَلَا تَأْكُلُونَ ﴾ مَالكُمُ لَا نَنظِقُونَ ۞ فَرَاغَ عَلَيْهِمْ صَرْبًا بِآلِيمِينِ ۞ فَأَقْبَلُوا إِلَيْهِ يَرَفُونَ ۞

## التفسير

فطَّة إبراهيم الذكيَّة في تمطيم الأصنام:

آيات بحثنا هذا تتناول بشيء من التفصيل حياة النّبي الشـجاع إيـراهــيمﷺ محـطّم الأصنام بعد آيات إستعرضت جوانب من تاريخ نوح الليء بالحوادث.

فني البداية تحدّثت القصّة عن تحطيم إبراهيم للأصنام، والموقف الشـديد الذي اتخـذه عبدة الأصنام تجاه إبراهيم، فيا يتطرّق القسم الآخر من القصّة للمشهد الكبير الذي يتمثّل في تضحيات إبراهيم الخليل وقضيّة ذبح إينه إسهاعيل، والآيات التي تخصّ هـذا القـسم ذُكرت هنا \_فقط \_بهذا التفصيل، ولم تذكر في موضع آخر بهذا الشكل.

الآية الأولى، ربطت بين قصّة إبراهيم وقـصّة نموح بهـذه الصـورة ﴿ولِنّ هــن شـيعتـه لإبراهيم».

أي إنّ إيراهيم كان سائراً على خطى نوح ، في التوحيد والعدل والتقوى والإخلاص، حيث إنّ الأنبياء يبلّغون لفكر واحد، وهم أساتذة جامعة واحدة، وكلّ واحد منهم يواصل تنفيذ برامج الآخر لإكمالها.

كم هي جميلة هذه العبارة؟ إيراهيم من شيعة نوح، رغم أنَّ الفاصل الزمني بينهما كان

[1] الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل [1] كبيراً (قال بعض المفسّرين: إنّ الفاصل الزمني بينهها يقدّر بـ ٢٦٠٠ سنة)، إذ إنّ العلاقات الإيمانية \_كما هو معروف \_لا يؤثّر عليها الفاصل الزمني أدنى تأثير<sup>1</sup>. بعد هذا العرض المختصر ندخل في التفاصيل، قال تعالى: ﴿إذ جاءرته يقلب سليم». حيث فسّر المفسّرون (قلب سليم) بعدّة صور، أشارت كلّ واحدة منها إلى أحد أبعاد هذه المسألة.

أو القلب الخالص من المعاصي والظلم والنفاق. أو القلب الخالي من حبّ الدنيا، لأنّ حبّ الدنيا هو مصدر كلّ الخطايا. وأخيراً هو القلب الذي لا يوجد فيه شيء سوى الله. في الحقيقة إنّ كلمة (سليم) مشتقّة من (السلامة)، وعندما تطرح السلامة بصورة مطلقة، فإنّها تشمل أيضاً السلامة من كلّ الأمراض الأخلاقية والعقائدية.

فالقرآن الكريم يقول بشأن المنافقين ﴿في قلوبهم هرض فـزادهـم الله هـرضا﴾، ` أي إنّ قلوبهم مصابة بنوع من أنواع المرض، وإنّ الله سبحانه و تعالى أضاف أمراضاً أخـرى إلى ذلك المرض على أثر لجاجتهم وإر تكابهم المزيد من الذنوب.

وأجمل من فسّر عبارة (القلب السليم) هو الإمام الصادقﷺ عندما قال: «القلب السليم الذي يلقى ربّه وليس فيه أحد سواه)» <sup>7</sup>. حيث جمع بقوله كلّ الأوصاف المذكورة مسبقاً.

وقد جاء في رواية أخرى للإمام الصادقﷺ «صاحب النيّة الصادقة صاحب القـلب السليم، لأنّ سلامة القلب من هواجس المذكورات تخلص النيّة لله في الأمور كلّها»<sup>4</sup>.

واعتبر القرآن الكريم القلب السليم رأس مال نجاة الإنسان يوم القيامة، حيث نقرأ في

٨. بعض المفسّرين أرجعوا ضمير (شيعته) إلى رسول الله عَنْبَوْنَهُ ، في حين أنَّ آيات القرآن الكريم تقول: رسول الله عَنْبَالُهُ اتَّبِع ملَّة إبراهيم، علاوةً على ذلك فإنَّ هذا المرجع ليس له في الآيات السابقة واللاحقة ضمير يدل عليه، ومن الممكن أنهم تصوّروا أنَّ تعبير الشيعة هو دليل على أفضلية نوح على إبراهيم، في حين أنَّ القرآن الكريم تحدَّث عن شخصية سامية لإبراهيم، لكن هذا التعبير خالٍ من أيَّة دلالة على هذه المسألة، بل المقصود

إستمرار الخطِّ الفكري والديني، كما أنَّ أفضلية رسول الإسلام ﷺ بالنسبة لكافَّة الأنبياء لا تتنافى مع إتّباعه لدين إبراهيم التوحيدي يقول القرآن، في الآية ٩٠ من سورة الأنعام ﴿ فبهداهم اقتده) . ٦ البقرة، ٦٠. ٣. أصول الكافي، ج٢. ص ١٦، ونقله صاحب تفسير الصافي في ذيل الآية ٨٩ من سورة الشعراء. ٤. بحارالانوار، ج ٧٠، ص ٢١٠.

سورة الشعراء على لسان النّبي الكبير إيراهيم ﷺ قوله تعالى: ﴿يوم لاينفع مال ولاينون لِلّا من أتى الله بقلب سليم» `.

نعم، من هنا تبدأ قصّة إيراهيم ذي القلب السليم، والروح الطاهرة، والإرادة الصلبة، والعزم الراسخ، مع قومه، إذ كلّف بالجهاد ضدّ عبّاد الأصنام، وبدأ بأبيه وعشير ته **(إذ قال لأبيه وقوهه هاذ***ا تعبدون)،* **ما هذه الأشياء التي تعبدونها؟** 

أليس من المؤسف على الإنسان الذي كرّمه الله على سائر المخلوقات، وأعطاه العقل أن يعظّم قطعة من الحجر والخشب العديم الفائدة؟ أين عقولكم؟

ثمّ يكمل العبارة السابقة التي كان فيها تحقير واضح للأصنام، ويقول: ﴿ **الِفَكَا آلِهَة دون** الله تريدون﴾ <sup>[</sup>.

إستخدام كلمة «إفك» في هذه الآية، والتي تعني الكذب العظيم أو القبيح، توضّح حزم وقاطعية إبراهيم ﷺ بشأن الأصنام.

واختتم كلامه في هذا المقطع بعبارة عنيفة ﴿فجا ظنَّكُم بربّ للصالحين» إذ تأكلون ما يرزقكم به يوميّاً، ونعمه تحيط بكم من كلّ جانب، ورغم هذا تقصدون موجودات لاقيمة لها من دون الله، فهل تتوقّعون أنّه سيرحمكم وسوف لا يعذّبكم بأشدّ العذاب؟ كم هو خطأ كبير وضلال خطير؟!

عبارة **(ربّ العالمين)** تشير إلى أنّ كلّ العالم يدور في ظلّ ربوبيته تبارك وتعالى، وقد تركتموه واتّجهتم صوب مجموعة من الظنون والأوهام الفارغة.

وجاء في كتب التاريخ والتّفسير، أنّ عبدة الأصنام في مدينة بابل كان لهم عيد يحتفلون به سنوياً، يهيّئون فيه الطعام داخل معابدهم، ثمّ يضعونه بين يـدي آلهـتهم لتـباركه، ثمّ يخرجون جميعاً إلى خارج المدينة، وفي آخر اليوم يعودون إلى مـعابدهم لتـناول الطـعام والشراب.

وبذلك خلت المدينة من سكَّانها، فاستغلَّ إيراهيم عنه الفرصة الجميَّدة لتحطيم

الأمثل في تفسير كتاب ألله المنزل 140 [\\ الأصنام، الفرصة التي كان إيراهيم ﷺ ينتظرها منذ فترة طويلة، ولم يكن راغباً في إضاعتها. وحين دعاه قومه ليلاً للمشاركة في مراسمهم نظر إلى النجوم ﴿فنظر نظرةً في النجوم﴾. ﴿فقال لِنِّي سقيم) . وبهذا الشكل إعتذر عن مشاركتهم. بعد إعتذاره تركوه وأسرعوا لتأدية مراسمهم ﴿فتولُوا عنه هديرين﴾. وهنا يطرح سؤالان: الأوّل: لماذا نظر إبراهيم ﷺ في النجوم، وما هو هدفه من هذه النظرة؟ **والثاني:** هل أنَّه كان مريضاً حقّاً حينها قال: إنَّني مريض؟ وما هو مرضه؟ جواب السؤال الأوّل، مع أخذ إعتقادات أهل بابل وعاداتهم بنظر الاعتبار، يستّضح أنَّهم كانوا يستقرنون النجوم. وحتى أنَّهم كانوا يقولون بأنَّ أصنامهم كانت هياكل النجوم على الأرض، ولهذا السبب فإنَّهم يكتَّون لها الإحترام لكونها تمثَّل النجوم. وبالطبع فإلى جانب إستقرائهم للنجوم، كانت هناك خرافات كثيرة في هذا الجال شائعة في أوساطهم، منها أنَّهم كانوا يعتبرون النجوم تؤثَّر على حظوظهم. وكانوا يـطلبون مـنها الخير والبركة، كما كانوا يستدلُّون بها على الحوادث المستقبلية. ولكي يوهمهم إبراهيم الله بأنَّه يقول بمثل قولهم، نظر إلى السماء وقال حينذاك: إنَّي سقيم، فتركوه ظنًّا منهم أنَّ نجمه يدلَّ على سقمه.

أمّا بعض كبار المفسّرين، فقد احتملوا أنّه كان يريد من حركة النـجوم تـعيين الوقت الدقيق لمرضه، لأنّه كان مصاباً بحمى تعتريه في أوقات معيّنة، ولكن الاحتمال الأوّل اكثر انسجاماً مع أجواء الآية مع الأخذ بنظر الإعتبار معتقدات أهل بابل السائدة آنذاك.

فيا احتمل البعض الآخر أنّ نظره إلى السماء هو التفكّر في أسرار الخلق، رغم أنّهم كانوا يتصوّرون أنّ نظراته إلى السماء هي نظرات منجّم يريد من خـلال حـركة النـجوم تـوقّع الحوادث القادمة.

أمّا بخصوص **السؤال الثاني فقد ذكروا أجوبة** متعدّدة:

منها: أنَّه كان مريضاً حقًّا، وحتى إن لم يكن مريضاً فإنَّه لن يشارك في مراسم عبدهم،

وقال البعض الآخر: إنّ إبراهيم لم يكن مصاباً بمرض جسدي، وإنّما كانت روحه متعبة. من جرّاء المهارسات التافهة لقومه وكفرهم وظلمهم وفسادهم، فبهذا أوضح لهم الحقيقة. رغم أنّهم تصوّروا شيئاً آخر، واعتقدوا أنّه يعاني من أمراض جسدية.

واحتمل البعض أنّه إستخدم التورية في كلامه معهم، فمثلاً يأتي شخص ويطرق بـاب البيت، ويستفسر: هل فلان موجود في البيت، فيأتيه الجواب: إنّه ليس هنا، والمراد من هنا هو خلف باب البيت وليس البيت كلّه، في حين أنّ السامع يفهم أنّه ليس موجوداً في البيت، (مثل هذه العبارات التي هي ليست بكذب وظاهرها يعطي مفهوماً آخر يطلق عـليها في الفقه اسم «التورية») ومقصود إيراهيم عني انّني يمكن أن أمرض في المستقبل، قـال ذلك ليتخلّص منهم ويتركوه وحيداً.

ولكن التّفسير الأوّل والثاني أنسب حسب الظاهر.

وبهذه الطريقة بتي إيراهيم الله وحده في المدينة بعد أن تركها عبدة الأصنام متوجّهين إلى خارجها، فنظر إيراهيم حوله ونور الإشتياق لتحطيم الأصنام ظاهر في عـينيه، إذ قـربت اللحظات التي كان ينتظرها، وعليه أن يتحرّك لمحاربة الأصنام وإلحاق ضربة عنيفة بهـا، ضربة تهزّ العقول التافهة لعبدتها وتوقظهم.

فذهب إلى معبد الأصنام، ونظر إلى صحون وأواني الطعام المنتشرة في المعبد، ثمّ نظر إلى الأصنام وصاح بها مستهزئاً، ألا تأكلون من هذا الطعام الذي جلبه لكم عبدتكم، إنّه غذاء دسم ولذيذ ومتنوّع، ما لكم لا تأكلون؟ ﴿فراغ إلى **المعتمم فقال الاتأكلون﴾** ثمّ أضاف، لِمَ لا تتكلّمون؟ لِمَ تعجز ألسنتكم عن النطق؟ ﴿ها لكم لاتنطقون﴾.

وبهذا استهزأ إبراهيمﷺ بكلٌ معتقداتهم الخرافية، ومن دون أي شكّ فإنّه كان يعرف أنّها لا تأكل ولا تتحدّث، وأنّها جماد. وأراد من وراء ذلك عرض حادثة تحطيم الأصنام بصورة جميلة ولطيفة.

بعد ذلك شمر عن ساعديه، فأمسك الفأس وانقضٍّ على تلك الأصناء بالضرب بكارً ما

الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل

[}}

والمراد من «اليمين» إمّا يد الإنسان اليمني، والتي ينجز الإنسان بها معظم أعماله، أو أنّها كناية عن القدرة والقوّة، ويمكن أن تجمع بين المعنيين.

على أيّة حال، فإنّ إنقضاض إبراهيم للله على الأصنام، حوّل معبد الأصنام المنظّم إلى خربة موحشة، حيث لم يبق صنم على حالته الأولى، فالأيدي والأرجل المحطّمة تفرّقت هنا وهناك داخل المعبد، وكم كان منظر المعبد بالنسبة لعبدة الأصنام مؤثّراً ومؤسفاً ومؤلماً في نفس الوقت.

وبعد إنتهائه من تحطيم الأصنام، غادر إيراهيم ـ بكلّ هدو، وإطمئنان ـ معبد الأصنام عائداً إلى بيته ليعدّ نفسه للحوادث المقبلة، لأنّه كان يعلم أنّ عمله كان بمثابة إنفجار هائل سيهزّ المدينة برمّتها ومملكة بابل بأجمعها، وسيحدث موجة من الغضب العارم، الموجة التي سيكون إيراهيم عليّة وحيداً في وسطها. إلّا أنّ له ربّاً يحميه، وهذا يكفيه.

وفي آخر اليوم عاد عبدة الأصنام إلى مدينتهم، واتّجهوا فوراً إلى معبدهم، فشـاهدوا مشهداً رهيباً وغامضاً، ومن شدّة رهبة المشهد تجمّد البعض في مكانه، فيا فـقد البـعض الآخر عقله وهو ينظر بدهشة وتحيّر لجذاذ آلهته المنتشرة هنا وهناك، تلك الأصنام التي خالوها ملجاً وملاذاً لهم يوم لا ملجاً لهم، أصبحت بلاناصر ولا معين.

ثمّ تحوّل جوّ السكوت الذي خيّم عليهم لحيظة مشاهدة المستهد، تحوّل إلى صراخ وإستفسار عمّن فعل ذلك بآلهتهم؟

ولم يمرّ وقت طويل، حتى تذكّروا وجود شاب يعبد الله في مدينتهم إسمه إيراهيم، كان يستهزىء بأصنامهم، ويهدّد بأنّه أعدّ مخطّطاً خطيراً لأصنامهم.

من هنا استدلّوا على أنّ إبراهيم هو الفاعل، فأقبلوا عليه جميعاً غاضبين ﴿فأقبلوا لِليه يزفّون».

«يزفّون» مشتقّة من «زفّ» على وزن (كفّ) وتستعمل بخصوص هبوب الرياح والحركة السريعة للنعامة الممتزجة ما بين السبير والطبيران، ثمّ تسبتخدم للكناية عسن (زفياف السبب أنذ السبب المنتجوبية ما بين السببير والطبيران، ثمّ تسبتخدم للكناية عسن (زفياف

٤]

## ہدئان

# ١\_ هل أنّ الأنبياء يستفدمون التورية؟

«التورية» \_ ويعبّر عنها أحياناً بلفظة (معاريض) \_ تعني أن يقول الرجل شيئاً يقصد به غيره ويفهم منه غير ما يقصده. فمثلاً شخص يسأل آخر: متى رجعت من السفر؟ فيجيبه: قبل غروب الشمس، في الوقت الذي كان قد عاد من سفره قبل الظهر، فالسائل يفهم من ظاهر الكلام، أنّه عاد قبل غروب الشمس بقليل، في حين أنّه كان يقصد قبل الظهر، لأنّ قبل الظهر يعدّ أيضاً قبل غروب الشمس. أو شخص يسأل آخر: هل تناولت الطعام، فيجيبه: نعم. فالسائل يفهم من الكلام أنّه تناول الطعام اليوم، في حين أنّ قصد الجيب هو أنّه تناول

مسألة هل أنّ التورية كذب أم لا؟ مطروحة في الكتب الفقهية، فمجموعة من كبار العلماء ومنهم الشيخ الأنصاري رضوان الله عليه يعتقدون أنّ التورية ليست كذباً، فلا العرف ولا الروايات تعدّها كذباً، وإغّا وردت بشأنها روايات تنني عنها صفة الكذب، إذ قال الإمام الصادقﷺ : «الرجل يستأذن عليه فيقول للجارية قولي ليس هو هاهنا. فقالﷺ : لا بأس ليس بكذب» .

والحقّ هو لزوم القول بالنفصيل، ولابدّ من وضع ضابطة كليّة: فإذا كان للفظ في اللغة والعرف معنيان، والمخاطب تصوّر معنىً خاصًاً من تلك الكلمة، في حين أنّ المتحدّث يقصد معنىً آخر، مثل هذا يعدّ تورية وليس بكذب، حيث يستخدم لفظ مشترك المعاني يفْهم منه الخاطب شيئاً، في حين أنّ المتحدّث يقصد منه معنىً آخر.

وعلى سبيل المثال، جاء في شرح حال «سعيد بن جبير». أنّ الطاغية الحجّاج بن يُوسف الثقني سأل سعيد بالقول: ما هو تقييمك لي، فأجابه سعيد: إنّك (عادل)، ففرح جسلاوزة الحجّاج، في حين قال الحجّاج: إنّه بكلامه هذا كفّرني، لأنّ أحد معاني (العادل) هو العدول من الحقّ إلى الباطل.

التلاكا الفظ ممترك مريم فرارين بدالا الستي مترابي

229

دون أيَّ شكّ ـ حرام، ولربّما تمكّنا بهذا التفصيل الجمع بين آراء مختلف الفقهاء.

ولكن، يجب الإنتباء إلى أنّه في بعض الأحيان حتى في الموارد التي لا تكون فيها التورية مصداقاً للكذب، تكون للتورية أحياناً مفاسد ومضارّ وإيقاع الناس في الخطأ، ومن هذا الباب قد تصل في بعض الأحيان إلى درجة الحرمة، ولكن إن لم تكن قد اشتملت على مفسدة، ولم تكن مصداقاً للكذب، فليس هيناك دليل على حسرمتها. وروايية الإمام الصادق الله هي من هذا القبيل.

بناءً على ذلك فإنّ عدم وجود الكذب في التورية ليس كافياً، بـل يجب أيـضاً أن لا تشتمل التورية على مفاسد ومضارّ أخرى. وبالطبع فني الحالات التي تقتضي الضرورة فيها أن يقول الإنسان كذباً، فمن المسلّم به جواز استعمال التورية ما دام هناك مجال لاستخدامها، لكى لا يكون كلامه مصداقاً للكذب.

لكن هل أنَّ التورية جائزة أيضاً للأنبياء، أم لا؟

يجب القول: إنّه طالما كانت سبباً في تزلزل ثقة الناس المطلقة فهي غير جائزة، لأنّ الثقة المطلقة هذه هي رأسمال الأنبياء في طريق التبليغ، وأمّا في موارد مثل ما ورد عن تمارض إيراهيم للله ونظره في النجوم، ووجود هدف مهمّ في ذلك العمل، دون أن تتسبّب في تزلزل أعمدة الثقة لدى مريدي الحقّ، فلا تنطوي على أي إشكال.

## ٢\_ إبراهيم والقلب السليم

كما هو معروف فإنَّ كلمة (القلب) تعني في الإصطلاح القرآني الروح والعقل، ولهذا فإنَّ (القلب السليم) يعني الروح الطاهرة السالمة الخالية من كافّة أشكال الشرك والشكّ والفساد.

والقرآن الكريم وصف بعض القلوب بـ (القاسية) ﴿فَبِحا نَقْضَهِم حَيثًاقَهُم لَعَنَهُم وَجَعَلنا قلوبيهم قاسية يعرّفون للكلم من مولضعه ونسوا حظّاً همّا ذتروا به...».` وأحياناً وصفها بأنّها غير طاهرة، كما ورد في سورة المائدة ــ ٤١.

( المائدة، ١٣.

وفي مقابل هذه القلوب طرح القلب السليم الخالي من العيوب المذكورة أعلاه، حيث إنّه صاف ورقيق مليء بالعطف وسالم ولا ينحرف عن الحقّ، القلب الذي وصف في الروايات بـ(حرم الله) إذ جاء في حديث عن الإمام الصادق غير: (القلب حرم الله فلا تسكن حرم الله غير الله) <sup>(</sup>

وهو القلب الذي يتمكّن من رؤية الحقائق الغيبية والنظر إلى الملكوت الأعلى، إذ ورد في حديث لرسول الله ﷺ «لولا أنَّ الشياطين يحومون عـلى قـلوب بسني آدم لنـظروا إلى الملكوت» [.

الملاحظ أنّ (القلب السليم) هو خــير رأسمال للــنجاة في يــوم القــيامة، وبــه التــحق إبراهيم على الله عنه وتسلّم أمر الرسالة.

نختتم هذا البحث بحديث آخر، إذ ورد في الروايات «إنَّ لله في عباده آنية وهو القسلب فأحبّها إليه (أصفاها) و(أصلبها) و(أرقّها): أصلبها في دين اللّه، وأصفاها من الذنوب، وأرقّها على الأخوان»<sup>7</sup>.

ର୍ଷ୍ୟ

قَالَ أَتَعْبُدُونَ مَانَنَجِتُونَ ۞ وَٱللَّهُ خَلَقَكُمْ وَمَاتَعْمَلُونَ ۞ قَالُوا ابْنُوا لَهُ, بُنْيَنَا فَأَلْقُوهُ فِ ٱلْجَحِيمِ ۞ فَأَرَادُوا بِهِ كَيْدَا فَحَكَلْنَهُ مُ الْأَسْفَلِينَ ۞ وَقَالَ إِنِي ذَاهِ لَإِلَى رَبِي سَيَهْدِينِ ۞ رَبِّ هَبْ لِي مِنَ ٱلصَّلِحِينَ ۞

## التفسير

#### فشل مفطَّطات المشركين:

بعد أن حطَّم إبراهيم الأصنام، استدعي إبراهيم بهذه التهمة إلى المحكمة، وهـناك سألوه وطلبوا منه الجواب عن اليد التي نفَّذت هذا الفعل في معبدهم، وقد شرح القرآن الكريم في سورة الأنبياء الحادثة بصورة مفصّلة، بينها اكتنى القرآن في آيات بحـثنا بـالإشارة لمـقطع حسّاس واحد من مواقف إبراهيم على وهو آخر كلامه معهم في مجال بطلان عـقيدتهم في عبادة الأصنام فقال لتعبدون ما تنعتون.

فهل هناك شخص عاقل يعبد شيئاً من صنع يديه؟ وما هــو الدافــع لأي ذي شــعور للسجود لشيء صنعه هو بنفسه؟ فأي عقل ومنطق يسمح بفعل هذا؟

فالمعبود يجب أن يكون خالق الإنسان، وليس صنيعة يده، من الآن فكّروا واعسرفوا معبودكم الحقيق **ووالله خلقكم وها تعملون»**.

فهو خالق الأرض والساء، ومالك الوقت والزمان، ويجب السجود لهذا الخالق وحمده وعبادته.

إنَّ هذه الحجَّة كانت من الوضوح والقوَّة إلى حدَّ جعلتهم يقفون أمامها مبهوتين وغير قادرين على ردِّهاودحضها.

و (ما) في عبارة ﴿ما تسعملون﴾ هي (ما) الموصولة وليست (ما) المصدرية، ومنها يراد القول، إنَّ الله خلقكم وكذلك ما تصنعون، وعندما يقال: إنَّ الأصنام هي من صنع أو عمل

٢٨٢ سورة الصافات / الآية ٩٥ ـ ١٠٠ [ج

الإنسان. فذلك يعني أنّ الإنسان أعطاها الشكل فقط، وإلّا فالمادّة التي تصنع منها الأصنام هي من خلق الله أيضاً.

صحيح ما يقال من أنَّ هذه السجّادة وذلك البيت وتلك السيارة هي من صنع الإنسان. ولكن المراد ليس أنَّ الإنسان هو الذي خلق المواد الأوّلية لتلك الأشياء، وإغّـا الإنسان صاغ تلك المواد الأوّلية بشكل معيِّن.

أمَّا إذا اعتبرنا (ما) مصدرية، فالعبارة تعني ما يلي: إنَّ الله خلقكم وأعمالكم.

وبالطبع فإنّ المعنى هذا ليس خطأ، وعلى خلاف ما يظنّه البعض ليس فيه ما يدلّ على الجبر، لأنّ الأعبال التي نقوم بها رغم أنّها تتمّ بإرادتنا، إلّا أنّ إرادة وقدرة التصميم وغيرها من القوى التي تنفذ من خلالها أفعالنا كلّها من الله سبحانه وتعالى، وبهذا الشكل فإنّ الآية لا تقصد هذا الأمر، وإنّا تقصد الأصنام، وتسقول: إنّ الله خسلقكم أنستم والأصنام التي صنعتموها وصقلتموها، وجمال هذا الحديث يتجسّد هنا، لأنّ البحث يخصّ الأصنام ولا يخصّ أعمال البشر.

في الحقيقة إنّ موضوع هذه الآية يشبه الموضوع الذي ورد في قصّة موسى والسحرة والتي تقول: **﴿فَإِذَا هِيَ تَلْقَفُ هَا يَأْفَكُونَ ﴾** <sup>(</sup>، فَالمقصود هَنَا الأَفْعِي التي هي من صنع السحرة.

ومن المعروف أنّ الطغاة والجبابرة لا يفهمون لغة المنطق والدليل، ولهذا لم تؤثّر عليهم الأدلّة والبراهين الظاهرية والقويّة التي بيّنها إبراهيمﷺ على قلوب الجبابرة الحاكمين في بابل حينذاك، رغم أنّ مجموعات من أبناء الشعب المستضعف هناك إستيقظت من غفلتها وآمنت بدعوة إيراهيم ﷺ.

ولايقاف إنتشار منطق التوحيد بين أبناء مدينة بابل، عمد الطغاة الذين أحسّوا بخطر إنتشاره على مصالحهم الخاصّة إلى استخدام منطق القوّة والنار ضدّ إيراهـيم علىًا ، المـنطق الذي لا يفهمون سواه. حيث هتفوا بالإعتاد على قدراتهم الدنيوية: أن ابنوا له بنياناً عالياً، واشعلوا في وسطه النيران ثمّ ارموه فيه فقالوالبنواله بنيانا فالقوة في الجحيم».

ومن هذه العبارة يستفاد أنَّ الأوامر كانت قد صدرت ببناء أربعة جدران كبيرة، ومن ثمَّ إشعال النيران في داخلها، وبناء الجدران الأربعة الكبيرة، إنَّما تمّ كما يحتمل \_للحؤول دون

١. الأعراف، ١١٧.

# ١١] الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل

إمتداد النيران إلى خارجها، ومنع وقوع أخطار محتملة قد تنجم عنها، ولإيجاد جهنّم واقعية كتلك التي كان إيراهيم يتهدّد ويتوعّد عبدة الأوثان بها.

ኘአፕ

صحيح أنّ كميّة قليلة من الحطب كانت تكني لحرق إنسان كإبراهيم، لكنّهم فعلوا ذلك ليطفؤا غيظ قلوبهم من جرّاء تحطيم أصنامهم، وبمعنى آخر الإنتقام من إيراهيم بأشـدّ مـا يكن، لعلّهم بذلك يعيدون العظمة والأتهة لأصنامهم إضافةً إلى أنّ عملهم هذا كان تخويفاً وتحذيراً لمعارضيهم، كي لا تتكرّر مثل هذه الحادثة مرّة أخرى في تأريخ بابل، لذلك فقد أوقدوا ناراً عظيمة.

«الجحيم» في اللغة هي النار التي تجتمع بعضها على بعض.

هذا، وقد فسّر البعض «البنيان» بأنّه المنجنيق، والمنجنيق ــكما هو معروف ــأداة لقذف الأشياء الثقيلة إلى مكان بعيد، لكن أكثر المفسّر ين انتخبوا التّفسير الأوّل، أي أنّ البنيان هو ذلك البناء المكوّن من أربعة جدران كبيرة.

وآيات القرآن الكريم هنا لم تشر إلى دقائق وتفاصيل هذا الحادث الذي ورد في سورة الأنبياء، وإنَّا أنهت هذه الحـادثة بخـلاصة مـركَّزة ولطـيفة **﴿فارادوابِـه كـيدا فـجعلناهم** الأسفلين﴾.

(كيد) في الأصل تعني الإحتيال، أكان بطريقة صحيحة أم خطأ، مع أنّها غالباً ما تستعمل في موارد مذمومة، وبما أنّها جاءت بحالة النكرة هنا، فإنّها تدلّ على عظمة الشيء وأهمّيته، وهي إشارة إلى المخطّط الواسع الذي وضعه طغاة بابل للقضاء على دعوة إيراهيم للمناس بقوله وعمله ومحو آثارها.

نعم، لقد وضعهم الله سبحانه وتعالى في أسفل السافلين، فيا رفع إيراهيمﷺ إلى أعـلى علّيين، كما كان أعلى منطقاً، وجعله هو الأعلى في حادثة إشعال النيران، وأعداءه الأقوياء هم الأخسرين، فكانت النار عليه برداً وسلاماً دون أن تحرق حتى شعرة واحدة من جسد إيراهيمﷺ وخرج سالماً من ذلك البحر الجهنّمي.

فإرادته تقتضي أن ينجي في يوم من الأيّام نوحاً من «الغرق»، وفي يـــوم آخــر يــنقذ

في بابل قد إنتهت، ﴿وقَالَ لِنِّي دَلَهَ إِلَى رَبِّي سِيهدينَ ﴾.

من البديهي أنَّ الله لا يحويه مكان، والهجرة التي تتمَّ في سبيله من المجتمع الملوَّث الفاسد إلى المجتمع الطاهر الصافي، فإنَّها هجرة إلى الله.

فالهجرة إلى أرض الأنبياء والأولياء ومهبط الوحي الإلهي. هي هجرة إلى الله، مــثلـما يعرف السفر إلى مكَّة المكرَّمة بأنَّه سفر إلى الله، خاصَّة وأنَّ هجرة إبراهيم ﷺ كانت من أجل تنفيذ واجب رسالي إلهي، وأنَّ الله كان هاديه ومرشده خلال السفر.

الآيات \_ هنا \_ عكست أوّل طلب لإبراهيم 🖄 من الباري عـزّوجلّ، إذ طـلب الولد الصالح، الولد الذي يتمكَّن من مواصلة خطَّه الرسالي، ويتمم ما تبتَّى من مسيرته، وذلك حينا قال: ﴿ربَّه هب لي مِن الصالحين».

إِنَّها حقًّا لعبارة جميلة (الولد الصالح واللائق) الصالح من حميث الإعميقاد والإيمان. والصالح من حيث القول والعمل، والصالح من جميع الجهات.

والذي يلفت النظر أنَّ إيراهيم ﷺ كان قد طلب من الله في إحدى المرَّات أن يجعله من مجموعة الصالحين، كما نمقل القرآن ذلك عمن إسراهميم، **وربَّ هب لي حكمة والصقني** ا بالصالحين، (

فيا طلب من الله هنا أن يمنحه الولد الصالح، حيث إنَّ كلمة صالح تجمع كلَّ الأشياء اللائقة والجيّدة في الإنسان الكامل.

فاستجاب الله لدعاء عبده إبراهيم. ورزقه أولاداً صالحين (إسهاعيل وإسحاق) وذلك ما وضّحته الآيات التالية في هذه السورة ﴿وبشَّرْنا بإسحاق نبيًّا من الصالحين».

وبخصوص إسهاعيل يقول القرآن الكريم: ﴿ وابسماميل وادريس وذا الكفل كلّ من الصابرين \* وأدخلناهم في رحمتنا لِنَّهم من الصالحين). ``

### بحثان

# ۱\_ غالق کل شیء

وردت في آيات بحثنا أنَّ إيراهيم ﷺ خاطب عبدة الأصنام قائلاً: ﴿وَالله خَـلَقَكُم وَمَـا تعملون).

() الشعراء، ٨٣ ٢. الأنبياء، ٨٥ و٨٦.

۲. الصافات, ۱۱۲.

وقد زعم البعض أنَّ هذه الآيات تدلَّ على ما جاء في مذهب الجبر الفاسد، وذلك عندما اعتبروا (ما) في عبارة **(ما تعملون) (ما) المصدرية، وقالوا: إنَّ هـذه الآيـة تـعني أنَّ الله** خلقكم وأعمالكم، وبما أنَّ أعمالنا هي من خلق الله، فإنَّنا لا نمتلك الإختيار، أي إنَّنا مجبرون. هذا الكلام لا أساس له من الصحّة لعدّة أسباب:

**أوَلاً**: كما قلنا فإنّ المراد من ﴿ما تعملونَ﴾ هنا، هي الأصنام التي كانوا يصنعونها بأيديهم، وليست أعمال الإنسان، ومن دون أي شكّ فإنّهم كانوا يأخذون المواد من هذه الأرض التي خلقها الله، وينحتونها بالشكل الذي يروق لهم، ولهذا فإنّ (ما) هنا هي (ما) الموصولة.

**ثـانياً:** إذا كان مفهوم الآية كما تصوّر أولئك، فإنّها تكون دليلاً لصالح عبدة الأصــنام. وليس ضدّهم، لأنّهم يستطيعون القول: صناعة الأصنام وعبادتها إنّما هو من خــلق الله، ونحن في هذه الحالة لسنا بمذنبين.

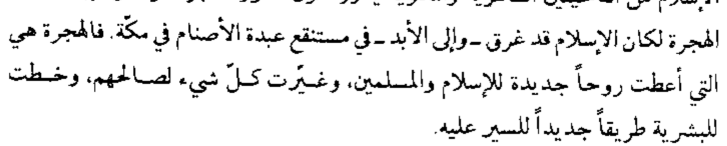
**وثالثاً**؛ على فرض أنّ معنى الآية هو هكذا، فليس هناك دليل على الجبر، لأنّه مع الحرية والإرادة والإختيار فإنّ الله هو خالق أعمالنا، لأنّ هـذه الحـرية والإرادة والقـدرة عـلى التصميم وكذلك القوى البدنية والفكرية الماديّة والمعنوية لم يعطها غير الله، إذاً فالخالق هو، مع أنّ الفعل هو بإختيارنا نحن.

#### ۲\_ ممرة إبراهيم 🎼

الكثير من الأنبياء هاجروا خلال فترة حياتهم من أجل أداء رسالتهم، ومنهم إبراهيم الذي إستعرضت آيات مختلفة في الفرآن المجيد قضيّة هجرته، ومـنها مـا جـاء في سـورة العنكبوت الآية ٢٦ **(وقال إنّي مهاجر إلى ربّي إنّه هو العزيز الحكيم)**.

في الحقيقة. إنّ أولياء الله عندما كانوا يتمون مهام رسالتهم في إحدى المناطق. أو أنّهم كانوا يحسّون بأنّ المجتمع لا ينقبّل رسالتهم. كانوا يهاجرون كي لا تتوقّف رسالتهم.

وهذه الهجرة كانت مصدر بركات كثيرة على طول تــاريخ الأديــان، حــتى أنَّ تــاريخ الإسلام من الناحيتين الظاهرية والمعنوية يدور حول محــور هـجرة الرَّســوليَّيُنَّ ، ولولا



وبعبارة واحدة: فالهجرة برنامج عام لكلّ مؤمن عندما يشعر في وقت من الأوقات أنّ الجو الذي يعيش فيه غير متناسب مع أهدافه المقدّسة، ويبدو كانّه مستنقع عفن يفسد كلّ ما فيه، فتكليفه الهجرة، وعليه أن يحزم حقائب السفر، وينتقل إلى مناطق أفضل، فأرض الله واسعة.

والهجرة قبل أن تكون ذات طابع ذاتي خارجي، فهي ذات طابع ذاتي داخلي، فني بداية الأمر يجب على القلب والروح هجر الفساد إلى الطهارة، وهجر الشرك إلى الإيمان، وهجر المعاصي إلى طاعة الله العظيم.

فالهجرة الداخلية هي بداية تغيّر الفرد والمجتمع، ومقدّمة للهجرة الخارجية، وقد بحث هذا الموضوع بصورة مفصّلة في هذا التّفسير وفي موضوع يتحدّث عن الإسلام والهجرة، وذلك بعد الآية ١٠٠ في سورة النساء.

8003

## الآيات

#### التفسير

إبراهيم عند المذبع:

بحثنا في الآيات السابقة إنتهى عند هجرة إيراهيم للله من بابل بعد أن أدّى رسالته هناك. وطلبه من الله أن يرزقه ولداً صالحاً، إذ لم يكن له ولد.

وأوّل آية في هذا البحث تتحدّث عن الإستجابة لدعاء إبراهيم، إذ قالت الآية: ﴿فُبِشَرِنَا» بغلام حليم».

في الواقع إنّ ثلاثة بشائر جمعت في هذه الآية، الأولى أنّه سيرزق طفلاً ذكراً، والثانية أنّ هذا الطفل يبلغ سنّ الفتوّة، أمّا الثالثة فهي أنّ صفته حليم.

وكلمة (حليم) تعني الذي لا يعجّل في الأمر قبل وقته مع القدرة عليه، وقيل: الذي لا يعجّل بالعقوبة، والذي له روح كبيرة وهو متسلّط على أحاسيسه.

ويرى «الراغب» في مفرداته أنّ كلمة حليم تسعني الضسابط نسفسه في لحسظة الإشارة والغضب، وبسبب كون هذه الحالة تنشأ من العقل والإدراك، فإنّ كلمة الحلم تعني ـأحياناً ـالعقل والإدراك.

ولكنم المعنى الحقيقي لكلمة حليم هو المعنى الأوّل الذي ذكرناه.

سورة الصافات / الآية ١٠٩ ـ ١٩٠

[ع

ويمكن الاستفادة من هذا الوصف في أنّ الله بشّر عبده إبراهيم في أنّــه ســيعطي إيــنه إسهاعيل عمراً يمكن وصفه فيه بالحليم، كما أنّ الآيات التالية ستوضّح أنّ إسهاعيل بيّن مرتبة حلمه أثناء قضيّة الذبح، مثلما وضّح أبوه إبراهيم حلمه في أثناء قضيّة الذبح، وأثناء إحراقه بالنار.

وكلمة (حليم) كرّرت ١٥ مرّة في القرآن المجيد. وأغلبها وردت وصفاً لله، عدا تــلاث موارد جاءت في وصف إيراهيم وإينه إسماعيل من قبل القرآن الكريم. والثالثة جاءت في وصف شعيب وعلى لسان الآخرين.

وكلمة (غلام) حسب إعتقاد البعض تطلق على كلّ طفل لم يصل بعد مرحلة الشباب، والبعض يطلقها على الطفل الذي إجتاز عمره العشر سنوات ولم يصل بعد إلى سنّ البلوغ.

و يمكن الإستفادة من العبارات المختلفة الواردة بلغة العرب في أنّ كلمة (غلام) تطلق على الذكر الذي إجتاز مرحلة الطفولة ولم يصل بعد إلى مرحلة الشباب.

أخيراً، ولد الطفل الموعود لإبراهيم وفق البشارة الإلهيّة، وأثلج قلب إبراهيم الذي كان ينتظر الولد الصالح لسنوات طوال، إجتاز الطفل مرحلة الطفولة وأضحى غلاماً، وهنا يقول القرآن: ﴿فلمًا بلغ معه السعي؟.

يعني أنَّه وصل إلى مرحلة من العمر يستطيع فيها السعي وبذل الجهد مع والده في مختلف أمور الحياة وإعانته على أموره.

وقال البعض: بأنّ (السعي) هنا يعني العمل لله والعبادة. وبالطبع فإنّ كلمة (السعي) لها مفاهيم ومعانٍ واسعة تشمل هذا المعنى أيضاً. ولكنّها لا يقتصر معناها عليه. و(معه) تدلّ على أنّه كان يساعد والده في أمور الحياة.

على كلَّ حال، فقد ذهب جمع من المفسّرين: إنَّ عمر إسماعيل كان ١٣ عاماً حينها رأى إيراهيم ذلك المنام العجيب المحيّر، والذي يدلَّ على بدء امتحان عسير آخر لهذا النّبي ذي الشأن العظيم، إذ رأى في المنام أنَّ الله يأمره بذبح إينه الوحيد وقطع رأسه. فنهض من نومه مرعوباً، لأنّه يعلم أنَّ ما يراه الأنبياء في نومهم هو حقيقة وليس من وساوس الشياطين،

١١] الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل

شاهد نفس الرؤيا في ليلة عرفة، وليلة عيد الأضحى، وبهذا لم يبق عنده أدنى شكّ في أنّ هذا الأمر هو من الله سبحانه وتعالى.

149

امتحان شاق آخر يمرّ على إبراهيم الآن، إبراهيم الذي نجح في كافّة الامتحانات الصعبة السابقة وخرج منها مرفوع الرأس، الامتحان الذي يفرض عليه وضع عواطف الأبـوّة جانباً والإمتثال لأوامر الله بذبح إينه الذي كان ينتظره لفترة طويلة، وهو الآن غلام يافع قوي.

ولكن قبل كلّ شيء، فكّر إيراهيم عِنْج في إعداد ابنه لهذا الأمر، حيث ﴿قال يابني لِنّي أرى في المنام أدّي أذبحك فانظرهاذا ترى».

الولد الذي كان نسخة طبق الأصل من والده، والذي تعلّم خلال فترة عمره القصيرة الصبر والثبات والإيمان في مدرسة والده، رحّب بالأمر الإلهي بصدر واسع وطيبة نفس، وبصراحة واضحة قال لوالده: ﴿قَالَ يَالَبِتُ لَقَعَلَ مَا تَوْهَرُ﴾.

ولا تفكّر في أمري، فانّك ﴿ستجدني إن شاءالله من للصابرين﴾.

فما أعظم كلمات الأب والإبن وكم تخفي في بواطنها من الأمور الدقيقة والمعاني العميقة؟! فمن جهة، الأب يصارح ولده البالغ من العمر ١٣ عاماً بقضيّة الذبح، ويطلب منه إعطاء رأيه فيها، حيث جعله هنا شخصيّة مستقلّة حرّة الإرادة.

فإبراهيم لم يقصد أبداً خداع ولده، ودعوته إلى ساحة الامتحان العسير بصورة عمياء، بل رغب بإشراكه في هذا الجهاد الكبير ضدَّ النفس، وجعله يستشعر حلاوة لذَّة التسليم لأمر الله والرضى به، كما إستشعر حلاوتها هو.

ومن جهة أخرى، عمد الإبن إلى ترسيخ عزم وتصميم والده في تنفيذ ما أمر به، إذ لم يقل له: إذبحني، وإنّما قال له: افعل ما أنت مأمور به، فإنّني مستسلم لهذا الأمـر، وخــاصّة أنّــه خاطب أباه بكلمة **﴿يالبسه** كي يوضّح أنّ هذه القضيّة لا تقلّل من عاطفة الابن تجاه أبيه ولو بمقدار ذرّة، وأنّ أمر الله هو فوق كلّ شيء.

ومن جهة ثالثة، أظهر أدباً رفيعاً اتّجاه الله سبحانه وتعالى، وأن لا يعتمد أحد على إيمانه وإرادته وتصميمه فقط، وإنّما يعتمد على إرادة ومشيئة الله، وبـعبارة أخــرى: أن يـطلب

[ج

ماذا يدور في هذا الوسط؟ القرآن الكريم لم يفصّل مجريات الحدث، وركّز فــقط عــلى النقاط الحسّاسة في هذه القصّة العجيبة.

كتب البعض: إنَّ إسهاعيل ساعد والده في تنفيذ هذا الأمر الإلهي، وعمل على تقليل ألم وحزن والدته.

فعندما أخذه والده للذبح وسط الجبال الجرداء والحارقة في أرض (مني) قال إسهاعيل لوالده:

ياأبت، أحكم شدّ الحبل كي لا تتحرّك يدي ورجلي أثناء تنفيذك الأمر الإلهي، أخاف أن يقلّل ذلك من مقدار الجزاء الذي سأناله.

والدي العزيز اشحذ السكّين جيّداً، وامرره بسرعة على رقبتي كي يكون تحمّل ألم الذبح سهلاً بالنسبة لي ولك.

والدي قبل ذبحي اخلع ثوبي من على جسدي كي لا يتلوّث بالدم، لأنيّ أخاف أن تراه والدتي وتفقد عنان صبرها.

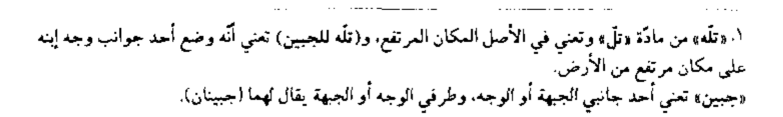
ثمّ أضاف: أوصل سلامي إلى والدتي، وإن لم يكن هناك مانع أوصل ثوبي إليهاكي يسلّي خواطرها ويهدّىء من آلامها، لأنّها ستشمّ رائحة إينها منه، وكلّها أحسّت بضيق القلب، تضعه على صدرها ليخفّف الحرقة الموجودة في أعهاقها.

قربت اللحظات الحسّاسة، فالأمر الإلهي يجب أن ينفّذ، فعندما رأى إيراهيم ﷺ درجة إستسلام ولده للأمر الإلهي إحتضنه وقبّل وجهه، وفي هذه اللحظة بكى الإثنان، البكـاء الذي يبرز العواطف الإنسانية ومقدّمة الشوق للقاء الله.

القرآن الكريم يوضّح هذا الأمر في جملة قصيرة ولكنّها مليئة بالمعاني. فيقول تــعالى: ﴿قَلْمَا لَسلما وتلّه للجبين﴾ \

مرّة أُخرى تطرّق القرآن هنا بإختصار، كي يسمح للقاريء متابعة هذه القصّة بإنشداد كبير.

قال البعض: إنَّ إلمه إذ من عبارة ﴿ تلَّه للجسرَيَّ هو أَنَّه وضع جبين وإذه \_ طبقاً لاقتر إحد



11] الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل

\_على الأرض، حتى لا تقع عيناه على وجه ابنه فتهيج عنده عاطفة الأبوّة وتمنعه من تنفيذ الأمر الإلهي.

على أيّة حال كبّ إيراهيم ﷺ إينه على جبينه، ومرّر السكّين بسرعة وقوّة على رقبة ابنه، وروحه تعيش حالة الهيجان، وحبّ الله كان الشيء الوحيد الذي يدفعه إلى تسنفيذ الأمر ومن دون أي تردّد.

إِلَّا أَنَّ السَّكِّينِ الحادَّة لم تترك أدنى أثر على رقبة إسماعيل اللطيفة.

وهنا غرق إيراهيم في حيرته، ومرّر السكّين مرّة أخرى على رقبة ولده، ولكنّها لم تؤثّر بشيء كالمرّة السابقة.

نعم، فإبراهيم الخليل يقول للسكّين: إذبحي، لكنّ الله الجليل يعطي أوامره للسكّين أن لا تذبحي، والسكّين لا تستجيب سوى لأوامر الباري عزّوجلّ.

وهنا ينهي القرآن كلَّ حالات الإنتظار وبعبارة قصيرة مليئة بالمعاني العميقة ﴿وناديناه أن يالِبراهيم قد صدَقت الرؤيا لِنَّاكذلك نجزي المحسنين﴾.

إذ نمنحهم توفيق النجاح في الإمتحان، ونحفظ لهم ولدهم العزيز، نعم فالذي يستسلم تماماً وبكلّ وجوده للأمر الإلهي ويصل إلى أقصى درجات الإحسان، لا يمكن مكمافأته بأقلّ من هذا.

ثمّ يضيف القرآن الكريم ﴿ لِنَّ هذا لهو البلا. العبين، .

عمليّة ذبح الإبن البارّ المطيع على يد أبيه، لا تعدّ عمليّة سهلة وبسيطة بالنسبة لأب إنتظر فترة طويلة كي يرزقه الله بهذا الابن، فكيف يمكن إماتة قلبه تجاه ولده؟ والأكثر من ذلك إستسلامه ورضاه المطلق ـ من دون أي إنزعاج ـ لتنفيذ هذا الأمر، وتـنفيذه كـافّة مراحل العملية من بدايتها إلى نهايتها، بصورة لا يغفل فيها عن أي شيء من الإسـتعداد لعملية الذبح نفسياً وعمليّاً.

والذي يثير العجب أكثر هو التسليم المطلق لهذا الغلام أمام أمر الله، إذ استقبل أمر الذبح من من المدينية المان المان العام المعالم في ماهم في تدارية المنالكة.

| ٤]                | سورة الصافات / الاية ١٠١ ـ ١١٠                                 | ¥9¥              |
|-------------------|----------------------------------------------------------------|------------------|
|                   | حِم: «الله أكبر ولله الحمد»`.                                  | ثمّ قال إيراه    |
|                   | إت تشبه التكبيرات التي نردّدها في يوم عيد الأضحي.              | وهذه العبار      |
| بان لله، بعث الله | ق برنامج إيراهيم ناقصاً، وتتحقّق اُمنية إيراهيم في تقديم القرب | ولکي لا يې       |
| ل القــادمة التي  | إبراهيم ليذبحه بدلاً عن ابنه إسهاعيل، ولتصير سنَّة للأجيال     | كبشاً كبيراً إلى |
|                   | م الحجّ و تأتي إلى أرض (منيٰ) <b>﴿وفديناه بذبح عظيم﴾</b> .     | تشارك في مرام    |
|                   | .بح العظيم؟                                                    | ما المراد بالذ   |
|                   | بد منه الجانب الجسمي والظاهري؟                                 | هل أنّه يقص      |
|                   | فداء عن إسهاعيل؟                                               | أو لأنّه كان     |
|                   | لله وفي سبيل الله؟                                             | أو لأنّه كان     |
|                   | الأضحية بعثها الله تعالى إلى إبراهيم؟                          | أو لأنَّ هذه     |
| لی ما ہو مقصود    | الواالكثير بشأنها، ولكن لا يوجد أي مانع يحول دون جمع كل        |                  |
|                   | -                                                              | أعلاه.           |

وإحدى دلائل عظمة هذا الذبح، هو إتّساع نطاق هذه العملية سنة بـعد سـنة بمـرور الزمن، وحالياً يذبح في كلّ عام أكثر من مليون أضحية تيمّناً بذلك الذبح العظيم وإحياءاً لذلك العمل العظيم.

«فديناه» مشتقّة من (الغدام) وتعني جعل الشيء مكان شيء آخر لدفع الضرر عنه، لذا يطلق على المال الذي يدفع لإطلاق سراح الأسير (الفدية) كما تطلق (الفدية) على الكفّارة التي يخرجها بعض المرضى بدلاً عن صيامهم.

وبشأن كيفية وصول الكبش العظيم إلى إيراهيم منيخ، أعرب الكثير من المفسّرين عــن إعتقادهم في أنّ جبرئيل أنزله، فيما قال البعض الآخر: إنّه هبط عليه مــن أطــراف جــبال (منيٰ)، ومهما كان فإنّ وصوله إلى إيراهيم كان بأمر من الله.

النجاح الذي حقَّقه إيراهيم ﷺ في الإمتحان الصعب، لم يمدحه الله فقط ذلك اليوم، وإنَّما المدن الدلِّ ما حدم الأحطار هذه تتما ما حدة ما الله منهم

تفسير القرطبي، وتفسير روح البيان.

الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل

أعماله سنّة في الحجّ، وستبقى خالدة حتى تقوم القيامة، إنّه أبو الأنبياء الكبار، وإنّه أبو هذه الأمّة الإسلامية ورسولها الأكرم محمّد بن عبدالله ﷺ.

ولما إمتاز به إبراهيم للله من صفات حميدة، خصّه الباري عزّوجلّ بالسلام **﴿سلام على ابراهيم﴾**.

نعم، إنّا كذلك نجزي ونثيب المحسنين **«تذلك نجزي للمحسنين»** جـزاء يـعادل عـظمة الدنيا، جزاء خالد على مدى الزمان، جزاء يجعل من إيراهيم أهلاً لسلام الله عزّوجلّ عليه.

وعبارة وكذلك تجزي للمحسنين» تثير الإنتباه، إذ أنّها أتت قبل عدّة آيات، و تكرّرت ثانية هنا، فهناك حتماً علّة لهذا التكرار.

المرحلة الأولى ربّما كانت بسبب أنّ الله سبحانه وتعالى صادق على نجاح إسراهـــم في الإمتحان الصعب، وأمضى نتيجة قبوله، وهذه بحدّ ذاتها أهمّ مكافأة يمـنحها الله ســبحانه وتعالى لإبراهيم، ثمّ تأتي قضيّة (الفدية بذبح عظيم) و(بقاء اسمه وسنّته خالدين على مدى التاريخ) و(إرسال الباري عزّوجلّ سلامه وتحيّاته إلى إبراهيم) التي إعتبرت ثـلاث نــعم كبيرة منحها الله سبحانه وتعالى لعبده إبراهيم بعنوان أنّها مكافأة وجزاء للمحسنين.

ہحوث

۱\_ من هو ذبيع الله؟

اختلف المفسّرون بشأن الولد الذي أمر إيراهيم بذبحه، هل كان (إسهاعيل أم إسحاق) الذي لقّب بذبيح الله؟ إذ إنّ هناك نقاشاً بين المفسّرين، فجموعة تقول: إنّ (إسحاق) هـو (ذبيح الله) فيما تعتبر مجموعة أخرى (إسهاعيل) هو الذبيح، التّفسير الأوّل أكّد عليه الكثير من مفسّري أهل السنّة، فيما أكّد مفسّرو الشيعة على أنّ إسهاعيل هو الذبيح.

وظاهر آيات القرآن الكريم المحتلفة تؤكّد على أنَّ إسماعيل هو ذبيح الله، وذلك للأسباب التالية:

أَوْلاً: في إحدى آيات القرآن الكريم نقرأ فعيشُناه باسحاق نبيّاً هن الصالحين ك.



سورة الصافات / الآية ١٠١ ـ ١١٠

ē]

بعد قضيّة الذبح، نتيجة تضحياته، ولهذا فإنّ قضيّة الذبح لا تخصّه أبداً، إضافةً إلى أنّ الباري عزّوجلّ عندما يبشّر أحداً بالنبوّة، فذلك يعني بقاء ذلك الشخص حيّاً، وهذا لا يتناسب مع قضيّة الذبح التي خصّت غلاماً.

ثانياً: نقرأ في الآية ٧١ من سورة هود ، قوله تعالى: ﴿فَبَشَرَناها بِإِسحاق ومِنْ وَرَا لِسِحاق يعقوب﴾ هذه الآية توضّح أنّ إبراهيم كان مطمئناً على بقاء ولده إسحاق، وأنّ الله سيرزق إسحاق ولداً إسمه يعقوب، وهذا يعني أنّ الذبح لا يشمله أبداً، فالذين اعتبروا إسحاق هو الذبيح، يبدو أنّهم لم يأخذوا بنظر الإعتبار حقيقة هذه الآيات.

ونقل عن رسول الله يَتَجَنَّ حديث موثوق، جاء فيه: «أنا ابن الذبيحين» والمقصود مـن الذبيحين، الأوّل هو والده (عبدالله) الذي كان أبوه عبدالمطلّب قد نذر بذبحه تقرّباً إلى الله تعالى والذي (فداه) بأمر من الله بـ ١٠٠ بعير، وقصّته معروفة، والثاني هو (إسهاعيل) لأنّ من الأمور الثابتة كون نبيّنا محمّديَّيَنَ هو من أبناء إسهاعيل وليس من أبناء إسحاق<sup>(</sup>.

وورد في الدعاء الذي رواه أمير المؤمنين علي بن أبي طالب في الدعاء الذي رسول الله ﷺ ، (يا من فدا إسماعيل من الذبع)<sup>7</sup> .

وجاء في روايات أخرى عن الإمامين المعصومين الباقر والصادق علي ، أنّهها أجابا على أسئلة تستفسر عن الذبيح، فأجابا أنّه إسماعيل.

وجاء في حديث نقل عن الإمام الرضائي «لو علم الله عزّوجلَّ شيئاً أكرم من الضأن لفدى به إسماعيل» .

خلاصة الأمر، هو أنّ الروايات والأحاديث التي وردت بهذا الشأن كثيرة، وإذا أردنا إستعراضها جميعاً، فإنّ البحث يتّسع كثيراً.<sup>؟</sup>

وفي مقابل هذه الروايات الكثيرة المتناسبة مع ظاهر الآيات القرآنية، هناك روايـات شاذّة تدلّ على أنّ إسحاق هو المقصود (بذبيح الله) ولا تتطابق مع روايات المجموعة الأولى ولا مع ظاهر الآيات القرآنية.

ويغضِّ النظر عبًّا قبل، فهناك قضبَّة مسلَّم ما، وهي أنَّ الطفار الذي حاء به إد إهم مع

# الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل

أمّد إلى مكّة المكرّمة بأمر من الله ثمّ تركها هناك، وساعده من بعد في بناء الكعبة المشرفة، وأدّى مراسم الطواف والسعي هو إسماعيل، وهذا يدلّ على أنّ الذبيح هو إسماعـيل، لأنّ عملية الذبح تكمل الأعمال المذكورة أعلاه.

مممّا يذكر أنّ كتاب (التوراة) الحالي والمعروف بالعهد القديم يؤكّد على أنّ الذبيح كــان إسحاق.

هنا يستشف أنَّ بعض الروايات الإسلامية غير المعروفة والتي تؤكَّد على أنَّ إسحاق هو (ذبيح الله) متأثّرة ببعض الروايات الإسرائيلية، ويحتمل أنَّ اليهود وضعوها، وذلك لأنَّهم من ذريّة (إسحاق)، وقد حاولوا نسب هذا الفخر لهم، حتى ولو كان عن طريق تـزييف الوقائع والحقائق، وسلبه من المسلمين الذين كان نبيّهم نبي الرحمة أحد أحفاد إسماعيل.

على أيّة حال، فإنّ ظواهر آيات القرآن الكريم هي أقوى دليل لنا، إذ توضّح بصورة كافية، أنّ الذبيح هو إسهاعيل، رغم أنّه لا فرق بالنسبة لنا إن كان الذبيح إسهاعيل أو إسحاق، فالإثنان هما أبناء إيراهيم عليّة ، وكلاهما من أنبياء الله العظام، ولكن الهدف هو توضيح هذه الحادثة التاريخية.

# ٢\_ هل أنّ إبراهيم كان مكلّفاً بذبع إبنه؟

[\\

من الأسئلة المهمّة الأخرى التي تطرح نفسها في هذا البحث، والتي تثير التساؤل في أوساط المفسّرين، هي: هل أنّ إيراهيم كان حقّاً مكلّفاً بذبح ابنه أم أنّه كان مكلّفاً بتنفيذ مقدّمات الذبح؟

فإن كان مكلّفاً بالذبح، فكيف ينسخ هذا الحكم الإلهي قبل تنفيذ عمليّة الذبح، في حين أنّ النسخ قبل العمل غير جائز، وهذا المعنى ثابت في علم (أُصول الفقه).

وإن كان مكلّفاً بتنفيذ مقدّمات عملية الذبح، فهذا لا يعتبر فخراً له. وما قيل مـن أنّ أهميّة المسألة نشأت من أنّ إيراهيم بعد تنفيذه لهذا الأمر وتهيئة مقدّماته كان ينتظر نزول أسمار بالذيب كان هذا هو الامتحان الكوم اله، فهم كلام غير جديم باله دّ.

سورة الصافات / الآية ١٠١\_ ١٧٠

を]

الإستعداد الموجود عند الإنسان الممتحن بالنسبة إلى طاعته للأوامر؟ كسا أنّ الشـخص الممتحن ليس له إطلاع بخفايا الأمور. وبهذا الشكل فإنّ عملية النسخ لم تحصل هنا حتى تناقش قضيّة صحّتها ووقوعها قبل العمل.

مخاطبة الباري عزّوجلّ عبده إبراهيم بعد الحادثة ﴿قدصدّقت الرؤيا﴾ إنّما جاءت بسبب إثبات مقدرته على ذبح إينه العزيز، وإستعداده روحيّاً لتنفيذ هذا الأمر، ونجاحه في هـذا الامتحان.

# ٣۔ كيف يمكن أن تكون رؤيا إبراهيم ممة؟

بشأن (الرؤيا) هناك كلام كثير، ورد جزء يسير منه في تفسير سورة يوسف بعد الآية الرابعة.

لابدٌ هنا من الإلتفات إلى أمر وهو: كيف إعتبر إيراهيم منامه حسجّة، وإتّخــذه مــعياراً لعمله؟

في الجواب على هذا السؤال، يقال: إنّ رؤيا الأنبياء لا يمكن أن تكون رؤيا شيطانية، وإنّها ليست نائئة عن فعّالية قوّة وهمية، وإنمّا هي جانب من نظام النبوّة والوحي. وبتعبير آخر: إنّ إرتباط الأنبياء مع الوحي يكون أحياناً بشكل إلقاء في القلب. وأحياناً عن طريق مشاهدة الوحي. وأحياناً عن طريق سلاع أمواج صوتية، بعثت بأمر من الله. وأحياناً عن طريق المنام. وبهذا الشكل لا يمكن وقوع أي خطأ أو إشتباه في رؤيتهم، والذي يشاهدونه في منامهم هو كالذي يشاهدونه في يقظتهم. وقيل: إنّ إيراهيم أمر عن طريق الوحي أثناء يقظته بأن ينفّذ ما يراه بشأن الذبح في

المنام. ألمنام.

وقيل أيضاً: إنَّ القرائن الختلفة التي كانت في هذا المنام، منها تكل ما يعرف الله سياية.

# ٤۔ عدم تأثّر روم إبراهيم الكبيرة بوساوس الشيطان

لأنّ امتحان إيراهيم كان من أكبر الإمتحانات على طول التاريخ، إذ كان الهـدف مـنه إخلاء قلبه في أيّ حبّ لغير الله، وجعله متنوّراً \_فقط \_بعشق وحبّ الله، فقد عمد الشيطان \_كها جاء في بعض الروايات \_إلى تكريس كلّ طاقاته لعمل شيء ما يحول دون خروج إيراهيم منتصراً من الإمتحان.

فأحياناً كان يذهب إلى زوجته (هاجر) ويقول لها: أتعلمين بماذا يفكّر إبراهيم؟ إنّه يفكّر بذبح ولده إسماعيل اليوم!

فكانت تجيبه هاجر: إذهب ولا تتحدّث بأمر محال، فإنّه أرحم من أن يقتل ولده. فهل يمكن العثور في هذه الدنيا على إنسان يذبح ولده بيده؟

الشيطان هنا يواصل وساوسه، ويقول: إنَّه يزعم بأنَّ الله أمره بذلك.

فتجيبه هاجر: إذا كان الله قد أمره بذلك فعليه أن يطيع أوامر الله، وليس هناك طريق آخر سوى الرضى والتسليم لأمر الله.

وأحياناً كان يذهب صوب (الولد) ليوسوس في قلبه، لكنّه فشل أيضاً إذ لم يحصل على أيّة نتيجة لأنّ إسماعيل كان كلّه قطعة من الرضي والتسليم لذلك الأمر.

وأخيراً اتَّجه نحو الأب، وقال له: ياإيراهيم إنَّ المنام الذي رأيته هو منام شيطاني! لا تطع الشيطان!

فعرفه إبراهيم الذي كان يسطع بنور الإيمان والنبوّة، وصاح به: إبتعد من هنا ياعدوّ الله <sup>( .</sup> وورد في حديث آخر أنّ إبراهيم جاء في البداية إلى (المشعر الحرام) ليذبع ابنه هناك، ولكن الشيطان تبعه، فترك المحلّ وذهب إلى مكان (الجمرة الأولى) فتبعه الشيطان أيضاً، فرماه إبراهيم بسبع قطع من الحجارة، وعند وصوله إلى (الجمرة الثانية) شاهد الشيطان أمامه أيضاً فرماه بسبع قطع أخرى من الحجارة، وحالما وصل إلى جمرة العبقبة وشاهد الشيطان ثالثة رماه بسبع أخرى، وبهذا جعل الشيطان ييأس منه إلى الأبد<sup>7</sup>.

من هنا يتّضح أنَّ وساوس الشياطين أثناء أداء الامتحان الكبير. يتعدَّد أشكالها، إذ أنَّها

تعترض طريق الإنسان من عدّة جهات وتتلوّن بعدّة ألوان، فلذا يجب على المؤمنين أن

 تفسير روم الجنان، ج ٩. ص ٣٢٦، ذيل الآيات مورد البحث. ٢. المصدر السابق.

7]

يكونوا كإبراهيم قادرين على تشخيص الشيطان ومعرفته بسرعة مهما كان متستَّراً بشكل من الأشكال، وإغلاق كلَّ طريق يحتمل أن يرد منه، ورميه بـالحجارة، فـا أعـظم هـذا الدرس!!

٥\_ فلسفة التكبيرات في (مِنْيُ)

وكما هو معروف فإنّ من الأعمال الواردة في الروايات الإسلامية بشأن عيد الأضحى، هي التكبيرات الخاصّة التي يردّدها المسلمون بعد الصلاة، سواء كانوا من المشاركين في مراسم الحجّ بمنى، أو ممّن لم يشارك فيها من المسلمين في سائر بقاع الأرض. (غاية الأمر انّ الحجّاج في منى يكبّرون بعد عدة صلاة أوّلها بعد صلاة الظهر من يوم العيد، وفي المناطق الأخرى يكبّر المسلمون هذه التكبيرات بعد ١٠ صلوات).

وكيفيّة هذه التكبيرات هي: (الله أكبر، الله أكبر، لا إله إلاّ الله، والله أكبر. الله أكبر، ولله الحمد، الله أكبر على ما هدانا). فعندما نقارن بين هذا الأمر والحديث الذي ذكرناه سابقاً، تتّضح حقيقة هذه التكبيرات، وهي أنّها مجموع تكبيرات جبر ئيل وإسهاعسيل ووالده إيـراهــيم، وشيء أضيف إليه.

وبعبارة أخرى فإنَّ هذه العبارات تحيي في الأذهان خاطرة إنــتصار إبـراهــيم وابــنه إسهاعيل في الامتحان الكبير، وتعطي العبر لكلَّ المسلمين، سواء كانوا في منى أو في غيرها.

وقد اتّضح من الروايات الإسلامية أنّ سبب تسمية أرض (منيٰ) بهذا الإسم، إنّما يعود إلى أنّ إبراهيم عندما وصل إلى هذه الأرض، بعدما إجتاز \_بنجاح \_الامتحان الصعب، نزل عليه جبرئيل وقال له: اطلب ما شئت من ربّ العالمين، فتمنّى من الله أن يأمره بذبح كبش فدية عن ابنه إسماعيل، وقد تحقّقت أمنيته هذه .

٦\_ المجّ عبادة مهمّة لبناء الإنسان

السفر للحجّ في الحقيقة وهو سفر عظم، إذ أنَّه سفر الحر، وساحة واسعة ليناء النفس

تغسير نور الثقلين، ج ٤، ص ٤٢٠، ح ٦٨.

٢٩٩ الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل

مراسم الحجّ توضّح ـ في الواقع ـ عبادة ممزوجة ـ بصورة عميقة ـ بخـ اطرات جـهاد إيراهيم وإبنه إسهاعيل وزوجته هاجر، فلو أغفلنا عن هذه النقطة أثناء مـطالعتنا الأمـور الخاصّة بأسرار الحجّ، فإنّ الكثير من مراسمه ستبدو لنا كألغاز، نعم إنّ مفتاح حـلّ هـذه الألغاز هو الأخذ بنظر الإعتبار ذلك الإمتزاج العميق.

فعندما نأتي إلى مكان ذبح الأضاحي في أرض (منیٰ) نتعجّب لأيّ شيء تذبح هـذه الأضاحي؟ فهل أنّ ذبح الحيوان يمكن أن يكون حلقة من مجموعة حلقات العبادة؟

إلّا أنّنا عندما نتذكّر إيثار إيراهيم لخ الذي أراد ذبح أعزّ أعزّائه وأطـيب ثمــار عــمره (إسهاعيل) في تلك الأرض في سبيل الله، العملية التي غدت سنّة فيا بـعد وبـعنوان ذبــح الأضاحي في منى، ندرك فلسفة هذا العمل.

فالذبح إشارة إلى اجتياز كلَّ شيء في سبيل التوجّه إلى الله، وهو مظهر لإخلاء القلب من كلَّ شيء عدا ذكر الله، ويمكن إستمداد التربية الكافية من هذه المناسك، إذا تجسّد لنا مشهد ذبح إسهاعيل، ومعنويات الأب وابنه إسهاعيل أثناء عملية الذبح، وهذا المشهد يجعل معنويات الإنسان تسطع بأنوارها .

أمّا أثناء توجّهنا إلى رمي الجمرات (وهي ثلاثة أعمدة مبنية من الحجر يرميها الحجّاج أثناء تأديتهم لمراسم الحجّ، وفي كلّ مرّة يرمون سبعة أحجار عليها وفق مراسم خـاصّة) فيتبادر إلى أذهاننا السؤال التالي: ماذا يعني رمي هذا المقدار من قطع الحجارة على عمود من الحجر لا روح فيه؟ وأي مشكلة سيحلّ هذا العمل؟

إلّا أنّنا عندما نتذكّر أنّها تمثّل جهاد الموحّد إيراهيم ضدّ وساوس الشيطان الذي ظهر له ثلاث مرّات في الطريق، وهو مصمّم على أن يثني إيراهيم عن عزمه في ساحة الجهاد الأكبر، وكلّما ظهر له رماه بالحجر، فإنّ محتوى هذه الشعيرة يتوضّح أكثر.

فمعنى هذه الشعيرة هو أنّكم طوال فترة عمركم تعيشون في ساحة الجهاد الأكبر ضدّ وساوس الشيطان، وإن لم ترموا هذا الشيطان وتبعدوه عنكم فلن تنتصروا أبداً.

وإن كنتم تنتظرون أن يشملكم الله بلطفه ورحمته، كما شمل إيراهم بذلك وببعث إليه

سورة الصافات / الآية 101 ـ 110

<u>[</u>ع

بالسلام وأبقى رسالته وذكراه خالدتين في العالمين، عليكم أن تسيروا على خطاه.

وفور ما نصل إلى الصفا والمروة ونشاهد أفواجاً أفواجاً من الناس تنساب من هذا التل الصغير إلى ذلك التل الأصغر، وتعود مرّة أخرى من هنا إلى هناك، وتكرّر هذا العمل من دون أن تحصل على شيء، وأحياناً تهرول وأحياناً أخرى تمشي، ومن الطبيعي أن يثير هذا العمل العجب، فماذا يفعل هؤلاء هنا، وما هي المفاهيم الني يحملها هذا العمل؟

إلاّ أنّنا لو رجعنا إلى الوراء، وإستذكرنا الجهود التي بذلتها تلك المرأة المؤمنة (هـاجر) لإنقاذ حياة إينها الرضيع (إسهاعيل) في تلك الأرض القـاحلة والحـارقة، وكـيف أنّ الله سبحانه وتعالى أعطاها ما تريد بعد جهدها وسعيها، عندما فجّر عين زمزم من تحت رجلي ولدها الرضيع، فجأة ترجع بنا عجلة الزمن إلى الوراء، ويكشف لنا عن الحجب، ونشاهد أنفسنا في تلك اللحظة واقفين قرب هاجر بيخي، فنشترك معها في السعي والجهد، لأنّ الذي لا يسعى ولا يبذل الجهد في سبيل الله، لا يصل إلى نتيجة.

وبسهولة نستطيع تلخيص ما قلناه، وهو أنَّ الحجّ يجب أن يقترن بتعلّم هذه الرموز، وتتجسّد ذكريات إبراهيم وإينه وزوجته خطوة خطوة، كي يدرك الحاجّ فلسفة الحجّ وتشعّ أنوار آثاره الأخلاقية العميقة في نفوس الحجيج، فبدون تلك المعاني والدروس يكون الحجّ مجرّد قشر ليس أكثر.

રીજ

# الآيات

إِنَّهُ مِنْ عِبَادِنَا ٱلْمُؤْمِنِينَ ٢ أَنْ وَبَشَّرْنِنَهُ بِإِسْحَقَ بَبِيَّامِّنَ ٱلصَّلِحِينَ ٢ أَسْ وَبَنَرَكْنَا عَلَيْهِ وَعَلَى إِسْحَلَقَ وَمِن ذُرَبَّتِهِ مَا مُحْسِنٌ وَظَالِمٌ لِنَفْسِهِ مُعَالَ اللَّهُ لِنَفْسِهِ مُع

#### التفسير

# إبراهيم ذلك العبد المؤمن:

الآيات الثلاث المذكورة أعلاه هي آخر الآيات التي تواصل الحديث عن قصّة إبراهيم وإبنه و تكملها، وفي الحقيقة إنّها دليل يوضّح ما مضى، وفي نفس الوقت هي نتيجة له. في البداية تصف الآية القرآنية الكرية إيراهيم **ولِنّه من مبادنا المؤمنين)**.

وفي الواقع إنَّ هذه الآية دليل على ما ذكر فيا قبل، كما توضّح حقيقة مفادها أنَّ إيمان إيراهيم القوي دفعه إلى أن يضع كلّ وجوده وكيانه وحتى ابـنه العـزيز البـارّ، في صـحن الإخلاص فداءً لربّه سبحانه وتعالى.

نعم كلِّ هذه هي من ثمار الإيمان، وتجلِّياته، وما أعجب هذه الثمار والتجلَّيات!!

هذا التعبير يعطي أبعاداً أوسع وأعمّ لما جرى لإبراهيم وإينه، ويخرج هذه المجريات من بعدها الشخصي والخاص، ويوضّح أنّه أينها كان الإيمان كان هناك إيثار وحبّ وفداء وعفو، وأنّ إبراهيم كان يختار كلّ ما يختاره الله ويريد كلّ ما أراده الله، وكلّ مؤمن يستطيع أن يكون كذلك.

ثمّ تتناول هذه الآيات نعمة أخرى من النعم التي وهبها الله تعالى لإبراهيم ﴿ويشّرنا» بإسحاق نبيّاً هن الصالحين﴾.

فبالإنتباه إلى الآية ﴿ **فيشَرناه بغلام حليم﴾** التي ذكرناها في مقدّمة هذه الأحداث، يتّضح بصورة جيّدة أنّ ها تين البشار تين تتعلّقان بولدين، وبما أنّ البشرى الأخيرة وفق ما جاء في الآية تخصّ (إسحاق)، فإنّ (الغلام الحليم) بالتأكيد هو (إسماعيل) فالذين يصرّون على أنّ

[ع

الذبيح هو (إسحاق) عليهم أن يعرفوا أنّهم اعتبروا الآيتين تشيران إلى موضوع واحد مع هذا التفاوت، وهو أنّ الآية الأولى بشّرت بالولد والآية الثانية بشّرت بالنبوّة، ولكن هذا المعنى مستبعد جدّاً، والآيات المذكورة أعلاه تبيّن بوضوح أنّ البشار تين تتعلّقان بولدين.

على أيّة حال فإنّ بشرى النبوّة تكشف عن أنّ إسحاق يجب أن يبقى حيّاً وأن يؤدّي تكاليف ومهمّة النبوّة، وهذا لا يتلاءم مع قضيّة الذبح.

مرّة أخرى سنتطرّق إلى عظمة مرتبة الصالحين، إذ وصفت الآية الكريمة إسحاق بأنّه (يجب أن يصبح نبيّاً وأن يكون من الصالحين) فكم هي رفيعة مرتبة الصـالحين عــند الله سبحانه وتعالى؟

الآية الآخيرة تتحدّث عن البركة التي أنزلها الباري جلّ وعلا عــلى إيـراهــيم وإيـنه إسحاق ﴿وباركنا عليه و**ملى لِسحاق**﴾.

ولكن البركة في أي شيء؟ لم يرد بهذا الشأن أي توضيح، وكما هو معلوم فإنّ الفـعل عندما يأتي بصورة مطلقة ومن دون أي قيد أو شرط، فإنّه يعطي معنىً عاماً، فبهذا تكون البركة شاملة لكلّ شيء، في الحياة، في الأجيال القادمة، في التاريخ، والرسالة، وفي كلّ شيء.

فكلمة (بركة) مشتقّة من (برك) على وزن (درك) وتعني صدر البعير، وعـندما يـضع صدره على الأرض يقال (برك البعير).

و تدريجيّاً أعطت هذه الكلمة معنى الثبات وبقاء شيء ما، ولهذا يطلق على المكان الذي فيه ماء ثابت ومستقر (بركة) في حين يقال لما كان خيره باقياً وثابتاً مبارك.

ومن هنا يتّضح أنّ الآية مورد بحثنا تشير إلى ثبات ودوام النعم الإلهيّة على إيراهسيم وإسحاق وعلى أُسرتهم، وإحدى البركات التي أنعم الله بها على إيراهيم وإسحاق أن جعل كلّ أنبياء بني إسرائيل من ذريّة إسحاق، في حين أنّ نبي الإسلام العظيم هـو مـن ذريّـة إسماعيل.

وهذه البركات لا تشمل كلَّ أفراد عائلة إيراهيم وعشيرته، وإنَّها تشمل \_ فيقط \_ المُنتِن والجسنين منه بهاذ تقبل الآية في آخرها هوهن فيتتموا محسن مظالمان فسموسن م

٣٠٣ الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل

وعبارة (لنفسه) إشارة إلى أنَّ الكفر وإرتكاب الذنوب يعدَّ أوَّلاً ظلماً للنفس، الظملم الواضح والمكشوف.

فالآية المذكورة أعلاه تجيب اليهود والنصارى الذين افتخروا بكونهم من أبناء الأنبياء. وتقول لهم: إنّ صلة القربى لوحدها ليست مدعاة للإفتخار، إن لم ترافقها صلة في الفكـر والالتزام بالرسالة.

وكشاهد على هذا الكلام فقد ورد حديث لنبيّنا محمّد ﷺ يخاطب فيه بني هاشم «لا يأتيني الناس بأعمالهم وتأتوني بأنسابكم» أي أنّهم مرتبطون بي رسالياً وأنتم مرتبطون بي جسدياً \

80CB

۱. تفسير روح البيان، ج ۷، ص ٤٧٩.

وَلَقَدْمَنَنَا عَلَى مُوسَى وَهَ رُونَ ٢ وَخَبَّنَهُ مَا وَقَوْمَهُ مَا مِنَ أَنْ حَرِبِ ٱلْحَظِيمِ ٥ وَنَصَرْنَهُمْ فَكَانُوا هُمُ ٱلْغَلِينَ ٢ وَمَ أَنْنَا بَعَمَا أَنْ نَسْبَهُمَا أَلْكَنَبَ ٱلْمُسْتَبِينَ ٢ الصِرَط الْمُسْتَقِيمَ ٢ وَتَرَكْنَا عَلَيْهِ مَا فِي أَلْاَجِرِينَ ٢ مَنْ سَلَمُ عَلَى مُوسَى وَهَ رُونَ ٢ مَنْ إِنَّا حَكَذَلِكَ جَعَزِى ٱلْمُحْسِنِينَ ٢ مَنْ إِنَّهُمَا مِنَا لَهُ مَعَالَى أَلْمَسْتَقِيمَ الْمُوْمِنِينَ ١ مَنْ الْمُعْدَانِ الْمُعْلَيْقِ مَا أَلْعَالَيْ مَعْتَلَهُ مَا الْمَنْ الْمُسْتَعَيْمَ الْمُ وَهَ رُقَا لَمُ مُعَالَمُ مُعَالَى وَالْمُ الْعَالِينَ عَلَيْهُ مَا الْمُعْتَقِيمَ الْمُوسَى الْمُوسَى وَهُ وَمَا أَلْمُ مُعَالَى الْمُعْتَقِيمَ الْعَالَيْ الْمُعْتَقِيمَ الْمُوسَى الْمُعْتَقِيمَ الْمَوْسَى الْمُوسَ

#### التفسير

النعم التي منّ بها الله على موسى وهارون:

الآيات المباركة هذه تشير إلى جوانب من النعم الإلهيّة التي أغدقها الله جلّ شأنه على موسى وأخيه هارون، والبحث هنا ليتناغم ويستواءم مع السحوث السسابقة بشأن نسوح وإيراهيم في الآيات السابقة، فمحتوى الآيات يشابه بعضه البعض، ونفس الألفاظ تتكرّر في بعض الجوانب، وذلك لتوجد نظاماً تربوياً منسجماً للمؤمنين.

مرّة أخرى إستخدم في هذه الآيات أسلوب (الإجمــال والتــفصيل) الأســلوب الذي استخدمه القرآن في نقل العديد من الحوادث.

الآية الأولى تشير إلى قوله تعالى: ﴿وَلَقَدَ مَنَّا عَلَى مُوَسَى وَهَارُونَ﴾.

«المنّة» في الأصل من «المنّ» ويعني الحجر الذي يستعمل للوزن، ثمّ أطلق على النعم الكبيرة والثقيلة، فلو كانت لها جنبة عـملية ومـوضوعية فـالمنّة جمـيلة ومحـمودة، ولو إقتصرت على اللفظ والكلام فهي سلبية ومذمومة، والغالب إنّها تسـتعمل في الحـاورات العرفية بالمعنى الثاني، وهذا هو السبب في تداعي المفهوم السلبي من هذه الآيات الكريمة، ولكن لابدّ من القول إنّ هذه المفردة وردت في اللغة والآيات الكريمة عناها الواسع الذي يشمل المفهوم الأوّل منها. (أي منع النعم والمواهب الكبيرة).

١٧] الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل

وعلى كلَّ حال فإنَّ الله سبحانه وتعالى أنعم على الأخـوين مـوسى وهـارون بـنعمة عظيمة.

أمّا الآيات التي تلتها فتشرح سبعة من هذه النعم، وكلّ واحدة منها أفضل من أختها. فني المرحلة الأولى، يقول سبحانه وتعالى: **﴿وَنَجْيِنَاهِمَا وَقَوْهِهُمَا مِنَ الكربِ العَظِيمِ﴾**.

فهل هناك قلق أكثر من هذا، وهو أنّ بني إسرائيل يعيشون في قبضة الفراعنة المتجبّر ين الطبغاة؟ يـذبحون أولادهـم ويسـخّرون نسـاءهم في خـدمتهم، ويسـتعبدون رجـالهم ويستعملونهم في الأعـال الشاقّة.

أليس فقدان الحرية والإبتلاء بسلطان جائر لا يرحم الكبير ولا الصغير، حتى يبلغ به طغيانه إلى أن يتلاعب بنواميس الناس وشرفهم، أليس هذا كرباً عظيماً، وألماً شديداً، إذن فإنقاذهم من قبضة فراعنة مصر المتجبّرين، كانت أوّل نعمة يغدقها الباري عزّوجلّ على بنى إسرائيل.

وفي المرحلة الثانية، قال الباري عزّوجلّ: ﴿وتصرناهم فكانوا هم الغالبين».

فني ذلك اليوم كان جيش الفراعنة ذا قوّة عظيمة ويتقدّمه الطاغية فرعون، فيما كان بنو إسرائيل قوم ضعفاء وعاجزين يفتقدون لرجال الحرب وللسلاح أيضاً، إلّا أنّ المدد الإلهي وصلهم في تلك اللحظات، وأغرق فرعون وجسيشه وسلط أملوج البحر، وأورث بسني إسرائيل قصور وثروات وحدائق وكنوز الفراعنة.

وفي المرحلة الثالثة من مراحل إغداق النعم على بني إسرائيل وشمولهم بعنايته، جاء في محكم كتابه العزيز **﴿وآتيناهما الكتاب المستبين**﴾.

نعم (التوراة) هو كتاب مستبين، أي يوضّح لهم الجهولات المبهمة، ويجيبهم على كلّ ما يحتاجونه في دينهم ودنياهم، كما أكّدت الآية ££ في سورة المائدة ذلك ﴿لِقَا لَنزَلْنَا التوراة فيها هدى ونور).

وفي المرحلة الرابعة أشار القرآن الكريم إلى نعمة معنوية أخرى منّ بها جلّ شأنه على

[ع

الصراط المستقيم، نقول: ﴿الهدنا الصراط المستقيم، صراط الذين أنعمت عليهم غير المخضوب عليهم ولاللصالين). أي إنّنا نطلب منه أن يهدينا إلى طريق الأنبياء والأولياء.

أمّا المرحلة الخامسة فإنَّها أكَّدت على استمرار رسالتهما والثناء الجميل عليهما، إذ تقول الآية: ﴿وتركنا عليهما في للأخرين).

وهذه العبارة نفسها وردت في الآيات السابقة بشأن إبراهيم ونوح، لأنَّ كلَّ الدعاة إلى ا الله السالكين لطريق الحقّ، يبقى إسمهم وتاريخهم خالداً على مـرّ الزمـن، ويجب أن يـبقي خالداً، لأنَّهم لا يخصُّون قوماً أو شعباً معيَّن، وإنَّا كلَّ الإنسانية.

والمرحلة السادسة تستعرض التحيّة الطيّبة المباركة التي وردت إلى كلّ مـن مـوسى وهارون من عند الله ﴿سلام على موسى وهارون ﴾.

سلام من عندالله العظيم والرحيم، السلام الذي هو رمز لسلامة الدين والإيمان والرسالة والإعتقاد والمذهب، السلام الذي يوضّح النجاة والأمن من العقاب والعذاب في هذه الدنيا وفي الآخرة.

وفي المرحلة السابعة ــالأخيرة ــنصل إلى مرحلة الثواب والمكافأة الكبري التي يقدّمها الباري عزّوجلّ إليهما ﴿لِتَاكَذَلَكَ نَجْزِي المُعَسَنِينَ﴾.

نعم إنَّ حصولهما على كلٌّ هذه المفاخر لم يكن من دون دليل أو سبب، إذ كانا من الحسنين ا والمؤمنين والمخلصين والطيّبين، فمثل هؤلاء جديرون بالثواب والمكافأة.

والملفت للنظر أنَّ هذه الآية ﴿لِمَّا كَذَلك نَجْزِي المحسنينَ﴾ تكرَّرت في هذه السورة عدَّة مرّات، إذ جاءت بحقٍّ نوح وإبراهيم وموسى وهارون وإلياس، وعبارة مشابهة لها بشأن يوسف وردت في سورة يوسف الآية ٢٢ كما وردت في الآية ٨٤ في سورة الأنعام عن أنبياء. آخرين كان ثوابهم نفس الثواب، وكلُّهم يُقرّون بأنَّ كلَّ من يريد أن تشمله العناية الإلهيَّة عليه أوَّلاً أن ينضمَّ إلى زمرة الحسنين كي تغدق عليه البركات الإلهيَّة.

**الآية الأخيرة في بح**ثنا تشير إلى نفس الدليل الذي ورد في قصّة نوح وإيراهيم من قبل ﴿لِنَّهِما مِنْ عِبَادِتَا الْهِوْمِنِينَ﴾.

فالإيمان هو الذي ينير روح الإنسان ويعطيه القوّة، ويدفعه إلى الطهارة والتقوى وعمل الإحسان والخير، الإحسان الذي يفتح أبواب الرحمة الإلهيّة على الإنسان، فتنزل عـليه مختلف أشكال النعم.

وَإِنَّ إِلَيَاسَ لَمِنَ ٱلْمُرْسَلِينَ ٢ إِذَقَالَ لِقَوْمِهِ ۖ ٱلاَنَتَقُونَ ٢ أَنَدَعُونَ بَعَلَا وَتَذَرُونَ أَحْسَنَ ٱلْخَلِقِينَ ٢ ٱللَهَ رَبَّكُرُ وَرَبَّ التَّا إِكُمُ ٱلْأَوَّلِينَ ٢ فَكَذَّبُوهُ فَإِنَّهُمْ لَمُحْضَرُونَ ١ إِلَاعِبَادَ ٱللَهِ ٱلْمُحْلَصِينَ ٢ وَتَرَكْنَا عَلَيْهِ فِي ٱلْآخِرِينَ ٢ مَعَلَمُ عَلَىَ إِلْ يَاسِينَ ٢ إِنَّا كَذَلِكَ جَعْزِى ٱلْمُحْسِينَ ٢ إِنَّهُ إِنَّهُ مِنْعِبَادِ مَا أَمْوَمِينَ ٢

#### التفسير

النَّبي إلياس ومواجهته للمشركين:

القصّة الرابعة في هذه السورة إستعرضت بصورة مختصرة حياة نبي الله (إلياس)، يقول تعالى: ﴿وَلِنَّ لِلياس لَمَنَ المرسلين﴾.

الحديث حول «إلياس» وخصوصياته ونسبه وحياته سـيأتي لاحسقاً في آخـر هـذه الآيات ــإن شاء الله.

ثمّ تبدأ الآيات بالتفصيل بعد الإجمال و تقول: واذكر عندما أنذر قومه ﴿إذقال لقومه ألا تتّقون﴾.

أي اتّقوا الله واجتنبوا الشرك وعبادة الأصنام وإرتكاب الذنوب والمـظالم، وكـلّ مـا يؤدّي بالإنسان إلى الباطل والفساد.

أمّا الآية التي تلتها فقد تحدّثت بصراحة أكثر ﴿ لتدعون بعلا وتذرون أحسن للخالقين».

ومن هنا يتّضع أنّ قومه كانوا يعبدون صنماً اسمه (بعل) ويسجدون له، وأنّ هذا النّبي كان يدعوهم إلى ترك هذا العمل القبيح، والتوجّه إلى الله سبحانه وتعالى خالق هذا الكون العظيم وتوحيده وعبادته.

جمع من المفسّرين ذهبوا إلى أنّ إلياس كان مبعو ثاً إلى مدينة «بعلبك» إحدى مدن بلاد

[ع

الشام` لأنّ (بعل) هو اسم ذلك الصنم و(بك) تعني مدينة، ومن تركيب هاتين الكــلمتين نحصل على كلمة (بعلبك) وقيل: إنّ الصنم (بعل) كان مصنوعاً من الذهب وطوله حوالي ٢٠ ذراعاً وله أربعة أوجه، وخدمته كانوا ٤٠٠ شخصاً <sup>7</sup>.

ولكن البعض ذهبوا إلى أنّ (بعل) ليس اسماً لصنم معيّن، بل يطلق بصورة عامّة عـلى الأصنام، فيما قال البعض الآخر: إنّها تعني (الربّ والمعبود)، وقال (الراغب) في مفرداته: إنّ كلمة «بعل» تعني (الزوج)، أمّا العرب فتطلقها على الأصنام التي تعبدها والتي بواسطتها يتقربون إلى الله سبحانه وتعالى على حدّ زعمهم.

وعبارة ﴿ أحسن للخالقين﴾ رغم أنّها تشير إلى أنّ الله سبحانه وتعالى خالق هذا الكون ولا يوجد خالق سواه، فهي تشير أيضاً حسب الظاهر إلى الأشياء المصنوعة، أي التي يصنعها الإنسان بعد أن يغيّر شكل المواد الطبيعية، ومن هنا سمّي بالخالق، رغم أنّه تعبير مجازي.

على أيّة حال، فقد عمد إلياس إلى توبيخ قومه بشدّة، وقال لهم: ﴿الله ر**بّكم وربّ آبائكم** الأولين﴾.

إذ إنَّ الله مالككم ومربّيكم، وكلّ نعمة عندكم فهي منه، وأي مشكلة عندكم تستيسر بقدرته، فغيره، لا يعدّ مصدراً للخير والبركة، ولا يمكنه دفع الشرّ والبلاء عنكم.

الظاهر هنا أنَّ المشركين في زمان إلياس، قالوا \_كما قال المشركون في زمان نبيَّنا محمَّد الله يتبع سنن أجدادنا الأوّلين، فأجابهم إلياس الله بقوله: ﴿الله ربّكم وربّ آبانكم الأوّلين﴾. الأوّلين﴾.

وإستخدام كلمة (ربّ) هنا أفضل منبّه للعقل والفكر، لأنّ أهمّ قضيّة في حياة الإنسان هي أن يعرف من الذي خلقه؟ ومن هو مالكه ومربّيه وولي نعمته اليوم؟

إلاً أنَّ قومه اللجوجين والمتكبَّرين لم يعطوا أذناً صاغية لنصائحه ومواعظه، ولم يعبأوا بما يقوله لهدايتهم، وإنَّنا كذّبوه **﴿فكذّبو»﴾**.

ومقابل تصرفاتهم هذه توعّدهم الله سبحانه وتعالى بعذابه بعبارة قصيرة جاء فيها: إنّنا سنحضرهم إلى محكمة العدل الإلهي وسنعذّبهم في جهنّم ﴿فَإِنَّهُم لِمُحْصَرُونَ﴾ لينالوا جزاء

أعمالهم القبيحة والمنكرة.

۸. «بعليك» اليوم جزء من لبنان وتقع قرب الحدود السورية. ٢. تفسير روحالمعاني، ذيل الآيات مورد البحث.

ولكن يبدو أنّ هناك مجموعة من الأطهار المحسنين والمخلصين قد آمنوا بما جاء به إلياس، ولكي لا يضيع حقّ هؤلاء، قال تعالى مباشرةً بعد تلك الآية ﴿لِلّاعبادالله للمخلصين﴾ <sup>(</sup> الآيات الأخيرة من بحثنا إستعرضت نفس القضايا الأربعة التي وردت بحقّ الأنسبياء

۳•٩

الماضين (نوح، وإيراهيم، وموسى، وهارون) ولأهميّتها نستعرضها مرّة أخرى.

قوله تعالى: **فوترىنا عليه في الآخرين؛** أي إنّ الأمم القادمة سوف لن تــنسى الجــهود الكبيرة التي بذلها الأنبياء الكبار من أجل حفظ خطّ التوحيد، وسقاية شجرة الإيمان، وما دامت الحياة موجودة في هذه الدنيا فإنّ رسالتهم ستبق حيّة وخالدة.

وفي المرحلة الثانية أثنى الله سبحانه وتعالى وبعث بتحيّاته إلى آل ياسين، قال تعالى: ﴿سلام على *إل ياسين*﴾.

استخدام عبارة (الياسين) بدلاً عن (الياس) إمّا لكونها من النـاحية اللـغوية لفـظاً لـ (إلياس) واللتين لهما نفس المعنى، أو أنّها إشارة إلى (إلياس) وأتباعه المـؤمنين، فـوردت بصورة الجمع<sup>7</sup>.

وفي المرحلة الثالثة، قال تعالى: ﴿لِمَا كَذَلِكَ نَجْزِي المُحسنينَ﴾.

«الإحسان» هنا شمل، معنىً واسعاً وهو العمل بكلّ السنن والأوامر، ومن ثمّ الجهاد ضدّ كافّة أشكال الشرك والانحراف والذنوب والفساد.

أمّا المرحلة الرابعة فتطرح الإيمان كأمر أساسي يجب أن يستوفّر في الأنسبياء الذيس إستعرضتهم هذه السورة المباركة فتقول الآية هنا: **(لِنَّه مِنْ مبادنا الحَوْمَنِينَ)**.

«الإيمان» و«العبودية» لله هما مصدر الإحسان، والإحسان يؤدّي إلى إنضام المحسسن لصفوف المخلصين الذين يشملهم سلام الله.

# ہدثان

**١\_ مـن هو إلياس؟** لا يوجد أيّ شكّ في أنّ «إلياس» هو أحد أنبياء الله الكبار، وآيات بحثنا تصرّح بهذا الأمر، قال تعالى: ﴿إِنَّ الياس لِمِن المرسلين﴾.

[ع

اسم نبي الله (إلياس) جاء في آيتين من آيات القرآن المجيد، الأولى في هذه السورة، أي سورة الصافات، والثانية في سورة الأنعام الآية ٨٥ إذ ذكر اسمه مع مجموعة أخـرى مـن الأنبياء **(وزكريا ويحين وعيسن وإلياس كلّ هن الصالحين)**.

وأبدى المفسّرون وجهات نظر متعدّدة بشأن إلياس، إذ إنّ البعض تساءل هل أنّ إسم «إلياس» هو اسم ثانٍ لنبي واحد، أم أنّه يتعلّق بنبي ليس له اسم ثانٍ، وما هــي صـفات وخصائص هذا النّبي؟

- للإجابة على هذه التساؤلات نستعرض وجهات النظر المتعدّدة تلك: م
- أ) يعتقد البعض أن «إلياس» هو إدريس (لأن كلمة إدريس، تلفظ إدراس، وبعد أن طرأت عليها تغيرات بسيطة أضحت إلياس).

ب) «إلياس» هو أحد أنبياء بني إسرائيل، وهو ابن (ياسين) أحد أحفاد هارون أخي نبي الله موسىﷺ .

ج) مجموعة من المفسّرين إعتبرت «إلياس» هو الخضر. في حين أعربت مجموعة أخرى عن إعتقادها في أنّ إلياس هو صديق الخضر، وكلاهما ما زال حيّاً، وأنّ إلياس موكّل بالفيافي، والخضر موكّل بالبحار والجزر.

ومجموعة ثالثة أكّدت على أنّ إلياس مـوكّل بـالصحاري والخــضر مـوكّل بـالجبال. ويقولون بخلود الإثنين.

والبعض يرى أنَّ إلياس ابن (اليسع).

د) إلياس هو نفسه (إيليا) نبي بني إسرائيل الذي عاصر الملك (آجاب) والذي أرسله الباري عزّوجلّ لإنذار وهداية (آجاب) الطاغية المتجبّر.

وقال البعض: إنَّه يحيى معمدان المسيح.

ولكن الذي يتناسب وظاهر آيات القرآن الكريم هو أنّ هذا الاسم اسم أحد أنبياء الله غير تلك الأسماء التي وردت في القرآن الجيد، وأنّه بعث لهداية قوم يعبدون الأصنام، فكذّبه أكثر القدم، عدا معموعة من المذمنين الخلصين الذين صدّقده

311 الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل [\\ على أيَّة حال، فقد وردت قصص مختلفة في الكتب بشأن هذا النِّبي، ولأنَّها غير معتمدة وموثوقة فقد صرف النظر عنها (

#### ۲\_من مم إل ياسين؟

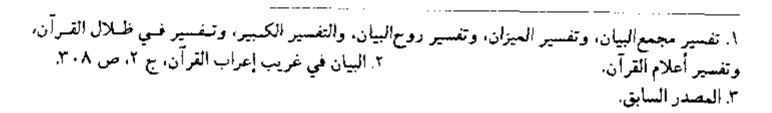
المفسّرون والمؤرخون أبدوا وجهات نظر مختلفة بشأن (الياسين) منها: آ) ذهب البعض إلى أنَّ إلياس والياسين هما لغتان، كما هو شائع بالنسبة لـ (سيكال) و(ميكائيل) إذ أنَّهما لغتان في اسم واحد لأحد الملائكة، ولـ (سيناء)(سينين) حيث تطلقان على مساحة من الأرض تقع بين مصر وفلسطين، و (إلياس) و(الياسين) هي أيضاً لغتان في اسم واحد لهذا النِّبي الكبير `.

ب) البعض الآخر يعتبرها جمعاً، وبهذا الشكل (إلياس) أضيفت إليها (ياء) فأصبحت (الياسي)، وبعد ذلك جمعت بإضافة الياء والنون إليها فأصبحت (الياسيين) وبعد تخفيفها غدت (الياسين)، وطبقاً لهذا يفهم منها أنَّها تخصَّ كلَّ الذين أطاعوا الياس والتزموا بنهجه َّ.

ج) (آلياسين) بالألف المدودة، مركّبة من كلمتي (آل) و(ياسين) وقيل أنّ ياسين هو اسم والد (الياس). ووفق رواية أخرى فإنَّه أحد أسماء نبيَّنا الأكرم محمَّد ﷺ وبهذا فإنَّ كلمة (آل ياسين) تعنى عائلة نبي الإسلام أو عائلة ياسين والد الياس.

الدلائل الواضحة الموجودة في القرآن تؤيّد المعنى الأوّل، والذي يقول: إنَّ المقصود من (الياسين) هو (الياس) لأنَّ الآية التي تلي هذه الآية المباركة ﴿**سلام ملى لِل ياسينَ﴾** بِأَيَّة تقول: ﴿لِمَّه مِنْ عبادنا المؤمنينَ» وعودة الضمير المفرد على (الياسين) دليل على أنَّه شخص واحد لاأكثر، وهو إلياس.

وهناك دليل آخر، هو أنَّ الآيات الأربعة الأخيرة التي وردت في نهاية قصَّة إلياس، هي نفس الآيات التي وردت في نهاية قصص نوح وإيراهيم وموسى وهارون، وعندما نـضع هذه الآيات الواحدة إلى جنب الأخرى نرى أنَّ سلام الله في تلك الآيات مرسل إلى الأنبياء الذين تتطرّق إليهم الآيات المباركة، ﴿سلام على نوح في العالمين؛ و﴿سلام على لِبراهيم؛ و ﴿سلام على هوسي وهارون﴾ .



| [ع | سورة الصافات / الآية ١٢٣ _ ١٣٢ | 217 |
|----|--------------------------------|-----|
| ĊJ |                                |     |

وطبقاً لذلك فإنَّ **﴿سلام على إل ياسين﴾** تعني السلام على إلياس.

والنقطة التي ينبغي الإلتفات إليها، أنَّ الكثير من التفاسير أوردت حديثاً بسند عن ابن عبّاس يصرّح بأنَّ المراد من (آل ياسين) هم آل محمّد ﷺ، لأنَّ أحد أسهاء نبيّتا هو ياسين.

روى الشيخ الصدوق في كتابه (معاني الأخبار) في باب تـفسير (آل يـاسين) خمسة أحاديث بهذا الشأن، كلّها لا تنتهي من حيث السند إلى أهل البـيت؟ الله سوى واحـد، والراوي لهذا الحديث شخص يدعى (كادح) أو (قادح) وهو مجهول ولا توجد ترجمته في كتب الرجال.

وعلى فرض أنّ الآية الآنفة \_وفقاً لهذه الأخبار \_ تقرأ بصورة ﴿سلام على آل ياسين﴾ وبغضّ النظر عن عدم تناسب الآيات، (ورأينا أنّ إسـناد هـذه الرّوايـات أيـضاً قـابلة للنقاش)، فمن الأفضل أن نتجنّب القضاء بخصوص هذه الرّوايات ونترك الحكم عـليها لأهلها.

চ্চত্ৰ

١. معانى الأخبار، ص ١٢٢.

وَإِنَّ لُوطَالَمِنَ ٱلْمُرْسَلِينَ ٢ إِذْ جَعَيْنَهُ وَأَهْلَهُ وَأَجْمَعِينَ ٢ إِلَّا عَجُوزًا فِ ٱلْغَابِينَ ثُمَّ دَمَّرَنَا ٱلْأَخَرِينَ ٢ وَإِنَّكُو لَنَمُرُونَ عَلَيْهِم مُصْبِحِينَ ٣ وَبِٱلَيْلُ أَفَلَا تَعْقِلُونَ

#### التفسير

تدمير قوم لوط:

«لوط» هو خامس نبي يذكر اسمه في هذه السورة ضمن تسلسل الآيات التي تحدّثت بصورة مختصرة عن تأريخه لإستمداد العبر منه. وطبقاً لما جاء في آيات القرآن بشأن لوط، يتّضح أنّه كان معاصراً لإبراهيم على وأنّه من أنبياء الله العظام، وذلك ما جاء في الآية ٢٦ من سورة العنكبوت والآية ٧٤ من سورة هود. وقد ورد اسم «لوط» كثيراً في آيات القرآن الكريم، وتكرّر البحث في القرآن بشأنه هو

وقد ورد مرات، قومه المنحرفون الذين كشف القرآن الكريم (الآيات ١٦٧ إلى ١٧٣ من وقومه عدّة مرّات، قومه المنحرفون الذين كشف القرآن الكريم (الآيات ١٦٧ إلى ١٧٣ من سورة الشعراء، وفي الآيات ٧٠ إلى ٨٣ من سورة هود، وفي الآيات ٥٤ إلى ٥٨ من سورة النمل وغيرها من السور) عن المصير الأليم الذي حلّ بهم.

بحثنا يبدأ بقوله تعالى: ﴿وَلِنَّ لَوَطأَ لَحَنَ الْحَرَسَلِينَ﴾.

وبعد هذا البيان الإجمالي يعمد القرآن إلى التفصيل ويبيَّن جوانب من قصّة لوط، حيث قال: تذكر تلك الفترة الزمنية التي أنقذنا فيها لوطاً وأهله **(إذ نجّينا: وأهله أجمعين)**.

عدا زوجته العجوز التي جعلناها مع من بتي في العذاب **ولِلّا مجوزاً في للغابرين﴾** <sup>(</sup>. فِتْمَ دِهَرِنا للآخرينَ﴾.

١. «غاير» من مادّة «فبور» على وزن (عبور) وتعني بقايا الشيء، فعندما تتحرّك مجموعة من مكان ما ويبقى أحد أفرادها هناك يقال له (غابر) ولهذا السبب يقال لما يتبقّى من التراب (غبار)، ولما تبقّى من الحليب في الندى (غبرة) على وزن (لقمة).

[ع

الجمل القصيرة ــالتي وردت أعلاه ــ تشير إلى تأريخ قوم لوط المليء بالحوادث، والتي ورد شرحها في سور (هود) و(الشعراء) و(العنكبوت).

«لوط» كسائر الأنبياء بدأ دعوته بتوحيد الله، ثمّ عمد إلى الجهاد ضدّ الفساد الموجود في المجتمع المحيط به، خاصّة ذلك الانحراف الخلتي المعروف باللواط، والذي ظلّ كوصمة عار لقوم لوط على طول التاريخ.

فهذا النّبي العظيم عانى المرارة مع قومه، وبذل كلّ ما يمتلك من جهد لإصلاح قسومه المنحرفين، ومنعهم من الاستمرار في ممارسة عملهم القبيح، ولكن جهوده لم تسفر عن شيء. وعندما شاهد أنّ أفراد قلائل آمنوا به، قرّر إنقاذ نفسه وإنقاذهم من المحيط الفساسد الذي يعيشون فيه.

وفي نهاية الأمر فقد لوط الأمل في إصلاح قومه وعمد إلى الدعاء عليهم، حيث طلب من الله سبحانه وتعالى إنقاذه وعائلته، فإستجاب الباري عزّوجلّ لدعائه وأنقذه وعائلته مع تلك الصفوة القليلة التي آمنت به، عدا زوجته العسجوز التي لم تـرفض فـقط التمسّك بالتعليات التي جاء بها، وإنّا عمدت ـ أحياناً ـ إلى تقديم العون لأعدائه.

وقد عذّب الله قوم لوط بأشدّ العذاب، إذ خسف بهم الأرض ثمّ أمطر عليهم حجارة من سجّيل، ليهلكوا عن آخرهم، وتمحي أجسادهم من الوجود أيضاً.

وباعتبار أنَّ هذه الآيات كانت مقدَّمة لإيقاظ الغافلين والمغرورين، فقد أضاف القرآن الكريم **ولِنَّكم لتعرّون عليمهم مصبحين﴾**. أي إنَّكم تمرَّون في كلِّ صـباح بجـانب ديـارهم الخربة من جرّاء العذاب.

كما تمرّون من هناك في الليل أفلا تعقلون؟ **﴿وبالليل أفلا تعقلون**﴾.

لهؤلاء القوم المعذَّبين. لأنَّ آثار ديار قوم لوط الخربة تحكي بصمت دروساً كبيرة لكلَّ المارّين مـن هـناك، وتحذَّر من الايتلاء عِثل هذا العذاب.

١١] الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل

نعم، إنَّه درس ما أكثر العبر فيه، ولكن المعتبرين منه قــليل «مــا أكــثر العــبر وأقــلً الإعتبار»`.

ونظير هذا المعنى موجود في الآية ٧٦ من سورة الحجر، والتي تقول بعد بيان قصّة قوم لوط **﴿ولِنَها لبسبيل هقيم ﴾** أي إنّ آثارهم تقع دانماً في طريق القوافل والمشاة المارّين من هناك.

وفسَّرت رواية عن الإمام الصادقﷺ الآية بشكل آخر، فعندما سأله أحد أصحابه عن معنى الآية **(ولِنَّكم لتمرَّون عليهم هصبحين وبالليل أفلا تعقلون )،** أجاب الإمام الصادق قائلاً: «تمرّون عليهم في القرآن إذا قرأتم في القرآن فاقرؤوا ما قصّ الله عليكم من خبرهم»<sup>7</sup>.

هذا التّفسير قد يكون إشارة إلى تفسير ثانٍ، على أيّة حال فالجمع بين التّفسيرين لا ضرر فيه، لأنّ آثار قوم لوط الباقية شاخصة للأبصار، إضافةً إلى أنّ آيات القرآن الكريم تتطرّق لأخبار قوم لوط والعذاب الذي نزل عليهم. تتطرّق

١. نهج البلاغة، الكلمات القصار، ٢٩٧. ٢. روضة الكافي، نقلاً عن تفسير نورالثقلين، ج ٤، ص ٤٣٢.

#### الآيات

وَإِنَّ يُونُسَ لَمِنَ ٱلْمُرْسَلِينَ (٢) إِذَ أَبَقَ إِلَى ٱلْفُلْكِ ٱلْمَشْحُونِ (٤) فَسَاهَمَ فَكَانَ مِنَ الْمُدْحَضِينَ ٤) فَٱلْنَقَمَهُ ٱلحُوتُ وَهُوَمُلِيمٌ ٤) فَلَوْلَا آَنَهُ, كَانَ مِنَ ٱلْمُسَبِّحِينَ ٤) لَلَبِتَ فِي بَطْنِهِ إِلَى يَوْمِر يُبْعَثُونَ ٤) فَنَبَدْنَنَهُ بِٱلْعَرَآءِ وَهُوسَقِيمُ ٢) وَأَنْبَتَنَاعَلَيْهِ شَجَرَةً مِّن يَقْطِينِ ٢) وَآَرْسَلَنَهُ إِلَى مِاْتَةِ آَلْفٍ أَوْ يَزِيدُونَ ٢) فَنَامَنُوا فَمَنَعْنَهُمُ إِلَى حِينٍ ٢)

#### التفسير

#### يونس في بوتقة الإمتمان:

الحديث هنا عن قصّة نبي الله «يونس» ينجلا وقومه التائبين، والتي هي سادس وآخر قصّة تتناول قصص الأنبياء والأمم السابقة، والذي يلفت النظر أنّ القصص الخمس التي تحدّثت عن قوم (نوح) و(إيراهيم) و(موسى وهارون) و(الياس)(لوط) أشارت إلى أنّ تلك الأقوام لم تصغ لنصائح الأنبياء الذين بعثوا إليها وبقيت غارقة في نومها، فـعمّها العـذاب الإلهي، فيا أنقذ الله سبحانه وتعالى الأنبياء العظام الذين أرسلهم إلى تلك الأقوام مع القلّة القليلة ممّن اتّبعهم.

إلا أنّ قضيّة نبي الله يونس تنتهي أحداثها بشكل معاكس لما إنتهت إليه تلك القصص، إذ إنّ قوم يونس صحوا من غفلتهم وتابوا إلى الله فور مشاهدتهم دلائل العذاب الإلهي الذي سيحلّ لهم إن لم يؤمنوا، وأنّ الله شملهم بلطفه وأنزل عليهم بركاته الماديّة والمعنوية، وفي المقابل فإنّ نبي الله يونس إيتلي ببعض الإبتلاءات والمشاكل لأنّه تـعجّل في تـرك قـومه وهجره إيّاهم، حتى أنّ القرآن الجيد أطلق عليه كلمة (أبق) والتي تعني هرب العـبد مـن مولاه!

| لمتزل | الأمثل في تفسير كتاب الله ا | [\\ |
|-------|-----------------------------|-----|
|       | -                           |     |

وهذه القصّة بمثابة خطاب موجّه لمشركي قريش، وإلى كلّ البشر على طول التساريخ، جاء فيه: هل تريدون أن تكونوا كالأقوام الخمسة الماضية، أم كقوم يونس؟ وهل ترغبون في أن تكون عاقبتكم الشؤم والألم؟ أما ترغبون في أن تنتهي عواقبكم بخير وسعادة؟ اعلموا أنّ ذلك مرتبط بما تعزمون عليه.

على أيّة حال، فإنّ ذكر هذا النّبي العظيم وقصّته مع قومه، وردت في سور متعدّدة من سور القرآن المجيد (منها سورة الانبياء، ويونس، والقلم، وفي هذه السورة أي الصافات) وعكست كلّ واحدة منها جوانب من أوضاعه وحياته، وسورة «الصافات» هذه تسلّط الأضواء أكثر على قضيّة هرب يونس وإيتلاءه، ومن ثمّ نجاته من بطن الحوت.

في البداية، وكما تعوّدنا في القصص السابقة، فإنّ الحديث يكون عن مقام رسمالته، إذ تقول الآية: **﴿وابنَ يونس لمن المرسلين ﴾**.

نبي الله «يونس» للله كسائر الأنبياء العظام بدأ بالدعوة إلى توحيد الله ومجاهدة عبدة الأصنام، ومن ثمّ محاربة الأوضاع الفاسدة التي كانت منتشرة في مجتمعه آنذاك، إلّا أنّ قومه المتعصّبين الذين كانوا يقلّدون أجدادهم الأوائل رفضوا الإستجابة لدعوته.

استمرّ يونس للله بوعظ قومه بقلب حزين لأجلهم، مريداً لهم الخير وكانّه أب رحيم لهم، في حين كانوا يواجهون منطقه الحكيم بالسفسطة والمغالطة، عدا مجموعة قليلة منهم، يحتمل أن لا تتعدّى الشخصين (أحدهما يسمّى بالعابد والثاني بالعالم) آمنت برسالته.

وبعد فترة طويلة من دعوته إيّاهم إلى عبادة الله وترك عبادة الأصنام، يئس يونس من هدايتهم، وكما جاء في بعض الروايات، فإنّ يونسيَخْل وطبقاً لإقتراح الرجل العابد، مـع ملاحظة أوضاع وأحوال قومه الضالّين، قرّر الدعاء عليهم`.

وبالفعل فقد دعا عليهم، فنزل عليه الوحي وحدّد له وقت حلول العذاب الإلهي بهم، ومع حلول موعد نزول العذاب، رحل يونس \_بمعيّة الرجل العابد \_عن قومه وهو غاضب عليهم، ووصل إلى ساحل البحر، وشاهد سفينة عند الساحل غاصّة بالركاب فطلب منهم

. تفسير البرهان، ج ٤، ص ٣٥.

5]

كلمة «أبق» مشتقّة من (إباق) والتي تعني فرار العبد من سيّده، إنّها لعبارة عجيبة، إذ تبيّن أنّ ترك العمل بالأولى من قبل الأنبياء العظام ذوي المقام الرفيع عند الله، مهما كان بسيطاً قإنّه يؤدّي إلى أن يتّخذ الباري عزّوجلً موقفاً معاتباً ومؤنّباً للأنبياء، كإطلاق كلمة (الآبق) على نبيّه.

ومن دون أي شكّ فإنّ نبي الله يونس ﷺ، معصوم عن الخطأ، ولكن كان الأجدر به أن يتحمّل آلاماً أخرى من قومه، وأن يبقى معه حتى اللحظات الأخيرة قبل نزول العذاب، عسى أن يستيقظوا من غفلتهم ويتوبوا إلى الله سبحانه وتعالى.

حقّاً إنّه دعا قومه إلى توحيد الله أربعين عاماً \_وفق ما ورد في بعض الروايات \_ولكن كان من الأجدر به أن يضيف عدّة أيّام أو عدّة ساعات إلى ذلك الوقت ببقائه معهم، لذلك فعندما ترك قومه وهجرهم شبّهه القرآن بالعبد الآبق.

ووفق ما ورد في الرّوايات، فقد صعد يونس الله إلى السفينة، ثمّ إنّ حوتاً ضخماً وقف أمام السفينة، فاتحاً فمه وكانَه يطلب الطعام، فقال ركّاب السفينة أنّ هناك شخصاً مذنباً معنا يجب أن يكون طعام هذا الحوت، ولم يجدوا سبيلاً سوى الإقتراع لتحديد الشخص الذي يرمى للحوت، وعندما إقترعوا خرج اسم يونس، وطبقاً للرواية فإنّهم اقسترعوا ثـلات مرّات وفي كلّ مرّة كان يخرج اسم يونس الله، فأمسكوا بيونس وقـذفوه في فـم الحـوت العظيم، وقد أشار القرآن الجيد في آية قصيرة إلى هذه الحادثة، قال تعالى: في فساهم فكان هن المحصين».

«ساهم» من مادّة (سهم) وتعني إشتراكه في الإقتراع، فالإقتراع تمّ على ظهر السفينة بالشكل التالي، كتبوا اسم كلّ راكب على (سهم) ثمّ خلطوا الأسهم وسحبوا سهماً واحداً، فخرج السهم الذي يحمل اسم يونس على . (مدحض) مشتقّة من (دَحْض) وتعني إيطال مفعول الشيء أو إزالته أو التـغلّب عـليه، والمراد هنا أنّ إسمه ظهر في عملية الإقتراع من بين بقيّة الأسماء. وورد بهذا الشأن تفسير آخر يقول: إنّ إعصاراً هبّ في البحر عرّض السفينة ومن فيها

من الركَّاب للخطر بسبب ثقل حمولتها، ولم يكن لهم سبيل للـنجاة سـوى تخـفيف وزن السفينة من خلال إلقاء بعض ركَّابها في وسط البحر، وعندما اقترعوا على من يرمونه في الماء خرج اسم يونس، وبعد رميه في البحر إيتلعه حوت عظيم.

وقال القرآن الكريم: **﴿فَالتَقَمِه للحوَّ وَهُوَ مَلِيمٍ﴾** أي إنَّ حـو تاً عـظيماً التـقمة وهـو مستحقِّ للملامة.

«التقم» مشتقّة من (الإلتقام) وتعني (البلع). (مليم) من مادّة (لوم) وتعني التوبيخ والعتب (وعندما تأتي بصفة الفعل فإنّها تعطي معنى إستحقاق الملامة).

ومن المسلّم أنّ هذه الملامة لم تكن بسبب إرتكابه ذنباً كبيراً أو صغيراً وإنّما بسبب تركه العمل بالأولى، وإستعجاله في ترك قومه وهجرانهم.

وبعد أن ابتلعه الحوت أعطى الله سبحانه وتعالى أمراً تكوينياً إلى الحوت أن لا تلحق الأذى بيونس، إذ إنّ عليه أن يقضي فترة في السجن الذي لم يسبق له مثيل، كي يدرك تركه العمل بالأولى، ويسعى لإصلاحه.

وورد في إحدى الرّوايات أنّ «أوحى الله إلى العوت: لا تكسر منه عــظماً ولا تــقطع له وصلاً»`.

يونس للله إنتبه بسرعة للحادث. وتوجّه على الفور إلى الله سبحانه وتعالى وتكامل وجوده مستغفراً الله على تركه العمل بالأولى، وطالباً العفو منه.

ونقلت الآية ٨٧ في سورة الأنبياء صورة توجّه يونس الله بالدعاء الذي يسمّيه أهل العرفان باليونسية، قال تعالى: **﴿فنادى في للظلمات أن لا إله إلاّ أنت سبحانك لِنّي كنت هـن** الظالمين﴾.

أي إنّه نادى من بطن الحوت بأن لا معبود سواك، وأنّني كنت من الظالمين، إذ ظلمت نفسي وإبتعدت عن باب رحمتك.

إعتراف يونس الخالص بالظلم، وتسبيحه الله المرافق للندم أدّى مفعوله، إذ إستجاب الله له وأنقذه من الغمّ، كما جاء في الآية ٨٨ من سورة الأنبياء، ﴿فاستجبنا له ونجيناه هن الغمّ وكذلك ننجي المؤهنين﴾.

. برا الآن ماذا تقرار الآران، به أن برزين بخلاء قال تعالى **فق الماذ أن مكر الم التي مح**اكر هذه

を]

الحوت حتى يوم القيامة، ويعني تبديل سجنه المؤقَّت إلى سجن دائم، ومن ثمَّ تبديل سجنه الدائم إلى مقبرة له.

وبخصوص بقاء يونس في بطن الحوت حتى يوم القيامة (على فرض أنَّه ترك تسبيح الله والتوبة إليه) فهل أنَّه يعنى بقاءه حيَّاً أم ميَّتاً، المفسّرون ذكروا بهذا الشأن احتمالات متعدّدة منها:

أولاً: بقاء الإثنين \_أي يونس والحوت \_أحياء، ويونس يبقى إلى يوم القيامة مسجوناً في بطن الحوت.

**ثانياً: وف**اة يونس، وبقاء الحوت حيّاً باعتباره قبراً متحركاً لجنّة يونس.

ثالثاً: وفاة الإثنين، وهنا يكون بطن الحوت قبراً ليونس، والأرض قبراً للحوت، حيث يدفن في قلب الحوت، والحوت يدفن في باطن الأرض إلى يوم القيامة.

الآية مورد البحث لا تدلَّ على أي من الاحتمالات التي ذكرناها، فهناك آيات عديدة في القرآن الكريم تؤكّد موت الجميع في آخر الزمان. لذا فإنَّ بقاء يونس أو الحوت أحياء حتى يوم القيامة غير ممكن، وبهذا يعدّ الاحتمال الثالث أقرب الاحتمالات إلى الواقع (

وهناك احتمال آخر يقول: إنَّ هذه العبارة هي كناية عن طول المدَّة، و تعنى أنَّه سيبقي لمدَّة طويلة في هذا السجن.

ولا ننسى أنَّ هذه الأمور كان يمكن أن تتحقَّق لو أنَّه كان قد ترك تسبيح الله والتوبة إليه، ولكن الذي حدث أنّ تسبيحه وتوبته جعلاه مشمولاً بالعفو الإلهي.

ويضيف القرآن، وقد ألقينا به في منطقة جرداء خالية من الأشجار والنسباتات، وهـو مريض ﴿قَنْبَدْنَاهُ بِالعرار وهو سقيم».

فالحوت الضخم لفظ يونس \_الذي لم يكن غذاءً صالحاً لذلك الحوت \_على ساحل خالٍ من الزرع والنبات، والواضح أنَّ ذلك السجن العجيب أثَّر على سلامة وصحَّة جسم يونس، إذ أنَّه تحرَّر من هذا السجن وهو منهار ومعتل.

إِنَّنَا لا نعلم كم أمضى يونس من الوقت في بطن الحوت، فمن المسلِّم به أنَّه لا يكن تجنَّب المؤثّرات هناك مهما كانت الفترة الزمنية التي قضاها في بطن الحوت، صحيح أنَّ الأمر الإلهي ١. الملفت للنظر أنَّ المفسّر الكبير العلّامة الطبرسي الذي غالباً ما يجمع الآراء المختلفة في ذيل الآيات، إقتنع هنا بإيراد احتمال واحد فقط، والذي يقول (لصار بطن الحوت قبراً له إلى يوم القيامة).

١١] الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل

كان قد صدر في أن لا يهضم يونس داخل بطن الحوت، ولكن هذا لا يعني أن لا يتأثّر بعض الشيء بمؤثّرات ذلك السجن، لذا فقد كتب بعض المفسّرين أنّ يونس خرج من بطن الحوت وكأنّه فرخ دجاجة ضعيف وهزيل جدّاً لا يمتلك القدرة على الحركة.

مرّة أخرى شمله اللطف الإلهي، لأنّ جسمه كان مريضاً ومتعباً، وكلّ عضو من أعضاء جسمه كان مرهقاً وعاجزاً، وكانت حرارة الشمس تؤذيه، فيحتاج إلى ظلّ لطيف يظلّل جسده. والقرآن هنا يكشف عن هذا اللطف الإلهي بالقول، إنّنا أنبتنا عليه شجرة قسرع ليستظلّ بأوراقها العريضة والرطبة **(وانبتنا عليه شجرة من يقطبن)**.

(اليقطين) تعني \_كما قال أصحاب اللغة والتفسير \_كلَّ نـبات لا سـاق له وله أوراق كبيرة، مثل نبات البطَّيخ والقرع والخيار وما يشابهها. ولكن الكثير من المفسّرين ورواة الحديث أعلنوا بأنَّ المقصود من (اليقطين) هو (القرع)، والذي يجب الإلتفات إليه أنَّ كلمة «الشجرة» في اللغة العربية تطلق على النباتات التي لها ساق وأغصان والتي ليس لها ساق وأغصان، وبعبارة أخرى: تشمل كلَّ الأشجار والنباتات، ونقلوا حديثاً لرسول الله قالوا فيه: إنَّ شخصاً سأل رسول الله تَقَيَّبُ : إنّك تحبّ القرع؟ فأجاب رسول الله تَقَيَّبُ : «أجل هي شجرة أخي يونس» .

وقيل: إنّ أوراق شجرة القرع، إضافةً إلى أنّها كانت كبيرة ورطبة جدّاً ويمكن الاستفادة منها كظلّ جيّد، فإنّ الذباب لا يتجمّع حول هذه الأوراق، ولهذا فإنّ يونس الله التصق بتلك الأوراق كي يرتاح من حرقة الشمس ومن الحشرات في نفس الوقت، إذ إنّ بقاءه في داخل بطن الحوت أدّى إلى أن يصبح جلده رقيقاً جدّاً وحسّاساً، بحيث يتألّم إن استقرّت عليه حشرة.

ويحتمل أنّ الباري عزّوجلٌ يريد من هذه المرحلة إكمال الدرس الذي أعطاه ليونس في بطن الحوت، إذ كان عليه أن يحسّ بتأثير حرارة الشمس على جلده الرقيق، كسي يسبذل جهداً وسعياً أكثر \_عندما ينسلّم القيادة في المستقبل \_ لإنقاذ أمّته من نار جهنّم، وقد ورد نابالد

۲. تفسير نور الثقلين، ج ٤، ص ٤٣٦، ح ١١٦، تفسير روح المعانى، ج ٧. ص ٤٨٩.

[ع

ظهرت لقومه دلائل تبيَّن لهم قرب موعد الغضب الإلهي، هذه الدلائل هزَّت عقولهم بقوَّة وأعادتهم إلى رشدهم، ودفعتهم إلى اللجوء للشخص (العالم) الذي كان آمن بيونس وما زال موجوداً في المدينة، واتِّخاذه قائداً لهم ليرشدهم إلى طريق التوية.

وورد في روايات أخرى أنَّهم خرجوا إلى الصحراء، وفرَّقوا بين المرأة وطفلها، وحتى بين الحيوانات وأطفالها، وجلسوا يبكون وينتحبون بأعلى أصواتهم، داعين الله سبحانه وتعالى بإخلاص أن يتقبّل توبتهم ويغفر ذنوبهم وتقصيرهم بعدم اتّباعهم نبي الله يونس.

وهنا أزاح الله عنهم سُحُب العذاب وأنزلها على الجبال، وهكذا نجا قوم يونس التائبون المؤمنون يلطف الله`.

بعد هذا عاد يونس إلى قومه ليرى ماذا صنع بهم العذاب الإلهي؟ ولكن ما إن عاد إلى قومه حتى فوجىء بأمر أثار عنده الدهشة والعجب، وهو أنَّه تـرك قـومه في ذلك اليـوم يعبدون الأصنام، وهم اليوم يوحّدون الله سبحانه.

القرآن يقول هنا: ﴿وأرسلناه إلى هائة الف أو يزيدون؛ كانوا قد آمنوا بالله، وأغدقت عليهم النعم الإلهيَّة المادية والمعنوية لمدَّة معيَّنة. ﴿فَآمَنُوا فَمَتَّعْنَاهِم لِلَّي حَيْنَ﴾.

وبالطبع فإنَّهم بعد توبتهم كانوا يتمتَّعون بإيمان بسيط، وقد إزداد بعد عودة يونس إليهم. أى إزداد إيمانهم بالله وبرسوله يونس، وأخذوا ينفّذون تعلماته وأوامره.

ويتبيَّن من آيات القرآن الكريم أنَّ يونسﷺ بعث من جديد إلى قومه السابقين، أمَّا الذين قالوا: إنَّه بعث إلى قوم آخرين، فقولهم لا يتناسب مع ظاهر الآيات.

لأنَّنا نقرأ من جهة قوله تعالى: ﴿فَآهنوا فَحَتَّصناهم إلى حينَ﴾ يعنى أنَّ القوم الذين بعثنا إليهم يونس كانوا قوماً مؤمنين، وأنَّنا قد أغدقنا عليهم النعم لمدَّة محدودة. ومن جهة أخرى، فقد ورد نفس هذا التعبير في سورة يونس بشأن قومه السابقين، وذلك في الآية ٩٨ ﴿فلولا كانت قرية آهنت فنفعها إيجانها إلَّا قوم يونس لمَّا آهنوا كشفنا عنهم عذاب الخرّي في الحياة الدنيا وهتّعناهم إلى حين﴾.

ومن هنا يتّضح أنّ المراد من ﴿لِلَّى حَيْنَ﴾ هو لفترة معيّنة، أي إلى نهاية حياتهم وحلول أجلهم الطبيعي.

١. نقل صاحب تفسير البرهان، ج ٤، ص ٣٥، هذا الحديث عن الإمام الصادق عليه .

سؤال يطرح نفسه: لماذا قالت الآية المذكورة أعـلاه: ﴿ الله لَف لَف لَو يـزيدون ﴾؟ ومـا المقصود من يزيدون على عدد المئة ألف؟ المفسّرون أعطوا تفسيرات مختلفة لهـا، ولكـن الظاهر أنّ مثل هذه العبارات تأتي لتأكيد شيء ما، وإعطائه هالة من العظمة، وليس لخلق حالة من الترديد والشكّ .

\*\*\*

بحوث

١- عرض موجز لهياة يونس بالله الله الله عرض موجز لهياة يونس بن (متى) ويلقّب بـ (ذي النون) أي صاحب الحوت، وقد أعطي هذا اللقب لأن قصّته إر تبطت بالحوت، وهو من المعروفين، وعلى الظاهر أنّه ولد بعد موسى وهارون. وقصّته إر تبطت بالحض: إنّه من أولاد (هود) وقد كلّف من قبل الباري عزّوجلّ بهداية من تبتى من قوم ثود.

والمنطقة التي بعث إليها كانت إحدى مناطق العراق وتسمّى (نينوى)<sup>؟</sup>. وقال البعض: إنّ بعثته كانت قبل ولادة المسيحﷺ بحوالي ٨٢٥ عاماً، وحالياً هــناك مقام قرب مدينة الكوفة على ضفاف النهر يعرف بقبر (يونس).

وجاء في بعض الكتب أنّ يونس كان من أبناء بني إسرائيل وبعث إلى أهل نينوى بعد سليمان. وقد شرح كتاب (يوناه) أحد كتب التوراة العهد القديم في بحوث مفصّلة حياة النّبي يُونس وتحت عنوان (يوناه بن متى)، وطبقاً لما جاء في هذا الكتاب، فإنّ يونس كان مكلّفاً بالذهاب إلى مدينة (نينوى) الكبيرة، ومجابهة شرور الطغاة هناك.

ثمّ تذكر التوراة حوادث أخرى، تشبه كثيراً ما جاء في القرآن، مع وجود إختلاف، وهو أنّ الروايات الإسلامية تقول: إنّ يونس دعا قومه إلى التوحيد ونفّذ ما أوكل إليه في هذا المجال، وبعد أن رفض قومه دعوته دعا عليهم وتركهم وحصل له مـا حـصل في حـادثة السفينة والحوت، ولكن التوراة ذكرت عبارة غير مقبولة، إذ قالت: إنّ يونس طلب قبل

١. لهذا فإنَّ (أو) هنا تأتى بمعنى، (بل). ۲. «نينوى»، اسم عدّة مناطق؛ الأولى: مدينة قرب الموصل، والأخرى في ضواحي الكوفة في جهة كربلاء. ومدينة في آسيا الصغرى، عاصمة مملكة آشور وتقع عاىٰ ضفاف نهر دجلة (دائرة المعارف ده خدا) والبعض الآخر قال: إنَّ نينوى هي أكبر مدن مملكة آشور الواقعة في الضغَّة الشرقية لنهر دجلة وقد بنيت مقابل الموصل (معجم قصص القرآن).

سورة الصافات / الآية ١٣٩ ـ ١٤٨

[ع

بعثه إلى قومه أن يعنى من هذه المهمّة، ولهذا توقّف عن الدعوة وإنهزم وحصلت له حادثة السفينة والحوت.

والذي يثير العجب أكثر أنَّ التوراة تقول: إنَّ يونس تألَّم وغضب كثيراً عندما أزال الله سبحانه وتعالى العذاب عن قومه بعد ما أعلنوا توبتهم ﴿

وجاء في أحد فصول التوراة \_أيضاً \_أنَّ يونس بعث مرَّ تين، إمتنع في الأولى وابستلي بذلك المصير المؤلم، وفي المرّة الثانية بعث أيضاً إلى المدينة (نينوي) نفسها، وكان أهلها قد تيقَّظوا من غفلتهم وآمنوا بالله. وتابوا إليه وشملهم العفو الإلهي. ذلك العفو الذي لم يفرح قلب يونس.

وبمقارنة ما جاء في القرآن الجيد والروايات الإسلامية مع ما جاء في كتاب التوراة الحالي يتّضح إلى أي درجة تحطُّ (التوراة المحرّفة) من شأن نبي الله يونس، فأحياناً ينسب إليه عدم قبوله حمل الرسالة التي كلُّف بها. وأحياناً غضبه وسخطه على قرار الله سـبحانه و تـعالى بشمول قومه التائبين بالعفو والرحمة، وهذا يدلُّ على أنَّ التوراة الحمالية كستاب لا يمكن ا الإعتاد عليه بأي شكل من الأشكال.

على أيّة حال، فإنّ يونس من الأنبياء الكبار الذين ذكرهم القرآن بأحسبن وأفيضل الذكر.

# ٢\_ تَدِف بقى يونس ميّاً في بطن الموت؟

قلنا: إنَّه ليس هناك دليل واضح يبيَّن كم أمضي يونس من الوقت في بطن الحوت؟ هل أنَّها كانت عدّة ساعات أم عدّة أيّام أم عدّة أسابيع؟

فقد ورد في بعض الروايات أنَّه أمضي ٩ ساعات في بطن الحوت، فما قالت روايـات أُخرى: إنَّه أمضي ثلاثة أيَّام، وأكَّدت أخرى أنَّه أمضي أكثر، حتى أنَّ البعض قال: إنَّه أمضي ٤٠ يوماً في بطن الحوت.

ولكن لا يوجد لدينا دليل ثابت على أي من هذه الأقوال.

وقد جاء في تفسير علي بن إيراهيم نقلاً عن حـديث لأمـير المـؤمنين عـلى بـن أبي طالبﷺ، أنَّ يونس أمضي ٩ ساعات في بطن الحوت ً.

٨ (التوراة) كتاب (النّبي يوناه) الفصل ٨ و٢ و٣. ٢. تفسير على بن إبراهيم، وفقاً لما ورد في تفسير نورالثقلين، ج ٤، ص ٤٣٦.

الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل

وقال بعض المفسّرين من أهل السنّة: إنّ المدّة التي أمضاها يونس في بطن الحوت كانت ساعة واحدة فقط`.

220

وكم كانت المدّة؟ فإنّ مثل هذا الأمر \_من دون أي شكّ \_ يعدّ أمراً غير عادي، حيث إنّ الإنسان لا يستطيع أن يبقى حيّاً لعدّة دقائق في محيط فارغ من الهواء، وإذا رأينا أنّ الجنين يعيش عدّة أشهر في بطن أمّه حيّاً، فإنّما ذلك بسبب عدم عمل أجهزته التنفّسية وحصوله على الأوكسجين اللازم عن طريق دم والدته.

ووفقاً لهذا فإنّ ما جرى ليونس إنّما هو معجزة من دون أي شكّ، وهذه ليست المعجزة الأولى التي نصادفها في القرآن الجيد، فالباري عزّوجلّ ـ الذي حفظ إيراهيم على في وسط النار، وأنقذ موسى وبني إسرائيل من الغرق بعد أن أوجد لهم طريقاً يابساً وسط البحر، وخلّص نوحاً من الطوفان العظيم بواسطة سفينة بسيطة ليهبط من بعد على الأرض اليابسة بسلام ـ قادر على حفظ عبد من عباده المخلصين مدّة من الزمن في بطن الحوت.

وبالطبع فإنّ وجود مثل تلك الحيتان الكبيرة في الماضي والحاضر لا يعدّ أمراً عجيباً، إذ يوجد حالياً نوع من أنواع الحيتان يطلق عليه اسم (بالن) طوله أكثر من ٣٠ متراً ويعدّ أكبر حيوان على وجه الأرض، وقلبه يزن طنّاً واحداً.

في هذه السورة طالعنا قصص الأنبياء السابقين الذين نجوا بإعجاز من قبضة البـلاء، ويونس كان آخرهم في هذه السلسلة.

٣\_ دروس وعبر كبيرة في قصص صفيرة وكما نعرف، فإنّ إستعراض القرآن لهذه القصص يهدف إلى تربية الإنسان، لأنّ القرآن ليس كتاب قصص وإغّا هو كتاب هدفه بناء الإنسان وتربيته. من هذه القصّة العجيبة يمكن إستخلاص الكثير من المواعظ والعبر: أ) ترك النّبى للعمل بالأولى يعدّ أمراً مهمّاً عند الله، ويؤدّي إلى مجازاة ذلك النّبي. لأنّ

مرتبة الأنبياء عالية جدّاً، وأبسط غفلة منهم تعادل ذنباً كبيراً يرتكبه عوام الناس، ولهذا السبب أطلق الله سبحانه وتعالى تسمية (الآبق) على عبده يونس في هذه الآية، والتي تعني

العبد الهارب.

۲. تفسیر القرطبی، ج ۸، ص ۵۵٦۷.

وقد ورد في بعض الروايات أنّ ركّاب السفينة كانوا يقولون: هناك شخص عاص بيننا! وعاقبة الأمر أنّ الباري عزّوجلّ إيتلاه بسجن رهيب، ثمّ أنقذه منه بعد أن تاب وعاد إلى الله، وكان منهار القوى مريضاً.

ذلك ليعرف الجميع أنّ التواني غير مقبول من أي أحد، فعظمة مرتبة أنبياء وأولياء الله إنّما يحصلون عليها من طاعتهم الخالصة لأوامر الله سبحانه وتعالى، وإلّا فالله لا تربطه صلة قربى مع أي أحد، وإنّ الموقف الحازم الذي اتّخذه الله تجاه عبده يونس يوضّح عظمة مرتبة هذا النّبي الكبير.

ب) أحداث هذه القصّة (وخاصّة ما ورد في الآية ٨٧ من سورة الأنبياء) كشفت عن سبيل نجاة المؤمنين من الغمّ والحزن والإبتلاءات والمشاكل، وهو نفس السبيل الذي إنتهجه يونس، وهو إعترافه بخطئه أمام الله وتسبيحه الله وتنزيهه والعودة إليه.

ج) هذه القصّة توضّح كيف أنّ قوماً مذنبين مستحقّين للعذاب يستطيعون في آخر اللحظات تغيير مسيرتهم التاريخية، بعودتهم إلى أحضان الرحمة الإلهيّة، وإنقاذ أنفسهم من العذاب، وهذا مشروط بالصحوة من غفلتهم قبل فوات الأوان، وإنتخاب شخص «عالم» قائداً لهم.

د) هذه الحادثة تبيّن أنّ الإيمان بالله والتوبة من الذنوب علاوة على أنّها تتسبّب في نزول الآثار والبركات المعنوية، فهي توجد النعم والهبات الدنيوية وتجعلها في اختيار الإنسان، وتوجد حالة من العمران والبناء، وتطيل الأعمار، ونظير هذا المعنى ورد أيـضاً في قـصّة نوح<sup>44</sup> والذي سنقرأ شرحه بعون الله في تفسير سورة نوح.

ه) أخيراً فإنَّ بحريات هذه القصّة تستعرض قدرة الباري عزّوجلّ العظيمة التي لا يقف أمامها شيء ولا يصعب عليها شيء، إلى درجة تستطيع حفظ حياة إنسان في فم وجوف حيوان كبير وحشي، وإخراجه سالماً من هناك، هذا الأمر يبيّن أنّ كلّ ما هو موجود في هذا الكون هو أداة بيده تعالى ومسخّر لأوامره.

## ٤\_ الجواب على سؤال

هنا يطرح هذا السؤال: عند بيان قصص الأقوام الأخرى في القرآن المجيد، نلاحظ أنَّه عند نزول العذاب عليهم (عـذاب الإسـتئصال الذي كـان يـنال كـلّ الأقـوام الطـاغية

والمتجبَّرة) لا تكون التوبة مقبولة والإنابة مؤثَّرة، فكيف استثني قوم يونس من هذا الأمر؟ هناك إجابتان على هذا السؤال:

344

ا**لأولى:** هي أنَّ العذاب لم يكن قد نزل بهم، لأنَّهم بمجرَّد أن شاهدوا دلائل بسيطة تنذر بالعذاب، استغلَّوا هذه الفرصة وآمنوا بالله وتابوا إليه قبل حلول البلاء.

الثانية: أنَّ عذابهم لم يكن لإهلاكهم، وإنَّما كان بمنابة تنبيه وتأديب لهم قـبل نـزول العذاب المهلك، وهو الأسلوب الذي كان يتّبع مع الأقوام السابقة، أي تظهر لهم بعض دلائل العذاب كآخر فرصة لهم، فإن آمنوا كفّ الله عنهم العذاب، وإن بقوا على طغيانهم أنزل الله العذاب عليهم ليهلكهم عن آخرهم، كما عذّب قوم فرعون بمختلف أنواع العذاب قبل أن يغرقهم الله في البحر.

# ه\_ القرعة ومشروعيتها في الإسلام

[11

وردت أحــاديث مـتعدّدة بشأن القـرعة ومـشروعيتها في الإسـلام، فـعن الإمـام الصادقﷺ «أي قضيّة أعدل من القرعة إذا فوّض الأمـر إلى الله، أليس الله عـزّوجلّ يـقول: ﴿فساهم فكان من للمدحضين﴾» (

وهذا إشارة إلى أنَّ القرعة هي طريق الحلَّ الصحيح في حالة إستعصاء أمر ما وعـدم وجود طريق آخر لحلَّه، وتفويض الأمر لله كما جاء في قصّة يونس حيث إنطبقت تماماً مع الواقع.

وهذا المعنى ورد بصراحة في حديث لرسول الله ﷺ، قال فيه: «ليس من قوم تسنازعوا (نقارعوا) ثمّ فوّضوا أمرهم إلى الله إلّا خرج لهم المحقّ»<sup>7</sup>.

ومن يريد الإطلاع أكثر على هذه المسألة فليراجع كتاب القواعد الفقهيّة (للمؤلِّف).

# الآيات

فَٱسْتَفْتِهِ مَ أَلُوَيْكَ ٱلْبَنَاتُ وَلَهُ مُ ٱلْبَنُونَ شَ أَمْ خَلَقْنَا ٱلْمَلَيَ حَتَّة إِنَكَ وَهُمْ شَهِدُونَ شَ أَلَا إِنَّهُم مِنَ إِفَكِهِمْ لَيَقُولُونَ شَ وَلَدُ ٱللَهُ وَإِنَّهُمْ لَكَذِبُونَ شَاطَنٌ مَنِي أَصْطَعَى ٱلْبَنَاتِ عَلَى ٱلْبَتِنِينَ شَ مَا لَكُرُكَفَ مَحْمُونَ شَ أَفَلاَذَذَكُرُونَ شَ أَمَ نَكُز سُلُطَنٌ مُنِيتُ شَ فَأَنُوا يَكَنَبِ كُوْ إِن كُنُمُ صَدِقِينَ شَ وَجَعَلُوا بَيْنَهُ, وَبَيْنَ الْجَانَةِ مَ لَكُو وَلَقَدْ عَلِمَتِ الْجِنَةُ إِنَّهُمْ لَمُحْضَرُونَ شَ سُبْحَنَ ٱللَّهِ عَمَا يَعُولُونَ اللَّهُ وَالَكُولَانَ

التفسير

التهم القبيمة:

بعد إستعراض ستّ قصص مـن قـصص الأنـبياء السـابقين، وإسـتخلاص الدروس التربوية منها، يغيّر القرآن موضوع الحديث، ويتناول موضوعاً آخر يرتبط بمشركي مكّة آنذاك، ويستعرض لنا أنماطاً مختلفة من شركهم ويحاكمهم بشـدّة، ثمّ يـدحض بـالأدلّة القاطعة أفكارهم الخرافية.

والقضيّة هي أنّ مجموعة من المشركين العرب وبسبب جهلهم وسطحيّة تفكيرهم كانوا يقيسون الله عزّوجلّ بأنفسهم، ويقولون: إنّ لله عزّوجلّ أولاداً، وأحياناً يـقولون: إنّ له زوجة.

قبائل (جهينة) و(سليم) و(خزاعة) و(بني مليح) كانوا يعتقدون أنّ الملائكة هي بنات الله عزّوجلّ، ومجموعة أُخرى من المشركين كانت تعتقد أنّ (الجنّ) هم أولاد الله عزّوجلّ، فيما قال البعض الآخر: إنّ (الجنّ) هم زوجات الله عزّوجلّ.

الأوهام الخرافية هذه، كانت السبب الرئيسي لإنحرافهم عن طريق الحقّ بصورة زالت

معها كلِّ آثار التوحيد والإعتقاد بوحدانية الله سبحانه وتعالى من قلوبهم.

وقد ورد في أحد الأحاديث أنّ النمل يتصوّر أنّ لخالقه قرنين إثنين مثلها هي تمتلك. <sup>(</sup> نعم. العقل الناقص للإنسان يدفعه إلى المقارنة. المقارنة بين الخالق والمخــلوق، وهــذه

المقارنةُ من أسوأ الأسباب التي تؤدّي بالإنسان إلى الضلال عنَّ معرفة الله.

على أيّة حال، فالقرآن الكريم يردّ على الذين يتصوّرون أنّ الملائكة هي بنات الله بثلاث طرق، أحدها تجريبي، والآخر عقلي، والثالث انقلي، وفي البداية يقول، اسألهم هل أنّ الله تعالى خصّ نفسه بالبنات، وخصّهم بالبنين، ﴿فاستفتهم للربّك للبناك ولهم للبنون﴾. <sup>ت</sup>

وكيف تنسبون ما لا تقبلون به لأنفسكم إلى الله، حيث إنّهم طبق عقائدهم الباطلة كانوا يكرهون البنات بشدّة ويحبّون الأولاد كثيراً، فالأولاد كان لهم دوراً مؤثّراً خلال الحرب والإغارة على بقيّة القبائل، في حين أنّ البنات عاجزات عن تقديم مثل هذه المساعدة.

ومن دون أي شكّ فإنّ الولد والبنت من حيث وجهة النظر الإنسانية، ومن حيث التقييم عند الله سبحانه وتعالى متساوون، وميزان شخصيتهم هو التقوى والطهارة، وإستدلال القرآن هنا إنّا يأتي من باب (ذكر مسلّمات الخصم) ومن ثمّ ردّها عليه. وشبيه هذا المعنى ورد في سور أخرى من سور القرآن، ومنها ما جاء في الآية ٢١ و٢٢ من سورة النجم ﴿لكم للذكروله للأنثى \* تلك لِذا قسمة ضيزى ﴾!.

ثمّ ينتقل الحديث إلى عـرض دليـل حــتي عـلى المسألة هـذه، وبشكـل إسـتفهام إستنكاري، قال تعالى: ﴿**تَم خلقنا العلا***نكة إ***ناثا وهم فاهدون**﴾.

ومن دون أي شكّ فإنّ جوابهم في هذا الجمال سلبي، إذ لم يستطع أحداً منهم الإدّعاء بأنّه كان موجوداً أثناء خلق الملائكة.

مرّة أخرى يطرح القرآن الدليل العقلي المقتبس من مسلّهاتهم الذهنية ويقول: ﴿الالِنّهِمِ من إفكهم ليقولون \* ولد الله ولِنّهم لكاذبون \* أصطفى البنات على البنين ﴾.

هل تدركون ما تقولون وكيف تحكمون: ﴿ ما لكم كيف تحكمون ﴾ ؟

تذكرون ﴾؟

٨. قال الباقرين : كلما ميزتمو، بأوهامكم في أدق معانيه مخلوق مصنوع مثلكم مردود اليكم و لعل السمل. الصغار تتوهم أنَّ الله تعالى زبانيتين فإن ذلك كمالها... (بحارالانوار، ج ٦٩، ص ٢٩٣). ۲. «استفتهم» من «استغتا» مأخوذ من وفتوى، بمعنى الاجابة للمسائل المستصعبة.

إذن أنَّ هذا الكلام باطل من الأساس بحيث لو أنَّ أي إنسان له ذرّة من عقل ودراية. ويتفكّر في الأمر جيّداً، لأدرك بطلان هذه المزاعم.

بعد إثبات بطلان إدّعاءاتهم الخرافية بدليل تجريبي وآخر عقلي، ننتقل إلى الدليل الثالث وهو الدليل النقلي، حيث يقول القرآن الكريم مخاطباً إيّاهم: لو كان ما تزعمونه صحيحاً لذكر ته الكتب السابقة، فهل يوجد لديكم دليل واضع عليه، ﴿ أَم لَكُم سلطان مبين﴾.

وإذا كنتم صادقين في قولكم فأتوا بذلك الكتاب **﴿ فَأَنُوا بِكَتَابِكُمْ إِنْ كَنْتُمْ صَادَقَيْنَ»ِ**. هذا الإدّعاء في أي كتاب موجود؟ وفي أي وحي مذكور؟ وعلى أي رسول نزل؟

هذا القول يشبه بقيّة الأقوال التي يخاطب بها القرآن عبدة الأصنام ووجعلوا للملائكة الذين هم عباد للرحمن إناثا لشهدوا خلقهم ستكتب شهادتهم ويسألون \* وقالوا لوشاء للرحمن ما عبدناهم ها لهم بذلك من علم إن هم إلّا يخرصون \* أم آتيناهم كتاباً هن قيله فهم به هستجسكون». (

كلًا. إنّها لم ترد في الكتب السماوية. بل انّها خرافات إنتقلت من جيل إلى جيل ومـن جهلة إلى آخرين. وإنّها دعاوي مرفوضة ولا أساس لها. كما أشير إليها في نهاية الآيات المذكورة أعلا**. ﴿لَم آنيناهم كتاباً هن قبله فهم به مستمسكون»**. <sup>آ</sup>

الآية اللاصقة تطرّقت إلى خرافة أخرى من خرافات مشركي العـرب، والتي تـزعم بوجود نسبة بين الله عزّوجلّ والجنّ، فالآية هنا لا تخاطبهم بصورة مباشرة وإنّما تخاطبهم بضمير الغائب، لأنّهم أناس تافهون، ولا تتوفّر فيهم الكفاءة واللياقة للردّ عـلى زعـمهم «وجعلوا بينه وبين للجنّة نسبة».

**ف**ما هي النسبة الموجودة بين الله والجن؟

وردت عدّة تفاسير مختلفة لهذا السؤال، منها:

قال البعض: إنَّهم كانوا ثنويين، ويعتقدون (نعوذ بالله) أنَّ الله والشيطان إخوة، الله خالق المبّة، والشيطان خالق الشرور.

وهذا التّفسير مستبعد، لأنّ المذهب الثنوي لم يكن معروفاً عند العرب، بل كان منتشراً في المدينة السيب السابية .

في إيران خلال عهد الساسانيين. واعتبر البعض الآخر الجنَّ هم نفس الملائكة، لأنَّ الجنَّ موجودات لا تدركها الأبصار.

۱. الزخرف، ۱۹ ـ ۳۱. ۲. الزخرف، ۲۱.

والملائكة كذلك، ولذلك أطلقوا كلمة «الجنّ» عليها. إذاً، فالمراد من النسبة هي النسبة التي كان يدّعيها عرب الجاهلية من أنّ الملائكة بنات الله.

ويرد على هذا التّفسير أنّ ظاهر آيات بحثنا أنّها تبحث في موضوعين، إضــافةً إلى أنّ إطلاق كلمة (الجنّ) على الملائكة غير وارد وخاصّة في القرآن الكريم.

وهناك تفسير ثالث يقول: إنَّهم كانوا يعتبرون (الجـنّ) زوجـات الله، فـيا يـعتبرون الملائكة بناته.

وهذا التّفسير مستبعد أيضاً، لأنّ إطلاق كلمة «نسب» على الزوجة غير وارد.

والتّفسير الذي يعدّ أنسب من الجميع، هو أنّ المراد من كلمة (نسب) كلّ أشكال الرابطة والعلاقة، حتى ولو لم يكن هناك أي صلة للقرابة فيها، وكما نعلم فإنّ مجموعة من المشركين العرب كانوا يعبدون الجنّ ويزعمون أنّها شركاء لله، ولهذا كانوا يقولون بوجود علاقة بينها وبين الله.

على أيَّة حال، فالقرآن الجيد ينني هذه المعتقدات الخرافية بشدَّة، ويقول: إنَّ الجنَّ الذين كان المشركون يعبدونها ويقولون بوجود نسبة بينها وبين الله، يعلمون جيّداً أنَّ المشركين سيحضرون في محكمة العدل الإلهـي وسـيحاسبون ويجـزون ﴿ولقـد مـلمت الجـنَّة لِنَـمِم لمحضرون﴾.

والبعض الآخر احتمل أن يكون تفسير الآية بالشكل التالي: إنّ الجنّ الذين يـغوون الناس يعلمون أنّهم يوم القيامة سيحضرون في محكمة العـدل الإلهـي ليـحاسبوا ويـنالوا جزاءهم.

ولكن التّفسير الأوّل أنسب ﴿

ونزّه الله تعالى نفسه عمّا قاله أولئك الضالّون في صفاته تعالى، قائلاً: ﴿سبحان للله معّا يصفون﴾. وإستثنى وصف عباده المخلصين (الذين وصفوه عن علم ومعرفة ودراية) حيث وصفوه بما يليق بذاته المقدّسة، قال تعالى: ﴿لِلْاعباد الله المخلصين﴾.

وبهذا الشكل فإنّ من النادر أن نسمع أناساً عاديين يصفون الله سبحانه وتعالى وصفاً لائقاً، كما يصفه عباده المخلصون، العباد الخالصون من كلّ أشكال الشرك وهوى النـفس

والجهل والضلال. والذين لا يصفون الباري عزّوجلّ إلّا بما سمح لهم به`. ١. الضمير (هم) يعود في الحالة الأولى على المشركين، وفي الحالة الثانية على (الجنّ).
 ٢. وفقاً لهذا التّفسير، فإنّ عبارة ﴿إلّا عباد الله إستثناء منقطع من ضمير (يصفون)، والبعض قال: إنّه إستثناء

وحول عبارة ﴿عباد *الله المخلصين﴾* فقد كان لنا بحث في نهاية الآية ١٢٨ مــن هــذه السورة.

نعم، فلمعرفة الله لا ينبغي اتّباع الخرافات الواردة عن أقوام الجساهلية التي يخبط الإنسان من ذكرها، بل يجب اتّباع العباد المحلصين الذين يتحدّثون بأحاديث تجعل روح الإنسان محلّقة في عنان السماء، وتذيبها في أنوار الوحدانية، وتطهّر القلب من كلّ شسائبة شرك، وتمحو كلّ تجسيم وتشبيه لله من ذهن الإنسان.

ينبغي لنا مراجعة كلمات الرّسول الأكرمﷺ وخطب أمـير المـؤمنين عـلي بــن أبي طالبﷺ ، وأدعية الإمام زين العابدينﷺ في صحيفته، كي نستنير بضياء وصفهم له جلّ وعلا.

فأمير المؤمنين ﷺ، يقول في إحدى كلماته: «لم يطلع العقول على تـحديد صـفته، ولم يحجبها عن واجب معرفته، فهو الذي تشهد له أعلام الوجود، على إقرار قلب ذي الجحود، تعالى الله عمًا يقوله المشبهون والجاحدون له علوّاً كبيراً» {.

وفي مكان آخر يصف الله عزّوجلّ بالقول: «لا تناله الأوهام فتقدّره، ولا تتوهّمه الفطن فتصوّره، ولا تدركه الحواس فتحسّه، ولا تلمسه الأيدي فتمسّه، ولا يتغيّر بحال، ولا يتبدّل في الأحوال، ولا تبليه الليالي والأبّام، ولا يغيّره الضياء والظلام، ولا يوصف بشيء من الأجزاء، ولا بالجوارح والأعضاء، ولا بعرض من الأعراض، ولا بالغيرية والأبعاض، ولا يسقّال له حدّ ولا نهاية، ولا إنقطاع ولا غابة»<sup>7</sup>.

و في مكان ثالت يقول: «ومن قال فيم؟ فقد ضمنه، ومن قال علام؟ فقد أخلى منه، كائن لا عن حدث، موجود لا عن عدم، مع كلّ شيء لا بمقارنة، وغير كلّ شيء لا بمزايلة»<sup>7</sup>.

أمّا الإمام علي بن الحسين زين العابدين ﷺ، فقد قال في صحيفته السجّادية: «الحمد لله الأوّل بلا أوّل كان قبله، والآخر بلا آخر يكون بعده، الذي قصرت عن رؤيته أبصار الناظرين وعجزت عن نعته أوهام الواصفين»<sup>1</sup>.

نعم، فلمعرفة الله جيّداً علينا مراجعة نهج هؤلاء (عباد الله المخلصين) ودراسة عملوم معرفة الله في مدارسهم.

فَإِنَّكُرُومَاتَعْبُدُونَ ٢ مَآ أَنتُرْعَلَيْهِ بِفَدِينِينَ ٢ إِلَامَنْ هُوَصَالِ ٱلجَحِيمِ ٢ وَمَامِنَآ إِلَا لَهُ,مَقَامٌ مَعْلُومٌ ٢ وَإِذَا لَنَحْنُ الصَآفُونَ ٢ وَإِذَا لَنَحْنُ الْمُسَبِّحُونَ ٢ وَإِن كَانُوا لَيَقُولُونَ

# التفسير

الإدّعاءات الكاذبة:

الآيات السابقة تحدّثت عن الآلهة المختلفة التي كان المشركون يعبدونها، أمّا الآيات ـ مورد بحثنا الآن ـ فتتابع ذلك الموضوع، حيث توضّح في كلّ بضع آيات موضوعاً يتعلّق بهذا الأمر.

بداية البحث تؤكّد الآيات على أنّ وساوس عـبدة الأصــنام لا تــؤثّر في الطـاهرين والحسنين، وإنّا قلوبكم المريضة وأرواحكم الخبيثة هي التي تستسلم لتلك الوساوس، قال تعالى: **﴿فَإِنَّكُمُ وَمَا تَعْبَدُونَ﴾**.

نعم، أنتم وما تعبدون لا تستطيعون خداع أحد بوسائل الفتنة والفساد عــن الطـريق المؤدّي إلى الله **(ما ثنتم مليه بفاتنين) \ إلّا أولئك الذين يريدون أن يحترقوا في نار جهنّم {لِلّا هن هوصال** *الجحيم***).** 

هذه الآيات \_ خلافاً لما يتصوّره أتباع مذهب الجبر \_ دليل ضدّ هذا المذهب، وهمي

١. المشهور أنّ التركيب النحوي لهذه الآية وما قبلها وما بعدها بهذه الصورة: (ما) في جعلة (ما تعبدون) هي (ما) الموصولة معطوفة على اسم أنّ، وجملة ﴿ما أنتم عليه بفاتنين﴾ خبرها. و(ما) في (ما أنتم) نافية، وضمير (عليه) يعود على الله سبحانه وتعالى، وفي مجموعها نحصل على ما يلي (إنّكم وألهتكم التي تعبدونها لا (عليه) يعود على الله سبحانه وتعالى، وفي مجموعها نحصل على ما يلي (إنّكم وألهتكم التي تعبدونها لا (عليه) يعود على إلله سبحانه وتعالى، وفي مجموعها نحصل على ما يلي (إنّكم وألهتكم التي تعبدونها لا (عليه) يعود على الله سبحانه وتعالى، وفي مجموعها نحصل على ما يلي (إنّكم وألهتكم التي تعبدونها لا وعليه) وفي الله يعبدونها لا المحيم بسوء إختياره).

إشارة إلى أنّه لا يعذر أي أحد إنحرف عن الطريق المستقيم، مدّعياً أنّه قد خدع، وإنحرافه وعبادته للأوثان بسبب هذه الوساوس، ولذا تقول الآيات المباركة، أنتم ــ المشركون ــ لا قدرة لديكم على إضلال الأشخاص وخداعهم، إلّا إذا كان أولئك يتّجهون بإرادتهم نحـو صراط الجحيم.

وعبارة ﴿صال الجحيم» شاهد على الكلام المذكور أعلاه، لأنّ كلمة (صالي) جاءت بصيغة اسم الفاعل، وعندما تستخدم أي كلمة بصيغة اسم الفاعل بشأن موجود عاقل فإنّها تعطي مفهوم تنفيذ العمل بإرادته واختياره، مثل (قاتل)(جالس) و(ضارب)، إذن فإنّ (صال الجحيم» تعني رغبة الشخص في الإحتراق بنار جهنم، وبهذا تـغلق كـافّة طـرق الأعذار أمام كلّ المنحرفين.

والذي يثير العجب أنَّ بعض المفسّرين المعروفين فسّروا الآية بالمعنى التالي: (إنّكم لا تستطيعون خداع أحد، إن لم يكن مقدّراً له الإحتراق بنار جهنّم).

إن كان حقّاً هذا هو معنى الآية، فلِمَ يبعث الأنبياء؟ ولأي سبب تنزل الكتب السهاوية؟ وما معنى محاسبة ولوم وتوبيخ عبدة الأوثان يوم القيامة التي نصّت عليها الآيات القرآنية؟ وأين ذهب عدل الباري عزّوجلً؟

نعم، يجب قبول هذه الحقيقة، وهي أنَّ الإقرار بمبدأ الجبر ضدَّ مبدأ الأنبياء تماماً، ويمسخ كلَّ المفاهيم التي بعثوا من أجل ترسيخها، ويقضي على كلَّ القيم الإلهيَّة والإنسانية.

ومن الضروري الإلتفات إلى هذه النقطة وهي أنّ (صالي) مشتقّة من (صلىٰ) وتـعني إشعال النار والدخول فيها أو الإحتراق بها و(فاتن) إسم فاعل مشتقّة من (فتنة) وتـعني الذي يثير الفتن والذي يضلّ الآخرين.

بعد إنتهاء بحثنا حول الآيات الثلاث السابقة التي وضّحت مسألة إختيار الإنسان في مقابل فتن وإغراءات عبدة الأصنام. نواصل بحثنا حول الآيات الثلاث التالية والتي تتناول المرتبة العالية لملائكة الله، وتقول مخاطبة عبدة الأصنام: إنّ الملائكة التي كنتم تزعمون أنّها بنات الله لها مقام معتن، والجميل في هذه العبارة أنّ الملائكة هي التي تتحدّث عن نفسها

**الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل** 

و تضيف ملائكة الرحمن: وإنّنا جميعاً مصطفون عند الله في إنتظار أوامره، ﴿ولِقَا لنسعن الصافّون﴾.

220

وإنَّنا جميعاً نسبِّحه، وننزَّه عمَّا لا يليق بساحة كبريائه ﴿ولِقَا لنحن المسبِّحون﴾.

نعم، نحن عباد الله، وقد وضعنا أرواحنا على الأكف بإنتظار سماع أوامره، إنّنا لسنا أبناء الله، إنّنا ننزّه الباري عزّوجلّ من تلك المزاعم الكاذبة والقبيحة وإنّنا منز عجين ومشمئزّين من خرافات وأوهام المشركين.

في الحقيقة، إنّ الآيات المذكورة أعلاه أشارت إلى ثلاث صفات من صفات الملائكة: **الأولى:** أنّ لكلّ واحد منهم مقام معيّن ومشخّص ليس له أن يتعدّاه.

والشانية: أنّهم مستعدّون دائماً لإطاعة أوامر الله سبحانه وتـعالى وتـنفيذها في عـالم الوجود، وهذا الشيء مشابه لما ورد في الآيتين ٢٦ و٢٧ من سورة الأنـبياء فرسل مـباد مكرمون \* لايسيقونه بالقول وهم بأمره يعملون﴾.

والثالثة، أنَّهم يسبّحون الله دانماً وينزّهونه عمّا لا يليق بساحة كبريائه.

الآيتان ﴿لِمَا لنحن الصاقون \* ولِنَا لنحن المسبّحون > تعطيان مفهوم الحصر في الأدب العربي، وبعض المفسّرين قالوا في تفسير هاتين الآيتين: إنّ الملائكة تريد أن تقول: نحن فقط المطيعون لأوامر الله والمسبّحون الحقيقيون له، وهذه إشارة إلى أنّ طاعة الإنسان لله تعالى وتسبيحه يعدّ لا شيء بالنسبة لطاعة وتسبيح الملائكة لله، ولا يمكن المقارنة بينهما.

والذي يلفت الإنتباء أنّ مجموعة من المفسّرين نقلوا في نهاية هذه الآيات حديثاً عن رسول اللهﷺ ، قال فيه: «ما في السفوات موضع شبر إلاّ وعليه ملك يصلّي ويستبح»` .

وجاء في رواية أخرى: «ما في السماء موضع قدم إلَّا عليه ملك ساجد أو قائم» .

وفي رواية ثالثة ورد أنّ رسول الله تَنْتُنَدَ كان جالساً مع مجموعة من أصحابه، فقال لهم: «أطت السماء وحقّ لها أن تأط! ليس فيها موضع قدم إلاّ عليه ملك راكع أو ساجد، ثمّ قرأ: ﴿وَلِنَّا لنحن الصافحون \* ولِنّا لنحن الهسبّحون ﴾» <sup>7</sup>.

العبارات المختلفة كناية لطيفة عن أنَّ عالم الوجود مكتظَّ بالمطيعين لأوامر الله والمسبّحين له.

الآيات الأربع الأخيرة من هذا البحث تشير إلى أحد الأعذار الواهية التي تذرّع بها المشركون فيا يخصّ هذه القضيّة وعبادتهم للأصنام، وتجيب عــليهم قــائلة: ﴿وابن كـانوا ليقولون﴾`.

﴿لو أَنَّ مندنا ذكراً مِنَ الأوَّلِينَ \* لَكُنَّا عِبَادِ اللهِ المخلصينِ﴾.

""

يقول المشركون: لا تتحدّثوا كثيراً عن عباد الله المخلصين الذين أخلصهم الله لنـفسه. وعن الأنبياء العظام أمثال نوح وإيراهيم وموسى، لأنّه لو كان الله قد شملنا بلطفه وأنـزل علينا أحدكتبه السهاوية لكنّا في زمرة عباده المخلصين.

وهذا مشابه لما يقوله الطلاب الكسالى الراسبون في دروسهم، من أجل التغطية عـلى كسلهم وعدم مثابرتهم، لو كان لدينا معلّم وأستاذ جيّد لكنّا من الطلبة الأوائل.

الآية التالية تقول: لقد تحقّق ماكانوا يأملونه، إذ أنزل عليهم القرآن الجيد الذي هو أكبر وأعظم الكتب السهاوية، إلا أنّ هؤلاء الكاذبين في إدّعاءاتهم كفروا به، ولم يفوا بما قـالوا، واتّخذوا موقفاً معادياً إزاءه، فسيعلمون وبال كفرهم ﴿فكفروا به فسوف يعلمون﴾ <sup>(</sup>

كفاكم كذباً وإدّعاءً، ولا تعتقدوا أنّكم أكفّاء للإنضام إلى صفوف عباد الله المخلصين. فكذبكم واضح، وادّعاءاتكم غير صادقة، فليس هناك كتاب خير من القرآن الجيد، ولا يوجد هناك نهج تربوي خير من نهج الإسلام، فكيف كان موقفكم من هـذا الكـتاب السهاوي؟ فانتظروا العواقب الأليمة لكفركم وعدم إيمانكم.

## الآيات

وَلَقَدْ سَبَقَتْ كَلِمَنْنَا لِعِبَادِنَا ٱلْمُرْسَلِينَ ﴿ إِنَّهُمْ لَمُهُمُ ٱلْمَنصُورُونَ ﴿ وَإِنَّ جُندَنَا لَحُمُ ٱلْعَالِبُونَ ﴿ فَنُوَلَّ عَنْهُمْ حَتَّى حِينٍ ﴾ وَأَبْصِرْهُمْ فَسَوْفَ يُبْصِرُونَ ﴾ أَفَجَعَذَا بِنَا يَسْتَعْجِلُونَ ﴾ فَإِذَا نَزَلَ بِسَاحَنِهِمْ فَسَاءَ صَبَاحُ ٱلْمُنذَرِينَ ﴾

التفسير

مزب الله هو المنتصر:

لازلنا نتابع البحث في آيات هذه السورة المباركة، والتي شارفت على الإنتهاء، بعد أن إستعرضنا في الأبحاث السابقة جهاد الأنبياء العظام والمصاعب والعـراقـيل التي أثـارها وأوجدها المشركون.

فني آيات بحثنا الحالي سنتطرّق لأهمّ القضايا الواردة في هذه السورة، والتي تصوّر الخاتمة بأفضل صورة، إذ زفّت البشرى للمؤمنين بإنتصار جيش الحقّ على جيش الشيطان. الوعد الإلهي الكبير هذا إنّما جاء لبعت الأمل في صفوف المؤمنين في صدر الإسلام الذين كانوا لحظة نزول هذه الآيات يرزحون تحت ضغوط أعداء الإسلام في مكّة، ولكلّ المؤمنين والمحرومين في كلّ زمان ومكان، ولكي يكون حافزاً لهم يدفعهم على نفض غبار اليأس عنهم، والإستعداد لجهاد ومقاومة جيوش الباطل فولقد سبقت كلمتنا لعبادنا للعرسلين \*

**ووانّ جندنا لهم الشالبون**»، إنّها لعبارة واضحة وصريحة، وإنّــه لوعــد يــقوّي الروح ويبعث على الأمل.

نعم، فإنتصار جيوش الحقّ على الباطل، وغلبة جند الله، وتقديم الله سبحانه وتحالى العون لعباده المرسلين والمخلصين، هي وعود مسلّم بها وسنن قطعيّة، وذلك ما أكّدته الآية

المذكورة أعلاه بعنوان **﴿سبقت كلمتنا﴾** أي إنّ هذا الوعد وهذه السنّة كانت موجودة منذ البداية.

نظائر كثيرة لهذا الموضوع وردت في آيات عديدة أخرى من آيات القرآن الجـيد، إذ جاء في الآية ٤٧ من سورة الروم **﴿وكان حقًا علينا نصر للمؤمنين﴾**. وفي الآية ٤٠ من سورة الحجّ **﴿ولينصرنَ للله من ينصره﴾**.

وفي الآية ٥١ من سورة غافر **﴿لِنَّا لننصر رسلنا وللذين آمنوا في الحياة الدنيا ويوم يقوم** الأشهاد».

وأخيراً في الآية ٢١ من سورة المجادلة **(كتب لله لأعلبن لذا ورسلي).** وبديهي أنّ الله قادر على كلّ شيء، وليس بمخلف للوعود، ولم يكن يوماً ما لي خلف وعده، وقادر على أن يني بهذا الوعد الكبير، كما أنزل في السابق نصره على المؤمنين به. الوعد الإلهي من أهمّ الأمور التي ينتظرها السائرون في طريق الحقّ بإشتياق، حسيت يستمدّون منه القوى الروحية والمعنوية، ويسترفدون منه نشاطاً جديداً كملّما أحسّوا بالكلل، فتسري دماء جديدة في شرايينهم.

# سؤال مهم:

وهنا يطرح السؤال التالي، وهو: إن كانت مشيئة الباري عزّوجلّ وإرادته تقضي بتقديم يد العون للأنبياء ونصرة المؤمنين، فلِمَ نشاهد إستشهاد الأنبياء على طول تأريخ الحوادث البشرية، وإنهزام المؤمنين في بعض الأحيان؟ فإن كانت هذه سنّة إلهيّة لا تقبل الخطأ، فلِمَ هذه الإستثناءات؟

ونجيب على هذا السؤال بالقول:

**أولاً:** إنَّ الإنتصار له معانٍ واسعة، ولا يعطي في كلَّ الأحيان معنى الإنتصار الظاهري والجسماني على العدو، فأحياناً يعني إنتصار المبدأ، وهذا هو أهمّ إنتصار، فــلو فـرضنا أنَّ رسول الله تَتَمَالاً كان قد استشهد في إحدى الغزوات، وشر يعته عمّت العالم كلّه، فهل يمكن أن

نعبّر عن هذه الشهادة بالهزيمة. وهناك مثال أوضح وهو الحسين للجلج وأصحابه الكرام حيث استشهدوا عملي أرض كربلاء، وكان هدفهم العمل على فضح بني أُميَّة، الذين ادَّعوا أُنَّهم خلفاء الرَّسول، وكانوا في

حقيقة الأمر يعملون ويسعون إلى إعادة المجتمع الإسلامي إلى عصر الجاهلية، وقد تحقّق هذا الهدف الكبير، وأدّى إستشهادهم إلى توعية المسلمين إزاء خـطر بـني أمـيّة وإنـقاذ الإسلام من خطر السقوط والضياع، فهل بمكن هنا القول بأنّ الحسين الله وأصحابه الكرام خسروا المعركة في كربلاء؟

المهمّ هنا أنّ الأنبياء وجنود الله \_أي المؤمنون \_تمكّنوا من نشر أهدافهم في الدنيا واتّبعهم أناس كثيرون، وما زالوا يواصلون نشر مبادئهم وأفكارهم رغم الجهود المستمرّة والمنسّقة لأعداء الحقّ ضدّهم.

وهناك نوع آخر من الإنتصار، وهو الإنتصار المرحلي على العدو، والذي قد يتحقّق بعد قرون من بدء الصراع، فأحياناً يدخل جيل معركة ما ولا يحقّق فيها أي إنتصار، فستأتي الأجيال من بعده وتواصل القتال فتنتصر، كالإنتصار الذي حقّقه المسلمون في النهاية على الصليبيين في المعارك التي دامت قرابة القرنين، وهذا النصر يحسب لجميع المسلمين.

ثانياً: يجب أن لا ننسى أنّ وعد الله سبحانه وتعالى بنصر المؤمنين وعد مشر وط وليس بمطلق، وأنّ الكثير من الأخطاء مصدرها عدم التوجّه إلى هذه الحقيقة، وكلمات (عبادنا) و(جندنا) التي وردت في آيات بحثنا، وغيرها من العبارات والكلمات المشابهة في هذا المجال في القرآن الكريم كعبارة **(حزب الله) <sup>(</sup> و (والّـدَين جـاهدوا فـينا) <sup>ت</sup> و (ليـنصرنَ الله مـن ينصره) <sup>ت</sup> وأم**ناها، توضّح بسهولة شروط النصر.

نحن لا نريد أن نكون مؤمنين ولا مجاهدين ولا جنوداً مخلصين، ونريد أن ننتصبر على أعداء الحقّ والعدالة ونحن على هذه الحالة!

نحن نريد أن نتقدّم إلى الإمام في مسيرنا إلى الله ولكن بأفكار شيطانية، ثمّ نعجب من إنتصار الأعداء علينا، فهل وفينا نحن بوعدنا حتى نطلب من الله سبحانه وتعالى الوفاء بوعوده.

في معركة أحد وعد الرّسول الأكرمﷺ المسلمين بالنصر، وقد إنتصر وا فعلاً في المرحلة الأولى من المعركة، إلّا أنّ مخالفة البعض لأوامر الرّسول وتركهم لمواقعهم لهناً وراء الغنائم.

وسعى البعض الآخر لبثَّ الفُرقة والنفاق في صفوف المقاتلين، أدَّى بهم إلى الفشل في الحفاظ

١، المجادلة، ٢٢.

۲. العنكبوت, ۲۹.

٢. الحج، ٤٠.

سورة الصافات / الآية ١٧١ ـ ١٧٧

[ع

على النصر الذي حقّقوه في المرحلة الأولى، وهذا ما أدّى إلى خسرانهم المعركة في نهساية الأمر.

وبعد إنتهاء المعركة جاءت مجموعة إلى رسول الله تَتَكُولُ ، وخاطبته بلهجة خاصة: ماذا عن الوعد بالنصر والغلبة ، فأجابهم القرآن الكريم بصورة لطيفة يمكنها أن تكون شاهداً لحديثنا، وهي قوله تعالى في سورة آل عمران الآية ١٥٢: ﴿ولقد صدقكم للله ومده لِذ تحسونهم بإذنه حتى لِذا فشلتم وتنازعتم في الأمر ومصيتم من بعد ما أراكم ما تحبون منكم من يريد للدنيا ومنكم من يريد الآخرة ثمّ صرفكم عنهم ليبتليكم ولقد عفا عنكم والله ذو فضل على المؤهنين ».

عبارات (فشلتم) و(تنازعتم) و(عصيتم) التي وردت في الآية المذكورة أعلاه. وضّحت بصورة جيّدة أنّ المسلمين في يوم أحد تخلّوا عن شروط النـصر الإلهـي، لذا فشـلوا في الوصول إلى أهدافهم.

نعم، فالباري عزّوجلّ لم يعد كلّ من يدّعي الإسلام وانّه من جند الله وحزب الله بأن ينصره دائماً على أعدائه. الوعد الإلهي مقطوع لمن يرجو من أعهاق قلبه وروحه رضى الله سبحانه وتعالى، ويسير في النهج الذي وضعه الله، ويتحلّى بالتقوى والأمانة.

ولقد تقدّم نظير لهذا السؤال فيما يخصّ (الدعاء) و(الوعد الإلهي بالإستجابة) وتطرّقنا للإجابة عليه فيما مضي (

ولمواساة الرّسول الأكرم تَظِيَّة والمؤمنين، وللتأكيد عـلى أنّ النـصر النهــائي سـيكون حليفهم، وفي نفس الوقت لتهديد المشركين، جاءت الآية التالية لتقول: ﴿فتولَ منهم حتى حين﴾.

نعم، إنّه تهديد مفعم بالمعاني ورهيب في نفس الوقت، ويمكن أن يكون مصدر إطمئنان للمؤمنين في أنّ النصر النهائي سيكون حليفهم، خاصّة أنّ عبارة **(حتى حـين)** جـاءت بصورة غامضة.

فإلى أي مدّة تشير هذه العبارة؟ إلى زمان الهجرة، أم إلى حين معركة بدر، أم حتى فتح مكّة، أم أنّها تشير إلى الزمــان الذي تــتوفّر فــيه شروط الإنــتفاضة النهــائية والواســعة

للمسلمين ضدّ الطغاة والمتجبّرين؟

راجع ذيل الآية ١٨٦ من سورة البقرة.

٢٤١ الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل

بالضبط لاأحد يدري...

و آيات أخرى وردت في القرآن الكريم تحمل نفس المعنى، كالآية ٨١ من سورة النساء التي تقول: **﴿فاعرض عنهم وتوكّل على الله﴾، و**الآية ٩١ من سورة الأنعام، قوله تعالى: **﴿ق**ل الله **ثمّ ذرهم في خوضهم بلعبون﴾**.

ويؤكّد القرآن الكريم التهديد الأوّل بتهديد آخر جاء في الآية التي تلتها، إذ تقول: انظر إلى لجاجتهم وكذبهم وإعتقادهم بالخرافات، إضافةً إلى حمقهم.

فإنّهم سيرون جزاء أعمالهم القبيحة عن قريب **﴿وليصرهم فسوف يسبصرون﴾ وسسوف** ترى في القريب العاجل إنتصارك وإنتصار المؤمنين وإنكسار وهزيمة المشركين المـذلّة في الدنيا.

وعن تكرار أولئك الحمق لهذا السؤال على رسول الله ﷺ أين العـذاب الإلهـي الذي واعدتنا به؟ وإن كنت صادقاً، فلِمَ هذا التأخير؟

يردّ القرآن الكريم عـليهم بـلهجة شـديدة مـرافـقة بـالتهديد، قـائلاً: أولئك الذيـن يستعجلون العذاب وأحياناً يتساءلون (متى هذا الوعد) وأحياناً أخرى يقولون متسائلين (متى هذا الفتح) ﴿ لُفبعذلبنا يستعجلون﴾؟

فعندما ينزل عذابنا عليهم، ونحيل صباحهم إلى ظلام حـالك، فـإنّهم في ذلك الوقت سيفهمون كم كان صـباح المـنذرين سـيّناً وخـطيراً **وقـادا نـزل بسـاحتهم فسـا.صباح** العنذرين» <sup>(</sup>.

استخدام عبارة (ساحة) والتي تعني فناء البيت أو الفضاء الموجود في وسط البيت، جاء ليجسّم لهم نزول العذاب في وسط حياتهم، وكيف أنّ حياتهم الطبيعيّة ستتحوّل إلى حياة موحشة ومضطربة.

عبارة ﴿صباح العندرين﴾ تشير إلى أنّ العذاب الإلهي سينزل صباحاً على هؤلاء القوم اللجوجين والمتجبّرين، كما نزل صباحاً على الأقوام السابقة، أو أنّها تعطي هذا المعنى، وهو أنّ كلّ الناس ينتظرون أن يبدأ صباحهم بالخير والإحسان، إلّا أنّ هؤلاء ينتظرهم صباح

في الكلام حذف تقديره (فساء الصباح صباح المنذرين).

# الآيات

وَتَوَلَّ عَنْهُمْ حَتَّى حِينٍ ٢ وَأَبْضِرْ فَسَوْفَ يُبْصِرُونَ ٢ سُبْحَنَ رَبِّكَ رَبِّ ٱلْعِزَّةِ عَمَّا يَصِفُونَ ٢٠ وَسَلَنَمُ عَلَى ٱلْمُرْسَلِينَ ٢٠ وَالْحَمَدُ لِلَّهِ رَبِّ ٱلْعَالَمِينَ ٢٠

## الأفسير

# تولّ عنهما

كما قلنا، فإنّ الآيات الأخيرة النازلة في هذه السورة جاءت لمواساة الرّسول الأكرم ﷺ والمؤمنين الحقيقيين، ولتهديد الكافرين اللجوجين.

الآيتان الأوّليتان في بحثنا هـذا، تشـبهان الآيـات التي وردت في البـحث السـابق، وتكرارها هنا إِنّا جاء للتأكيد. إذ تقول بلغة شديدة مرفقة بالتهديد: تولّ عنهم واتركهم في شأنهم لمدّة معيّنة **﴿وتول عنهم حتى حين﴾**.

وانظر إلى لجاجة أولئك الكافرين وكذبهم وممارساتهم العدائية ونكرانهم لوجود الله. الذين سينالون جزاء أعيالهم عن قريب **﴿وليصرفسوف بيصرون﴾**.

التكرار \_كما قلنا \_جاء للتأكيد، وذلك ليدرك أولئك الكافرون أنّ جزاءهم وهزيمتهم وخيبتهم أمر قطعي لابدّ منه وسيكون ذلك عن قريب، وسيبتلون بالنتائج المريرة لأعمالهم، كما أنّ إنتصار المؤمنين هو أمر قطعي ومسلّم به أيضاً.

أو أنّه هدّدهم في المرّة الأولى بالعذاب الدنيوي، وفي المرّة الثانية بجزاء وعقاب الله لهم يوم القيامة.

ثمّ تختتم السورة بثلاثة آيات ذات عمق في المعنى بشأن (الله) و(الرسل)(العالمين)، إذ تنزّه الله ربّ العزّة والقدرة من الأوصاف التي يصفه بها المشركون والجاهلون ﴿سبحان ريّك ربّ للعزّة عمّا يصفون﴾.

فأحياناً يصفون الملائكة بأنَّها بنات الله، وأحياناً يقولون بوجود نسبة بين الله والجنَّ،

الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل

[\\

وأحياناً أُخرى يجعلون مصنوعات لا قيمة لها من الحجر والخشب بمرتبة الباري عزّوجلّ. ومجيء كلمة (العزّة) ـ أي ذو القدرة المطلقة والذي لا يمكن التغلّب عليه ـ هنا تعطي

وبجيء كلمة (العرة) ـ اي دو الفدرة المصلفة والذي م يكن التعلب عليه ـ علم للصح معنى بطلان وعدم فائدة كلّ تلك المعبودات المزيّفة والخرافية التي يعبدها المشركون.

فآيات سورة الصافات تحدّثت أحياناً عن تسبيح وتـنزيه ﴿مـبادالله المـخلصين﴾ وأحياناً عن تسبيح الملائكة، وهنا تتحدّث عن تسبيح وتنزيه البـاري مـزّوجلّ لذاتـه المقدّسة.

وفي **الآية الثانية** شمل الباري عزّوجلّ كافّة أنبيائه بلطفه غير المحدود، وقال: **﴿وسلام على للمسرسلين﴾**. السلام الذي يوضّح السلامة والعافية من كلّ أنواع العذاب والعقاب في يوم القيامة، السلام الذي هو صمّام الأمان أمام الهزائم ودليل للإنتصار على الأعداء.

ومممما يذكر أنَّ الله سبحانه وتعالى أرسل في آيات هذه السورة سلاماً إلى كثير من أنبيائه وبصورة منفصلة، قال تعالى في الآية ٧٩ **(سلام على نوح في للعالمين)، وفي الآية ١٠٩ (سلام على ليراهيم)، وفي الآية (سلام على موسى وهارون)، وفي الآية ١٣٠ (سلام على آل** ياسين).

وقد جمعها هنا في سلام واحد موجّه لكلّ المرسلين، قال تعالى: **﴿وسلام على المرسلين﴾**. وأخيراً إختتمت السورة بآية تحمد الله **﴿والحمد لله ربّ العالمين﴾**.

الآيات الثلاث الأخيرة يمكن أن تكون إشارة وإستعراضاً مختصراً لكلّ القيضايا والأمور الموجودة في هذه السورة، لأنّ الجزء الأكبر منها كان بشأن التوحيد والجهاد ضدّ مختلف أنواع الشرك، فالآية الأولى تعيد ما جاء بشأن تسبيح وتنزيه الله عزّوجلّ عسن الصفات التي وصف بها من قبل المشركين، والقسم الآخر من السورة يبيّن جوانب مسن أوضاع سبع أنبياء كبار أشارت إليها هنا الآية الثانية.

والآية الثالثة إستعرضت جزءاً آخر من النعم الإلهيّة، وبالخصوص أنواع النعم الموجودة في الجنّة، وإنتصار جند الله على جنود الكفر، والحمد والثناء الذي جاء في الآية الأخيرة، فيه إشارة لكارً تلك الأمور.

المفسّرون الآخرون ذكروا تحليلات أخرى بخصوص الآيات الثلاث الواردة في آخر هذه السورة، وقالوا: إنَّ من أهمَّ واجبات الإنسان العاقل معرفة أحوال ثلاثة: الأولى: معرفة الله تعالى بالمقدار الممكن للبشر، وأخر ما يستطيعه الإنسان في هذا الجال

<u></u>[5

هو ثلاثة أُمور: تنزيهه وتقديسه عن كلَّ ما لا يليق بصفات الألوهية، والتي وضّحتها لفظة (سبحان).

ووصفه بكلِّ ما يليق بصفات الألوهية والكمال، وكلمة (ربٍّ) إشارة دالَّة على حكمته ورحمته ومالكيّته لكلّ الأشياء وتربيته للموجودات.

وكونه منزّهاً في الألوهية عن الشريك والنظير، والتي جاءت في عبارة ﴿ عمَّا يَصفُونَ﴾. والقضيَّة الثانية المهمَّة في حياة الإنسان هي تكيل الإنسان لنواقصه، والذي لا يمكن أن يتم دون وجود الأنبياء ﷺ، وجملة ﴿سلام على العرسلين﴾ إشارة إلى هذه القضيَّة.

والقضيَّة الثالثة المهمَّة في حياة الإنسان هي أن يعرف أنَّه كيف يكون حاله بعد الموت؟ والإنتباه إلى نعم ربّ العالمين ومقام غناه ورحمته ولطفه يعطى للإنسان نوعاً من الإطمئنان ﴿ والحمد لله ربِّ السالمين ﴾ ﴿

## ہدت

# التفكّر في نهاية كلّ عمل:

جاء في روايات عديدة عن أغمَّة أهل البيت عليمًا «من أراد أن يكتال بالمكيال الأوفى (من الأجر يوم القيامة) فليكن آخر كلامه في مجلسه: سبحان ربِّك ربَّ العزَّة عمَّا يصفون وسلام على المرسلين والحمد لله ربّ العالمين» .

نعم، فلنختتم مجالسنا بتغزيه ذات الله، وإرسال السلام والتسحيَّات إلى رسسله، وحمــد وشكر الله على نعمه، كي تمحي الأعيال غير الصالحة أو الكلمات المحرّمة التي جاءت في ذلك الجلس.

وقد جاء في كتاب التوحيد للشيخ الصدوق. أنَّ أحد علماء الشام حضر عند الإمـــام الباقر عليه، فقال: جئت أسألك عن مسألة لم أجد أحداً يفسّرها لي. وقد سألت ثلاثة أصناف من الناس، فقال كلَّ صنف غير ما قال الآخر. فقال أبو جعفر ﷺ : «وما ذلك»؟

٣٤٥ الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل

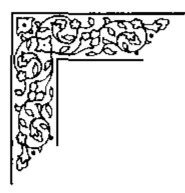
فقال: أسألك ما أوّل ما خلق الله عزّوجلّ من خلقه؟ فإنّ بعض من سألته قال: القدرة. وقال بعضهم: العلم. وقال بعضهم: الروح؟

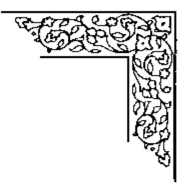
فقال أبو جعفر ﷺ: «ما قالوا شيئاً، أخبرك أنَّ الله علا ذكره كان ولا شيء غيره، وكان عزيزاً ولا عزّ، لأنّه كان قبل عزّه، وذلك قوله تعالى: ﴿ سبحان ربّك ربّ للعزّة معا يصفون ﴾ وكان خالقاً ولا مخلوق» والحديث طويل أخذنا منه موضع الحاجة (وهو إشارة إلى أنَّ ما قاله لك أولئك النفر لا يخلو من شرك وهو مشمول لهذه الآية، فإنّ الله عزّوجلّ كان قادراً وعالماً وعزيزاً منذ الأزل).

୧୦୦୪

نهاية سورة الصافات

تفسير نور الثقلين، ج ٤، ص ٤٤٠.



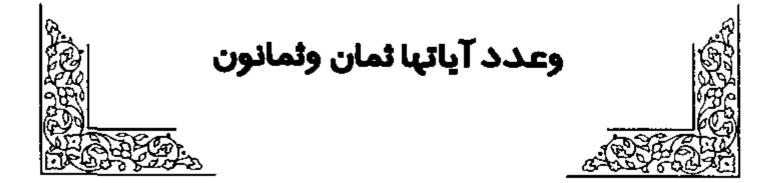




سورة







«سورة ص»

#### ممتويات السورة:

سورة (ص) يمكن إعتبارها مكمّلة لسورة الصافات، فمجمل مواضيعها يشابه كثيراً ما ورد في سورة الصافات، ولكون السورة مكيّة النّزول فإنّ خصائصها كـخصائص بـقيّة السور المكيّة التي تبحث في مجال المبدأ والمعاد ورسالة الرّسول الأكرم تَتَمَيَّةً، كما أنّها تحتوي على مواضيع حسّاسة أخرى، وفي المجموع ممثابة الدواء الشافي لكلّ الباحثين عن طـريق الحقّ.

ويكن تلخيص محتويات هذه الآية في خمس أقسام:

الأول: يتحدّث عن مسألة التوحيد والجهاد ضدّ الشرك والمـشركين، ومـهمّة نـبوّة الرّسول الأكرمﷺ وعناد ولجاجة الأعداء تجاه الأمرين المذكورين أعلاه.

الثاني: يعكس جوانب من تأريخ تسع من أنبياء الله ومن بسينهم (داود)(سليمان) و (أيّوب) حيث تتحدّث عنهم السورة أكثر من غيرهم، ويعكس \_ أيضاً \_ المشكلات التي عانوا منها في حياتهم وخلال دعوتهم الناس إلى الله. وذلك لكي تكون درساً مفيداً يتّعظ منه المؤمنون الأوائل الذين كانوا في ذاك الوقت يرزحون تحت أشدّ الضغوط من قسبل المشركين.

**الثالث:** يتطرّق إلى مصير الكفرة الطغاة يوم القيامة ومجادلة بعضهم البعض في جهنّم. ويبيَّن للمشركين وللذين لا يؤمنون بالله إلى أين ستؤدّي بهم أعمالهم.

**الرابع:** يتناول مسألة خلق الإنسان وعلوّ مقامه وسجود الملائكة له، ويكشف عسن الفاصل الكبير الموجود بين سمو الإنسان وإنحطاطه، كي يمفهم هـؤلاء المـعاندون قـيمة وجودهم، وأن يعيدوا النظر في نظمهم المنحرفة ليخرجوا من زمرة الشياطين.

**الخامس والأخير:** يتوعّد الأعداء المغرورين بالعذاب، ويواسي رسول الله تَتَكْلُهُ، ويبيَّن هذه الحقيقة، وهي أنّ النّبي لا يريد جزاء من أحد مقابل دعوته، ولا يريد الشقاء والأذى لأحد.

## فضيلة ثلاوة سورة (ص):

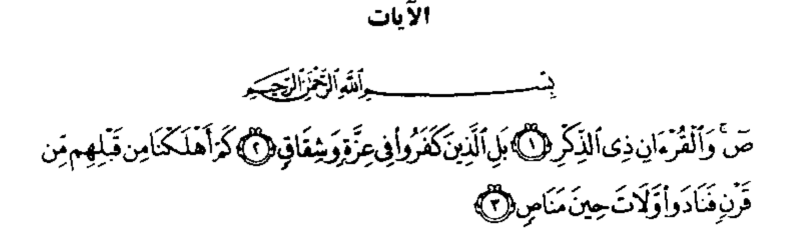
ورد في أحد الروايات عن رسول الله ﷺ «من قرأ سورة (ص) أُعطي من الأجر بوزن كلّ جبل سخّره الله لداود حسنات عصمه الله أن يصرّ على ذنب صغيراً أو كبيراً» \.

كما ورد في حديث آخر عن الإمام الباقر ﷺ «من قرأ سورة (ص) في ليلة الجمعة أعطي من خير الدنيا والآخرة ما لم يعط أحد من الناس إلاّ نبي مرسل أو ملك مقرّب. وأدخله الله الجنّة وكلّ من أحبّ من أهل بيته حتى خادمه الذي يخدمه» [.

فإذا وضعنا محتوى هذه السورة إلى جانب فضلها وثوابها، يتّضح لنا الإرتباط والعلاقة الموجودة بين أجرها وثوابها مع محتواها، ونؤكّد مرّة أخرى على هذه الحقيقة، وهي أنّ المراد من التلاوة هنا ليست تلك التلاوة الجافّة والخالية من الروح، وإنّما التـلاوة التي تـرافـق التفكير العميق والتصميم الجدّي، الذين يدفعان الإنسان إلى العمل بما جاء في هذه السورة المباركة.

8003

 تفسير مجمع البيان، ج ٨، ص ٤٦٣، بداية سورة ص. ۲- المصدر السابق.



# أسباب اللزول

وردت في كتب التّفسير والحديث أسباب متشابهة لنزول الآيات الأولى من هذه السورة، وسنستعرض أحد هذه الأسباب لكونه مفصّلاً وجامعاً أكثر من الأسباب الأخرى، فني حديث نقله المرحوم العلّامة الكليني عن الإمام الباقر الله جاء فيه: «أقبل أبو جهل بن هشام ومعه قوم من قريش فدخلوا على أبي طالب فقالوا: إنّ ابن أخيك قد آذانا وآذى آلهتنا، فادعه ومره فليكفّ عن آلهتنا ونكفّ عن إلهه.

فبعث أبو طالب إلى رسول الله يَتَمَالُمُ فدعاه، فلمّ دخل النّبي لم ير في البيت إلّا مـشركاً فقال: (السلام على من اتّبع الهدى) ثمّ جلس فخبّره أبو طالب بما جاؤوا به، فقال رسول الله يَتَمَالُهُ: «أو هل لهم في كلمة خير لهم من هذا يسودون بها العرب ويطأون أعناقهم»؟ فقال أبو جهل: نعم وما هذه الكلمة؟

قال: «تقولون: لا إله إلّا الله».

وما إن سمعوا هذه الكلبات حتى وضعوا أصابعهم في آذانهم وخرجوا وهم يقولون: ما سمعنا بهذا في الملّة الآخرة إن هذا إلّا إختلاق، فأنزل الله في قولهم: **﴿من والقرآن ذي الذّكر؟** إلى قوله **﴿إِلَا اختلاق﴾** <sup>(</sup>.

#### التفسير

## إنقضاء مهلة النَّجاة:

مرّة أُخرى تمرّ علينا سورة تبدأ آياتها الأولى بحروف مقطّعة وهو حرف (من ) ويطرح نفس السؤال السابق بشأن تفسير هذه الحروف المقطّعة: هل هذه إشارة إلى عظمة القرآن الجيد الذي يتألّف من مثل هذه الحروف المتيسّرة في متناول الجميع كالحروف الهجائية، والذي غيّرت محتوياته مجرى حياة الإنسانية في هذا العالم...

وأنّ قدرة الله العظيمة هي التي أوجدت من هذه الحروف البسيطة تركيباً رائعاً عظيماً هو القرآن الجميد كلام الله، أم أنّها إشارة إلى رموز وأسرار بين الله سبحانه و تعالى وأنبيائه... أم أنّها تعني أموراً أخرى؟

مجموعة من المفسّرين إعتبرت هنا حرف (ص) رمزاً يشير إلى أحد أسهاء الله، وذلك لأنّ الكثير من أسهائه تبدأ بحرف الصاد مثل (صادق)، (صمد)، (صانع) أو أنّه إشــارة إلى (صدق الله) التي إختصرت بحرف واحد.

ولابدٌ أنَّكم طالعتم تفسير هذه الحروف المقطَّعة بصورة مفصَّلة في تفسير بدايات آيات سور (البقرة) و(آل عمران) و(الأعراف).

ثمّ يقسم الله تعالى بالقرآن ذي الذكر والذي هو حقّاً معجزة إ**لهيّة ﴿وللقرآن ذي للذّكر﴾ <sup>(</sup> .** فالقرآن ذكر ويشتمل على الذكر، والذكر يعني التذكير وصقل القلوب من صدأ الغفلة، تذكّر الله، وتذكّر نعمه، وتذكّر محكمته الكبرى يوم القيامة، وتذكّر هدف خلق الإنسان.

نعم، فالنسيان والغفلة هما من أهمّ عوامل تعاسة الإنسان، والقرآن الكريم خير دواء لعلاجهها.

فالقرآن الكريم يقول بشأن المنافقين في الآية ٦٧ من سورة التوبة: ﴿نسوا للله فنسيمهم﴾ أي إنّهم نسوا الله، والله في المقابل نسيهم وقطع رحمته عنهم.

ونقرأ في نفس هذه السورة الآية ٢٦ عن الضالّين، قوله تعالى: ﴿إِنَّ الَّذِينَ يَصْلُونَ عَـنَ سبيل الله لهم عذلب شديد بما نسوا يوم للحساب».

أنفسهم وقيمة وجودها، كما قال القرآن الكريم، كلام الله الناطق **﴿ولا تكونوا كالَّذين نسوا الله** فأنساهم أنفسهم أولئك هم للفاسقون». (

فالقرآن خير وسيلة لتمزيق حجب النسيان، وهو نور لإزالة الظلمات والغفلة والنسيان. حيث إنّ آياته تذكّر الإنسان بالله وبالمعاد، وتعرّف الإنسان قيمة وجوده في هذه الحياة.

الآية التالية تقول لرسول الله ﷺ : إذا رأيت هؤلاء لا يستسلمون لآيات الله الواضحة ولقرآنه الجيد، فاعلم أنّ سبب هذا لا يعود إلى أنّ هناك ستاراً يغطّي كلام الحقّ، وإغّا هم مبتلون بالتكبّر والغرور اللذين يمنعان الكافرين من قبول الحقّ، كما أنّ عنادهم وعصيانهم \_ هما أيضاً \_ مانع يحول دون تقبّلهم لدعو تك **(بل الذين كفروا في عزّة وشقاق)**.

«العزّة» كما قال الراغب في مفرداته، هي حالة تحول دون هزيمة الإنسان (حالة الذي لا يقهر) وهي مشتقّة من (عزاز) وتعني الأرض الصلبة المتينة التي لا يـنفذ المـاء خـلالها، وتعطي معنيين، فأحياناً تعني (العزّة الممدوحة) المحترمة، كما في وصـف ذات الله الطـاهر بالعزيز، وأحياناً تعني (العزّة بالإثم) أي الوقوف بوجه الحقّ والتكبّر عن قبول الواقع، وهذه العزّة مذلّة في حقيقة الأمر.

«شقاق» مشتقّة من (شقّ)، ومعناه واضح، ثمّ استعمل في معنى المخالفة، لأنّ الإختلاف يسبّب في أن تقف كلّ مجموعة في شقّ، أي في جانب.

القرآن هنا يعدّ مسألة العجرفة والتكبّر والغرور وطيّ طريق الإنفصال والتفرقة مسن أسباب تعاسة الكافرين، نعم هذه الصفات القبيحة والسيّنة تعمي عين الإنسسان وتسصمّ آذانه، وتفقده إحساسه، وكم هو مؤلم أن يكون للإنسان عيون تبصر وآذان تسمع ولكنّه يبدو كالأعمى والأصم.

فالآية ٢٠٦ من سورة البقرة تقول: **﴿وَلِدَا قَبِلَ لَهُ لَتَّقَ لَلْهُ أَحْدَتَهُ لَعَزَّةَ بِالإِلْمُ فَحَسِبَهُ جِهِنَّمُ** ولبئس للمهاد﴾ أي عندما يقال للمنافق: اتَّق الله، تأخذه العصبية والغرور واللجاجة، وتؤدّي به إلى التوغّل في الذنب والسقوط في نار جهنَّم وإنَّها لبنس المكان.

ولإيقاظ أولئك المغرورين المغفّلين، يرجع بهم القرآن الكريم إلى ماضي تأريخ البشر، ليريهم مصير الأمم المغرورة والمتكبّرة، كي يتّعظوا ويأخذوا العبر منها **﴿كم أهلكنا مـن** 

قبلهم من قرن) .

١٠ الحشر، ١٩.

5]

أي إنَّ أُماً كثيرة كانت قبلهم قد أهلكناها (بسبب تكذيبها الأنبياء، وإنكارها آيات الله، وظلمها وإر تكابها للذنوب) وكانت تستغيث بصوت عالٍ عند نزول العذاب عليها، ولكن ما الفائدة فقد تأخّر الوقت! ولم يبق أمامهم متّسع من الوقت لإنقاذ أنفسهم **وفنادوا ولات حين مناص**ي.

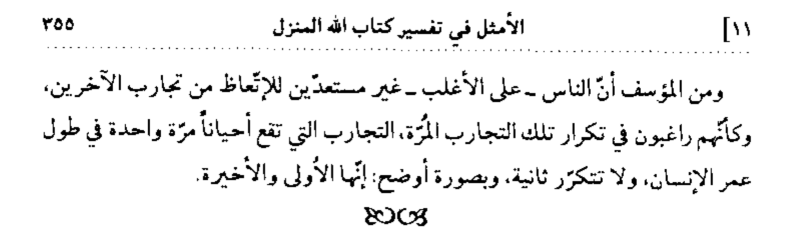
فعندماكان أنبياء الله في السابق يعظونهم ويحذّرونهم عواقب أعمالهم القبيحة، لم يكتفوا بصمّ آذانهم وعدم الإستماع، وإنّماكانوا يستهزئون ويسخرون من الأنبياء ويعذّبون المؤمنين ويقتلونهم، فبذلك أضاعوا الفرصة ودمّروا كلّ الجسور التي خلفهم، فنزل العذاب الإلهي ليهلكهم جميعاً، العذاب الذي رافقه إنغلاق باب التوبة والعودة، وفور نزوله تبدأ أصوات الإستغاثة تتعالى، والتي لا تغني عنهم يومنذٍ شيئاً.

وكلمة (لات) جاءت للنفي، وهي في الأصل (لا) نافية أضيفت إليهــا (تــاء) التأنــيث، لتعطي معنى التأكيد<sup>ا</sup>.

«مناص» من مادّة (نوص) وتعني الملاذ والملجأ، ويقال: إنّ العرب عندما كانت تقع لهم حادثة صعبة ورهسيبة، وخساصّة في الحسروب كسانوا يكسرّرون هـذه الكسلمة ويسقولون (مناصمناص) أي: أين الملاذ؟ أين الملاذ؟ لأنّ هذا المفهوم يستناسب مسع مسعنى الفسرار، وأحياناً تأتي بمعنى إلى أين الفرار<sup>7</sup>.

على أيّة حال، فإنّ أولئك المغرورين المغفّلين لم يستفيدوا من الفرصة التي كانت بأيديهم للجوء إلى أحضان الرحمة واللطف الإلهي، وعندما أضاعوا الفرصة ونزل عليهم العـذاب الإلهي، أخذوا ينادون ويستغيثون ويبذلون الجهد للعثور على طريق نجاة لهم، ولكن كلّ هذه الجهود تبوء بالفشل، حيث إنّهم مهما بذلوا من جهد ومهما إستغاثوا فإنّهم لا يصلون إلى مقصدهم.

هذه كانت سنّة الله مع كلّ الأمم السابقة، وستبقى كذلك، لأنّ ســنّة الله لا تــتغيّر ولا تتبدّل.



وَعَجِبُوا أَن جَاءَهُم مَنذِرٌ مِنهُمٌ وَقَالَ ٱلْكَفِرُونَ هَذَاسَ حِرُكَذَابُ ﴿ آَجَعَلَ لَا لِمَةَ إِلَهَا وَحَجِدُ إِنَّ هَذَا لَتَى مُحْكَبُ ۞ وَٱنطَلَقَ لَمَلاً مِنْهُمْ أَنِ آمَشُوا وَآصَبِرُوا عَلَى ٓ اللَهَ تِكُرُ إِنَّ هَذَا لَتَى مُ يُرادُ ۞ مَاسَمِعْنَا بِهَذَا فِي ٱلْمِلَةِ ٱلْأَخِرَةِ إِنْ هَذَا إِلَا أَخْلِكُ ﴾

# أسباب اللزول

سبب نزول هذه الآيات يشبه سبب نزول الآيات السابقة، وغير مستبعد أن يكون هناك سبب واحد لنزول كلّ تلك الآيات.

ولكن بما أنَّ سبب النَّزول المذكور لهذه الآيات يحوي مطالب جديدة، نذكر، كما ورد في تفسير علي بن إبراهيم، حيث جاء فيه: بعد أن أظهر رسول الله يَتَخْلُنُ الدعوة، اجتمعت قريش إلى أبي طالب فقالوا: ياأبا طالب، إنّ ابن أخيك قد سفّه أحلامنا، وسبّ آلهـتنا، وأفسـد شبابنا، وفرّق جماعتنا، فإن كان الذي يحمله على ذلك العدم، جمعنا له حالاً حتى يكون أغنى رجل في قريش، ونملّكه علينا.

فأخبر أبو طالب رسول الله ﷺ، فأجابه رسول الله قائلاً: «لو وضعوا الشمس في يميني والقمر في يساري ما تركته، ولكن كلمة يعطوني يملكون بها العرب وتـدين بهــا العـجم ويكونون ملوكاً في الجنّة».

فقال لهم أبو طالب ذلك، فقالوا: نعم وعشرة كلمات بدلاً من واحدة، أي كلمة تقصد أنت؟

فقال لهم رسول الله ﷺ : «تشهدون أن لا إله إلّا الله وأنيّ رسول الله». تضايقوا كثيراً عند سماعهم هذا الجواب، وقالوا: ندع ثلاث مائة وستّين إلهاً ونعبد إلهاً واحداً؟ إنّه لأمر عجيب؟ نعبذ إلهاً واحداً لا يمكن مشاهدته ورؤيته.

وهنا نزلت هذه الآيات المباركة ﴿ومجبوا أن جاءهم منذر منهم وقال للكافرون هذا ساحر كذّلب» ... ولن هذا إلا اختلاق» `.

TOV

هذا المعنى ورد أيضاً في تفسير مجمع البيان مع إختلاف بسيط، إذ ذكر صاحب تفسير مجمع البيان في آخر الرواية أنّ رسول اللهﷺ استعبر بعد أن سمع جواب زعماء قريش وقال: «ياعمّ والله لو وضعت الشمس في يميني والقمر في شمالي ما تركت هذا القول حتى انفذه أو اُقتل دونه» فقال له أبو طالب: امض لأمرك، فوالله لا أخذلك أبداً".

## الأفسير

هل يمكن قبول إله وامد بدلاً من كلَّ تلك الألهة؟

المغرورون والمتكبّرون لا يعترفون بأمر لا يـلانم أفكـارهم المحـدودة والنـاقصة، إذ يعتبرون أفكارهم المحدودة والناقصة مقياساً لكلّ القيم. لذا فعندما رفع رسول الله يَنْتِينَ لواء التوحيد في مكّة، وأعلن الإنتفاضة ضدّ الأصنام الكبيرة والصـغيرة في الكـعبة، والبـالغ عددها ٣٦٠ صنماً، تعجّبوا: لماذا جاءهم النذير من بينهم؟ **«ومجبو***ا* **أن جاءهم منذر منهم»**.

كان تعجّبهم بسبب أنّ محمّداً تَتَجَلَنَ رجل منهم... فسلماذا لم تسنزل مسلائكة من السهاء بالرسالة؟.. هؤلاء تصوّروا أنّ نقطة القوّة هذه نقطة ضعف، فالذي يبعث من بين قوم، هو أدرى بإحتياجات وآلام قومه، كما أنّه أعرف بمشكلاتهم وتفصيلات حياتهم، ويمكن أن يكون لهم أسوة وقدوة، إلّا أنّهم اعتبروا هـذا الإمستياز الكسبير نسقطة سسلبية في دعسوة الرّسوليَمَنَيُنُ وتعجّبوا من أمر بعثته إليهم.

وأحياناً كانوا يجتازون مرحلة التعجّب إلى مرحلة إتّهام رسول الله بالسحر والكنذب **(وقال للكافرون هذا ساحر كذّلب)**.

المسلّم بها في ذلك المجتمع، وإدَّعاء الرسالة من الله. وعندما أظهر رسول اللهﷺ دعوته لتوحيد الله، أخذ أحدهم ينظر للآخر ويـقول له:

 د. تفسير علي بن إبراهيم، نقلاً عن تفسير نور الثقلين، ج ٤، ص ٤٤٢، ح ٧. ٢. تفسير مجمع البيان، ج ٨ ص ٤٦٥.

تعال واسمع العجب العجاب ﴿ أُجِعل الآلِهة لِلْها واحدا لِنَّ هذا لشي. عجاب، ﴿

نعم، فالغرور والتكبّر إضافة إلى فساد المجتمع، تساهم جميعاً في تغيّر بصيرة الإنسان. وجعله متعجّباً من بعض الأمور الواقعية والواضحة، في حين يصرّ بشدّة على التمسّك ببعض الخرافات والأوهام الواهية.

وكلمة (عجاب) على وزن (تراب) تعطي معنى المبالغة، وتقال لأمر عجيب مـفرط في العجب.

فالسفهاء من قريش كانوا يسعتقدون أنّسه كسلًما إزدادت عسدد ألهستهم إزداد نسفوذهم وقدرتهم، ولهذا السبب فإنّ وجود إله واحد يعدّ قليلاً من وجهة نظرهم، في حين ـكما هو معلوم ـ أنّ الأشياء المتعدّدة من وجهة النظر الفسلسفية تكون دائماً محسدودة، والوجسود اللامحدود واحد لا أكثر، ولهذا السبب فإنّ كلّ الدراسات في معرفة الله تنتهي إلى توحيده.

وبعد أن يئس طغاة قريش من توسّط أبي طالب في الأمر وفقدوا الأمل، خرجوا من بيته، ثمّ إنطلقوا وقال بعضهم لبعض، أو قالوا لأتباعهم: اذهبوا وتمسّكوا أكثر بآلهستكم، واصبروا على دينكم، وتحمّلوا المشاق لأجله، لأنّ هدف محمّد هو جرّ مجتمعنا إلى الفساد والضياع وزوال النعمة الإلهيّة عنّا بسبب تركنا الأصنام، وإنّه يسريد أن يسترأس عسلينا فولنطلق للهلأ هنهم أن لعشوا ولعبروا على آلهتكم إنّ هذا لشي. يراد).

«إنطلق» مشتقّة من (إنطلاق) وتعني الذهاب بسرعة والتحرّر من عمل سابق، وهــنا تشير إلى تركهم مجلس أبي طالب وعلامات الضجر والغضب بادية عليهم.

و (الملأ) إشارة إلى أشراف قريش المعروفين الذين ذهبوا إلى أبي طالب، وبعد خروجهم من بيته تحدّث بعضهم ليعض أو لأتباعهم أن لا تتركوا عبادة أصنامكم وأثبتوا على عبادة آلهتكم.

وجملة ﴿ل**شي. يراد**﴾ تعني أنّ هناك أمراً يراد بنا. ولكونها جملة غامضة بـعض الشيء، فقد ذكر المفسّرون لها تفاسير عديدة، منها: أنّها إشارة إلى دعوة الرّسول الأكرم ﷺ، إذ اعتبرت قريش هذه الدعوة مؤامرة ضدّها، وقالت: إنّ ظاهرها بـدعو إلى الله، وبـاطنها

الأمثل في تغسير كتاب الله المنزل

الأمر، أي السيادة والرئاسة، ودعت الناس إلى التمسّك أكثر بعبادة الأصنام، وترك تحليل أمر هذه المؤامرة إلى زعباء القوم، وهذا الأسلوب طالما لجأ إليه أتمّـة الضـلال لإسكـات أصوات السائرين في طريق الحقّ، إذ يطلقون على الدعوة إلى الله لفظة (مؤامرة) المؤامرة التي يجب أن يتولّى رجال السياسة تحليلها بدقّة لوضع الخطط والبرابج المنظّمة لمواجهتها، وأن يمرّ بها عامة الناس مرّ الكرام من دون أن يعيروا لها أي إهتمام، وأن يتمسّكوا أكثر بما عندهم، أي بأصنامهم.

ونظير هذا الحديث ورد في قصّة نوح، عندما قال الملأ من قوم نوح لعامّتهم ﴿ها هذا لِلّا بشرهتُلكم يريد أن يتغضّل عليكم﴾. \

وذهب آخرون إلى أنّ المقصود من هذه العبارة هو: ياعبدة الأصنام أثبتوا واستقيموا على آلهتكم، لأنّ هذا هو المطلوب منكم.

أمّا البعض الآخر فقد قال: المقصود هو أنّ محمّداً يستهدفنا نحن، وأنّه يريد جرّ مجتمعنا إلى الفساد من خلال تركنا لآلهتنا، وفي نهاية الأمر ستزال النعم عنّا وينزل علينا العذاب!

فيا احتمل البعض الآخر أنّ المراد هو أنّ محمّداً لن يتوقّف عن دعوته وأنّه مصمّم على نشرها بعزم راسخ، ولهذا فإنّ المحادثات معه عقيمة، فاذهبوا وتمسّكوا أكثر بعقائدهم. وأخيراً احتمل بعض المفسّرين أنّ المقصود هو أنّ المصيبة ستحلّ بنا، وعلى أيّة حال،

علينا أن نتهيّاً لها وأن نتمسّك أكثر بسنّتنا.

وبالطبع، لكون هذه الجملة لها مفهوم عامّ، فإنّ أغلب التفاسير يمكن أن تعطي المـعنى المطلوب، رغم أنّ التّفسير الأوّل يعدّ أنسب من بقيّة التفاسير.

وعلى أيّة حال، فإنّ زعماء المشركين أرادوا بهـذا القـول تـقوية المـعنويات المـنهارة لأتباعهم، والحيلولة دون تزعزع معتقداتهم، ولكن كلّ مساعيهم ذهبت أدراج الرياح.

ولخداع عوامّ الناس وإقناع أنفسهم، قال زعماء المشركين **﴿ماسمعنا بهذا في العلَّة الآخرة** إن هذا إلّا اختلاق».

فلوكان ادِّعاء التوحيد وترك عبادة الأصنام أمراً واقعيّاً لكان آباؤنا الذين كانوا بتلك

العظمة والشخصيّة قد أدركوا ذلك، وكنّا قد سمعنا ذلك منهم، لذا فهو مجرّد حديث كاذب وليست له سابقة.

٨. المؤمنون، ٢٤.

[ 11

وعبارة ﴿العلَّة الأخرة﴾ يحتمل أنَّها تشير إلى جيل آبائهم باعتباره آخر جيل بالنسبة لهم، ويمكن أن تكون إشارة إلى أهل الكتاب وخاصّة (النصاري) الذين كانوا آخر الملل، ودينهم كان آخر الأديان قبل ظهور نبي الإسلام نَبْرَقُوْ ، أي إنَّنا لم نعثر في كتب النصاري على شيء ممّا يقوله محمّد، وذلك لأنّ كتب النصاري كانت تقول بالتثليث، أمّا التوحيد الذي دعا إليه محمّد فإنّه أمر جديد.

ولكن يتّضح من آيات القرآن الكريم أنَّ عرب الجاهلية لم يكونوا معتمدين على كتب اليهود والنصاري، وإنَّما إعتمادهم الأساس كان على سنن وشرائع أجدادهم وآبائهم، وهذا دليل على صحّة التّفسير الأوّل.

«إختلاق» مشتقَّة من (خلق) و تعنى إبداء أمر لم تكن له سابقة، كما تطلق هذه الكلمة على الكذب، وذلك لأنَّ الكذَّاب غالباً ما يطرح مواضيع لا وجود لها، ولهذا فإنَّ المراد من كلمة (إختلاق) في الآية \_مورد البحث \_أنَّ التوحيد الذي دعا إليه هذا النبيَّ مجهول بالنسبة لنا ولآبائنا الأوّلين، وهذا دليل على بطلاند.

# ہدت

## الفوف من المديدا

الخوف من القضايا والأمور المستحدثة والجديدة كانت \_على طول التساريخ \_أحــد الأسباب المهمّة التي تقف وراء إصرار الأمم الضالّة على انحراف اتها. وعــدم إســتسلامها لدعوات أنبياء الله، إذ أنَّهم يخافون من كلَّ جديد، وهذا كانوا ينظرون لشرائع الأنبياء بنظرة سيَّنة جدّاً، وحتى الآن هناك أمم كثيرة تحمل آثاراً من هذا التفكير الجاهلي، في الوقت الذي لم تكن فيه دعوة الرسل للتوحيد أمراً جديداً، ولا يكن أن تكون حداثة الشيء دليلاً على بطلانه، فيجب أن نتّبع المنطق، ونستسلم للحقّ أينا كان وممّن كان.

والأمر العجيب أنَّ مسألة الخوف من الأمر الجديد \_مع شديد الأسف \_قد طالت بعض العلماء أيضاً، إذ يتّخذون موقفاً معارضاً للنظريات العلمية الحديثة ويقولون: ﴿**إِن هذ***ا* **لِلّا** 

المتلاق).

وهذا الأمر شوهد بصورة خاصّة في تأريخ الكنيسة المسيحية، إذ أنَّهم كانوا يتَّخذون مواقف سلبية تجاه الإكتشافات العلمية لعلماء الطبيعة، وكان أحدهم «غاليلو» إذ تعرّض

الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل
الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل
لأشد هجهات الكنيسة على أثر إعلانه عن أنّ الأرض تدور حول الشمس وحول نفسها،
حيث كانوا يقولون: إنّ هذا الكلام بدعة.

وأكثر ما يثير العجب أنّ بعض العلماء الكبار، كانوا عندما يتوصّلون إلى حقائق علمية جديدة، يعمدون إلى البحث في أمّهات الكتب لعلّهم يعثرون على علماء سابقين يوافقونهم في الرأي، وذلك خوفاً من تعرّضهم لهجمات المعارضين، وبهذا الأسلوب إستطاع كثير من العلماء إيداء وجهة نظرهم وكاُنّها قديمة وليست بجديدة، وهذا أمر مؤلم جدّاً.

ومثال هذا الحديث يمكن مشاهدته في كتاب (الأسفار) فيما ورد عن النظرية المعروفة بـ (الحركة الجوهرية) لصدر المتألهين الشيرازي.

على أيّة حال فإنّ طريقة التعامل مع القضايا الحديثة والإبتكارات الجــديدة أدّى إلى وقوع خسائر كبيرة في المجتمع الإنساني وفي عالم العلم والمعرفة، وعلى أصحاب العلاقة أن يعملوا بجدّ لإصلاح هذا الأمر، وإزالة الرسوبات الجاهلية من أفكار الرأي العامّ.

إلَّا أنَّ هذا الحديث لا يعني قبول كلَّ رأي جديد لكونه جديداً، حـتى ولو كـان بـلا أساس، إذ يصبح حينئذٍ نفس التمسَّك بالجديد بلاءاً عظيماً كـعشق القـديم، فـالإعتدال الإسلامي يدعونا إلى عدم الإفراط أو التفريط في العمل.

ରେସ

# الآيات

# ٱءُنزِلَ عَلَيْهِ ٱلذِكْرُمِنْ بَيْنِنَا بَلَهُمْ فِي شَكِّ مِن ذِكْرِى بَل لَمَّايَدُوقُواْ عَذَابِ ﴿ آمَرْعِندَهُ حَزَآ بِنُ رَحْمَةِ رَيِّكَ ٱلْعَزِيزِ ٱلْوَهَّابِ ﴿ آمَرْ لَهُم مَّلْكُ ٱلسَّمَنوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَمَا بَيْهُماً فَلْبَرَتَقُوا فِي ٱلأَسْبَنبِ ﴿ جُندُ مَا هُنَالِكَ مَهْ رُومٌ مِن ٱلْأَحْزَابِ ﴿

## التفسير

## الميش المهزوم:

الآيات السابقة تحدّثت عن المواقف السلبية التي إتَّخذها المعارضون لنهمج التوحيد والإسلام، ونواصل في هذه الآيات الحديث عن مواقف المشركين، فمشركو مكّة بعد ما أحسَّوا أنَّ مصالحهم اللامشروعة باتت في خطر، وإثر تزايد إشتعال نيران الحقد والحسد في قلوبهم، ومن أجل خداع الناس وإقناع أنفسهم عمدوا إلى مختلف الإدّعاءات بمنطق زائف لمحاربة رسول الله تَكَلَّزُ، ومنها سؤالهم بتعجّب وإنكار **﴿النزل عليه الذّكر من بيننا﴾**.

ألم يجد الله شخصاً آخر لينزل عليه قرآنه، غير محمّد اليتيم والفقير، خاصّة وأنّ فسينا الكثير من الشيبة وكبار السنّ الأثرياء المعروفين.

هذا المنطق لم يكن منحصراً بذلك الزمان فقط، وإنمًا يتعدّاه إلى كلّ عصر وزمان، وحتى في زماننا، فإن تولّى شخص ما مسؤولية مهمّة طفحت قلوب الآخرين بالغيظ والحسد، وبدأت ألسنتهم بالثرثرة وتوجيه النقد والطعن: ألم يكن هناك شخص آخر حتى توكّل هذه المهمة بالشخص الفلاني الذي هو من عائلة فقيرة وغير معروفة؟

نعم، فأهل الكتاب من اليهود والنصارى يشتركون بعض الثيء مع المسلمين، ولكن حبّ الدنيا من جهة، وحسدهم من جهة أخرى، تسبّبا في أن يبتعدوا عن الإسلام والقرآن، ويقولوا إلى عبدة الأصنام: إنّ الطريق الذي تسلكونه أفضل من الطريق الذي سلكه المؤمنون **(ألم تربلي للذين أوتوا نصيباً من للكتاب يؤمنون بالجبت والطّاغوت ويقولون للذين** 

كفروا هؤلاء أهدىٰ هِنْ الَّدْينَ آهْتُوا سِبِيلاً ﴾ . `

من البديهي أنَّ أشكال التعجّب والإنكار المتولّدة عن الخطأ في «تحديد القيم» إضافة إلى الحسد وحبّ الدنيا، لا يمكن أن تكون معياراً منطقياً في القضاء، فهل أنَّ شخصيّة الإنسان تحدّد باسمه أو مقدار ماله أو مقامه أو حتى سنّه؟ وهل أنَّ الرحمة الإلهيّة تقسّم على أساس هذا المعيار؟

لهذا فإنّ تتمّة الآية تقول: إنّ مرض أولئك شيء آخر، إنّهم في حقيقة الأمر يشكّكون في أمر الوحي وأمر الله **(بل هم في ثلث من ذكري)**.

ملاحظاتهم التي لا قيمة لها على شخصيّة الرّسول ما هي إلّا أعذار واهـية، وشكّـهم وتردّدهم في هذه المسألة ليس بسبب وجود إبهام في القرآن الجيد، وإنّما بسبب أهـوائـهم النفسية وحبّ الدنيا وحسدهم.

وفي نهاية الأمر فإنّ القرآن الكريم يهدّدهم بهذه الآية ﴿بل لمّا يدوقوا مـدلب﴾ أي إنّ هؤلاء لم يدَوقوا العذاب الإلهي، ولهذا السبب تجاسروا على رسول الله ﷺ ودخلوا المعركة ضدّ الوحي الإلهي بهذا المنطق الأجوف.

نعم، فهناك مجموعة من الناس لا ينفع معها المنطق والكلام. ولكن سوط العذاب هـو الوحيد الذي يحطّ من تكبّرهم وغرورهم، لذا يجب أن يعاقب أولئك بالعقاب الإلهي كي يشفوا من مرضهم.

ويضيف القرآن الكريم في الردّ عليهم: هل يمتلكون خزائن الرحمة الإلهيّة كي يهبوا أمر النبوّة لمن يرغبون فيه، ويمنعونها عمّن لا يرغبون فيه؟ **﴿لَم مندهم خزلتن رحمة ربّك العزيز** الوهّامِيهِ.

فالله سبحانه وتعالى بمقتضى كونه (ربّ) هذا الكون ومالكه، وباريء عالم الوجود وعالم الإنسانية، ينتخب لتحمل رسالته شخصاً يستطيع قيادة الأمّة إلى طريق التكامل والتربية. وبمقتضى كونه (العزيز) فإنّه لا يقع تحت تأثير الآخرين ويسلّم مقام الرسالة إلى أشخاص

غير لائقين، فمقام النبوّة عظيم، والله سبحانه وتعالى هو صاحب القرار في منحه. ولكونه (الوهَّاب) فإنَّه ينفذ أيَّ شيء يريده، ويمنح مقام النبوَّة لكلِّ من يرى فيه القدرة على تحمَّله.

( النساء، ٥١.

ممّا يذكر أنَّ كلمة (الوهَّاب) جاءت بصيغة المبالغة، وتعنى كثير المنح والعطايا، وهي هنا تشير إلى أنَّ النبوَّة ليست نعمة واحدة، وإنَّا هي نعم متعدَّدة، تتَّحد فيا بينها لتمكَّن صاحب هذا المقام الرفيع من أداء مهمّته، وهذه النعم تشمل العلم والتقوى والعصمة والشـجاعة والشمامة.

5]

ونقرأ في الآية ٣٢ من سورة الزخرف نظير هذا الكلام، قال تعالى: ﴿ أَهِم يقسمون رحمت رتِكَ﴾ أي إنَّهم يُشكِلون عليك بسبب نزول القرآن عليك، فهل أنَّهم هم المسؤولون عــن تقسيم رحمة ربّ العالمين؟

هذا ويكن الاستفادة من كلمة (رحمة) هنا في أنَّ النبوَّة إنَّا هي رحمة ولطف ربَّ العالمين بعالم الإنسانية، وحقًّا هي كذلك، فلولا بعث الأنبياء لخسر الناس الدنميا والآخرة، كما خسرها أولئك الذين ابتعدوا عن نهج الأنبياء.

الآية اللاحقة واصلت تناول نفس الموضوع، ولكن من جانب آخر، حيث قالت: ﴿ لَم لهم هلك السماولية والأرض وما بينهما فليرتقوا في الأسباب).

هذا الكلام في حقيقته يعدّ مكمَّلاً للبحث السابق، إذ جاء في الآية السابقة: إنَّكم لا تمتلكون خزائن الرحمة الإلهيَّة، كي تمنحوها لمن تنسجم أهواؤه مع أهوائكم، والآن تـقول الآية التالية لها: بعد أن تبيَّن أنَّ هذه الخزائن ليست بيدكم، وإنَّا هي تحت تصرَّف الباريء عزّوجلّ، إذن فليس أمامكم غير طريق واحد، وهو أن ترتقوا إلى السهاوات لتمنعوا الوحي أن ينزل على رسول الله وإنَّكم تعرفون أنَّ تحقيق هذا الأمر شيء محال، وأنتم عاجزون عن تنفيذه

وعلى هذا، فلا «المقتضي» تحت اختياركم، ولا القدرة على إيجاد «المائع»، فماذا يكنكم فعله في هذا الحال؟ إذاً، مو توا بغيظكم وحسدكم، وافعلوا ما شئتم...

وبهذا الشكل فإنَّ الآيتين لا تكرَّران موضوعاً واحداً كما توهَّمه مجموعة من المفسَّرين، بل إنَّ كلَّ واحدة منهما تتناول جانباً من جوانب الموضوع.

الآية الأخيرة في بحثنا جاءت بمثابة تحقير لأولئك المغرورين السفهاء، قال تعالى: ﴿جِنْد ها هنالك ههزوم هن الأحزاب» ` فهؤلاء جنود قلائل مهز ومون...

٥ «ما» تعد زائدة في هذه العبارة، إنّما جاءت للتحقير والتقليل، و «جند» خبر لمبتدأ محذوف، و «مهزوم» خبر
 ٩ ما)

٣٦٥ الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل

«هنالك» إشارة للبعيد، وبسبب وجودها في الآية، فقد اعتبر بعض المفسّرين أنّها إشارة إلى هزية المشركين في معركة بدر، التي دارت رحاها في منطقة بعيدة بعض الشيء عن مكّة المكرّمة.

وإستخدام كلمة (الأحزاب) هنا إشارة ـ حسب الظاهر ـ إلى كلّ المجموعات التي وقفت ضدّ رسل الله، والذين أبادهم الباري عزّوجلّ، ومجتمع مكّة المشرك هو مجموعة صغيرة من تلك المجموعات، والذي سيبتلى بما ابتلوا به (الشاهد على هذا الحديث هو ما سيرد في الآيات القادمة التي تتطرّق لهذه المسألة).

ولاننسى أنَّ هذه السورة من السور المكيَّة، ونزلت في وقت كان فيه عدد المسلمين قليلاً جدَّلُ بحيث كان من اليسير على المشركين أن يبيدوهم بسهولة، قال تعالى: ﴿تخافون أنَ يتخطَفكم للنَّاس﴾ (

وفي ذلك اليوم لم تكن هنالك أيّة دلائل توضّح إمكانية إنتصار المسلمين، حيث لم تكن المعارك قد وقعت، ولا الإنتصارات في بدر والأحزاب وحنين قد تحقّقت.

ولكن القرآن قال بحزم إنَّ هؤلاء الأعداء ــالذيبن هــم مجــموعة صـغيرة مـن تــلك الجموعات ــسيهزمون في نهاية المطاف.

واليوم يبشّر القرآن الكريم مسلمي العالم المحاصرين من كلّ الجهات من قبل القسوى المعتدية والظالمة بنفس البشائر التي بشّر بها المسلمين قبل ١٤٠٠ عام، في أنّ الله سبحانه وتعالى سينجز وعده في هزيمة جند الأحزاب، إن تمسّك مسلمو اليوم بعهودهم تجاه الله كها تمسّك بها المسلمون الأوائل.

المكان والعبارة في الأصل هي (هم جند ما مهزوم من الأحرّاب) والبعض يعتقد بعدم وجود محذوف في الجملة و(جند) مبتدأ و (مهزوم) خبر، ولكن الرأى الأوّل أنسب، ١. الأنفال، ٢٦.

# الآيات

كَذَبَتَ فَبْلَهُمْ فَوْمُ نُوحٍ وَعَادُّوَ فَرْعَوْنُ ذُوالْأَوْلَادِ ۞وَتَمُودُوَفَوْم لُوطٍ وَأَصْحَبُ لَنَيكَةً أُوُلَيِّكَ ٱلْأَحْزَابُ ۞ إِن كُلُّ إِلَا حَكَذَّبَ ٱلرُسُلَ فَحَقَّ عِقَابِ ۞ وَمَا يَنْظُرُ هَ وَلَا يَجُولُا ي إِلَا صَيْحَةُ وَحِدَةً مَّا لَها مِن فَوَاقٍ ۞ وَقَالُواْ رَبَّنَاعِجُل لَنَا فِظَنَاقَبْلَ يَوْمِ ٱلْحِسَابِ ۞

## التفسير

#### تكفيهم صيمة سماوية وامدة:

تتمّة للآية الآنفة الذكر، التي بشّرت بهزيمة المشركين مستقبلاً، ووصفتهم بأنّهم مجموعة صغيرة من الأحزاب، تناولت آيات بحثنا الحالي بعض الأحزاب التي كذّبت رسلها، وبيّنت المصير الأليم الذي كان بإنتظارها.

إذ تقول. إنّ أقوام نوح وعاد وفرعون ذي الأوتاد كانت قد كذّبت قبلهم بآ يات الله ورسله **وكذّبت قبلهم قوم نوح وماد وفرمون ذو الأوتاد»**.

كذلك أقوام ثمود ولوط وأصحاب الأيكة \_أي قوم شعيب \_كانت هي الأخرى قـد كذّبت رسلهم **(وثمود وقوم لوط وأصحابُ لَنْيَكَةِ لُول**ئك الأ**حزاب ﴾**`.

نعم، هذه هي ستّة مجاميع من أحزاب الجهل وعبدة الأصنام، التي عملت ضدّ أنبياء الله، من من سنّة مجاميع من أحزاب الجهل وعبدة الأصنام، التي عملت ضدّ أنبياء الله،

ورفضت قبول ما جاؤوا به من عند الله. فقوم نوح واجهوا هذا النّبي العظيم.

وقوم عاد واجهوا نبيّ الله «هود». وقوم عاد واجهوا نبيّ الله «هود». وفرعون وقف ضدّ «موسى وهارون».

 عبارة ﴿أولئك الأحزاب﴾ مبتدأ وخبر، و(أولئك) إشارة إلى الأقوام الستّة المذكورة في هاتين الآيستين، و(أحزاب) إشارة إلى الأحزاب التي وردت في الآيتين السابقتين اللتين اعتبرتا مشركي مكّة مجموعة صغيرة من تلك المجموعات.

وقوم نمود وقفوا بوجه «صالح». وقوم نوط وقفوا بوجه نبي الله «لوط». وأصحاب الأيكة واجهوا نبي الله «شعيب». إذ كذّبوا وآذوا أنبياء الله والمؤمنين وبذلوا في ذلك قصارى جهودهم، ولكن في نهما ية الأمر نزل عليهم العذاب الإلهي وجعلهم كعصف مأكول. فقوم نوح أبيدوا بالطوفان وسيول الأمطار. وقوم عاد أبيدوا بالأعاصير الشديدة. وقوم غود أهلكوا بالصيحة السهاوية. وقوم نوح بالزلزلة الرهيبة المقترنة بأمطار الحجارة السهاوية. وقوم شعيب أبيدوا بالصاعقة المهلكة التي نزلت عليهم من السحب الكثيفة التي غطّت سهاء المنطقة، وبهذا الشكل فإنّ (الماء) و(الغراب) و(النار) التي تشكّل أسس حياة سهاء المنطقة، وجعلهم في موت وإيادة تلك الأقوام الطائشة والعاصية، وجعلهم في طبي الإنسان، كانت السبب في موت وإيادة تلك الأقوام الطائشة والعاصية، وجعلهم في طبي

377

النسيان، حيث لم يبق لهم أيّ أثر، فعلى مشركي مكّة أن يدركوا بأنّهم لا يـعدّون سـوى مجموعة صغيرة بالنسبة إلى تلك الأقوام، فلِمَ لا يصحون من غفلتهم.

وصف (فرعون) بـ (ذي الأوتاد) أي (صاحب الأوتاد القويّة) في الآيات المذكورة أعلاه، وفي الآية ١٠ من سورة الفجر، كناية عن قوّة حكم فرعون والفراعنة وثباته، وتستعمل هذه الكناية بكثرة، فيقال: الشخص الفلاني أوتاده ثابتة، أو إنّ أوتاد هذا العمل ثابتة، أو إنّها مثبتة بأربعة أوتاد، وذلك لأنّ الأوتاد دائماً تستخدم لتثبيت أركان الخيمة.

والبعض إعتبرها إشارة إلى كثرة جيوش فرعون السـائرة في الأرض وكـثرة أوتـاد خيامهم.

والبعض الآخر قال: إنّها إشارة إلى التعذيب الوحشي الذي كان الفراعنة يعذّبون بـــه معارضيهم، إذ كانوا يربطون الأشخاص بأربعة أوتاد على الأرض أو على الخشبة أو على

٣٦٨ سورة ص / الآية ٢٢ ــ ٢٦ [ج

تقوم في الأرض كالأوتاد، ولأنّ الفراعنة هم الذين بنوا الأهرامات، فــإنّ هــذا الوصـف ينحصر بهم فقط.

على أيَّة حال فإنَّه لا يوجد أيَّ اختلاف بين تلك الاحتمالات، ومن المكن جمعها لتعطي مفهوم هذه الكلمة.

أمّا (الأيكة) فإنّها تعني الشجرة، و(أصحاب الأيكة) هم قوم نبي الله «شعيب» الذين كانوا يعيشون في منطقة خضراء بين الحجاز والشام، وقد تمّ التطرّق إليهــا بــصورة مــوسّعة في تفسير الآية ٧٨ من سورة الحجرات.

نعم، فكلّ قوم من هذه الأقوام كذّب بما جاء به رسل الله، وأنزل العذاب الإلهي بحقّه ﴿ لِنَ كلّ لِلاكذَب للرّسل قحقَ عقاب» `.

والتاريخ بيّن كيف أنّ كلّ قوم من تلك الأقوام أبيد بشكل من أشكال العذاب، وكيف أنّ مدنهم تحوّلت إلى خرائب وأطلال خلال لحظات، وأصبح ساكنوها أجساد بلا أرواحا!

فهل يتوقّع مشركو مكّة أن يكون مصيرهم أفضل من مصير أولئك من جرّاء الأعمال العدائية التي يقومون بها؟ في حين أنّ أعمالهم هي نفس أعمال أولئك، وسنّة الله هي نفس تلك السنّة؟

لذا فإن**ّ الآية التالية** تخاطبهم بلغة التهديد الحازمة والقاطعة: ما ينتظر هؤلاء من جرّاء أعالهم إلّا صيحة ساوية واحدة تقضي عليهم وتهلكهم وما لهم من رجوع، فروما ينظرهؤلا. *إلا صيحة واحد*ة ها لها هن فولق).

يكن أن تكون هذه الصيحة مماثلة للصيحات السابقة التي نزلت على الأقوام الماضية. كأن تكون صاعقة رهيبة أو زلزالاً عنيفاً يدمّر حياتهم وينهيها.

وقد تكون إشارة إلى صيحة يوم القيامة، التي عبَّر عنها القرآن الكريم بـ (النفخة الأولى في الصور).

إعترض بعض المفسّرين على التّفسير الأوّل، وإعتبروه مخالفاً لما جاء في الآية ٣٣ من

 عبارة ﴿ فحق عقاب﴾ في الأصل (فحق عقابي)، وقد حذفت الياء منها، طبقاً للمعمول بد، وأبقيت الكسرة لتدلُّ عليها. (حقٌّ) فعل و(عقَّاب) فاعل، يعني أنَّ عقابي وجب عليهم وسيتحقَّق.

٣٦٩ الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل

بالإضافة إلى كون أعمالهم تشابه أعمال الأقوام السابقة التي أهلكت بالصيحات السماوية، لذا فعليهم أن يتوقّعوا مثل ذلك المصير وفي أيّ لحظة، لأنّ الآية تتحدّث عن (الإنتظار).

كها إعترض آخرون على التّفسير الناني بأنّ مشركي مكّة لن يبقوا أحياء حتى آخــر الزمان كي تشملهم الصيحة.

ولكن هذا الإعتراض غير وارد. لنفس السبب الذي ذكرناه من قبل، وهو أنّه لاأحد من الناس يعلم لحظة نهاية العالم وقيام الساعة. ولذا فعلى المشركين أن يترقّبوا لحظة بلحظة تلك الصيحة <sup>(</sup>.

على أيّة حال، فكأنّ أولئك الجهلة ينتظرون العذاب الإلهي جزاء تكذيبهم وإنكارهم لآيات الله سبحانه وتعالى. وتقوّلهم على الرّسول الأكرم ﷺ بكلام لايليق، وإصرارهم على عبادة الأصنام. والظلم وإشاعة الفساد. العذاب الذي سيحرق حصيلة أعمارهم، أو الصيحة التي تنهي كلّ شيء في العالم. وتؤدّي بأولئك إلى طريق لارجعة فيه.

«فواق» على وزن (رواق) وقد ذكر أهل اللغة والتّفسير عدّة معانٍ لها منها: أنّها الفاصل بين كلّ رضعتين، إذ بعد فترة معيّنة من حلب الثدي بصورة كاملة يعود فينزل إليه اللبن من جديد.

وقال البعض: إنّها الفاصل بين فتح الأصابع عن الثدي بعد حلبه وإعادتها لحلبه مـرّة أخرى.

وبما أنّ الثدي يستريح قليلاً بعد كلّ حلبة، فكلمة (فواق) يمكن أن تعطي معنى الهدوء والراحة.

وبما أنّ هذه الفاصلة من أجل عودة الحليب مرّة أخرى إلى الثدي فإنّ هذه الكلمة تعطي مفهوم العودة والرجوع، كما يقال للمريض الذي تتحسّن حالته الصحيّة بأنّه (أفاق) وذلك لانّه إستعاد صحّته وسلامته، كما يقال لحالة السكران الذي يصحو من سكرته وللمجنون عندما يستعيد عقله «إفاقة» عند عودتهما إلى الشعور والإدراك والعقل<sup>آ</sup>.

 أمّا الرأي الذي احتمله بعض المفسّر بن في أنّ المقصود هنا هو الصبحة الثانية، والتي تطلق لإحياء الموتى وسوقهم إلى محكمة العدل الإلهيَّة. فإنَّه أمر مستبعد جدًّا. لأنَّه لا ينسجم مع الآية التالية والآيات السابقة. ٢. بعض اللغويين قالوا بوجود عدَّة فروق بين كلمة (فواق) المفتوحة و(فواق) المضمومة، والبعض قال: إنَّهما بمعنى واحد، ومن يريد توضيحاً أكثر عليه مراجعة مفردات الراغب، وتفسير روح المعاني، والتفسير الكبير ، وتفسير روحالجنان. وتفسير القرطبي، ومصادر اللغة.

[ع

على أيّة حال، فالصيحة الرهيبة ليس بعدها رجوع ولاراحة ولا هدوء ولاإفاقة، ففور شروعها تغلق كلّ الأبواب أمام الإنسان، ولا ينفع النـدم حـينئذٍ، إذ لا مجـال لإصـلاح الماضي، ولا مجيب لصراخهم.

الآية الآخيرة في هذا البحث تشير إلى كلام آخر للكافرين حيث قالوا باستهزاء وسخرية: ربّنا عجّل علينا العذاب قبل حلول يوم الحساب، **﴿وقالوا ربّنا عجّل لنا قطّنا قبل** يوم للحساب».

فهؤلاء المغرورون بلغ بهم الغرور حتى إلى الإستهزاء بعذاب الله ومحكمته العادلة. وإلى القول: لِمَ تأخّرت حصّتنا من العذاب؟!

لماذا لا يوفّينا الله بسرعة حظّنا من العذاب؟

والأقوام السابقة كانت تضمّ الكثير من أمثال هؤلاء السفهاء الذين نعقوا كالحيوانات فور نزول العذاب الإلهي عليهم، ولم يهتمّ لنعيقهم أحد.

«قِط» على وزن (جِنّ) تعني قطع الشيء عرضاً، فيا تعني كلمة (قَد) وهي على نفس الوزن السابق، قطع الشيء طولاً! وكلمة (قط) هنا تعني نصيباً أو سهماً. وأحــياناً تــعني الورقة التي يرسم عليها، أو تكتب عليها أسهاء أشخاص فازوا بالجوانز.

لهذا فإنّ بعض المفسّرين، قالوا في تفسير الآية المذكورة أعلاه: إنّ المقصود منها هو أنّ الله سبحانه وتعالى يسلّم عباده صحائف أعهالهم قبل حلول يوم الجزاء، وهذا الكلام قيل بعد نزول آيات قرآنية تؤكّد على أنّ هناك مجموعة تعطى صحائفها باليد اليمنى، ومجموعة أخرى تستسلم صحائفها باليد اليسرى.

وهنا قالت مجموعة من مشركي مكَّة وهي تستهزىء: ما أجمل أن تسسلَّم إليـنا الآن صحف أعـمالنا لنقرأها ونشاهد ماذا عملنا؟

على أيّة حال، فإنّ «الجهل» و«الغرور» صفتان قسبيحتان مذمومتان، ولا تسنفصل الواحدة عن الأخرى، إذ إنّ الجهلة مغرورون، والمغرورون جهلة، وشواهد هذا الوصف كانت موجودة يكثرة عند مشرك، عصر الحاهلية.

ٱصْبِرْعَلَى مَايَقُولُونَ وَٱذْكُرْ عَبْدَنَا دَاوُ دَذَا ٱلْآيَدِ إِنَّهُ أَوَّابُ ﴿ إِنَّاسَخَرْنَا أَبِجْبَالَ مَعَهُ, يُسَبِّحْنَ بِالْعَشِي وَالإِشْرَاقِ ﴿ وَٱلطَّيْرَ مَعْشُورَةً كُلُّ لَهُ أَوَّابُ ﴾ وَشَدَدْنَا مُلْكَهُ وَ التَيْنَ لُهُ ٱلْحِكْمَةَ وَفَصْلَ ٱلْخِطَابِ ﴾

#### التفسير

## تعلَّم من داود:

نبيّ الله داود ﷺ أحد كبار أنبياء بني إسرائيل وحاكماً لدولة كبيرة، وقد ورد ذكر مقامه العالي في عدّة آيات بيّنات من القرآن الكريم.

وتتمّة للبحوث السابقة التي إستعرضت فيها آيات القرآن أذى المـشركين لرسول الله يَتَبَالَةُ ونسبتهم إليه ما لا يليق به. فإنّ القرآن الكريم لمواساة رسول الله وأصحابه المؤمنين القلائل، طرح قصّة داود يلجّه، داود الذي منحه الله قدرة واسعة، حتى أنّ الجبال والطيور كانت مسخّرة له، ليبيّن تبارك وتعالى من خلال هذه القصّة لنبيّه الأكرم أنّ اللطف الإلهي إن شمل أحداً فإنّ عموم الناس لا يستطيعون عمل أي شيء إزاء هذا اللطف.

فداود ــ مع هذه القدرة العظيمة التي منحها إيّاه ربّ العــالمين ــ لم يســلم مــن تجـريح الآخرين وبذاءة لسـانهم، وفي هذا الكلام مواساة للنّبي الكريم ﷺ في أنّ هــذه المسألة لا تنحصر بك فقط، وإنّما شاركك فيهاكبار الأنبياء ﷺ.

فني البداية تقول آيات بحثنا: **﴿لصبر على ما يقولون ولذكر مبدنا دلود ذا الأيد لِنّه أوّلب﴾**. «الأيد» بمعنى القدرة، و تأتي أيضاً بمعنى النعمة.

وقد توفّر المعنيان المذكوران أعلاه في داود، إذ كان يتمتّع بقوّة جسدية مكّنته من أن يقتل الطاغية جالوت بضربة قويّة واحدة بواسطة حجر رماه من مقلاعه على جـالوت، فأسقطه من فرسه مضرّجاً بدمه خلال إحدى المعارك.

وقال البعض: إنَّ الحجر مزَّق صدر جالوت وخرج من ظهره.

أمّا من حيث قدرته السياسية، فقد كانت حكومته قـويّة ومسـتعدّة دانماً لمـواجـهة الأعداء، بكلّ قوّة وإقتدار، حتى قيل أنّ الآلاف من جنده كانت تقف على أهبة الإستعداد من المساء حتى الصباح في أطراف محراب عبادته.

ومن حيث قدرته الأخلاقية والمعنوية والعبادية، فإنَّه كان يقوم معظم الليل في عبادة الله، ويصوم نصف أيّام السنة.

وأمّا من حيث النعم الإلهيّة، فقد أنعم عليه الباريء عزّوجلّ بالكثير من النعم الظاهرية والباطنية.

خلاصة الحديث، إنّ داود كان رجلاً ذا قوّة وقـدرة في الحـروب والعـبادات والعـلم والمعرفة وفي السياسة، وكان أيضاً صاحب نعمة كبيرة <sup>(</sup>.

«أوّاب» مشتقّة من (أوب) على وزن (قول) وتعني العودة الاختيارية إلى أمر ما، ولكون (أوّاب) على صيغة المبالغة، فإنّها تشير إلى أنّه كان كثيراً ما يعود إلى الله سبحانه وتعالى، وكان يتوب عن أصغر غفلة وترك للأولى.

وطبقاً لأسلوب القرآن في الإيجاز والتفصيل في ذكر القضايا المختلفة، فإنّ الآيات الآنفة بعد أن تطرّقت بصورة موجزة إلى نعم الله على داود، تشرح أنواعاً من تلك النعم، قــال تعالى: **(إنّا سقرنا الجبال معه يسبّحن بالعلميّ والإشراق)** <sup>7</sup>.

كذلك سخّرنا له مجاميع الطيور كي تسبّح الله معه **﴿والطّير معشورة**﴾.

فكلّ الطيور والجبال مسخّرة لداود ومطيعة لأوامره، وتسبّح معه الباريء عـزّوجلّ، وتعود إليه، **(كلّ له أولب)**.

الضمير (له) يمكن أن يعود على داود. وطبقاً لهذا فإنّ مفهوم الجملة ينطبق مع ما ذكرنا. أعلاه، وهناك إحتمال وارد أيضاً وهو أنّ ضمير (له) يعود إلى ذات الله الطاهرة، ويعني أنّ كلّ ذرّات العالم تعود إليه ومطيعة لأوامره.

١. «أيد» جمع «يد»، وقد إستعملت هنا لكونها مظهر القوّة والنعمة والملك، وقد حملت كلَّ هذه المعاني هنا. ٢. (معه) من الممكن أن تكون متعلَّقة بقوله (يسبّحن) ووفقاً لهذا فإنَّ إقتداء الجبال بداود في التسبيح يوضّح نفس ما جاء في الآية ١٠ من سورة سبأ ﴿ ياجبال أوبي معه) وبمكن أن تكون (معه) متعلَّقة بد (سخَّرْنَا) وفي هذه الحالة فإنَّ مفهوم العبارة يكون (إنَّا سخَّرنا له الجبال) وإستخدام كلمة (معه) بدلاً من (له) إنَّما تم لتوضيح إشتراكهما في التسبيح.

**سؤال:** هناك سؤال يطرح، وهو: كيف تردّد الطيور والجبال صوت التسبيح مع داود؟ **الجـواب:** اختلف المفـّـرون في الإجابة على هــذا السـؤال، وذكـروا عـدّة تــفاسير واحتمالات له، منها:

۳Y۳

اـ قال البعض: إنّ صوت داود الجذّاب كان يتردّد صداء عـندما تـصطدم مـوجاته الصوتية بالجبال فيجذب الطيور إليه (وبالطبع فإنّ هذه لا تعدّ فضيلة كي يـتطرّق إليهـا القرآن الجيد وبشيء من العظمة).

٢- وإحتمل البعض الآخر أنّ تسبيحها كان توأماً مع صوت ظاهري، مرافقاً لنوع من الإدراك والشعور الذي هو في باطن ذرّات العالم، وطبقاً لهذا الإحتمال، فإنّ كلّ موجودات العالم تتمتّع بنوع من العقل والشعور، وحينها تسمع صوت مناجاة هذا النّبي الكبير تردّد معه المناجاة، ليمتزج تسبيحها مع تسبيح داود الله.

٣. واحتملوا أيضاً أنّ هذا التسبيح هو التسبيح التكويني الذي ينطق به لسان حال كلّ مخلوق، ونظام خلقهم يقول: إنّ الله خالٍ من العيوب والنقص، وإنّه مقدّس ومنزّه وعـالم وقادر، ويمتلك كافّة صفات الكمال.

ولكن هذا المعنى لا يختّص بداود حتى يعدّ من مناقبه، ولهذا فإنّ التّفسير الثاني أنسب، وما ذكر فيه غير مستبعد قياساً بقدرة الله.

فالمناجاة موجودة داخل جميع مخلوقات الكون، وتسرانسيمها تستردّد عسلى الدوام في بواطنها، وقد أظهرها الله سبحانه وتعالى لداودلمثِلاً، كما في الحصاة التي كانت تسبّح الله وهي في يد رسول الله تَتَلِيَّةً .

وتواصل **الآية التالية** إستعراض نعم الله على داودينية ، قال تعالى: ﴿وَهُدَدَنَا مَلَكَهَ﴾ أي ثبّتنا وأحكمنا تملكته، بحيث كان العصاة والطغاة من أعدائه يحسبون لمملكته ألف حساب لقوّتها.

وإضافة إلى هذا فقد آتيناه الحكمة والعلم والمعرفة **﴿وَآتَيْنَاءَ الحَكْمَةُ﴾** الحكمة التي يقول أسبب آسان

بشأنها القرآن الجيد **﴿ومن يؤت الحكمة فقد لُوتي خيراً كثيراً ﴾** ﴿ (الحكمة) هنا تعنى العلم والمعرفة وحسن تدبير أمور البلاد، أو مقام النبوّة، أو جميعها.

۱. بقرة، ۲٦٩.

[ع

وقد تكون «الحكة» أحياناً ذات جانب علمي ويـعبَّر عـنها بـ «المـعارف العـالية»، وأخرى لها جانب عملي ويعبَّر عنها (بالأخلاق والعمل الصالح) وقد كان لداود في جميعها باع طويل.

و آخر نعمة إلهيّة انعمت على داود هي تمكّنه من القضاء والحكم بصورة صحيحة وعادلة **«وفصل للخطاب»**.

وقد إستخدمت عبارة (فصل الخطاب) لأنّ كلمة «الخطاب» تعني أقوال طرفي النزاع، أمّا (فصل) فإنّها تعني القطع والفصل.

وكما هو معروف فإنّ أقوال طرفي النزاع لا تقطع إلّا إذا حكم بينهم بالعدل، ولهذا فإنّ العبارة هذه تعني قضائه بالعدل.

وهناك إحتمال آخر لتفسير هذه العبارة، وهو أنَّ الله سبحانه وتعالى أعطى داود منطقاً قويّاً يدلّل على سمو وعمق تفكيره، ولم يكن هذا خاصّاً بـالقضاء وحسب، بـل في كـلّ أحاديثه.

حقّاً، ليس من المفروض أن ييأس أحد من لطف الله، الله الذي يستطيع أن يعطي الإنسان اللائق والمناسب كلّ تلك القوّة والقدرة. وهذه ليست مواساة للـنبي الأكـرم والمؤمنين في مكّة الذين كانوا يعيشون في تلك الأيّام تحت أصعب الظروف وأشدّها، بل مواساة لكلّ المؤمنين المضطهدين في كلّ مكان وزمان.

ہدت

الصفات العشر لداود:

ذكر بعض المفسّرين من الآيات محلّ البحث عشر مواهب إلهيّة عظيمة كانت لداودﷺ تعكس مقام هذا النّبي ومنزلته العظيمة من جهة، وتعكس خصائص الإنسان الكامل من جهة أخرى:

الأمثل في تغسير كتاب الله المنزل [\\ 340 تعالى: ﴿عبدنا دلود﴾ ونقرأ شبيه هذا المعنى بشأن رسول الله تَنْكُرُ في مسألة المعراج ﴿سبحان للَّذي أسرى يعبده...﴾. `

٣- إمتلاكه للقدرة والقوّة (في طاعة الباري عزّوجلّ والإحتراز عن إرتكاب المعاصي وحسن تدبيره لشؤون مملكته) ﴿ذَا الأيدَ وَجَاءَتَ أَيضاً بِشَأْنَ رَسُولَ اللَّهُ ﷺ ﴿هُو الَّذِي أيّدك بنصره وبالمؤهنين). `

٤\_وصفه بالأوّاب، وتعنى رجوعه المتكرّر والمستمر إلى الله سبحانه وتعالى، قال تعالى: ﴿لِنَّهُ أَوَّلُبُهُ.

٥- تسخير الجبال معه لتسبّح في الصباح والمساء، وهذا الأمر يعدّ من مفاخره، قسال تعالى: ﴿لِنَّا سَغَّرُنَا الجِبَالَ مِعَهُ يَسَبِّعَنْ بِالْعَشَيُّ وَلَلِقُرْلَقَ ﴾.

٦- مناجاة الطيور وتسبيحها الله مع داود، وهذه من النعم التي أنعمها الله على داود، قال تعالى: ﴿وَالطَّيْرَ مُحَشُورُتَهُ.

٧\_ إستمرار الجبال والطيور في التسبيح مع داود، وكلَّ مرَّة يسبّح فيها تعود وتسبّح معه، قال تعالى: **﴿كلُّ له أُوَّلَبِ﴾**.

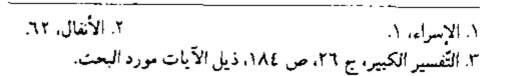
٨ أعطاه الله الملك والحكومة التي أحكمت أسسها، إضافةً إلى وضع كلَّ الوسائل الماديَّة والمعنوية التي يحتاجها تحت تصرّفه ﴿وَهُددتا هَلْكَهُ﴾.

٩ـ منحه ثروة مهمّة أخرى، وهي العلم والمعرفة التي تفوق الحدّ الطبيعي، العلم والمعرفة التي هي منبع خير كثير ومصدر كلّ بركة وإحسان أينها كمانت، قمال تمعالى: ﴿وَٱلْمَيْنَاةُ الحكمة)).

١٠ـ وأخيراً فقد منّ الله عليه بمنطق قوى وحديث مؤثّر ونافذ، وقـدرة كـبيرة عـلى القضاء والتحكيم بصورة حازمة وعادلة، قال تعالى: ﴿وَفَصْلَ لَلْحُطَابَ﴾ ﴿

حقًّا إنَّ أسس أي حكومة لا يمكن أن تصبح محكمة بدون هذه الصفات، العلم والمنطق وتقوى الله، والقدرة على ضبط النفس، ونيل مقام العبودية لله.

રુજ



## الآيات

وَهَلَ أَنَىٰكَ نَبُوُ الْحَصِّمِ إِذَ تَسَوَّرُوا الْمِحْرَابَ ﴿ إِذَ دَخَلُوا عَلَى دَاوُدَ فَفَرِعَ مِنْهُمٌ قَالُوا لَا تَخَفَّ خَصْمَانِ بَعَى بَعْضَنَاعَلَى بَعْضِ فَأَحَكُم بَيْنَنَا بِالْحَقِ وَلَا تُشْطِطُ وَاَهْدِ نَآ إِلَى سَوَآءِ الصِّرَطِ (\*) إِنَّ هَاذَا أَحْى لَهُ، تِسْعُونَ نَعْجَةُ وَلِي نَعْجَةُ وَحَدَةً فَقَالَ أَكْفِلْنِيها وَعَزَّفٍ فِي الْخِطَابِ \*\* قَالَ لَقَدَ طَلَمَكَ بِسُوَّالِ نَعْجَنِكَ إِلَى نِعَاجِةِ وَإِنَّ كَثِيرًا مَا كَفِلْنِيها لَبَنْي بَعْضُهُمْ عَلَى بَعْضٍ إِلَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا وَعَمِلُوا الصَّلِحَنِ وَقَلِيلُ مَّاهُمٌ وَطَنَ دَاوُدُ أَنَّمَا فَنَنَ لَهُ فَاسَتَعْفَرُ رَبَّهُ، وَخَرَرًا كِعَاوَا نَعْمَنُوا الصَّلِحَاتِ وَقَلِيلُ مَا هُمُ وَطَنَ دَاوُدُه وَحُسْنَهُ فَاسَتَعْفَرُ رَبَّهُ، وَخَرَرا كَعَا وَاعَمَانَ الْحَالِ هُ فَعَفَرُ الْعَاقِ فَعَالَ أَعْذَا لَوْ

#### التفسير

## داود والإمتمان الكبير:

طرحت هذه الآيات بحث بسيط وواضح عن قضاء داود، ونتيجة لتحريف وسوء تعبير بعض الجهلة فقد أثيرت ضجّة عظيمة في أوساط المفسّرين، وكانت أمواج هذه الضجّة من القوّة بحيث جرفت معها بعض المفسّرين، وجعلتهم يحكون بشيء غير مقبول، ويقولون ما لا يليق بهذا النّبي الكبير.

وفي هذا المجال نحاول بيان مفهوم الآيات دون شرح وتفصيل كي يفهم القارىء الكريم مفهوم الآيات بذهنية صافية، وبعد الإنتهاء من تـفسيرها بـإختصار نـتطرّق إلى الآراء المختلفة التي قيلت بشأنها. وتتمّة للآيات السابقة التي إستعرضت الصفات الخاصّة بداود والنعم الإلهيّة التي أنزلها الباري عزّوجلً عليه، يبيّن القرآن الجيد أحداث قضيّة عـرضت على داود.

فني البداية يخاطب القرآن الجيد الرّسول الأكرم ﷺ : ﴿وهل لتاك نبأ للخصم إذ تسوّروا المعراب».

| الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل | [\\ |
|----------------------------------|-----|
|                                  |     |

(الخصم) جاءت هنا كمصدر، وأكثر الأحيان تطلق على الطرفين المتنازعين، وتستعمل هذه الكلمة للمفرد والجمع، وأحياناً تجمع على (خصوم).

777

(تسوّروا) مشتقّة من (سور) وهو الحائط العالي الذي يبنى حول البيت أو المدينة، وتعني هذه الكلمة في الأصل القفز أو الصعود إلى الأعلى.

«معراب» تعني صدر المجلس أو الغرف العليا، ولأنّها أصبحت محلاً للعبادة أخذ تدريجيّاً يطلق عليها اسم المعبد. وتصطلح اليوم على المكان الذي يقف فسيه إمام الجسهاعة لأداء مراسم صلاة الجهاعة، وفي المفردات، نقل عن البعض أنّ سبب إطلاق كلمة «المحراب» على محراب المسجد، هو لكونه مكاناً للحرب ضدّ الشيطان وهوى النفس.

على أيّة حال، فرغم أنّ داود للله كان محاطاً بأعداد كبيرة من الجند والحسرس، إلّا أنّ طرفي النزاع تمكّنا ـ من طريق غير مألوف ـ تسوّر جدران المحراب، والظهور أمام داود للله فجأةً، ففزع عند رؤيتهما، إذ دخلا عليه بدون إستئذان ومن دون إعـلام مسـبق، وظـنّ داود الله أنّهم يكنّون له السوء، **(إذ دخلوا على دلود قفزع منهم)**.

إلا أنّهما عمدا بسرعة إلى تطييب نفسه وإسكان روعه، وقالا له: لا تخف نحن متخاصمان تجاوز أحدنا على الآخر **﴿قالوا لانخف خصمان بغيّ بعضنا على بعض»**.

فاحكم الآن بيننا ولا تتحيَّز في حكك وأرشدنا إلى الطريق الصحيح ﴿فَاحَكُم بِـينَنا بالحقّ ولا تشطط ولهدنا إلى سوا. العراط».

«تشطط» مشتقّة من (شطط) على وزن (فقط)، وتعني البـعيد جـدًاً، ولكـون الظـلم والطغيان يبعدان الإنسان كثيراً عن الحقّ، فكلمة (شطط) تعني الإبتعاد عن الحـقّ، كــا تطلق على الكلام البعيد عن الحقيقة.

من المسلّم بد أنّ قلق وروع «داود» قلّ بعض الشيء عندما وضّح الأخـوان هـدف مجيئهها إليه، ولكن بتي هناك سؤال واحد في ذهنه هو، إذاكنتما لا تكنّان السوء، فما هو الهدف من مجيئكما إليّ عن طريق غير مألوف؟

الالله ستري أيدها بما الله كاترما دارد بمقال هذا أخر عتلك ٩٩ نعجة، وأنا

| [ع | سورة ص / الآية ٢١ ـ ٢٥ | <b>444</b>                            |
|----|------------------------|---------------------------------------|
|    |                        | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · |

«النعجة» هي الأنثى من الضأن. وقد تطلق على أنثى البقر الوحشي والخراف الجبلية. «اكغلنيها» مشتقّة من الكفالة، وهي هنا كناية عن التخلّي (ومعنى الجملة إجعلها لي وفي ملكيتي وكفالتي، أي إمنحني إيّاها).

«عزّني» مشتقّة من (العزّة) وتعني التغلّب، وبذا يكون معنى الجملة إنّه تغلّب عليّ. وهنا التفت داود ﷺ إلى المدّعي قبل أن يستمع كلام الآخر (كما يوضّحه ظاهر الآية)

وقال: من البديهي أنّه ظلمك بطلبه ضمّ نعجتك إلى نعاجه **وقال لقد قلمك بسؤال نعجتك إل**ى تعاجمه.

وهذا الأمر ليس بجديد، إذ إنَّ الكثير من الأصدقاء والمخالطين بعضهم لبعض يبغي على صاحبه، إلَّا الذين آمنوا وعملوا الصالحات وهم قلَّة: **﴿وَإِنَّ كثيراً هن الخلطا. ليبغي بعضهم** على **بعض إلَّا الذين آمنوا وعملوا الصّالحات وقليل ما هم»** <sup>( ``</sup>.

نعم فالأشخاص الذين يراعون بصورة كاملة في معاشرتهم وصداقتهم الطرف المقابل. ولا يعتدون عليه أدنى إعتداء ويؤدّون حقوق أصدقائهم ومعارفهم بصورة كاملة قليلون جدّاً، وهم المتزودّون بالإيمان والعمل الصالح.

على أيَّة حال، فالظاهر أنَّ طرفي الخصام إقتنعا بكلام داودﷺ وغادرا المكان.

ولكن داود غرق في التفكير بعد مغادرتهما، رغم أنَّه كان يعتقد أنَّه قضى بالعدل بـين المتخاصمين، فلو كان الطرف الثاني مخالفاً لإدّعاءات الطرف الأوّل ــأي المدّعي ــلكان قد إعترض عليه، إذن فسكوته هو خير دليل على أنّ القضيّة هي كما طرحها المدّعي.

ولكن آداب بجلس القضاء تفرض على داود أن يتريّت في إصدار الأحكام ولا يتعجّل في إصدارها، وكان عليه أن يسأل الطرف الثاني أيضاً ثمّ يحكم بينهما، فلذا ندم كثيراً على عمله هذا، وظنّ أنّا فتنه الباري عزّوجلّ بهذه الحادثة **﴿وقنّ دلود لَنّما فتنّا»**ه.

وهنا أدركته طبيعته، وهي أنّه أوّاب، إذ طلب العفو والمغفرة من ربّه وخرّ راكعاً تائباً إلى الله العزيز الحكيم **﴿فاستخفر ربّه وخرّ راكماً ولناب»**.

٣٧٩ الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل

«خرّ» مشتقّة من (خرير) وتعني سقوط شيء من علو ويسمع منه الصوت مثل صوت الشلالات. كما أنّها كناية عن السجود. حيث إنّ الأفراد الســاجدين يهــوون مــن حــالة الوقوف إلى السجود ويقترن ذلك بالتسبيح.

كلمة (راكعاً) التي وردت في هذه الآية، إمّا أنّها تعني السجود كما جاءت في اللغة، أو لكون الركوع مقدّمة للسجود.

على أيَّة حال، فالله سبحانه وتعالى شمل عبده داود بلطفه وعفا عن زلَّته من حيث ترك العمل بالأولى، كما توضّحه الآية التالية **(فخفرنا له ذلك)** وإنَّ له منزلة رفيعة عند الله **(وانَّ** له **مندنا لزلفيُ وحسن مآب)**.

«زلفي» تعني المنزلة (والقرب عند الله) و(حسن مآب) إشارة إلى الجنّة ونعم الآخرة.

# ہحوث

## ١\_ ما مى مقيقة وقائع قصّة داود؟

الذي وضّحه القرآن الجيد في هذا الشأن لا يتعدّى أنَّ شخصين تسوّرا جدران محراب داود للله ليحتكما عنده، وأنَّه فزع عند رؤيتهما، ثمّ إستمع إلى أقوال المشتكي الذي قال: إنَّ لأخيه ٩٩ نعجة وله نعجة واحدة، وإنَّ أخاه طلب منه ضمّ هذه النعجة إلى بقيّة نـعاجه، فأعطى داود للله الحقّ للمشتكي، وإعتبر طلب الأخ ذلك من أخيه ظلماً وطغياناً، ثمّ ندم على حكمه هذا، وطلب من الله سبحانه وتعالى أن يعفو عنه ويغفر له، فعفا الله عنه وغفر له.

وهنا تبرز مسألتان دقيقتان أيضاً الأولى مسألة الإمتحان، والثانية مسألة الإستغفار. القرآن الكريم لم يفصّل الحديث بشأن هاتين المسألتين، إلا أنّ الدلائل الموجودة في هذه الآيات والروايات الإسلامية الواردة بشأن تفسيرها تقول: إنّ داود كان ذا علم واسع وذا مهارة فائقة في أمر القضاء، وأراد الله سبحانه وتعالى أن يمتحنه، فلذا أوجد له مثل تسلك الظروف غير الاعتيادية، كدخول الشخصين عليه من طريق غير إعتيادي وغير مألوف، إذ تسوّرا جدران محوابه، وإيتلائه بالإستعجال في إصدار الحكم قبل الإستماع إلى أقحوال

الطرف الثاني، رغم أنَّ حكمه كان عادلًا. ورغم أنَّه إنتبه بسرعة إلى زلَّته، وأصلحها قبل مضيَّ الوقت، ولكن مهما كان فإنَّ العمل الذي قام به لا يليق بمقام النبوّة الرفيع، ولهذا فإنّ استغفاره إنَّما جاء لتركه العمل بالأولى، وإنَّ الله شمله بعفوه ومغفرته.

والشاهد على هذا التّفسير \_إضافة إلى ما ذكرناه قبل قليل \_هو الآية التي تأتي مباشرة بعد تلك الآيات، والتي تخاطب داود للله : **(يادلود لِتَا جعلناك خليفةً في الأرفن فاحكم بين** اللّاس بالحق ولا تتّبع الهوئ فيضلك عن سبيل الله ﴾. وهذه الآية تبيّن أنّ زلّة داود كانت في كيفية قضائه وحكمه.

وبهذا الشكل فإنّ الآيات المذكورة أعلاه لا تذكر شيئاً يقلّل من شأن ومقام هذا النّبي الكبير.

# ٢\_ التوراة والقصص الفرافية بشأن داود

الآن نتصفّح كتاب التوراة لنشاهد ماذا ذكر فيه عن هذه الواقعة، لنعثر على الأساس الذي إعتمد عليه بعض المفسّرين الجهلة وغير المطّلعين في تفسير هذه الآيات.

جاء في «التوراة» وفي الكتاب الثاني «اشمونيل» الإصحاح الحادي عشر من الجــملة الثانية وحتى السابعة والعشرين:

«وكان في وقت المساء، أنّ داود قام عن سريره وتمنّى على سطح بيت الملك، فرأى من على السطح امرأة تستحمّ وكانت المرأة جميلة المنظر جدّاً. فأرسل داود وسأل عن المرأة فقيل: إنّها (بتشبع) ( بنت (اليعام) وزوجة (أوريّا الحِتّي) .

فأرسل داود رسلاً وأخذها فدخلت عليه، فاضطجع معها وهي طاهرة من طمثها، ثمّ رجعت إلى بيتها، وحبلت المرأة فأرسلت وأخبرت داود بأنّها حبلي.

وبعد علمه بحمل (بتشيع) بعث داود برسالة إلى (يوآب)<sup>7</sup> طلب منه فـيها أن يـبعث (أوريّا) إليه، فبعث (يوآب) (أوريّا) إليه، وفور وصوله إلى قصر داود، إستفسر منه عـن سلامة (يوآب) وسلامة الجيش وعن سير المعارك.

وهنا أمر داود (أوريّا) بأن يذهب إلى بيته ويغسل رجليه، فخرج أوريّا من قصر داود. وبعث داود خلفه أنواعاً من الطعام، إلّا أنّ أوريّا نام عند باب قصر داود مع بقيّة عبيد سيّده

داود ولم يذهب إلى بيته، وعندما علم داود أنَّ أوريّا لم يذهب إلى بيته، قال داود لأوريّا: ألم تكن قد عدت من السفر؟ فلهاذا لا تذهب إلى بيتك؟ فقال لداود: إنّ الصندوق وإسرائيل ويهودا وسيّدي (يوآب) وعبيد سيّدي يعيشون تحت الخيام في الصحراء، فهل يسصحّ أن أذهب إلى بيتي لآكل وأشرب وأنام فيه؟ أقسم بحياتك أنيّ لا أفعل ذلك.

وفي الصباح بعث داود برسالة إلى (يوآب) بيد (أوريّا) وكتب في الرسالة يقول: اجعلوا أوريّا في وجه الحرب الشديدة وارجعوا من ورائه فيضرب ويموت، ففعل به ذلك فسقتل وأخبر داود بذلك.

فلمّا سمعت امرأة أوريّا أنّه قد مات ندبت بعلها، ولمّا مضت المناحة أرسل داود وضمّها إلى بيته وصارت له امرأة، وأمّا الأمر الذي فعله داود فقبح في عيني الربّ»<sup>(</sup>.

خلاصة هذه القصّة إلى هنا تكون كالآتي: في إحدى الأيّام صعد داود إلى سطح القصر فوقعت عيناه على البيت المجاور فرأى امرأة عارية تغتسل، فأحبّها، وتمكّن بإحدى الطرق من جلبها إلى بيته، فاضطجع معها فحملت منه.

وزوج هذه المرأة كان أحد الضبّاط المشهورين في جيش داود وكان طاهراً نقيّاً، قتله داود (نعوذ بالله من هذا الكلام) بمؤامرة جبانة عندما بعثه إلى منطقة خطرة جدّاً في ساحة الحرب، ثمّ تزوّج داود زوجته.

والآن نواصل سرد بقيّة القصّة على لسان التوراة الحالي إذ جاء في الإصحاح الشاني عشر من كتاب صعوتيل الثاني «أنّ الربّ أرسل (ناثان) أحد أنبياء بني إسرائيل ومستشار داود في نفس الوقت، وقال له: كان رجلان في مدينة واحدة، واحد منهما غني والآخر فقير، وكان للغني غنم وبقر كثيرة جداً، وأمّا الفقير فلم يكن له شيء إلّا نعجة واحدة صغيرة قد اقتناها وربّاها، فجاء ضيف إلى الرجل الغني فأبى أن يأخذ من غنمه ومن بقره ليهاي للضيف الذي جاء إليه فأخذ نعجة الرجل الفقير وهيّأها لضيفه.

فحمي غضب داود، وقال لنائان، أقسم بالربّ أنّ الشخص الذي إرتكب هذا العمل سترات المسالم أسريّ الاستر أسترأن الذي بعدامًا المناثل المعدد الرّ ذلك الرحل

فانتبه داود للعمل غير الصحيح الذي قام به، فدعا الله ليتوب عليه، فتاب الله عليه، وأنزل في نفس الوقت إيتلاءات كبيرة على داود».

[ع

هذا وقد استخدمت التوراة عبارات يجلَّ القلم عن ذكرها، لهذا نصر ف النظر عنها.

وفي هذا الجزء من القصّة التي إستعرضتها التوراة يمكن للمتتبّع ملاحظة ما يلي: ١- لم يأت أحد متظلّماً وشاكياً إلى داود، وإنّما جاءه أحد أنبياء بني إسرائيل، الذي هو مستشار داود في نفس الوقت، وذكر له قصّة يستهدف منها وعظ داود، والقصّة هي بشأن شخصين الأوّل غني والثاني فقير، الغني يملك أعداداً كبيرة من الغنم والبقر، أمّا الفقير فلا يملك سوى نعجة واحدة صغيرة، والغني أخذ نعجة الرجل الفقير وهيّاًها لضيفه.

إلى هذا المقدار من القصّة لا يوجد أي تسطرّق لتسسوّر جسدران المحسراب وفسزع داود وتخاصم الشخصين عنده، إضافةً إلى طلب العفو والمغفرة.

٢- داودﷺ إعتبر الغني طاغية ويستحقّ القتل، ولكن لماذا يـقتل مـن أجـل نـعجة واحدة؟!

٣- لماذا تسرّع داودﷺ في إصدار الحكم، إذ قال: يجب على الغني أن يردّ النعجة بأربعة أضعاف؟

٤- داود يعترف بذنبه مع زوجة أوريًا.
٥- لماذا يعفو الله عزّوجل عنه وبهذه السهولة؟!
٦- الله سبحانه وتعالى يذكر عقوبات عجيبة ستطال داود من الأفضل عدم ذكرها هنا.
٢- الله سبحانه وتعالى يذكر عقوبات عجيبة ستطال داود من الأفضل عدم ذكرها هنا.
٧- هذه المرأة (مع ماضيها المشهور) هي أمّ سليانﷺ!
رغم أنّ نقل مثل هذه القصص مؤلم حقّاً، ولكن ما العمل، إذ إنّ بـ عض الجـ هلة غـير المطّلعين من المتأثرين بالروايات الإسرائيليّة، أساؤوا إلى تفسير القرآن الكريم الطاهر،
الفاضحة لردّها.

والآن نسأل:

١- هل يمكن إتَّهام نبى مدحه الباري عزّوجلٌ في قرآنه الكريم بعشر صفات عـظيمة. ودعا نبيّنا الأكرم محمّدةً ألى أن يستلهم من سيرته، هل يكن إنّهامه بتلك التهم.

٢- هل تتطابق هذه الأراجيف مع آيات القرآن التالية: ﴿يادلود لِنّا جعلناك خليفة في الأرض).

ቸለቸ

٣-إذا إر تكب شخص عادي \_وليس أحد الأنبياء \_مثل هذا العمل الإجرامي للإعتداء على زوجة ضابط وفيّ وطاهر ومؤمن ومن خلال عملية خبيثة، بماذا سيحكم الناس عليه وما هي عقوبته؟ فالفاسق يتنزّه عن هذا العمل الشنيع، فكيف بنبي الله داود؟

وممّا يجدر ذكره أنّ التوراة لا تعتبر داود نبيّاً، وإنّما تعتبره ملكاً عادلاً له مكانة مرموقة، وأنّه مشيّد المعبد الكبير لبني إسرائيل.

٤- الطريف في الأمر أنّ كتاب (مزامير داود) هو أحد كتب التوراة، وقد جمعت فسيه مناجات وأحاديث داود، فهل يمكن درج أحاديث ومناجاة مثل هذا الإنسان في طيّات الكتب السماوية؟

٥- لو طرحت هذه القصص على شخص لا يمتلك سوى القليل من العـقل والإدراك، لأعترف بأنّ قصص التوراة المحرّفة حالياً ما هي إلّا خرافات، وأنّ أعداء نهج الأنـبياء أو أشخاص جهلة غير مطّلعين صاغوا مثل هذه الخرافات، فكـيف يمكـن أن تكـون هـذه الخرافات معياراً للبحث؟

نعم فعظمة القرآن الجميد تبرز من خلال خلوّه من هذه الخرافات.

## ٣\_ الأماديث الإسلامية وقصّة داودﷺ

الرّوايات والأحاديث الإسلاميّة كذّبت بشدّة تلك القصص الخرافية والقبيحة الواردة في التوراة.

ومن جملة تلك الأحاديث، ما ورد عن أمير المؤمنين علي بن أبي طالبﷺ يقول فيه: «لا أوتي برجل يزعم أنّ داود تزوّج امرأة أوريّا إلّا جلدته حدّين حدّاً للنبوّة وحدّاً للإسلام» . لماذا، لأنّ المزاعم المذكورة تتّهم من جهة إنساناً مؤمناً بإرتكاب عمل محرّم، ومن جهة أ

۲. تفسير مجمع البيان، ج ٨. ص ٤٧٣، ذيل الآيات مورد البحث.

[ع

کما ورد حدیث آخر لأمیر المؤمنینﷺ یعطي نفس المعنی، جاء فیه «من حدّثکم بحدیث داود علی ما یرویه القصّاص جلدته مئة وستّین»`.

وفي حديث آخر نقله الشيخ الصدوق في كتاب (الأمالي) عن الإمام الصادقﷺ قال: «إنّ رضا الناس لا يملك، وألسنتهم لا تضبط، ألم ينسبوا داود إلى أنّه اتّبع الطير حتى نظر إلى امرأة أوريّا فهواها، وأنّه قدّم زوجها أمام التابوت حتى قتل ثمّ تزوّج بها!»<sup>٢</sup>.

وأخيراً، ورد حديث في كتاب (عيون الأخبار) في باب مجلس الرضا عند المأمون مع أصحاب الملل والمقالات قال الرضائي لابن الجهم: «وأمّا داود فما يقول من قبلكم فيه»؟

قال: يقولون: إنّ داود كان يصلّي في محرابه إذ تصوّر له إبليس على هيئة طير أحسن ما يكون من الطيور، فقطع داود صلاته وقام يأخذ الطير إلى الدار فخرج في أثره فطار الطير إلى السطح فصعد في طلبه فسقط الطير في دار أوريّا بن حيان.

فأطلع داود في أثر الطير فإذا بامرأة أوريّا تغتسل؟ فلمّا نظر إليها هواها، وكان قد أخرج أوريّا في بعض غزواته فكتب إلى صاحبه أن قدّم أوريّا أمام التابوت فقدّم فـظفر أوريّا بالمشركين فصعب ذلك على داود، فكتب إليه ثانية أن قدّمه أمام التابوت فقدّم فقتل أوريّا وتزوج داود بامرأته.

قال: فضرب الرضائيُّة يده على جبهته وقال: «إنَّا لله وإنَّا إليه راجعون، لقد نسبتم نبيّاً من أنبياء الله إلى التهاون بصلاته حتى خرج في أثر الطير ثمَّ بالفاحشة، ثمَّ بالقتل».

فقال: يا ابن رسول الله، ما كانت خطيئته؟

فقال: «ويحك إنّ داود الله إنّا ظنّ أنّه ما خلق الله خلقاً هو أعلم منه، فبعث الله عزّوجلّ إليه الملكين فتسوّرا المحراب فقال: ﴿خصعان بغى بعضنا على بعض فاحكم سيننا بالعتّى ولا تشطط واهدنا إلى سوا. للصراط \* إنّ هذا أخي له تسع وتسعون نعجة ولي نعجة واحددة فقال الكفلنيها ومزّني في للخطاب» فعجّل داود على المدّعى عليه فقال: ﴿لقد ظلمك بسؤال نعجتك إلى نعاجه» ولم يسأل المدّعي البيّنة على ذلك، ولم يقبل على المدّعى عليه فيقول له: ما تقول؟ فكان هذا خطيئة رسم الحكم لا ما ذهبتم إليه، ألا تسمع الله عزّ وجلّ يقول: ﴿يادلود

فقال: يا ابن رسول الله، فما قصّته مع أوريّا؟

قال الرضائيِّ: «إنّ المرأة في أيّام داود كانت إذا مات بعلها أو قتل لا تتروّج بعده أبداً، فأوّل من أباح الله عزّوجلّ له أن يتزوّج بامرأة قتل بعلها داود الله فتروّج بامرأة أوريّا لمّا قتل وإنقضت عدّتها، فذلك الذي شقّ على الناس من قتل أوريّا» `.

يستفاد من هذا الحديث أنّ مسألة أوريّا كانت لها جذور حقيقيّة بسيطة، وأنّ داود نفّذ ما جاء في الرسالة الإلهيّة، إلّا أنّ أعداء الله من جهة، والجهلة من جهة أخرى، إضافةً إلى مؤلّني القصص الخيالية الذين يكتبون دائماً قصص عجيبة وكاذبة من جهة ثالثة، إختلقوا سيقاناً وأغصاناً وأوراقاً لهذه القصّة كي ينفّروا الإنسان من داود.

> فأحدهم قال: لا يمكن أن يتمّ هذا الزواج ما لم تكن هنالك مقدّمات له. والآخر قال: يحتمل أنّ بيت أوريّا كان مجاوراً لبيت داود!

وأخيراً لكي يؤكّدوا أنّ داود الله شاهد زوجة (أوريّا) إصطنعوا قصّة الطير، وفي النهاية اتّهموا أحد أنبياء الله الكبار بإرتكاب مختلف أنواع الذنوب الكبيرة والمخـزية، وتـناقلتها ألسنة الجهلة والبلهاء ولولا أنّها مذكورة في الكتب المـعروفة لكـان مـن الخـطأ ذكـرها والتعرّض لها.

وبالطبع، فإنّ هذه الرواية لا تختلف عن حديث أمير المؤمنين منيّ ، لأنّ حديثه يشير إلى أنّها قصّة كاذبة مزيّفة تنسب إرتكاب الزنا وغيرها من الحرّمات \_ نعوذ بالله \_ إلى أحــد الأنبياء الكبار.

# آراء المفسّرين:

بعض المفسّرين ذكروا آراء أخرى لقصّة داود، رغم أنّها لا تتناسب مع ظاهر آيـات القرآن الجيد، فإنّنا نرى من الضروري الإشارة إلى بعضها لإكمال البحث: منها: أنّ داودﷺ كان قد قسّم ساعات يومه وفق برنامج منظّم، ولم يكن يسمح لأحد "

سورة ص / الآية ٢١ ـ ٢٥

٤]

وصلا بالقرب من سور المحراب شاهدوا الجند والحرس يحيطون به من كلّ جانب، وخوفاً من أن ينكشف أمرهما، اختلقا قضيّة كاذبة، وادّعيا أنّهما أتيا إلى داودلللَّه ليحكم بينهما، وشرحا القصّة التي تطرّق إليها القرآن الكريم، وقد قضى داودللله بينهما، ولكون الهدف من هذه اللعبة كان قتله، فقد غضب وصمّم على الإنتقام منهما، ولم يمض إلّا وقت قصير حتى ندم داود على تصميمه هذا واستغفر الله <sup>(</sup>.

يقول العلّامة الطباطبائي في تفسير الميزان (وأكثر المفسّرين تبعاً للروايات أنّ هؤلاء الخصم الداخلين على داود ظلِّلا كانوا ملائكة أرسلهم الله سبحانه إليه ليمتحنه، وستعرف حال الروايات، لكن خصوصيات القصّة كتسوّرهم المحراب ودخولهم عليه دخولاً غير عادي بحيث أفز عوه، وكذا تنبّهه بأنّه إنّما كان فتنة من الله له وليس واقعة عادية، وقوله تعالى بعد: (فاحكم بين النّاس بالحق ولا تتبع للهوئ) الظاهر في أنّ الله إبتلاه بما ابتلي لينبّهه ويسدّده في خلافته وحكمه بين الناس، كلّ ذلك يؤيّد كونهم من الملائكة وقد تمثّلوا في صورة رجال من الإنس.

والمقصود من التمثّل هو عدم وجود هؤلاء الأشخاص واقعاً وفي الخارج، بل إنّ ذلك إنعكس في ذهن داود وفي إدراكه).

وعلى هذا فالواقعة تمثّل الملائكة في صورة متخاصمين لأحدهما نعجة واحدة، يسألها آخر له تسع وتسعون نعجة، وسألوه القضاء فقال لصاحب النعجة الواحدة: (لقد ظلمك) الخ. وكان قوله للللا \_ لو كان قضاءاً منجزاً \_ حكماً منه في ظرف التمثّل، كما لو كان رآهم فيا يرى النائم فقال لهم ما قال وحكم فيهم بما حكم، ومن المعلوم أن لا تكليف في ظرف التمثّل، كما لا تكليف في عالم الرؤيا وإنّا التكليف في عالمنا المشهود، وهو عالم المادة، ولم تقع الواقعة فيه، ولا كان هناك متخاصمان ولا نعجة ولا نعاج إلّا في ظرف التمثّل، فكانت خطيئة داود للله في هذا الظرف من التمثّل ولا تعجة ولا نعاج اللا في ظرف التمثّل، فكانت خطيئة الشجرة قبل الهبوط إلى الأرض وتشريع الشرائع وجعل التكاليف، وإستغفاره وتوبته ممّا مور، منه كان تفال أو مع منه مما منه، منه، منه مقل منه التكاليف، وإستغفاره وتوبته ممّا

حقيقيين لهم وجود ظاهري، وفي هذه الحالة لم يكن قضاء داود ذنباً صادراً عنه، خاصّة بعد مقيقيين لهم وجود ظاهري، وفي هذه الحالة لم يكن قضاء داود ذنباً صادراً عنه، خاصّة بعد أن استمع لأقوال أحدهم وحصل عنده علم ويقين في إعطاء الحكم، رغم أنّ الآداب المستحبّة في القضاء توجب عليه أن بتأتى في إصدار الحكم ولا يتعجّل، وإستغفاره إغّا كان لتركه العمل بالأولى.

وعلى أيَّة حال، لا توجد أيَّة ضرورة لاعتبار وقوع حادثة التحكيم هذه في ظرف التمَّل أو لأجل تنبيه داودﷺ. والأفضل أن نحافظ على ظاهر الآيات وتفسيرها بالترتيب الآنف الذكر الذي حفظ ظاهر الآيات دون بروز أيَّة مشاكل تمسّ مقام عصمة الأنبياء. الذكر الذي حفظ ظاهر الآيات دون بروز أيَّة مشاكل تمسّ مقام عصمة الأنبياء.

## الآيات

بَكدَاوُدُ إِنَّاجَعَلْنَكَ خَلِيفَةً فِي ٱلْأَرْضِ فَأَحْكُمُ بَنَ ٱلنَّاسِ بِٱلْحَقِّ وَلَا تَنَبَعِ ٱلْهُوَى فَيُضِلَكَ عَن سَبِيلِ ٱللَّهِ إِنَّا لَذِينَ يَضِلُونَ عَن سَبِيلِ ٱللَهِ لَهُمْ عَذَابُ شَدِيدُ بِمَا نَسُوا يَوْمَ الحِسَابِ وَمَا خَلَقْنَا ٱلسَّمَاءَ وَٱلأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُ مَا بَطِلاً ذَلِكَ ظَنُ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا فَوَيْلُ لِلَذِينَ كَفَرُوا مِنَ ٱلنَّالِ وَمَا خَلَقْنَا ٱلسَّمَاءَ وَٱلأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُ مَا بَطِلاً ذَلِكَ ظَنُ ٱلَذِينَ كَفَرُوا فَوَيْلُ لِلَذِينَ كَفَرُوا مِنَ ٱلنَّالِ سَ أَمْ خَعَدُ ٱللَّهُ أَمْ خَعَدُ اللَّهُ مَا اللَّهُ عَلَيْهُ مَا يَعْلَى اللَّهِ لَهُمْ عَذَابُ شَدِيدُ مُن عَالَ اللَّهُ اللَّهُ مَا يَعْتَلُونَ عَن سَبِيلِ اللَّهِ لَهُمْ عَذَابُ شَدِيدُ أَوْ يَعْذُ الْنَالِ مُ كَالَفُهُ عَمَالاً السَّمَاءَ وَالأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُ مَا يَطِلاً ذَلِكَ ظُنُ ٱلَذِينَ كَفَرُوا فَوَيْلُ لِلَذِينَ كَفَرُوا مِنَ ٱلنَّالِ

## التفسير

أمكم بالعدل ولا تتّبع هوى النفس:

نواصل استعراض قصّة داود، ونقف هنا على أعتابها النهائية، حيث إنّ آيات بحثنا هذا هي آخر الآيات الواردة في هذه السورة بشأن داود، إذ تخاطبه بلهجة حازمة وبعبارات مفعمة بالمعاني، شارحة له وظائفه ومسؤولياته الجسيمة بعد أن وضّحت مقامه الرفيع، إذ تقول: ﴿يا دلود لِنّا جعلناك حليفة في الأرض فاحكم بين النّاس بالحقّ ولا تتّبع للهوئ فيضلّك عن سبيل الله لِنَ الَذِين يضلّون عن سبيل الله لهم عذاب شديد بما نسوا يوم الحساب».

محتوى هذه الآية التي تتحدّث عن مقام داود الرفيع والوظائف المهمّة التي كلّف بهــا. تبيّن أنّ القصص الخيالية والكاذبة التي نسجت بشأن زواج داود من زوجة (أوريّا) كلّها كاذبة ولاأساس لها من الصحّة.

فهل يمكن أن ينتخب الباري عزّوجلّ شخصاً ينظر إلى شرف المؤمنين والمقرّبين سنه بعين خؤونة ويلوّث يده بدم الأبرياء، خليفة له في الأرض. ويمنحه حكم القضاء المطلق؟!

هذه الآية تضمّ خمس جمل كلّ واحدة منها تتحدّث عن حقيقة معيّنة:

الأولى: خلافة داود في الأرض، فهل المقصود منها خلافته للأنبياء السابقين. أمَّ أنَّهــا

الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل [11 344

تعنى خلافة الله؟ المعنى الثاني أنسب ويتطابق مع ما جاء في الآية ٣٠ من سورة البقرة: ﴿وَلِدْ قال ربَّك للعلائكة لِتَّى جاعل في الأرض خليفة ﴾.

بالطبع فإنَّ المعنى الواقعي للخلافة لا يتعلَّق بالله، لأنَّه يأتى في مورد وفاة شـخص أو غيابه، والمراد من الخلافة هنا هو أن يكون نائباً لله بين العباد، والمنفِّذ لأوامر الله سـبحانه وتعالى في الأرض، هذه الجملة تبيَّن أنَّ الحكومة في الأرض يجب أن تستلهم شرعيَّتها من الحكومة الإلهيَّة، وأيَّ حكومة لا تستلهم شرعيَّتها من الحكومة الإلهيَّة فإنَّها حكومة ظالمة وغاصبة.

الجملة الثانية: تأمر داود قائلة: بعد أن منحك الله سبحانه و تعالى هذه النعمة الكبيرة، أى الخلافة، فإنَّك مكلَّف بأن تحكم بين الناس بالحقَّ ﴿فَاحْكُم بِينَ لِلنَّاسَ بِالحَقَّ ﴾.

وفي واقع الأمر فإنَّ إحدى ثمار خلافة الله هي ظهور حكومة تحكم بالحقٍّ. ومن هـذه الجملة يكن القول أنَّ حكومة الحقَّ تنشأ \_فقط \_عن خلافة الله، وأنَّها النتيجة المباشرة لها.

أمّا الجملة الثالثة: فإنَّها تشير إلى أهمّ خطر يهدّد الحاكم العادل، ألا وهو اتَّباع هوي النفس ﴿ولا تَتَّبِع الهويُّ ﴾.

نعم، فهوى النفس ستار سميك يغطَّى بصيرة الإنسان، ويباعد بينه وبين العدالة. هٰذا فإنَّ الجملة الرابعة تقول: ﴿فَيَصَلَّكَ مِنْ سَبِيلِ لِللَّهِ ﴾.

فأينها وجد الضلال كان لهوى النفس ضلع في ذلك، وأينها اتَّبع هوى النفس فإنَّ عاقبته الضلال.

فالحاكم الذي يتّبع هوى النفس، إنَّما يفرَّط بمصالح وحقوق الناس لأجل مطامعه، ولهذا السبب فإنَّ حكومته تكون مضطربة ومصيرها الإنهيار والزوال.

ومن الممكن أن يكون لـ (هوي النفس) معاني واسعة، تضمّ في نفس الوقت هوي نفس ا الإنسان، وهوى النفس عند كلَّ الناس، وهكذا فإنَّ القرآن يحكم ببطلان المناهج الوضعيَّة التي تستند على أفكار عامّة الناس في الحكم، لأنَّ نتيجة الإثنين هو الضلال والانحراف عن سبيل الله وصراط الحة".

واليوم نشاهد الآثار السيّئة لهذا النوع من التـفكير في عـالم يسـمّى بـالعالم المـتطوّر والحديث، فأحياناً نرى أشنع وأقبح الأعمال تأخذ شكلاً قانونياً نتيجة الأخذ بآراء الناس، ورائحة الفضيحة في هذا العالم قد أزكمت الأنوف، والقلم يجلُّ عن ذكرها.

سورة ص / الآية ٢٦ ـ ٢٩

٤]

صحيح أنَّ أُسس الحكومة مستندة على الجماهير، وأنَّ مشاركة الجــميع فــيها يحـفظ أسـمها، إلَّا أنَّ هذا لا يعني أنَّ رأي الأكثرية هو معيار الحقّ والباطل في كلّ شيء وفي كلّ مكان.

فالحكومة يجب أن يكون إطارها الحقّ، ولتطبيق الحقّ لا بأس بالإستعانة بطاقات أفراد المجتمع، وعبارة (الجمهورية الإسلامية) المتكوّنة من كلمتي (الجـمهورية) و(الإسـلامية) تعطي المعنى السابق، وبعبارة أخرى فإنّ أصولها مستمدّة من نهج الإسلام، وتنفيذ تـلك الأصول يتمّ بمشاركة الجماهير.

وأخيراً فإن**ّ الجملة الخامسة** تشير إلى أنَّ كلِّ ضلال عن سبيل الله لا ينفكَّ عن نسيان يوم الحساب، ومن ينسى يوم الحساب فإنَّ عذاب الله الشديد ينتظر، ﴿ إنَّ الَّذين يَصْلُون عن سبيل الله لهم عذاب شديد بما نسوا يوم الحساب».

ومن الطبيعي أنَّ نسيان يوم القيامة هو مصدر الضلال. وكلَّ ضلال مرتبط بالنسيان. وهذا المبدأ يوضّح التأثير التربوي في الإهتمام بالمعاد في حياة البشر.

ولقد وردت روايات بهذا الشأن في المصادر الإسلامية، ومنها حديث مشهور عن رسول الله تَتَكَلَّ وعن أمير المؤمنين الله جاء فيه: «أيّها الناس، إنّ أخوف ما أخاف عليكم إثنان: اتّباع الهوى، وطول الأمل: فأمّا اتّباع الهوى فيصدّ عن الحقّ، وأمّا طول الأمل فينسي الآخرة» (.

أليس من الأفضل كتابة هذا الحديث بماء الذهب، ووضعه أمام الجميع خاصّة الحكّام والقضاة والمسؤولين.

وفي رواية أخرى وردت عن الإمام الباقرﷺ، جاء فيها: «ثلاث موبقات: شخ مـطاع. وهوى متّبع. وإعجاب المرء بنفسه» `.

و تتمّة للبحث الذي إستعرض حال داود وخلافته في الأرض، تتطرّق الآيات لأهداف خلق عالم الوجود، كي تشخّص أسباب الحكومة على الأرض التي هي جزء من ذلك العالم، فيقول تعالى: **(وما خلقنا الشما. والأرض وما بينهما باطلا ذلك قلّ الدّين تفروا فويل الّذين تفروا** هن النّاري.

هناك مسألة مهمّة تعدّ مصدراً لكلّ الحقوق، وهي: ما الهدف من وجود الخلق؟ فعندما

نهج البلاغة، الخطبة ٤٢.
 ٢. كتاب الخصال، نقلاً عن تفسير نورالثقلين، ج ٤، ص ٤٥٣.

الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل 291 [11

ننظر إلى هذا العالم الوسيع، ونوافق على أنَّ هذا العالم الوسيع لم يخلقه الله عبثاً، نتابع الهدف من وراء ذلك الخلق، الهدف الذي يمكن إيجازه في كلمات قصيرة وعميقة، وهي (التكامل) و(التعليم) و(التربية) ومن هنا نستنتج أنَّ الحكومات عليها أن تسير وفق هذا الخطَّ، فعليها أن تثبت أسس التربية والتعليم لتكون أساس التكامل المعنوي عند الإنسان.

وبعبارة أخرى: إنَّ الحقَّ والعدل هما أساس عالم الوجود، وعلى الحكومات أن تسعمل وفق موازين الحقّ والعدالة.

الجملة الأخيرة من الآية السابقة التي تطرّقت إلى نسيان يوم الجزاء، متطابقة بصورة كاملة مع الآية مورد بحثنا، لأنَّ هدف خلق العالم يوجب عدم نسيان يوم الجزاء والحساب، وكما قلنا في بحث المعاد (في آخر سورة يس) لو لم يكن هناك يوم للحساب، فإنَّ خلق العالم ىعدّ عىثاً.

ونهاية هذه الآبة تشير إلى خطوط واضحة تفصل بين الإيمان والكفر، وإعتقاد المذهب الإلحادي بعدم جدوى خلق العالم هو مثال للإبتلاءات التي إيتلينا بها اليوم، إذ إنَّ أتباع ذلك المذهب يعلنون بصراحة أنَّ خلق العالم لا فائدة فيه، ولا هدف يرتجي من ورائه، فمن يفكَّر هكذا كيف يتمكّن من تطبيق الحقّ والعدالة في حكومته؟!

الحكومة الوحيدة التي تستطيع تطبيق الحقّ والعـدالة، هـي الحكـومة التي تســتلهم أفكارها ومعتقداتها من المبادىء الإلهيّة، والتي تقول إنَّ الباري عزَّوجلَّ لم يخلق العالم عبثاً وإَنما خلقه لأهداف وأغراض معيِّنة، كي تسير الحكومات وفق تلك الأهداف، وإذا كــان العالم الإلحادي قد وصل اليوم إلى طريق مسدود في شؤون الحكم والحرب والسلام وفي الاقتصاد والثقافة، فالسبب الرئيسي يكمن في إيتعادهم عن هذا الأمر، ولهذا فـ إنَّ أُسس حكوماتهم تقوم على الظلم والتسلُّط، فكم تكون الدنيا موحشة ورهيبة إذا أصبحت تدار وفق هذا النوع من التفكير العشوائي!

على أيّة حال، فإنَّ الباري عزّوجلَّ حكيم، ومن غير الممكن أن يخلق هذا العالم من دون هدف. فالعالم هذا مقدّمة لعالم آخر أكبر وأوسع من عالمنا هذا، وهو أبدي وخالد يوضّح الأهداف الحقيقيّة وراء خلق عالم الدنيا.

[ع

الآية التالية اتضيف: ﴿لَم نجعل الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمَلُوا الصَّالحات كالمفسدين في الأرض أم نجعل المتَّقين كالفجّار ﴾ `.

كما أنَّ عدم وجود هدف من خلق العالم يعدَّ أمراً مستحيلاً، فمن المستحيل أيضاً المساواة بين الصالحين والطالحين، لأنَّ المجموعة الأولى كانت تخطو خطواتها وفق أهداف خلق العالم للوصول إلى الغاية النهائية، بينما كانت المجموعة الثانية تسير بإتَّجاه مخالف لمسير المجموعة الأولى.

الواقع أنّ بحث المعاد بكافّة أبعاده قد تمّ تناوله في هذه الآية والآية التي سبقتها بشكل مستدلّ.

فمن جهة تقول: إنّ حكمة الخالق تقتضي أن يكون لخلق العالم هدف، وهذا الهدف لا يتحقّق بعدم وجود عالم آخر، لأنّ الأيّام القلائل التي يعيشها الإنسان في هذه الدنيا لاقيمة لها بالنسبة للهدف الرئيسي الكامن وراء خلق هذا العالم الواسع.

ومن جهة أخرى، فإنّ حكمة وعدالة الباري عزّوجلّ تفرض أن لا يتساوى المحسسن والمسيء والعادل والظالم، ولهذا كان البعث والثواب والعقاب والجنّة والنار.

وبغضّ النظر عن هذا، فعندما ننظر إلى ساحة المجتمع الإنساني في هذه الدنيا نشاهد الفاجر في مرتبة المؤمن، والمسيء إلى جانب المحسن، ولربّما في أكثر الأحيان نرى المفسدين المذنبين يعيشون في حالة من الرفاه والتنعّم أكثر من غيرهم، فإذا لم يكن هناك عالم آخر بعد عالمنا هذا لتطبيق العدالة هناك، فإنّ وضع العالم هذا مخالف «للحكمة» و«للعدالة»، وهذا هو دليل آخر على مسألة المعاد.

وبعبارة أخرى، فلإثبات مسألة المعاد \_أحياناً \_ يمكن الاستدلال عليها عــن طـريق برهان (الحكمة) وأحياناً أخرى عن طريق برهان (العـدالة)، فــالآية الســابقة اســتدلال بالحكمة، والآية التي بعدها إستدلال بالعدالة.

الآية الأخيرة في بحثنا هذا تشير إلى موضوع يوضّح ـ في حقيقة الأمر \_ الهدف مـن الخلق، إذ جاء في الآية الكريمة: فكتاب لنزلناه لليك مبارك ليدّبروا آياته وليتذكّر لولوا الألباب. فتعليماته خالدة، وأوامره عميقة وأصيلة، ونظمه باعثة للحياة وهـادية للإنسـان إلى

الطريق المؤدّي إلى إكتشاف هدف الخلق.

١. بعض المفسّرين قالوا: إنَّ (أم) هنا تعطي معنى (بل) للاضراب، وهنا إحتمال آخر يقول: إنَّ (أم) جـاءت للعطف على إستفهام محذوف، وتقدير الآية هو (أخلقنا السموات والأرض باطلاً أم نجعل المتّقين كالفجار؟).

١١] الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل

فالهدف من نزول هذا الكتاب العظيم لم يقتصر \_ فقط \_على تلاوته وتلفّظ اللسان به، بل لكي تكون آياته منبعاً للفكر والتفكّر وسبباً ليقظة الوجدان، لتبعث بدورها الحركة في مسير العمل.

242

كلمة (مبارك) تعني شيئاً ذا خير دائم ومستمر، أمّا في هذه الآية فإنّها تشير إلى دوام استفادة المجتمع الإنساني من تعليماته، ولكونها استعملت هنا بصورة مطلقة، فإنّها تشمل كلّ خير وسعادة في الدنيا والآخرة. وخلاصة الأمر، فإنّ كلّ الحنير والبركة في القرآن، بشرط أن نتدبّر في آياته ونستلهم

منها ونعمل بها.

## ہحثان

1\_ تقابل التقوى والفجور في الآيات المذكورة أعلاه، ورد الفساد في الأرض في مقابل الإيمان والعمل الصالح، والفجور (الذي يعني تمزيق حجب الدين) في مقابل النقوى والورع. هل أنّ هذين الإثنين، يـوضّحان حـقيقة واحـدة في عـبارتين، أم أنّها يـوضّحان موضوعين؟ من غير المستبعد أن يكون الإثنان تأكيداً لمعنى واحـد، لأنّ (المـتّقين) هـم المؤمنون أصحاب العمل الصالح و(الفجّار) هم المفسدون في الأرض.

ويحتمل في أن تكون الجملة الأولى هي إشارة إلى الجوانب العملية والعـقائدية لكـلا الطرفين، إذ تقارن بين أصحاب العقائد الصحيحة والأعمال الصالحة وبين أصحاب العقائد الفاسدة والأعمال الخبيثة، في حين أنّ الجملة الثانية تشير فقط إلى الجانب العملي.

ويحتمل أيضاً أنّ (التقوى والفجور) شاهدان على كمال ونقص الإنسان، والعمل الصالح والفساد في الأرض شاهدان على الجوانب الاجتماعية، ولكن التأكيد أنسب.

۲\_ من تعنی هذه الآیات؟ جاء في إحدى الروايات التي تفسّر قوله تعالى: ﴿الَّذِينَ آمَنُوا ومملوا الصَّالحاتَ﴾ بأنَّها

[ع

إشارة إلى أمير المؤمنين علي بن أبي طالب للله وأنصاره، في حين أنّ بقيّة الآية **وللمفسدين في الأرنن؛** إشارة إلى أعدائه <sup>(</sup>.

وجاء في حديث آخر نقله (ابن عساكر) عن ابن عبّاس، في أنّ المقصودين في الآية (للذين المنول) «علي» و«حمزة» و«عبيدة» الذين واجهوا في معركة بدر كلاً من «عـتبة» و«الوليد» و«شيبة» ورموز جيش الكفر والشرك (وتمكّنوا من قتلهم في سـاحة المـعركة. فبهذا يكون عتبة والوليد وشيبة هم المقصودين في قوله تعالى: (للعفسدين في الأرض) . الواضح من معنى هذه الرّوايات أنّها لاتحصر مفهوم الآية في أفراد معينين، وإنّا هي بيان لأسباب النّزول، أو أنّها مصداق واضح وبارز لهذه الآية.

8003

# الآيات

ۅؘۅؘۿڹۜٮؘٵڸۮاۅؙۮڛؙڸؾڡؘڹؙۜڹ۫ۼڡٛٱڶۘۼڹڋؖٳؚڹؘۜۿۥٲۅٙٲڹۘ۞ ٳۣڋڠڔۣۻؘۼڶؾ؋ڽۣٱڵۼۺۣٵڷۻٙڣؚڹؗؾؙ ٱڹؚۼؽاۮ۞ڡؘۊٵڶٳ۪ڹۣٙ ٱڂڹٮؾڂػڹۜٱڵڿؘڔؚۛۼڹۮڮ۫ڔۣڮؚڿؾٞڽۊؘٳۯؾ۫ؠؚٲڂۣڿٵٮؚ۞ ۯڐۘۅۿٵۼڸؖۧؖڣڟڣۊؘڡؘسؘڂٳؠۛٱلسُوقِۅؘٱلأَعْنكاقِ۞

## التفسير

سليمان 🕸 يستعرض قوّاته القتالية:

هذه الآيات تواصل البحث السابق بشأن داود ﷺ.

فالآية الأولى تزفّ البشرى لداود في أنّه سيرزق بولد صالح هو سليان، وسيتولّى الحكم وأعباء الرسالة من بعده، و تقول: ﴿ووهبنا لدلوود سليمان تعم للعبد لِنّه أوّلُب﴾.

هذه الجملة تبيّن عظمة مقام سليمان، ويحتمل كونها ردّاً على الإتّهامات القبيحة والعارية من الصحّة الواردة في التوراة الحرّفة عن ولادة سليمان من زوجة أوريّا، والتي كانت شائعة في الجتمع قبل نزول القرآن.

فعبارة (وهبنا) من جهة و(نعم العبد) من جهة أخرى، والتعليل (إنّه أوّاب) أي (الشخص المطيع لله والممتثل لأوامره، والذي يتوب إلى الباري عزّوجلّ إثر أبسط غفلة أو زلّة) من جهة ثالثة، كلّها تدلّ على عظمة مقام هذا النّبي الكبير.

وعبارة (إنّه أوّاب) هي نفس العبارة التي جاءت بحقّ والده داود في الآية ١٧ من نفس السورة، ورغم أنّ كلمة (أوّاب) صيغة مبالغة وتعني كثير الرجوع وغير محدودة، فإنّها هنا تعني العودة لطاعة الأمر الإلهي، العودة إلى الحقّ والعدالة، العودة من الغفلة وترك العمل بالأولى.

الآبة التالية تبدأ بقصّة خيل سليمان، التي فسّرت بأشكال مختلفة، حيث إنّ البـعض

5]

فسّرها بصورة سيّئة ومعارضة لموازين العقل، حتى أنّه لا يمكن إيرادها بشأن إنسان عادي. فكيف ترد بحقّ نبي عظيم كسليمان ﷺ .

ولكن المحقّقين بعد بحثهم في الدلائل العقليّة والنقلية أغلقوا الطريق أمام أمـثال هـذ. التّفسيرات، وقبل أن نخوض في الاحتمالات المختلفة الواردة، نفسّر الآيات وفق ظاهرها أو (وفق أقوى إحتمال ظاهري لها) لكي نوضّح أنّ القرآن الكريم خالٍ من مثل هذه الإدّعاءات المزيّفة التي فُرضت على القرآن من قبل الآخرين.

إذ يقول القرآن: وإذ عرض عليه بالعشيّ للصّافنات الجياد ).

«صافنات» جمع (صافنة) وقال معظم اللغويين والمفسّرين: إنّها تطلق على الجـياد التي تقوم على ثلاث قوائم وترفع أحد قوائمها الأمامية قليلاً ليمسّ الأرض على طرف الحافر، وهذه الحالة تخصّ الخيول الأصيلة التي هي على أهبّة الإستعداد للحركة في أيّة لحظة <sup>(</sup> .

«الجياد» جمع (جواد) وتعني الخيول السريعة السير، وكلمة «جياد» مشتقّة في الأصل من (جود)، والجود عند الإنسان يعني بذل المال، وعند الخيول يعني سرعة سـيرها. وبهـذا الشكل فإنّ الخيول المذكورة تبدو كأنّها على أهبّة الإستعداد للحركة أثناء حالة تـوقّفها، وإنّها سريعة السير أثناء عدوها.

ويستشف من الآية مع القرائن المختلفة الحيطة بها، أنّه في أحد الأيّام وعند العصر إستعرض سليان الله خيوله الأصيلة التي كان قد أعدّها لجهاد أعدائه، إذ مرّت تلك الخيول مع فرسانها أمام سليان الله في إستعراض منسّق ومرتّب، وبما أنّ الملك العادل وصاحب النفوذ عليه أن يمتلك جيشاً قويّاً، والخيول السريعة إحدى الوسائل المهمّة التي يجب أن تتوفّر لدى ذلك الجيش، فقد جاء هذا الوصف في القرآن بعد ذكر مقام سليان باعتباره نموذجاً من أعماله.

ولكي يطرد سليمان التصوّر عن أذهان الآخرين في أنّ حبّه لهذه الخيول القويّة ناتج من حبّه للدنيا، جاء في قوله تعالى: **إفقال لِتِي أحبيت حبّ الغير من ذكر رتب 4** إنّي أحبّ هذه

# الأمثل في تغسير كتاب الله المنزل

لقد ورد أنّ العرب تسمّي «الخيل» خيراً، وفي حديث عن رسول الله ﷺ قسال فسيه: «الخير معقود بنواصي الخيل إلى يوم القيامة» (

**W9V** 

وإستمرّ سليمان ﷺ ينظر إلى خيله الأصيلة المستعدّة لجهاد أعداء الله، وهو يعيش حالة من السرور، حتى توارت عن أنظاره ﴿حتَّى تولره بالحجاب﴾.

كان هذا المشهد جميلاً ولطيفاً لقائد كبير مثل سليمان، بحيث أمر بإعادة عرض الخيل مرّة أخرى ﴿ ردّوها مليّ». وعندما نفّذت أوامره بإعادة الخيل، عمد سليمان ﷺ إلى مسح سوقها وأعناقها ﴿ فطفق مسحاً بالسّوق والأمناق».

وبهذا الشكل أشاد بجهود مدربي تلك الخيول، وأعرب لهم عن تقديره لهم، لأنّ من الطبيعي لمن أراد أن يعرب عن تقديره للجواد أن يمسح رأس ذلك الجواد ووجهه ورقبته وشعر رقبته، أو يمسح على ساقه، وأبرز في نفس الوقت تعلّقه الشديد بخيله التي تساعده في تحقيق أهدافه العليا السامية، وتعلّق سليان الشديد بخيله ليس بأمر يبعث على العجب.

«طغق» بإصطلاح النحويين من أفعال المقاربة، و تأتي بمعنى «شرع».

«سوق» هي جمع (ساق) و(أعناق) جمع (عنق) ومعنى الآية هو أنّ سليمان شرع بمسبح سوق الجياد وأعناقها.

ما ذكرناه بشأن تفسير هذه الآية يتطابق مع ما ذهب إليه بعض المفسّرين كالفخر الرازي، كما عَمّت الإستفادة من بعض ما ورد عن العالم الشيعي الكبير السيّد المرتضى، إذ قال في كتابه (تنزيه الأنبياء) في باب نني الادّعاءات الباطلة والمحرّمة التي يـنسبها بـعض المفسّرين ورواة الحديث إلى سليان (إنّ الله تعالى ابتدأ الآية بمدحه والثناء عسليه فـقال: فنعم للعبد ليّه لوكب فلا يمكن أن يثني عليه بهذا الثناء ثمّ يتبعه من غير فصل بـإضافة القبيح إليه، وأنّه يتلهّى بعرض الخيل عن فعل المفروض عليه من الصلاة، والذي يقتضيه الظاهر أنّ حبّه للخيل وشغفه بها كان عن إذن ربّه وبأمره وبتذكيره إيّاه، لأنّ الله تعالى قد أمرنا بإرباط الخيل وإعدادها لمحاربة الأعداء، فلا ينكر أن يكون سليان علي ماموراً بمثل

ذلك) .

 تفسير مجمع البيان، ذيل الآيات مورد البحث، قال البعض: إنَّ (خير) الواردة في الآية الآنفة الذكر تسعني المال أو المال الكثير، وهذا التّفسير من المعكن أن يتطابق مع التّغسير السابق. لأنّ مصّداق المال هنا هو الخيل. ٢. تنزيه الأنبياء، ص ٩٣.

[ع

أمّا العلّامة الجلسي فقد ذكر في كتابه (بحار الأنوار) في باب النبوّة، تفسيراً لهذه الآيات يشابه كثيراً ما ذكر أعلاه (.

على أيّة حال \_ وفق هذا التّفسير \_لم يصدر من سليمان أي ذنب، ولم يحدث أي خلل في ترتيب الآيات. ولا تبدو أيّة مشكلة حتى نعمد إلى توضيحها<sup>T</sup>.

والآن نستعرض تفاسير أخرى لمجموعة من المفسّرين بشأن هذه الآيات وأشهرها، فهناك تفسير يعود بالضمير في جملتي (توارت) و(ردّوها) إلى (الشمس) التي لم ترد في تلك الآيات، ولكنّهم استدلّوا عليها من كلمة (العشي) (التي تسعني آخـر النهـار بـعد الزوال) الموجودة في آيات بحثنا.

وبهذا الشكل فإنّ الآيات تعطي المفهوم التالي، إنّ سليمان كان غارقاً في مشاهدة الخيل والشمس قد غربت واستترت خلف حجاب الأفق، فغضب سليمان كثيراً لأنّه لم يكن قد صلّى صلاة العصر، فنادى ملائكة الله، ودعاها إلى ردّ الشمس، ف إستجابت له الملائكة وردّتها إليه، أي رجعت فوق الأفق، فتوضّاً سليمان (المراد بمسح السوق والأعناق هو أداء الوضوء الذي كان حينذاك يعمل به وفق سنّة سليمان، وبالطبع فإنّ كملمة (المسح) تأتي أحياناً في لغة العرب بمعنى الغسل) ثمّ صلّى.

البعض ممّن ليس لديهم الإطلاع الكافي تحدّثوا بأكثر من هذا، ونسبوا أموراً سيّئة ومحرّمة أخرى إلى هذا النّبي الكبير، عندما قالوا: إنّ المقصود من جملة ﴿طفق هسعا بالسّوق والأمناق﴾ هو أنّه أمر بضرب سوق وأعناق الخيل بالسيف، أو أنّه نفّذ هذا الأمر بشخصه، لأنّها شغلته عن ذكر الله والصلاة.

طبيعي أنَّ بطلان التَّفسير الأخير لا يخفى على أحد، لأنَّ الخيول لا ذنب لها كي يقتلها سليان بحدّ السيف، فإن كان هناك ذنب فقد إر تكبه هو، لأنَّه كان غارقاً في مشاهدة خيله. ونسي صلاته.

١٩] الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل العمل الحرّم من نبي؟! أمّا الروايات التي وردت من المصادر الإسلامية بشأن هذه الآية فإنّها تنفي \_بشدّة \_هذه التهمة الموجّهة إلى سليمان ﷺ.

أمّا التفاسير السابقة التي قالت بنسيان سليمان وغفلته عن أداء صلاة العصر، فهي موضع السؤال التالي، هل يمكن لنبي معصوم أن ينسى واجباً مكلّفاً به؟ رغم أنّ إستعراضه للخيول كان واجباً آخر مكلّفاً به، إلّا إذاكانت الصلاة \_كما قال البعض \_صلاة مندوبة أو مستحبّة، ونسيانها لا يسبّب أيّة مشاكل، ولكن إن كانت صلاة نافلة فلا ضرورة إذن لردّ الشمس.

إذا إنتهينا من هذا، فهناك إشكالات أخرى وردت بشأن هذا التّفسير:

ا-كلمة (الشمس) لم تأت بصورة صريحة في الآيات، في حين أنّ الخسيل **والعسّافنات** الجيادي جاء ذكرها صريحاً، ونرى من المناسب أن نعود بالضمير على شيء صرّحت به الآيات.

٢- عبارة (عن ذكر رئين) ظاهرها يعني أنّ حبّ هذه الخيل إنّما هو ناشيء مسن ذكر وطاعة أمر الله، في حين ـ طبقاً للتفسير الأخير ـ تعطي كلمة (عن) معنى (على) ويكون معنى العبارة، إنيّ آثرت حبّ الخيل على حبّ ربيّ، وهذا المعنى مخالف لظاهر الآية.

٣- الأعجب من كلّ ذلك هي عبارة **(ردّوها عليّ)** التي تحمل صفة الأمر، فهل يمكن أن يخاطب سليان الباري عزّوجلّ أو ملائكته بصيغة الأمر، أن ردّوا عليّ الشمس، كما يخاطب عبيده أو خدمه.

٤- قضيّة ردّ الشمس، رغم أنّها في مقابل قدرة الباري عزّوجلّ تعدّ أمراً يسيراً، إلّا أنّها تواجه بعض الإشكالات بحيث جعلتها أمراً لا يمكن قبوله من دون توفّر أدلّة واضحة عليها.

٥- الآيات المذكورة أعلاه تبدأ بمدح وتمجيد سليمان، في حين أنَّ التَّفسير الأخــير لهــا

داعي لردّ الشمس.

أليس من الأفضل صرف النظر عن تلك الروايات غير الموثوقة، وإرجاع علمها إلى أصحابها، وتقبّل كلّ ما يبيّنه ظاهر الآيات بذهنية صافية ومتفتّحة، لنريح أنفسنا من عناء الإشكالات الفارغة؟

8003

### الآيات

وَلَقَدْ فَتَنَا سُلَيْمَنَ وَأَلْقَيْنَا عَلَى كُرْسِيِهِ عَصَدَا ثُمَّ أَنَابَ ٢ مَعَالَ رَبِّ أَغْفِرْ لِي وَهَبْ لِي مُلْكًا لَا يَنْبَغِي لِآحَدِ مِنْ بَعَدِي إِنَّكَ أَنتَ لَوْهَا بُ ٢ فَسَخَرْنَا لَهُ الرِيحَ تَجَرِي بِأَمْرِ وَ حَيْثُ أَصَابَ ٢ وَالشَيَطِينَ كُلَّ بَنَآءٍ وَغَوَّاصٍ ٣ وَ اخَرِينَ مُقَرَّ بِينَ فِي الْأَصْفَادِ ٣ هُذَا عَطَآ وُنَا فَأَمَنُنَ أَوْأَمْسِكَ بِعَتِرِحِسَابٍ ٢ وَإِنَّ لَهُ , عِنَدَ مَا لَزُلْفَى وَحُسَنَ مَتَاب

### التفسير

الإمتمان الصعب لسليمان وملكه الواسع:

هذه الآيات تتحدّث عن أحداث أخرى من قصّة سليمان، وتبيّن أنّ الإنسان مهما إمتلك من قوّة وقدرة، فإنّها ليست منه، بل إنّ كلّ ما عنده هو مـن الله سـبحانه وتـعالى، هـذا الموضوع يزيل حجب الغرور والغفلة عن عين الإنسان، ويجعله يشعر بصغر حجمه قياساً إلى هذا الكون.

القسم الأوّل من الآيات يتطرّق إلى أحد الامتحانات التي إمتحن الله بها عبده سليمان. الإمتحان في ترك العمل بالأولى، وكيف توجّه بعدها سليمان بقلب خاشع إلى الله سبحانه وتعالى طالباً منه العفو والتوبة لتركه العمل بالأولى.

إيجاز محتوى الآيات، سمح مرّة أخرى لناسجي قصص الخيال أن ينسجوا قصصاً خيالية ووهمية، ويلصقوا النّهم بهذا النّبي الكبير ما لا يليق بالنبوّة، ويتنافي مع مقام العصمة، ويتنافي أساساً مع المنطق والعقل، وهذا بحدّ ذاته امتحان للمحقّقين في علوم القرآن، فلو أنّنا إكتفينا بما تطرحه آيات القرآن لما بقيت ثغرة لنفوذ الخرافات والأباطيل.

الآية الأولى في بحثنا هذا تقول: **فولقد فتنّا سليمان وألقينا علىٰ كرسيّه جسداً ثمّ أناب ﴾**. «الكرسي» يعني الأريكة ذات الأرجل القصيرة، ويبدو أنّه كان للسلاطين نوعان من الكراسي، الأوّل: له أرجل قصيرة يستخدم في الأوقات العادية، والثاني: له أرجل أطول

يستخدمها السلاطين في اجتماعاتهم الرسمية، ويطلق على الأوّل اسم (كرسي) وعلى الثاني اسم (عرش).

[ع

«الجسد» يعني الجسم الذي لا روح فيه، وكما يقول الراغب في مفرداته: إنّ لها مفهوماً أكثر محدودية من مفهوم الجسم، لأنّ كلمة الجسد لا تطلق على غير الإنسان إلّا نـادراً. ولكن كلمة الجسم لها طابع عام.

يستفاد من هذه الآيات بصورة عامّة أنّ موضوع إمتحان سليمان كان بواسطة جسـد خالٍ من الروح ألقي على كرسيّه وأمام عينيه، أمر لم يكن يتوقّعه، وآماله كانت متعلّقة بشيء آخر، والقرآن لا يعطي تفصيلات أخرى في هذا الجمال.

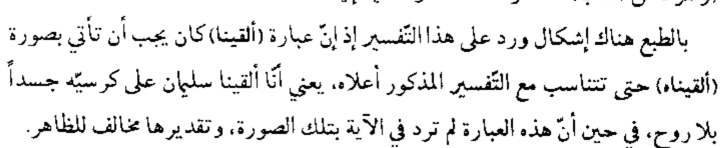
وقد أورد المفسّرون والمحدّثون تفسيرات متعدّدة في هذا المجال، أفضلها وأوضحها مــا يلي:

إنّ سليمان الله كان متزوجاً من عدّة نساء، وكان يأمل أن يُرزق بأولاد صالحين شجعان ليساعدوه في إدارة شؤون البلاد وجهاد الأعداء، فحدّث نفسه يوماً قائلاً: لأطوفنّ على نسائي كي أرزق بعدد من الأولاد لعلّهم يساعدونني في تحقيق أهدافي، ولكونه غفل عن قول (إن شاء الله) بعد تمام حديثه مع نفسه، تلك العبارة التي تبيّن توكّل الإنسان على الله سبحانه وتعالى في كلّ الأمور والأحوال، فلم يرزق سوى ولد ميّت ناقص الخلقة جيء به وألتي على كرسي سليمان الله.

سليمان للجلا غرق \_هنا \_في تفكير عميق، وتألّم لكونه غفل عن الله لحظة واحدة وإعتمد على قواء الذاتية، فتاب إلى الله وعاد إليه.

وهناك تفسير آخر بمكن طرحه بعد التّفسير الأوّل وهو: إنّ الله سبحانه وتعالى إمتحن سليان بمرض شديد. بحيث طرحه على كرسيه كجسد بلا روح من شدّة المرض، وعبارة (جسد بلا روح) مألوفة ودارجة في اللغة العربية إذ تطلق على الإنسان الضعيف والعليل.

وفي نهاية الأمر تاب سليمان إلى الله، وأعاد الله إليه صحّته، وعاد كما كان قبل مـرضه (والمراد من (أناب) هنا عودة الصحّة والعافية إليه).



عبارة (أناب) في هذا التّفسير جاءت بمعنى عودة الصحّة والعافية إليه، وهذا أيضاً مخالف للظاهر، أمّا إذا اعتبرنا أنّ معنى (أناب) هو التوبة والعودة إلى الله، فإنّها لا تلحق أي ضرر بالتّفسير، ولهذا فإنّ الشيء الوحيد المخالف لظاهر الآية \_هنا \_هو حذف ضـعير عـبارة (ألقيناه).

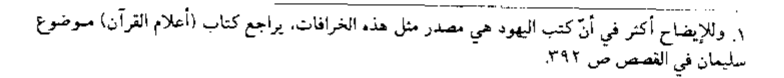
القصص الكاذبة والقبيحة التي تحدّثت عن فقدان خاتم سليمان، وعثور أحد الشياطين عليه، وجلوس ذلك الشيطان على عرش سليمان، كما ورد في بعض الكتب التي لا يستبعد أن يكون مصدرها هو كتاب (التلمود) اليهودي المليء بـالخرافـات الإسرائـيلية بمـا لا يتناسب مع العقل والمنطق.

وهذه القصص \_ في حقيقة الأمر \_ دليل إنحطاط أفكار مبتدعيها، ولهذا فإنّ الحـقّقين المسلمين أينها ذكروها أعلنوا بصراحة زيفها وكونها مجرّد اختلاقات، وقالوا: إنّ مقام النبوّة والحكومة الإلهيّة غير مرتبط بالخاتم، ولم يستردّ الباري عزّوجلّ النبوّة من أحد أنبيائه بعد أن بعثه بها، حتى يبعث الشيطان بصورة نبي ليجلس مكان سليان (٤٠) يوماً يحكم فيها بين الناس ويقضى بينهم (.

على أيّة حال، فإنّ القرآن الكريم \_ من خلال الآية التالية \_ يكرّر الحديث بصورة مفصّلة حول قضيّة توبة سليان التي وردت في آخر عبارة تضمّنتها الآية السابقة: ﴿قال ربّ الفرالي وهب لي هلكا لاينبغي لأحد من بعدي لِلك لنت الوقاب».

# مل يستشفّ البمل من طلب سليمان 🕸

ذكر المفسّرون أجوبة كثيرة على هذا السؤال، الكثير منها لا يتطابق مع ظاهر الآيات، والجواب الذي يبدو أكثر تناسباً ومنطقية من بقيّة التفاسير هو أنّ سليان طلب من الباري عزّوجلّ أن يهب له ملكاً مع معجزات خاصّة، كي يتميّز ملكه عن بقيّة المالك، لأنّنا نعرف أنّ لكالٌ نه معجزة خاصّة به، فوسي يليلا معجزته العصا واليد البيضاء، ومعجزة إيراهيم عليًا



2+2 سورة ص / الآية ٣٤ ـ ٤٠ [ع

الأكرم محمّد بَشَرْ هو القرآن الجيد، وسليمان كان ملكه مقترناً بالمعجزات الإلهيّة، كـتسخير الرياح والشياطين له مع بميِّزات أخرى.

وهذا الأمر لا يعدّ عيباً أو نقصاً بالنسبة للأنبياء الذين يطلبون من الله أن يسؤيّدهم بمعجزة خاصّة، كي يبر هنوا للناس على صدق نبوّتهم، ولهذا فلا يوجد أي مانع في أن يطلب الآخرون ملكاً أوسع وأكبر من ملك سليمان، ولكن لا تتوفَّر فيه الخصائص التي أعطيت لسلبان.

والدليل على هذا الكلام الآيات التالية، والتي هي \_ في الحــقيقة \_ تـعكس إســتجابة الباريء عزّوجلّ لطلب سليمان، وتتحدّث عن تسخير الرياح والشياطين لسليمان، وكما هو معروف فإنَّ هذا الأمر هو من خصائص ملك سلمان.

ومن هنا يتّضح جواب السؤال الثاني الذي يقول، وفقاً لعقائدنا نحن المسلمون، إنّ ملك المهدي (عجّل الله تعالى فرجه) سيكون ملكاً عالياً، وبالنتيجة سيكون أوسع مـن مـلك سليمان. لأنَّ ملك المهدي (عجَّل الله تعالى فرجه) مع سعته وخصائصه التي تميَّزه عن بقيَّة المهالك، فإنَّه يبقى من حيث الخصائص مختلفاً عن ملك سلبمان، وملك سلبمان يبقى خاصًّا به. خلاصة الأمر أنَّ الحديث لم يختصَّ بزيادة ونقصان وتوسعة ملكه وطلب الاختصاص به، وإِنَّما اختصَّ الحديث بكمال النبوَّة والذي يتمَّ بوجود معجزات خصوصية، لتميَّزه عن نبوَّة الأنبياء الآخرين، وسليان كان طلبه منحصراً في هذا الجال.

ولقد ورد في بعض الرّوايات المنقولة عن الإمام موسى بن جعفر الكاظم الله في ردّه على سؤال يقول: إنَّ دعوة سليمان فيها بخل، إذ جاء في الحديث أنَّ أحد المقرَّبين عــن الإمــام الكاظمين وهو على بن يقطين سأل الإمامين قائلاً: أيجوز أن يكون نسبي الله عـزّوجلّ بخىلا؟

فقال: «لا».

فقلت له: فقول سليان الله : ﴿ربّ لفقر لي وهب لي هلكاً لاينيغي لأحد هن يعدي ﴾ ما وجهه ومعنادا

# فقال: «الملك ملكان: ملك مأخوذ بالغلبة والجور وإجبار الناس، وملك مأخوذ من قبل الله تعالى كملك آل إيراهيم وملك طالوت وذي القرنين، فقال سليمان إلى : هب لي ملكاً لا ينبغى لأحد من بعدي أن يقول إنَّه مأخوذ بالغلبة والجــور وإجــبار النــاس، فــــخَّر الله

٤٠٥ الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل

عزّوجلّ له الريح تجري بأمره رخاءً حيث أصاب، وجعل غدوّها شهراً ورواحها شهراً، وسخّر الله عزّوجلّ له الشياطين كلّ بنّاء وغوّاص، وعلّم منطق الطير ومكّن في الأرض، فعلم الناس في وقته وبعده أنّ ملكه لا يشبه ملك الملوك المختارين من قبل والمالكين بالغلبة والجور.

قال: فقلت له: فقول رسول الله: «رحم الله أخي سليمان بن داود ما كان أبخله»؟ فقال: «لقوله ﷺ وجهان: أحدهما: ما كان أبخله بعرضه وسوء القول فيه، والوجه الآخر يقول: ما كان أبخله إن كان أراد ما كان يذهب إليه الجهّال» (.

الآيات التالية تبيّن ـ كما قلنا ـ موضوع إستجابة الله سبحانه وتعالى لطـلب سـليان ومنحه ملكاً يتميّز بإمتيازات خاصّة ونعم كبيرة، يمكن إيجازها في خمسة أقسام:

٦\_ تسخير الرياح له بعنوان واسطة سريعة السير، كما تقول الآية: ﴿فَسَـضَّرْنَا لَهُ الرَّيْحَــــــــــــــــــــ تجري بأهره رضاء حينه أصابيه).

من الطبيعي أنَّ الملك الواسع الكبير يحتاج إلى واسطة اتَّصال سريعة، كمي يستمكَّن صاحب ذلك الملك من تفقَّد كلَّ مناطق مملكته بسرعة في الأوقات الضرورية، وهـذا الامتياز منحه البارى عزَّوجلَّ لسليمان لللهِ

أمّاكيف كانت الرياح تطيع أوامره؟ وبأي سرعة كانت تسير؟ وعلى أي شيء كان سليمان وأصحابه يركبون أثناء إنتقالهم من مكان إلى آخـر عـبر الرياح؟

وما هي العوامل التي كانت تحفظهم من السقوط ومن إنخفاض وإرتفاع ضغط الهواء. وغيرها من المشاكل؟

خلاصة الأمر: ما هي هذه الواسطة السريّة وذات الأسرار الخفيّة التي كانت موضوعة تحت تصرّف سليمان في ذلك العصر؟

عادية، وإنَّا هي نعم خارقة ومعجزات، وهذه الأشياء تعدّ شيئاً بسيطاً في مقابل قـدرة الباري عزّوجلّ، وما أكثر المسائل التي نعرف أصلها في الوقت الذي لانعرف أي شيء عن جزئياتها.

5]

وهنا يطرح سؤال، وهو: كيف يمكن أن تتطابق عبارة (رخاء) الواردة في هذه الآية، والتي تعني (اللين) مع عبارة (عاصفة) والتي تعني الرياح الشديدة والواردة في الآية ٨١من سورة الأنبياء: **(ولسليحان الربح عاصفة تجري بأخرة إلى الأرض الّتي باركنا فيها)،** ؟

لهذا السؤال جوابان:

**الآوّل:** وصف الرياح بالعاصفة لبيان سرعة حركتها، ووصفها بالرخاء لبيان حركتها الهادئة والرتيبة، أي إنّ سليمان وأصحابه لم يكونوا يشعرون بأيّ إنزعاج من جرّاء حركة الرياح السريعة، فهي كالوسائل السريعة السير الموجودة حالياً، التي يشعر الإنسان معها كأنّه جالس في إحدى غرف بيته، بينما تسير به تلك الوسيلة بسرعة عالية جدّاً.

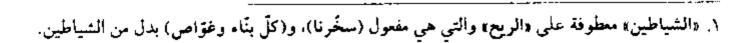
**الثّاني:** وقد ذكر بعض المفسّرين جواباً آخر على ذلك السؤال، وهو: إنّ هاتين الآيتين تشيران إلى نوعين من الرياح سخّرهما الله سبحانه وتعالى لسليمان، إحداهما كانت سريعة السير، والثانية بطيئة.

٢- النعمة الأخرى التي أنعمها الباريء عزّوجلّ على عبده سليمانﷺ، هـي تسـخير الموجودات المتمردة ووضعها تحت تصرّف سليمان لتنجز له بعض الأعمال التي يحــتاجها **﴿والشّياطينَ كلّ بِنّا.وفوّامن ﴾** (

أي إنَّ مجموعة منها منشغلة في البرّ ببناء ما يحتاج إليه سليمان من أبنية، وأخرى منشغلة بالغوص في البحر.

وبهذا الشكل فإنّ الله وضع تحت تصرّف سليمان قوّة مستعدّة لتنفيذ ما يحستاج إليـه، فالشياطين ــالتي من طبيعتها التمرّد والعصيان ــسخّرت لسليمان لتبني له، ولتستخرج المواد الثمينة من البحر.

مسألة تسخع الثياطين ليبليك متنفذها المجاب المدلية دفرجا بالآبة يتها



١١] الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل

مورد بحثنا والآية ٨٢ من سورة الأنبياء \_استخدمت كلمة (الشياطين) فيها، فيا إستخدمت كلمة (الجنّ) في الآية ١٢ من سورة سبأ.

٤•٧

وكها قلنا سابقاً فإنّ (الجنّ) موجودات مخفية عن أنظارنا، ولها عقول وشعور وقــدرة، وبعضها مؤمن وبعضها الآخر كافر، ولا يوجد هناك أي مانع من أن توضع ــبأمر من الله ــ تحت تصرّف بعض الأنبياء، لننجز له بعض الأعمال.

وهناك إحتمال وارد أيضاً، وهو أنّ كلمة الشياطين لها معنى واسع قد يشمل حتى العصاة من البشر، وقد استخدم هذا المعنى في الآية ١١٢ من سورة الأنعام، وبهذا الترتيب فإنّ الله سبحانه و تعالى منح سليمان قوّة جعلت حتى المتمردّين العصاة ينصاعون لأوامره.

٣ النعمة الأخرى التي أنعمها الباري عزّوجلّ على سليمان، هي سيطرته على مجموعة من القوى التخريبيّة، لأنّ هناك من بين الشياطين من لا فائدة فيه، ولاسبيل أمام سليمان سوى تكبيلهم بالسلاسل، كي يبقى المجتمع في أمان من شرورهم، كما جاء في القرآن المجيد (وتخرين هقرتين في الأصفاد)

«مقرّنين» مشتقّة من (قرن) وهي تشير إلى ربط الأيدي والأرجل أو الرقاب بالسلاسل. «أصفاد» جمع (صفد) على وزن (مطر) وتعني القيود التي تكبّل بها أيدي السجناء.

وقال البعض: إنَّ عبارة **﴿مقرنين في الأسفاد**﴾ تعني الجـــامعة التي تجــمع بــين الرقــبة واليدين، وهذا المعنى قريب من معنى «مقرنين» اللغوي وأكثر مناسبة له.

وهناك رأي آخر محتمل، وهو أنّ المقصود من هذه العبارة هو أنّ كـلّ مجـموعة مـنهم مغلولة بسلسلة واحدة.

وهنا يطرح هذا السؤال: إن كان المراد من الشياطين هم شياطين الجنّ، فإنّ أولئك لهم جسم شفّاف لا يتناسب مع استخدام الأغلال والسلاسل والقيود.

لهذا قال البعض: إنّها كناية عن إعتقال ومنع تلك الشياطين من أداء أي نشاط تخريبي، وإن كان المقصود من الشياطين هم المتمردون والعصاة من بني آدم فإنّ الأغلال والقيود

٤.٢ سورة ص / الآية ٣٤ ـ ٤٠ [ع

الواسعة والكاملة في توزيع العطايا والنعم على من يريد، ومنعها عمّن يـريد حسب مــا تقتضيه المصلحة، ﴿ هذا عطاؤنا فاهنن أو لمسك بغير حساب،

عبارة ﴿بغير حساب» إمّا أن تكون إشارة إلى أنَّ الباري، عزَّوجلَّ قد أعطى لسليان صلاحيات واسعة لن تكون مورد حساب أو مؤاخذة، وذلك لصفة العدالة التي كان يتمتَّع بها سليمان في مجال استخدام تلك الصلاحيات. أو أنَّ العطاء الإلهي لسليمان كــان عــظيماً بحيث إنَّه مهما منح منه فإنَّه يبقي عظيماً وكثيراً.

وقال بعض المفسّرين: إنَّ هذه العبارة تخصّ \_ فقط \_ الشياطين المقرنين بـ الأصفاد، وتخاطب سليمان بأنَّه يستطيع إطلاق سراح أي منهم إن رأى في ذلك صلاحاً، وإيقاء من يشاء في قيوده إن رأى الصلاح في ذلك.

إلَّا أنَّ هذا المعنى مستبعد، لأنَّه لا يتلاءم مع ظاهر كلمة (عطائنا).

٥- والنعمة الخامسة والأخيرة التي منَّ الله سبحانه وتعالى بها على سليمان، هي المراتب المعنوية اللائقة التي شملته، كما ورد في آخر آية من آيات بحثنا ﴿وَلِنَّ لَهُ مُنْدَا لَوَلَغُيْ وَحَسْن هآبٍ).

هذه الآية في الحقيقة هي الردّ المناسب على أولئك الذين يدنّسون قدسية أنبياء الله العظام بادّعاءات باطلة وواهية يستقونها من كتاب التوراة الحالي المحرّف، وبهذا الشكل فإنَّها تبرىء ساحته من كلَّ تلك الإنَّهامات الباطلة والمزيَّفة، وتشيد بمرتبته عند الباريء عزّوجلّ، حتى أنَّ عبارة ﴿حسن مآب﴾ التي تبشَّره بحسن العاقبة والمنزلة الرفيعة عند الله، هي ـ في نفس الوقت \_ إشارة إلى زيف الادّعاءات الحرّفة التي نسبتها كتب التوراة إليه. والتي تدّعي أنَّ سليمان انجرَّ في نهاية الأمر إلى عبادة الأصنام إثر زواجه من امـرأة تـعبد الأصنام، وعمد إلى بناء معبد للأصنام، إلَّا أنَّ القرآن الكريم ينغي ويدحض كلَّ تلك البدع والخرافات.

#### بحثان



١- المقائق التي تبيَّنها لنا قصَّة سليمان من دون أيَّ شكّ، إنَّ القرآن الكريم يهدف من ذكر تاريخ الأنبياء إتمام برابج التربية من خلال عكس عين الحقائق في هذه القصص. ومن جملة الأمور التي رسمتها قصّة سليمان، ما يلي:

أ) إنّ إمساكه بزمام أمور مملكة قويّة ذات إمكانيات ماديّة واقتصادية واسعة وحضارة ساطعة لا تتنافي مع المقامات المعنوية والقيم الإلهيّة والإنسانية، كما ذكرت ذلك الآيسات المذكورة أعلاه بعد إنتهائها من سرد النعم الماديّة التي أجزلها الله على سليان، إذ يقول القرآن الجيد: ﴿ وَلِنَ لَه عندنا لزلفي وحسن مآميم.

2.4

وفي حديث ورد عن رسول الله ﷺ، قال فيه: «أرأيتم ما أعطي سليمان بن داود مسن ملكه؟ فإنّ ذلك لم يزده إلّا تخشعاً. ما كان يرفع بصر، إلى السماء تخشعاً لربّه» <sup>(</sup>!

ب) لإدارة شؤون مملكة كبيرة مترامية الأطراف، يجب توفّر وسيلة سريعة للإتّصال، كما ينبغي الاستفادة من الطاقات المختلفة، والحيلولة دون نفوذ القوى الخـرّبة، والإهـتمام بالقضايا العمرانية، والحصول على الأموال عن طريق استخراج الثروات من البرّ والبحر، ووضع الإمكانات تحت تصرّف الولاة والعمّال المناسبين والجديرين بتسلّم المناصب، كلّ هذه الأمور عكستها قصّة سليمان بصورة واضحة.

ج) الاستفادة من القوى البشرية بأقصى حدّ ممكن، بل ويمكن الإستفادة حستى مس الشياطين، إذ يمكن توجيهها وإرشادها للطريق الصحيح، وغلّ وتصفيد المتبقّي منها الذي لا يستفاد منه.

## ٢\_ سليمان في القرآن والتوراة

القرآن الجميد وصف نبي الله سليمان في الآيات المذكورة أعلاه بأنّه إنسان طاهر وصاحب قيم ومدبّر وعادل.

في حين وصفه كتاب التوراة الحالي المحرّف (والعياذ بالله) بأنّه رجل فاجر مطيع لهوى نفسه وذو نقاط ضعف كثيرة. والعجيب في الأمر أنّه إستعرض إلى جانب هذه الصفات الكاذبة والمزيّفة مناجاة سليمان لربّه وأشعاره الدينيّة وأمثاله وحكمه، والتي تشهد على أنّه رجل حكيم وحرّ، وهذا تناقض عجيب يشاهد في كتاب التوراة المحرّف الحالي.

ولمن يريد الإطلاع أكثر بهذا الشأن يمكنه مراجعة تفسير الآيات ١٢ و١٣ و١٤ من سورة سبأ. والذي جاء تحت عنوان (صورة سليمان في القرآن وكتاب التوراة الحالي المحرّف).

۱٫ تفسیر روحالبیان، ج ۸ ص ۳۹.

### الآيات

وَاذَكُرْعَبَدُنَا أَيُوْبَ إِذْنَادَىٰ رَبَّهُ وَأَنِي مَسَيْ الشَّيْطَنُ بِنُصَبِ وَعَذَابٍ (٤) أَرْكُضَ بِحِكْ هَذَا مُعْتَسُلُ أَرَدُو شَرَابٌ ٢٥ وَوَجَبْنَالَهُ وَأَهْلَهُ وَمِنْلَهُم مَعَهُمْ رَحْمَةً مِنَا وَذِكْرَى لِأُولِي آلاً لَبَنِ ٣٣ وَحُذَبِيَدِكَ ضِغْدًا فَأَصْرِب بِهِ وَلَا تَحْنَتُ إِنَّا وَجَذْنَهُ صَابِراً يَعْمَ الْعَبَدُ إِنَّهُ وَأَ

## التمسير

# مياة أيّوب المليئة بالموادث والعبر:

الآيات السابقة تحدّثت عن سليمان للله وعن القدرة التي منحها إيّاه الباريء عزّوجلّ. والتي كانت بمثابة البشرى لرسول الله ﷺ ولمسلمي مكّة الذين كانوا يعيشون تحت ضغوط صعبة.

آيات بحثنا هذا تتحدّث عن أيّوب الذي كان أنموذجاً حيّاً للصبر والإستقامة، وذلك لتعطي درساً لمسلمي ذلك اليوم ويومنا الحاضر وغداً، درساً في مقاومة مشاكل وصعاب الحياة، ولتدعوهم إلى الإتّحاد والتعاون، كها وضّحت العاقبة المحمودة للصبر والصابرين.

وأيّوب هو ثالث نبي من أنبياء الله تستعرض هذه السورة (سورة ص) جـوانب مـن حياته، وهي بذلك تدعو رسولنا الأكرميَّيَ إلى تذكّر هذه القصّة، وحكايتها للمسلمين، كي يصبروا على المشاكل الصعبة التي كانت تواجههم، ولا ييأسوا من لطف ورحمة الله.

اسم «أيّوب» أو قصّته وردت في عدّة سور من سور القرآن الجيد، منها الآية ١٦٣ في سورة النساء، والآية ٨٤ في سورة الأنعام التي ذكرت إسمه في قائمة أنبياء الله الآخـرين، وبيّنت وأثبتت مقام نبوّته، بخلاف كتاب التوراة الحالي الذي لم يعتبره من الأنبياء، وإنّمــا اعتبره أحد عباد الله المحسنين والأثرياء وذا عيال كثيرين.

كما أنَّ الآيات ٨٣ و ٨٤ في سورة الأنبياء إستعرضت بصورة مختصرة جوانب من حياة أيّوبﷺ ، أمّا آيات بحثنا هذه فإنّها تستعرض حياته بصورة مفصّلة أكثر من أيّ سورة أخرى من خلال أربعة آيات:

فالأولى تقول: ﴿ولدُكر عبدنا أيَّوب إذنادي ربَّه أنَّي مسَّني الشَّيطان بنصب وعدَّلب).

«نصب» على وزن (عسر)، و(نصب) على وزن (حسد)، وكلاهما بمعنى البلاء والشرّ.

هذه الآية تبيّن أوّلاً علوّ مقام أيّوب عند الباري عزّوجلّ، وذلك مــن خــلال كــلمة «عبدنا»، وثانياً فإنّها تشير بصورة خفيّة إلى الإيتلاءات الشديدة التي لا تطاق، وإلى الألم والعذاب الذي مسّ أيّوبﷺ.

ولم يرد في القرآن الكريم شرحاً مفصّلاً لما جرى على أيّوبﷺ ، وإنّمــا نــقرأ في كــتب الحديث المعروفة والتفاسير تفاصيل هذه القصّة.

فني تفسير نور الثقلين نقرأ أنَّ أبا بصير سأل الإمام الصادق عن بليّة أيّوب التي ابتلي بها في الدنيا لأيّ علّة كانت؟ (لعلّ السائل كان يظنّ أنَّ أيّوب ابتلي بما ابتلي به لمعصية إر تكبها) فأجاب عليه بقوله: «لنعمة أنعم الله عزّوجلّ عليه بها في الدنيا وأدّى شكرها، وكان في ذلك الزمان لا يحجب إيليس دون العرش، فلمّ صعد ورأى شكر نعمة أيّوب عليه حسده إبليس، فقال: ياربّ، إنّ أيّوب لم يؤدّ إليك شكر هذه النعمة إلّا بما أعطيته من الدنيا، ولو حرمته دنياه ما أدّى إليك شكر نعمة أبداً، فسلّطني على دنياه حتى تعلم أنّه لم يؤدّ إليك شكر نعمة أبداً».

ولكي يوضّح الباريء عزّوجلّ إخلاص أيّوب للجميع، ويجعله نموذجاً حيّاً للعالمين حتى يشكروه حين النعمة ويصبروا حين البلاء، سمح الباري عـزّوجلّ للشـيطان في أن يتسلّط على دنيا أيّوب).

«فقال له الباري عزّوجلّ: قد سلّطتك على ماله وولده، قال: فانحدر إيليس فلم يبق له مالاً ولا ولداً إلّا أعطبه (أي أهلكه) فإزداد أيّوب لله شكراً وحمداً. قال: فسلّطني على زرعه ياربّ، قال: قد فعلت، فجاء مع شياطينه فنفخ فيه فاحترق، فازداد أيّوب لله شكراً وحمداً، فقال: ياربّ سلّطني على غنمه، فسلّطه على غنمه فأهلكها، فإزداد أيّوب لله شكراً وحمداً،

٤١٢ سورة ص / الآية ٤١ ـ ٤٤ [ج

بهذا الإبتلاء الذي لم يبتل به أحد إلّا من أمر كنت تستره؟ فقال أيّوب ﷺ: وعزّة ربّي لم أرتكب أي ذنب، وما أكلت طعاماً إلّا ويتيم أو ضعيف يأكل معي» <sup>(</sup>

حقّاً إنّ شهاتة أصحابه كانت أكثر ألماً عليه من أيّة مصيبة أخرى حلّت به، ورغم هذا لم يفقد أيّوب صبره، ولم يلوّث شكره الصافي كالماء الزلال بالكفر، وإنّا توجّه إلى الباريء عزّوجلّ وذكر العبارة التي ذكرناها آنفاً، أي قوله تعالى: **﴿لَنَّي هَسّتِي الشّيطان بِنصب** وعدَّلب) ولكونه خرج من الإمتحان الإلهي بنتيجة جيّدة، فتح الباري عـزّوجلّ ـ مـرّة أخرى ـ أبواب رحمته على عبده الصابر المتحمّل أيّوب، وأعاد عليه النعم التي إفـتقدها الواحدة تلو الأخرى، لابل أكثر ممّاكان يمتلك من المال والزرع والغنم والأولاد، وذلك كي يفهم الجميع العاقبة الحسنة للصبر والتحمّل والشكر.

بعض كبار المفسّرين، احتملوا أنّ الوساوس التي وسوس بها الشيطان في قلب أيّوب هي المقصودة من أذى وعذاب الشيطان لأيّوب، إذ كان يقول له أحياناً: لقد طالت فترة مرضك، ويبدو أنّ ربّك قد نسيك!

وأحياناً كان يقول له: ما زلت تشكر الله رغم أنَّه أخذ منك النعم العـظيمة والسـلامة والقوّة والقدرة!

يحتمل أنّهم ذكروا هذا التّفسير لكونهم يستبعدون إمكانية تسلّط الشيطان على الأنبياء كأيّوب، ولكن مع الإنتباء إلى أنّ هذه السلطة: أوّلاً: كانت بأمر من الله. وثانياً: محسدودة ومؤقتة. وثالثاً: لإمتحان هذا النّبي الكبير ورفع شأنه، فلا إشكال في ذلك.

على أيّة حال، قيل: إنّ فترة ألمه وعذابه ومرضه كانت سبع سنين، وفي رواية أخـرى قيل: إنّها كانت ١٨ سنة، وحالته وصلت إلى حدّ بحيث تركه أصحابه وحتى أقرب المقربين إليه، عدا زوجته التي صمدت معه وأظهرت وفاءها له. وهذا شــاهد عــلى وفـاء بـعض الزوجات!

وأُشدٌ ما آذى وآلم روح أيّوبﷺ من بين ذلك الأذى والعذاب الذي مرّ به، هو شهاتة أحداث اذا نترب المقال من السالية أيّاً تستنتس ما سند المان التربي مرّ

٦. هذه الرواية وردت في تفسير نورالثقلين، نقلاً عن تفسير علي بن إبراهيم، ونفس المضمون ورد في تفسير. القرطبي. والتفسير الكبيرَ، وتفسير الصافي. وغيرها مع إختلاف بسيط.

في النهاية خرج أيّوب الله سالماً من بودقة الامتحان الإلهي، ونزول الرحمة الإلهيّة عليه يبدأ من هنا، إذ صدر إليه الأمر **(ارتفن برجلك هذا مغتسل بارد وشراب)**.

«اركض» مشتقّة من (ركض) على وزن (فقر) وتعني دكّ الأرض بالرجل، وأحياناً تأتي بمعنى الركض، وهنا تعطي المعنى الأوّل.

فالله الذي فجّر عين زمزم في صحراء يابسة وحارقة تحت أقدام الطفل الرضيع إسهاعيل، هو الذي أصدر أمراً بتفجّر عين باردة لأيّوب ليشرب منها ويغتسل بمائها للشفاء من كافّة الأمراض التي أصابته (الظاهرية والباطنية).

ويرى البعض أنَّ تلك العين عبارة عن ماء معدني صالح للشرب، وفـيه شـفاء لكـلَّ الأمراض، ومهما كان فإنَّه من لطف الله ورحمته النازلة على نبيّه الصابر المقاوم أيَوب ﷺ

(مغتسل) يعني الماء الذي يغسل به، وقال البعض: إنَّها تعني محل الغسل، لكسنّ المـعنى الأوّل أصحّ.

وعلى أيّة حال، فإنّ وصف ذلك الماء بالبارد، قد يكون إشارة إلى التأثيرات الخــاصّة التي يتركها الماء البارد على سلامة الجسم، وذلك ما أثبته الطبّ الحديث اليوم. إضافةً إلى أنّه إشارة لطيفة إلى أنّ كمال ماء الغسل يتمّ إن كان طاهراً ونظيفاً كماء الشرب.

والشاهد على هذا ما جاء في الروايات من إستحباب شرب جسرعة مـن المـاء قـبل الإستحيام به<sup>ر</sup>.

النعمة المهمّة الأولى التي أُعيدت على أيّوب هي العافية والشفاء والسلامة، أمّا بقيّة النعم التي أُعيدت عليه، فاستعرضها القرآن الجيد **فووهبنا له أهله ومثلهم معهم رحمةً منّا وذكرئ** لأولى للألبا**ب**.

وعن كيفية عودة عائلته إليه؟ وردت تفاسير متعدّدة، أشهرها يقول: إنّهم كانوا أمواتاً فأحياهم الله مرّة أخرى.

ولكن البعض قال: إنَّهم كانوا قد تفرَّقوا عنه أيَّام إيتلائه بالمرض، فجمعهم الله إليه بعد

ېر ئە.

أمّا قوله تعالى: ﴿وَمُتَّلِعُهُمْ مُعْهُمُهُ، فَإِنَّهَا إِسْارَةَ إِلَى تَناسِلُهُمْ وَزِيادَةَ عددهم إلى الضعف، وبهذا إزداد عدد أبناء أيّوب إلى الضعف.

ورغم أنَّ الآيات لا تتطرَّق إلى إعادة أموال أيَّوب إليه، ولكن الدلائل كلُّها تـبيَّن أنَّ الباريء عزّوجلّ أعاد إليه أمواله وأكثر من السابق.

الذي يلفت النظر في آخر الآية ـ محلَّ البحث ـ أنَّ هدف إعادة النعم الإلهيَّة على أيُّوب تحدّد بأمرين:

الآوّل: (رحمة منّا) والتي كان لها صبغة فردية. وفي الحقيقة إنَّها مكافأة وجسائزة مس الباريء عزّوجلّ لعبده الصابر المقاوم أيّوب.

**والثَّـاني:** إعطاء درس لكلَّ أصحاب العقول والفكر على طول التاريخ لأخذ العبر من أيّوب، كي لا يفقدوا صبرهم وتحمّلهم عند تعرّضهم للمشاكل والحوادث الصعبة، وأن لا ييأسوا من رحمة الله، بل يزيدوا من أملهم وتعلُّقهم به.

المشكلة الوحيدة التي بقيت لأيُّوب الله هي قسمه بضرب زوجته، إذكان قد أقسم أيَّام مرضه لنن بريء من مرضه ليجلدنَّ امرأته مائة جلدة أو أقل لأمر أنكره عليها، ولكن بعدما برىء من مرضه رغب أيّوب في العفو عنها إحتراماً وتقديراً لوفائها ولخدماتها التي قدّمتها إليه أيّام مرضه، ولكن مسألة القسم بالله كانت تحول دون ذلك.

وهنا شمل الباريء عزّوجلَّ أيّوبﷺ مرّة أخرى بألطافه ورحمته، وذلك عندما أوجد حلًّا لهذه المشكلة المستعصية على أيَّوب ﴿وَجَدَبِيدِكَ صَغْبًا فَاصْرِبٍ بِهِ وَلا تَحْنَكَ﴾.

«ضغت» تعنى ملء الكفّ من الأعواد الرقيقة، كسيقان الحنطة والشعير أو الورد ومـا شابهها.

وعن الأمر الذي أنكرته زوجة أيّوب على زوجها والتي تدعى (ليا) بنت يعقوب، فقد إختلف المفسّرون في تفسيره...

فقد نقل عن (ابن عبّاس) أنَّ الشيطان ظهر بصور ته الطبيعية لزوجة أيّوب، وقال لها:

إنَّى أُعالج زوجك بشرط أن تقولي حينا يتعافى: إنَّي الوحيد الذي كنت السبب في معافاته، ولا أريد أيِّ أجرة على معالجته... الزوجة التي كانت متألَّمة ومتأثَّرة بشدَّة لاستمرار مرض زوجها وافقت على الإقتراح، وعرضته على زوجها أيّوب فيا بعد، فتأثّر أيّوب كثيراً لوقوع زوجته في شرك الشيطان، وحلف أن يعاقب زوجته.

| £10                                   | الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل | [\) |
|---------------------------------------|----------------------------------|-----|
| · · · · · · · · · · · · · · · · · · · | -                                |     |

وقال البعض إنَّ أيّوب بعث زوجته لمتابعة عمل ما، فتأخّرت في العودة إليه. فتأثّر أيّوب الذي كان يعاني من آلام المرض، وحلف أن يعاقب زوجته.

على أيّة حال، فإنّ زوجته كانت تستحقّ الجزاء من هذا الجانب، أمّا من جانب وفائها وخدمتها أيّوب طوال فترة مرضه فإنّه يجعلها تستحقّ العفو أيضاً.

حقّاً إنّ ضربها بمجموعة من سيقان الحنطة أو الشعير لا تعطي مصداقاً واقعياً لحلفه، ولكنّه نفّذ هذا الأمر لحفظ إحترام اسم الله، والحيلولة دون إشاعة مسألة إنتهاك القوانين، وهذا الأمر ينفّذ فقط بشأن الطرف الذي يستحقّ العفو، وفي الموارد الأخرى التي لا تستحقّ العفو لا يجوز لأحد القيام بمثل هذا العمل <sup>(</sup>.

الآية الأخيرة في بحثنا هذا ـ التي هي بمثابة عصارة القصّة من أوّها حتى آخرها ـ تقول: ﴿لِنَا وجدناه صابراً تعم للعبد لِنّه أوّلبه﴾.

ومن الواضح أنّ دعاء أيّوب الباريء عزّوجلّ، وطلبه دفع الوساوس الشيطانية عنه، ورفع البلاء والمرض عنه، كلّ هذه لا تتنافي مع مقام صبره وتحمّله ــذلك الصبر والتحمّل الذي استمرّ لمدّة سبع سنين، وفي روايات أخرى لمـدّة ثمـانية عــشر عــاماً ــ للأوجــاع والأمراض والفقر والعسر وإستمرار الشكر.

الذي يلفت النظر في هذه الآية أنّها أعطت ثلاثة أوصاف لأيّوب، كلّ وإحد منها إن توفّر في أي إنسان فهو إنسان كامل. **أوّلاً:** مقام عبوديته. **ثانياً:** صبره وتحمّله وثباته. **ثانياً.** إنابته المتكرّرة إلى الله.

### ہدوث

**١- دروس مهمّة في قصّة أيّوب** رغم أنّ قصّة هذا النّبي الصابر أدرجت في أربع آيات في هذه السورة، إلّا أنّها وضّحت

حقائق مهمّة، منها: أ) الإمتحان الإلهى واسع وكبير جداً ويشمل حتى الأنبياء الكبار، إذ يكون إمتحانهم

١. نظير هذا المعنى ورد في باب الحدود الإسلامية وتنفيذها بحقَّ المرضى المذنبين (كتاب الحدود أبواب حدّ الزنا).

أشدّ وأصعب من الآخرين، لأنّ طبيعة الحياة في هذه الدنيا بنيت على هذا الأساس، ومن دون هذا الإمتحان فإنّ الإمكانيات والطاقات الكامنة في الإنسان لا تتفجّر.

[ع

ب) الفرج بعد الشدّة نقطة أخرى تكمن في مجريات هذه القصّة، فعندما تشتدّ أمواج الحوادث والبلاء على الإنسان وتحيط به من كلّ جانب، عليه أن لا ييأس ويفقد الأمل، وإنّا عليه أن يدرك أنّها بداية تفتح أبواب الرحمة الإلهيّة عليه، كما يقول أمير المؤمنين علي بن أبي طالب<sup>44</sup> : «عند تناهي الشدّة تكون الفرجة، وعند تضايق حلق البلاء يكون الرخاء»<sup>(</sup>.

ج) مجريات هذه القصّة توضّح بصورة جيّدة بعض غايات البلاء والحوادث الصعبة في الحياة، وتجيب على من يرى في وجود الآفات والبلايا تناقضاً مع برهان النظم في بحوث الحياة، وتجيب على من يرى في وجود الآفات والبلايا تناقضاً مع برهان النظم في بحوث التوحيد، لأنّ وجود مثل هذه الحوادث الصعبة والشديدة في حياة الإنسان ـ من أنبياء الله التوحيد، لأنّ وجود مثل هذه الحوادث الصعبة والشديدة في حياة الإنسان ـ من أنبياء الله التوحيد، لأنّ وجود مثل هذه الحوادث الصعبة والشديدة في حياة الإنسان ـ من أنبياء الله التوحيد، لأنّ وجود مثل هذه الحوادث الصعبة والشديدة في حياة الإنسان ـ من أنبياء الله التوحيد، لأنّ وجود مثل هذه الحوادث الصعبة والشديدة في حياة الإنسان ـ من أنبياء الله التوحيد، لأنّ وجود مثل هذه الحوادث الصعبة والشديدة في حياة الإنسان المان ـ من أنبياء الله التوحيد، لأنّ وجود مثل هذه الحوادث الصعبة والشديدة في حياة الإنسان ـ من أنبياء الله التوحيد، لأنّ وجود مثل هذه الحوادث الصعبة والشديدة في حياة الإنسان ـ من أنبياء الله التوحيد، لأنّ وجود مثل هذه الحوادث الصعبة والشديدة والشديدة في حياة الإنسان ـ من أنبياء الله التوحيد، لأنّ وجود مثل هذه الحوادث الصعبة والشديدة والنديدة في حياة الإنسان ـ من أنبياء الله التوحيد، الحياء الله وحتى عموم الناس ـ يعدّ أمراً ضرورياً، فالامتحان ـ كها ذكرنا ـ يفجّر طاقات الكبار الكامنة، ويوصله في آخر الأمر إلى التكامل في وجوده.

لذا فقد ورد في الروايات الإسلامية عن الإمام الصادقﷺ : «إنّ أشد الناس بلاءاً الأنبياء. ثمّ الذين يلونهم، الأمثل فالأمثل»<sup>7</sup>.

كما ورد عن الإمام الصادقﷺ : «إنَّ في الجنَّة منزلة لا يبلغها عبد إلَّا بالإبتلاء» ﴿

د) أحداث هذه القصّة تعطي درساً في الصبر لكلّ المؤمنين الواقعيين الرساليين، الصبر والتحمّل الذي يعقبه الظفر والإنتصار في كلّ المحالات، ونيل المقام المحمود والمنزلة الرفيعة عند الباريء عزّوجلّ.

ه) أحياناً يكون إمتحان شخص ما، هو إمتحان في نفس الوقت لأصدقائه وللمحيطين به، كي يعرف حجم صداقتهم ومحبّتهم إيّاه، ومقدار وفائهم له، فعندما فقد أيّوب أمواله وثرواته وصحّته تفرّق عنه أصحابه، ولم يكتفوا بالإبتعاد عنه، وإغّا اتّحدت ألسنتهم مع ألسنة أعدائه في الشهاتة به وإلقاء اللائمة عليه، وكشفوا بفعلتهم هذه عن حقيقة أنفسهم، وكما ألسنة أعدائه في الشهاتة به وإلقاء اللائمة عليه، وكثفوا بفعلتهم هذه عن موايقة أنفسهم، وكل يتولي أمواله ألسنة أعدائه وأرواته وصحّته تفرّق عنه أصحابه، ولم يكتفوا بالإبتعاد عنه، وإغّا اتّحدت ألسنتهم مع ألسنة أعدائه في الشهاتة به وإلقاء اللائمة عليه، وكثفوا بفعلتهم هذه عن مقدقة أنفسهم، وكما يكتفوا بفعلتهم هذه عن مقيقة أنفسهم، وكما ألسنة أعدائه في الشهاتة به وإلقاء اللائمة عليه، وكشفوا بفعلتهم هذه عن مرضه، والشعر المعروف لاحظنا فإنّ أيّوب كان يتألم من جراح ألسنتهم أكثر من تألمّه من مرضه، والشعر المعروف يقول:

جراحات السنان لها التيام ولا يلتام ما جرح اللسان



بهج البلاغة، الكلمات القصار، الكلمة ٣٥١.
 ٢. سفينة البحار، ج ١، ص ١٠٥، مادة (بلاء).
 ٣. المصدر السابق.

٤١٧] الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل

و) أحبّاء الله ليسوا من يذكر الله عند الرخاء، وإنّما أحبّاء الله الواقعيون هم أولئك الذين يذكرون الله دائماً في السرّاء والضرّاء، وفي البلاء والنعمة، وفي المرض والعافية، وفي الفقر والغنى، وإنّ تأثيرات الحياة الماديّة لا تترك على إيمانهم وأفكارهم أدنى أثر.

قال أمير المؤمنين على في خطبته الخاصّة بوصف المتّقين التي بسيّنها لصماحبه المخملص «همام» وإستعرض فيها أكثر من ١٠٠ صفة للمتّقين، قال في إحدى تلك الصفات: «نزلت أنفسهم منهم في البلاء كالتي نزلت في الرخاء».

ز) هذه القصّة أكّدت مرّة أخرى حقيقة أنّ فقدان الإمكانات الماديّة، ونزول المصائب، وحلول المشاكل والفقر، لا تعني عدم شمول الإنسان بلطف الباري، عزّوجلّ، كما أنّ إمتلاك الإمكانات الماديّة ليس دليلاً على بُعد الإنسان عن الله سبحانه و تعالى، وإنّما يمكن أن يكون الإنسان عبداً مقرّباً لله مع إمتلاكه للكثير من الإمكانات الماديّة، بشرط أن لا يكون عبداً لأمواله وأولاده ومقامه الدنيوي، وإن فقدها لا يفقد الصبر معها.

٢\_ أيّوبﷺ في القرآن والتوراة

رغم أنّ الباريء عزّوجلّ أشاد بالروح الكبيرة لهذا النّبي الكبير الذي هو مظهر الصبر والتحمّل في قرآنه الجيد في أوّل القصّة الخاصّة به وفي آخرها، فإنّ قصّة هذا النّبي الكبير ـممّا يؤسف له ـ لم تحفظ من أيدي الجهلة والأعداء، حيث دسّوا فيها خرافات تافهة لا تليق بمقامه المحمود المنزّه عنها والمطهّر منها، ومن تلك الخرافات القول بأنّ الدود غطّى بدنه أثناء فترة مرضه، وتعفّن جسده، بحيث إنّ أهل قريته ضاقوا به ذرعاً وأخرجوه من قريتهم.

ودون أدنى شكّ، فإنّ مثل هذه الروايات مزيّفة رغم ورودها في طيّات كتب الحديث، لأنّ رسالة الأنبياء تفرض أن يكون النّبي المرسل ـ في أي زمان ـ بعيداً عن مـثل تـلك بالتقوّلات، كي ينجذب إليه الناس برغبة وشوق، وأن لا تتوفّر فيه أشياء تكون سـبباً لتنفّرهم فيه وإيتعادهم عنه، كالأمراض والعيوب الجسدية والأخلاق السيّئة، لأنّها تتناقض مع فلسفة الرسالة، فالقرآن الجيد يقول بشأن رسول الله يَتَبَلَيْ في الآية ١٥٩ مـن

سورة آل عمران: ﴿ قيما رحمة من الله لنت لهم ولوكنت فقًّا عليظ القلب لأتفضُّوا من حولك ﴾ · وهذه الآية دليل على أنَّ النَّبي يجب أن لا يكون بحالة تجعل المحيطين به يتفرّقون عنه. ولكن ورد في التوراة جزء خاص بأيّوب وقبل موضوع (مزامير داود) وهذا الجزء يشتمل على ٤٢ فصلاً، كلِّ فصل يشرح مواضيع مختلفة، وقد وردت في بعض الفصول مواضيع

[ع

سيّنة وقبيحة، ومنها ما ورد في الفصل الثالث والذي يقول: إنّ أيّوب كان كثير الشكوى، في حين أنّ القرآن الكريم كان يعظّم ويشيد بمقام صبره وتحمّله.

٣\_ إطلاق صفة (أوَّاب) على الأنبياء الكبار

٤١٨

ثلاثة أنبياء كبار أُطلقت عليهم صفة (أوّاب) في هـذه السـورة، وهسم: داود وسـليان وأيّوب، وفي سورة (ق) في الآية ٣٢ أُطلق هذا الوصف على كلّ أهل الجنّة، قوله تـعالى: وهذا ها توهدون لكلّ أوّلب حفيظ».

هذه العبارات تبيَّن أنَّ مقامه في المقام الأعلى، وعندما نرجع إلى مصادر اللغة نشاهد أنَّ كلمة (أوَّاب) مشتقَّة من كلمة (أوب) وتعني الرجوع والعودة.

وهذا الرجوع والعودة (خاصّة وأنّ كلمة (أوّاب) هي اسم مبالغة تعني كثرة الرجـوع وتكراره) يشير إلى أنّ الأوّابين حسّاسون جدّاً تجاه الأسباب والعوامل التي تبعدهم عن الله، كالرزق وبريق الزخارف الدنيوية في أعينهم، ووساوس النفس والشيطان، وإن إيتعدوا لحظة واحدة عن الله عادوا إليه بسرعة، وإن غفلوا عنه لحظة تذكّروه وسعوا في جبرانها.

هذه العودة يمكن أن تكون بمعنى العودة إلى طاعة أوامر الله وإجتناب نواهـيه. أي أنّ أوامره هي مرجعهم وسندهم أينما كانوا.

وكلمة (أوّاب) التي جاءت في الآية العاشرة من سورة سبأ فياجيال قوّبي هعه وللطّير) والخاصّة بداود ـ أيضاً ـ تعطي معناً آخر، وهو ترديد الصوت، إذ إنّ الأوامر صدرت إلى الجبال والطيور أن ردّدي الصوت مع داود، ولهذا فإنّ (أوّاب) تعني كلّ من يردّد الأوامر الإلهيّة والتسبيح والحمد الذي تردّده كلّ موجودات الكون حسب قوانين الخلقة، وممّا يذكر أنّ أحد معاني كلمة (أيّوب) هي (أوّاب).

وَإِذَكُرْ عِبَدَنَا إِبْرَهِم وَإِسْحَقَ وَيَعْقُوبَ أَوْلِي ٱلْأَيْدِى وَٱلْأَبْصَى فَ إِنَّ أَخْلَصْنَاهُم عَالِصَةٍ ذِحْرَى آلدار ٥ وَإِنَّهُم عِندَنَا لَمِنَ ٱلْمُصْطَفَيْنَ ٱلأَخْيَارِ ٥ وَأَذَكُرْ إِسْمَعِيلَ وَٱلْيَسَعَ وَذَا ٱلْكِفَلِ وَكُلُّ مِنَ ٱلْأَخْبَارِ ٥

#### التفسير

الأنبياء السدَّة:

متابعة للآيات السابقة التي تطرّقت بإختصار إلى حياة (داود) و(سليمان) وبصورة أكثر إختصاراً لحياة (أيّوب) إذ بيّنت أهم النقاط البارزة في حياة هذا النّبي الكبير، تستعرض آيات بحثنا هذا أسهاء ستّة من أنبياء الله، وتوضّح بصورة مختصرة بعض صفاتهم البارزة التي يكن أن تكون أنموذجاً حيّاً لكلً بني الإنسان.

والذي يلفت الإنتباء. هو أنَّ هذه الآيات إسـتعرضت ستَّ صـفات مخــتلفة لأولئك الأنبياء الستّة، ولكلَّ صفة معناها ومفهومها الخاصّ بها.

فني البداية تخاطب رسول الله ﷺ ﴿وَلَدْكُرَ مَبَادُنَا لِبُرَاهِيمَ وَلِسْحَاقَ وَيُعَقُّوْبَ﴾.

مقام العبودية هو أوّل ميزة لأولئك الأنبياء، وحقّاً فإنّ كلّ شيء جمع في هذه الصفة فالعبودية لله تعني التبعية المطلقة له، وتعني الاستسلام الكامل لإرادته، والإستعداد لتنفيذ أوامره في كلّ الأحوال.

العبودية لله تعني عدم الاحتياج لغيره، وعدم التوجّه لسواه، والتفكير بلطفه ورحمته فقط، هذا هو أوج تكامل الإنسان وأفضل شرف له. ثمّ تضيف الآية: **﴿لُولِي للأيدي والأبص**ار**﴾**. إنّه لتعبير مثير للعجب؟ أصحاب الأيدي والأبصار! «أيدي» جمع (يد)، و(أبصار) جمع (بصر).

を]

الإنسان يحتاج إلى قوّتين لتحقيق أهدافه. الأولى قوّة الإدراك والتشخيص، والشانية حسن الأداء، وبعبارة أخرى: يجب عليه الاستفادة من (العلم) و(القـدرة) للـوصول إلى أهدافه.

وقد وصف الباريء عزّوجلّ أنبياءه بأنّهم ذوو إدراك وتشخيص وبصيرة قويّة، وذوو قوّة وقدرة كافية لإنجاز أعمالهم.

إنَّ هؤلاء الأنبياء على مستوى عالٍ من المـعرفة، وأنَّ مسـتوى عــلمهم بــشريعة الله وأسرار الخلق وخفايا الحياة لا يمكن تحديده.

أمّا من حيث الإرادة والتصميم وحسن الأداء، فإنّهم غـير كسـولين أو عـاجزين أو ضعفاء، بل هم أشخاص ذوو إرادة قويّة وتصميم راسخ، إنّهم قدوة لكـلّ السـائرين في طريق الحقّ، فبعد مقام العبودية الكامل لله تعالى، تسلّحوا بهذين السلاحين القاطعين.

ومممما يستنتج من هذا الحديث أنّه ليس المراد من اليد والعين أعضاء الحسّ التي يمتلكها غالبية الناس، لأنّ هناك الكثيرين ممّن يمتلكون هذين العضوين لكنّهم لا يمتلكون الإدراك والشعور الكافي، ولا القدرة على التصميم، ولا حسن الأداء في العمل، وإنّما هي كناية عن صفتين هما (العلم والقدرة).

أمّا الصفة الرابعة لهم فيقول القرآن بشأنها: ﴿ لِمَّا تَحْلَصْنَاهِم بِحَالِمَة ذكري للدِّلرِ ﴿

نعم، إنّهم يتطلّعون إلى عالم آخر، وأفق نظرهم لا ينتهيّ عند الحــياة الدنــيا ولذّاتهــا المحدودة، بل يتطلّعون إلى ما وراءها من حياة أبدية ونـعيم دائم، ولهــذا يــبذلون الجــهد ويسعون غاية السعي لنيلها.

وعلى هذا فإنّ المراد من كلمة (الدار) هي الدار الآخرة، لأنّه لا توجد دار غيرها، وإن وجدت فما هي إلّا جسر أو ممرّ يؤدّي إلى الآخرة في نهاية الأمر.

بعض المفسّرين احتملوا أن يكون المراد من الدار هنا دار الدنيا، وعبارة ﴿ دَكُوى للدّلر﴾ إشارة إلى الذكر الحسن الباقي لأولئك الأنبياء في هذه الدنيا، وهذا الاحتمال مستبعد جدّاً، وخاصّة أنّ كلمة (الدار) جاءت بشكل مطلق، وكذلك لاتتناسب مع كلمة (ذكرى).

والبعض الآخر احتمل أنَّ المراد هو ذكر هم الحسن والحسميل في دار الآخر ق مع ذا

[11] الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل

وعلى أيّة حال، فلعلّ الإنسان يتذكّر الآخرة بين حين وآخر، خاصّة عند وفاة أحد أصدقائد أو مشاركته في مراسم التشييع أو مجالس الفاتحة، وهذا الذكر ليس خالصاً وإنّما هو مشوب بذكر الدنيا، أمّا عباد الله المخلصون فإنّ لهم توجّهاً خالصاً وعميقاً ومستمراً بالنسبة للدار الآخرة، فهي على الدوام تتراءى أمام أعينهم، وعبارة (خالصة) في الآية إشارة إلى هذا المعنى.

٤٣١

الصفتان الخامسة والسادسة جاءتا في الآية التسالية **فولِتُسهم مستدنا لهس المسطفين** الأحيار)<sup>(</sup>.

إنّ إيمانهم وعملهم الصالح كانا السبب في إصطفاء الباري، عزّوجلّ لهم من بين الناس لأداء مهام النبوّة وحمل الرسالة، وعملهم الصالح وصل إلى درجة. استحقّوا بحقّ إطلاق كلمة (الأخيار) عليهم، فأفكارهم سليمة، وأخلاقهم رفيعة، وتصرفاتهم وأعمالهم طوال حياتهم متّزنة، ولهذا السبب فإنّ بعض المفتّرين يستفيدون من هذه العبارة بأنّ الله سبحانه وتعالى اعتبر أولنك أخياراً من دون أي قيد وشرط، كدليل على عصمة الأنبياء، لأنّه متى ماكان وجود الإنسان كلّه خيراً، فمن المؤكّد أنّه معصومً

عبارة (عندنا) مليئة بالمعاني العميقة، وتشير إلى أنَّ إصطفاءهم وإعتبارهم من الأخيار لم يتمّ وفق تقييم الناس لهم، التقييم الذي لا يخلو من التهاون وغضّ النظر عن كثير مسن الأمور، وإنَّا تمّ بعد التحقّق من كونهم أهلاً لذلك وبعد تقييمهم ظاهرياً وباطنياً.

وبعد أن أشارت الآية السابقة إلى مقام ثلاثة أنبياء بارزين، تشير **الآيـة التـالية، إلى** ثلاثة آخرين، إذ تقول: **(ولذكر إسجاميل ولليسع وذا الكفل كلّ من الأخيار)**.

لذكل واحد منهم كان منالاً وأسوة في الصبر والإستقامة وطاعة أوامر الباريء فكل واحد منهم كان منالاً وأسوة في الصبر والإستقامة وطاعة أوامر الباريء عزوجل، خاصة «إسهاعيل» الذي كان على إستعداد كامل للتضحية بروحه في سبيل الله، ولهذا السبب أطلق عليه لقب (ذبيع الله) وهو الذي ساهم مع والده إبراهيم على في بناء الكعبة الشريفة وتثبيت أسس التجمّع العظيم الذي يتم في موسم الحجّ كلّ عام.

روح التقوى والتضحية والإيثار، وتجعله في نفس الوقت صابراً صامداً أمــام المشــاكــل والحوادث الصعبة.

عبارة وكلّ هن الأخيار» تشير إلى أنّ الأنبياء الثلاثة (إسهاعيل، واليسع، وذو الكفل) تنطبق عليهم كافّة الصفات التي وصف بها الأنبياء الثلاثة السابقون (إيراهيم، وإسحاق، ويعقوب) الذين أُطلقت عليهم الآية السابقة صفة (الأخيار)، كما أنّ (الخير المطلق) له معانٍ واسعة تشمل (النبوّة) و(الدار الآخرة) و(مقام العبودية) و(العلم والقدرة).

أمّا (اليسع) فقد ورد إسمه مرتين في القرآن المجيد. إحداها في هذه السورة، والأخرى في الآية ٨٦ من سورة الأنعام، وما جاء في القرآن الكريم يوضّح أنّه من الأنبياء الكبار ومن الذين يقول عنهم القرآن في آياته: **﴿وَكَلَا فَضَلنا على العالمين﴾**.<sup>(</sup>

، البعض يعتقد أنّ (اليسع) هو (يوشع بن ذنون) أحد أنبياء بني إسرائيل المعروفين، وقــد دخلت الألف واللام على اسمه كما أبدلت الشين بالسين، ودخول الألف واللام على الاسم غير العربي (وهذا اسم عبري) أمر غير جديد، فمثلها مثل (إسكندر) التي تلفظ وتكــتب بالعربية (الإسكندر) إذ هو نوع من التقريب.

الآية ٨٦ من سورة الأنعام بيّنت أنّه من ذريّة إيراهيم، ولكن لم تبيّن إن كان من أنبياء بني إسرائيل، أم لا؟

أمًا فصل الملوك في كتاب التوراة فقد جاء فيه أنَّ إسمه (اليشع) بن (شــافات)، ومـعنى (اليشع) في اللغة العبرية هو (الناجي) فيا تعني (الشافات) (القاضي).

وقد إعتبر قسم آخر أنّه (الخضر) ولم يتوفّر بعد أيّ دليل واضح على هذا القول. واعتبر قسم آخر أنّه (ذو الكفل) وهذا الكلام مخالف بوضوح لما جاء في الآية مـورد

بحثنا، لأنَّ ذا الكفل معطوفاً على اليسع.

وعلى أيّة حال، فإنّ اليسع هو نبي له مقام رفيع وذو إستقامة، وما ذكرناه بشأنه كافٍ للإستلهام منه.

وأمّا (ذو الكفل) فهو أيضاً معروف بأنَّه أحد أنبياء الله، وذكره ورد مع أنبياء آخرين في

ر الأنعام. 12.

الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل

الآية ٨٥ من سورة الأنبياء، وجاء بالضبط بعد اسم إسماعيل وإدريس، والبعض يعتقد أنّه من أنبياء بني إسرائيل، وأنّه من أبناء أيّوب وإسمه الحقيق (بشر) أو (بشــير) أو (شرف) والبعض يرى أنّه (حزقيل) وذو الكفل هو لقب أُطلق عليه .

٤٣٣

وحول تسمية (ذي الكفل) بهذا الإسم (الكفل يعني النصيب) ويعني (الكفالة والتعهّد) وردت عدّة تفاسير، منها:

قال البعض: إنَّه سمِّي بذي الكفل لأنَّ الله سبحانه وتعالى أنزل عليه نصيباً وافراً مــن الثواب وشمله برحمته الواسعة.

وقال بعضهم: لأنَّه التزم بتعهَّده بقيام الليل بالعبادة، وصيام النهار، وعدم السخط من قضاء الله، وبهذا أُطلق عليه هذا اللقب.

وبعض آخر قال: سمّي بذي الكفل لأنّه تكفّل بمجموعة من أنبياء بني إسرائيل، وأنقذهم من ملوك زمانهم الجبّارين.

وعلى أيّة حال، فإنّ ما في حوزتنا اليوم من معلومات عن نبي الله ذي الكفل يدلّ على إستقامته في طريق طاعة وعبادة الله، ومقاومة الجبابرة، وأنّه نموذج بارز ليومنا الحاضر وما بعده، رغم أنّ البعد الزمني بيننا وبينهم يحول دون المعرفة الدقيقة لتفاصيل أحوالهم. 3003

٨ أعلام القرآن، وتفسير القرطبي، وتفسير روح البيان، وتفسير الميزان، كمل منها أشمارت إلى جمز، من الموضوع المذكور أعلاه

### الآيات

هَذَاذِكُرُ وَإِنَّ لِلْمُتَقِينَ لَحُسَنَ مَنَابٍ ( جَنَّتِ عَدْنِ مُفَنَّحَةً لَمَ الْأَبُوَ فَ ) مُتَكِينَ فِيهَا يَدْعُونَ فِيهَا بِفَكِهَةٍ حَصَيْرَةٍ وَشَرَابٍ ( وَعِندَهُ قَضِرَتُ ٱلطَّرْفِ أَزَابُ ( هُذَا مَا تُوعَدُونَ لِيَوْمِ ٱلْحِسَابِ ( إِنَّ هَذَا لَرِزْقُنَا مَا لَهُ مِن نَفَا دِ (

### التفسير

### هذا ما وُعِد به المتّقون:

آيات هذه السورة إنتقلت بنا إلى شكل آخر من الحديث، إذ أخذت تقارن بين المتّقين والعصاة المتجبّرين، وتشرح مصير كلّ منهما يوم القيامة، وهي بصورة عامّة تكمل بحوث الآيات السابقة.

في البداية، وكخلاصة لشرح حال الأنبياء السابقين والنقاط المضيئة في حياتهم، تقول الآية: **(هذاذكر)** (

نعم، لم يكن الهدف من بيان مقاطع من تاريخ أولئك الأنبياء الرائع والمثير سرد بعض القصص، وإنَّا الهدف الذكر والتذكّر، كما أكّدت عليه بداية هذه السورة فرص وللقوآن ذي الذَّكريم.

فالهدف هو إيقاظ الأفكار، ورفع المستوى العلمي، وزيادة قوّة المقاومة والصمود لدى المسلمين الذي نزلت إليهم هذه الآيات<sup>7</sup>.

ثمَّ أخرجت الأمور من طابعها الخاصِّ وبيان أوضاع وأحوال الأنبياء، إلى طابعها العامَّ.

١. قال بعض المفسّرين في تفسير هذه العبارة: إنّ المراد من الذكر الجميل هم الأنبياء السابقون.
٢. مجموعة من المفسّرين إعتبرت ﴿هذا ذكر﴾ إشارة إلى أنّ كلّ ما قيل بشأن الأنبياء من ذكر خير وشناء جميل كان إشارة إلى أولئك، فيما تستعرض الآيات التالية مرتبتهم في الآخرة، ولكن هذا المعنى مستبعد، وظاهر الآيات لا يتناسب مع ما ذكرنا، أعلاه.

٤٢٥ الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل

لتشرح بصورة عامّة مصير المتّقين، إذ تقول: ﴿وَإِنَّ للمتَّقِينَ لِحسنَ مَآبَ﴾ ﴿

بعد هذه الآية القصيرة ذات المعاني الخفيّة والتي توضّح تماماً حمال المستّقين بـصورة مختصرة، يعمد القرآن المجيد مجدّداً إلى اتّـباع أسـلوبه الخـاص، وهـو أسـلوب الإيجـاز والتفصيل، ليشرح ما فاز به المتّقون **(جنّات مدن مفتّحة لهم الأبواب)** .

«جنّات» إشارة إلى حدائق الجنّة، و(عدن) تعني الإستقرار والثبات، ولهذا أُطلق عــلى المنجم الذي تحوي أعياقه أنواع الفلزات والمواد الثمينة كلمة (معدن).

وعلى أيَّة حال فالعبارة هنا تشير إلى خلود حدائق الجنَّة.

وعبارة **ومفتّحة لهم الأبواب، إ**شارة إلى أنّهم لا يتكلّفون حتى بفتح أبواب الجنّة، إذ أنّها تنفتح بدون عناء لإستقبال أهل الجنّة، إذ إنّ الجنّة بإنتظارهم، وعندما تراهم تـفتح لهـم أبوابها وتدعوهم للدخول إليها.

ثمّ تبيّن الهدوء والسكينة التي تحيط بأهل الجنّة، إذ تقول: ﴿مَتَكْثِينَ فَيما يَـدَعُونَ فَـيما بفاحمة كثيرة وشراب ؟ . أي إنّهم متكنون على سرر فيها، وقد هيّئت لهـم مخــتلف أنـواع الفاكهة والأشربة، وإنّهم متى ما طلبوها فإنّها تأتيهم في الحال.

**سؤال:** وهنا يطرح سؤال هو: هل أنّ هناك من يحمل تلك الفاكهة، والأشربة ويقدّمها لأهل الجنّة، أم أنّها تأتيهم من دون أن يحملها أحد إليهم؟

الجواب: كلا الاحتمالين واردان.

والتأكيد على «الغاكهة» و«الشراب» لعلّه إشارة إلى أنّ الفاكهة هي أكثر غذاء أهل الجنّة رغم وجود أنواع أخرى من الغذاء ذكر في بعض آيات القرآن الجيد، كما هو الحال في عالم الدنيا إذ إنّ الفاكهة تشكّل أفضل وأسلم غذاء للإنسان.

صفة (كثيرة) تشير إلى وجود أنواع مختلفة من الفاكهة، وأنواع متعدّدة أيضاً من الشراب الطاهر الذي يتوفّر في الجنّة، وذلك ما أشارت إليه أيضاً آيات مختلفة في القرآن الجميد. بعد هذا تتطرّق الآيات للزوجات الصالحات في الجنّة، إذ تـقول: ﴿وصندهم قـاصرات

الطرف أتراب أ

| AC (Q | 7.NL/  | سورة ص       |  |
|-------|--------|--------------|--|
|       | AU 417 | سوره حص      |  |
|       | -      | <b>U J J</b> |  |

«الطرف» جفن العين، وأحياناً يأتي بمعنى النظر، ووصف آخر نساء الجـنّة بـقاصرات الطرف (أي ذوات النظرات القصيرة) يشير إلى إقتصار نظرهنّ على أزواجهنّ فقط، وحبّهن وعشقهنّ لهم وعدم تفكيرهم بسواهم، وهذه من أفضل مزايا وحسنات الزوجات. وقال مفسّرون آخرون: إنّها تعني التغطية بالخهار الذي يضني على العين جمالاً. ولا يوجد مانع يحول بين جمع المعنيين.

[ع

كلمة (أتراب) تعني (الأقران)، وهو وصف لنساء الجنّة، فاقتران عمر الزوج والزوجة ــ أي تساويهها ــ يضاعف من المحبّة بين الزوجين، أو أنّه صفة لنساء أهل الجنّة، وإنّهنّ جميعاً شابات وفي عمر واحد<sup>\</sup>.

الآية الأخيرة في هذا البحث تشير إلى النعم السبع التي يغدقها الباريء عزّوجلّ على أهل الجنّة، والتي وردت في الآيات السابقة، قال تعالى: ﴿هذاها توهدون ليوم للحساب﴾.

وعدٌ لا يُخلَف، ويبعث في نفس الوقت على النشاط لمضاعفة الجهد. نعم إنَّه وعد من الله العظيم.

وللتأكيد على خلود هذه النعم، جاء في قوله تعالى: ﴿لِنَّ هذالرزقنا ها له هن تفاد﴾ <sup>٢</sup>. أي أنَّ النعم في الجنان خالدة ولا تنفد ولا تزول كما في الحياة الدنيا، وأنَّها تزداد داعًاً من خزائن الله المملوءة وغير المحدودة، ولا يظهر عليها أيّ نقص، لأنَّ الله أراد ذلك.

8003

 دأتراب: جمع دترب: على وزن (شعر). ۲. ونفاده تعنى (فناء) وإبادة، و(اللام) في (لرزقنا) جاءت للتأكيد.

### الآيات

هَنذَأُوَإِنَّ لِلطَّنِعِينَ لَشَرَّمَنَابٍ ۞ جَهَنَمَ يَصْلَوْنَهَا فَبِنْسَ لِلْهَادُ ۞ هَذَا فَلْبَدُوفُوهُ حَيدُ وَعَنتَاقُ ۞ وَءَا حَرُمِن شَكْلِهِ أَزُوبَ ﴾ ۞ هَذَا فَقَتْ مَقْنَحِمُ مَتَحَكُمُ لاَمَرْجَابِهِمْ إِنَّهُمْ صَالُوا النَّارِ ۞ فَالُوا بَلْ أَنتُعَ لاَ مَرْجَا بِكُوا أَنتُدْفَدَ مَتُمُوهُ لَنَا فَيَتُسَ الْقَرَرارُ ۞ فَالُوا رَبَنَا مَن قَذَمَ لَنَا هَذَا فَزِدَهُ عَذَابَا ضِعْفَا فِي النَّارِ ۞

#### الأفسير

وهذه هي عاقبة الطغاةا

الآيات السابقة إستعرضت النعم السبع وغيرها من النعم التي يغدقها الباريء عزّوجلّ على عباده المتّقين، أمّا آيات بحثنا فإنّها تستخدم أُسلوب المقارنة الذي كثيراً ما استخدمه القرآن الكريم، لتوضيح المصير المشؤوم والعقوبات المختلفة التي ستنال الطغاة والعساصين، قال تعالى: ﴿هذا ولِنّ للطّافين لشرّهآب» `.

فالمتقون لهم (حسن مآب)، ولهؤلاء العاصين الطغاة (شرّ مآب). ثمّ تعمد آيات القرآن الجيد إلى الاستفادة من أُسلوب الإيجاز والتـفصيل، إذ تـقول: وجهتم يصلونها فبنس العهاد» <sup>7</sup>. أي إنّ جهنّم هي المكان المشؤوم الذي سيردونه، وإنّهم سيحترقون بنيرانها، فيا لها من فراش سيء.

والظاهر أنّ عبارة (يصلونها) (أي يدخلون في جهنّم ويحترقون بنيرانها) يراد منها بيان أن لا يتصوّر أحدهم أنّه سيرى جهنّم من مسافة بعيدة، أو أنّه سيستقرّ بالقرب منها، كلّا، بل إنّه سيرد إلى داخلها، ولا يتصوّر أحدهم أنّه سيعتاد على نار جهنّم ومن ثم يستأنس بها، كلّا، فإنّه يحترق فيها على الدوام.

> ١. كلمة (هذا) مبتدأ وخبرها محذوف، وتقديرها هو (هذا الذي ذكرناه للمتّقين). ٢. (جهنّم) عطف بيان أو بدل من (شرّ مآب)، و(يصلونها) حال لها.

«مهاد» كما قلنا من قبل، تعني الفراش المهيّاً للنوم والإستراحة، كما تطلق على سريـر الطفل.

وبالطبع فإنّ الفراش هو مكان إستراحة، ويجب أن يكون مناسباً ـ في كلّ الأحــوال ـ لوضع الشخص وملائماً لرغبته، ولكن كيف سيكون حال الذين خصّصت لهم نار جــهنّم فراشاً؟!

ثمّ تتطرّق الآيات إلى أنواع أخرى من العذاب الإلهي، إذ تقول: ﴿هذا فليدُوقو» حميم وقسّاق﴾ أ. أي يجب عليهم أن يشربوا الحميم والغسّاق.

«الحميم» هو الماء الحارّ الشديد الحرارة، والذي هو أحد أنـواع أشربـة أهـل جـهنّم، ويقابل (الشراب الطهور) الذي ذكرته الآيات السابقة الخصّص لأهل الجنّة.

وكلمة (غسّاق) من (غسق) على وزن (رمق) وتعني شدّة ظلمات الليل، أمّا ابن عبّاس فقد فسّرها بأنّها شراب بارد جدّاً (بحيث إنّ برودته تحرق وتجرح أحشاء الإنسان) ولكن ليس في مفهوم هذه الكلمة ما يدلّ على هذا المعنى، غير مقارنتها بالحميم وهو الماء الحارّ الشديد الحرارة، وهذه المقارنة قد تكون منشأ هذا الإستنباط.

وقال الراغب في مفرداته: إنَّ (غسّاق) تعني القيح الذي يسيل من جلود أهل جهنَّم ومن الجراحات الموجودة في أجسامهم.

ولابدً أن يكون لونه الغامق هو السبب في إطلاق هذه الكلمة عليه، لأنّ الذي يحترق في نار جهنّم لا يبق منه سوى هيكل محروق وقيح أسود اللون.

على أيّة حال، فإنّ ما يستشفّ من بعض الكلمات هو أنّ (غسّاق) تعني الرائحة الكريهة النتنة التي تزعج الآخرين.

وفسّره البعض الآخر بأنّه أحد أنواع العذاب الذي لم يطلع عليه أحد سوى الله، وذلك لأنّهم إرتكبوا ذنوباً ومظالم شديدة لم يطلع عليها أحد سوى الله، فلذلك جعل عـقوبتهم سريّة وغير معروفة، مثلها وعد الباريء عزّوجلّ المتّقين بنعم لم يكشف عـنها وأخـفاها من للاخذائه أم الأم المتكان ابتر من الم الم الراد المذاله، الم من الآرة الا

من سورة السجدة: ﴿ **قلا تعلم نفس ما لُمْفي لهم من قرّة لُعينُ ﴾**.

آيات بحثنا تشير مرّة أخرى إلى نوع آخر من أنواع العذاب الأليم **﴿وَآخر مِنْ شَكَلَهُ لزولج»** <sup>(</sup>. أي أنّ هناك عذاب آخر غير ذلك العذاب.

«أزواج» تعني الأنواع والأقسام، وهذه إشارة موجزة إلى أنواع أخرى من العذاب لا تختلف عن أنواع العذاب السابقة، ولكن آيات القرآن لم تفصح هنا عن أنواعـها وقـد لا يستطيع أحد فى هذه الدنيا فهمها وإدراكها.

وفي الحقيقة فإنّ هذه تقابل عبارة **﴿فاكمِهْ كثيرةَ ﴾** الواردة في الآيات السابقة، التي تشير إلى أنواع مختلفة من النعم وفواكه الجنّة. ويمكن أن يكون هذا التشابه في الشدّة والألم، أو من جميع الجهات.

وآخر عذاب لهم أنَّ جلساءهم في جهنَّم ذوو ألسنة بذيئة لا تـنطق إلَّا بـالقبيح مـن الكلام، فعندما يرد رؤساء الضلال النار، ويرون بأعينهم تابعيهم يساقون نحو جهنَّم يخاطب بعضهم البعض ويقول له: **(هذا فوج مقتحم محكم)** <sup>7</sup>

فيجيبونهم ولاهرميا يهم.

ثمّ يضيفون **﴿لِنَّهِمِ صَالُوا النَّارِ﴾**.

وعبارة **«هذا فوج مقتحم محكم» م**قترنة بالآيات التالية، وتنقل أحاديث أنمّة الضلال، إذ يخاطب بعضهم البعض فور منا ينرون أتسباعهم يستاقون إلى جنهتم، بنالقول: أولئك سيحشرون معكم.

> بعض المفسّرين قال: إنّه خطاب توجّهه الملائكة إلى أغّة الكفر والضلال. إلّا أنّ المعنى الأوّل أكثر تناسباً.

«مرحباً» كلمة ترحيب للضيف، وضدها «لا مرحباً» ومصدر هذه الكلمة «رحب» ـ على وزن محو ـ بمعنى المكان الواسع، والمراد هو: أدخل فالمكان وسيع ومناسب.

«متتحم» من (إقتحام) وتعني الدخول في شيء بمشقَّة وبصعوبة وخوف، وغالباً ما تعطي

| , / الآية ٥٥ ــ ٢١ - | سورة ص |      | ٤٣. |
|----------------------|--------|------|-----|
|                      |        | <br> |     |

وتوضّح هذه العبارة أنّ متّبعي سبيل الضلال يردون نار جهنّم الرهيبة نتيجة تـركهم البحث والتفكير، واتّباعهم لأهوائهم. إضافة إلى تقليدهم الأعمى لآبائهم الأوّلين.

[ع

وعلى أيَّة حال، فإنَّ الصوت يصل إلى مسامع الأتباع الذين يغضبون من كـلام أعَّـة الضلال، ويلتفتون إليهم قائلين: ﴿قَالُوا بِلَ لَنتَمَ لا هرحباً بِكُمَ لَنتَمَ قَدَّمَتَهُوهُ لِنَا فَبِئُسَ للقرار﴾.

الجملة الأخيرة ﴿بئس للقرار﴾ تقابل ﴿جنّامة عدن﴾ الواردة بحقّ المتّقين، وهي إشارة إلى المصاب العظيم الذي حلّ بهم، وهو أنّ جهنّم ليست بمكان مؤقت لهم، وإنّما هي مقرّ دانم. وأراد الأتباع من جوابهم القول: بأنّ من حسن الحظّ أنّكم (أي أنمّة الضلال والشرك) مشتركون معنا في هذا الأمر. وهذا يشني غليل قلوبنا (وكأنّهم شامتون بأنمّتهم) أو هي إشارة إلى أنّ جريمتكم بحقّنا جريمة عظيمة، لأنّ جهنّم ستكون مقرّاً دائماً لنا وليست مكاناً

لكن الأتباع لا يكتفون بهذا المقدار من الكلام، لأنَّ أعَّة الضلال هم الذين كانوا السبب المباشر لإر تكابهم الذنوب، ولذا فإنَّهم يعتبرونهم أصحاب الجريمة الحقيقيين، وهنا يلتفتون إلى الباريء عزّوجلٌ قائلين: ﴿قَالُوا رَبْنَا مِنْ قَدْمِ لِنَا هَذَا فَرْدَهِ عَدْلِبَا ضَعْفًا فِي النَّارِ﴾.

العذاب الأوّل لأنّهم أضلّوا أنفسهم، والثاني لأنّهم أضلّونا.

ما ورد في هذه الآية مشابه لما ورد في الآية ٣٨ من سورة الأعراف التي تقول: ﴿رَبِّنَا هؤلا. أضلَونا فآتهم عذلبا ضعفاً من النّار﴾ رغم أنّ تتمّة هذه الآية أي الآية ٨٣ من سورة الأعراف تقول: إنّ لكليهما عذاباً مضاعفاً (لأنّ الأتباع هم الأداة التنفيذية لأئمّة الضلال، وهم الذين هيّأوا الأرضية لنشر الفساد والضلال).

على أيّة حال، لا يوجد شكّ في أنّ عذاب أغّة الضلال أكبر بكثير من عذاب الآخرين. رغم أنّ للجميع عذاباً مضاعفاً.

نعم، هذه هي نهاية كلّ من عقد الصداقة مع المنحرفين وبايعهم على السير في طـرق الضلال والإنحراف، فإنّهم عندما يـرون نــتائج أعــهالهم الوخــيمة يــلعن بــعضهم بـعضاً ويتخاصمون فيا بينهم.

والملفت للنظر هنا أنَّ الآيات التي تذكر النعم التي يغدقها الباريء عزَّوجلَّ على المتَّقين

وَقَالُواْمَالَنَا لَا نَرَى دِجَالًا كُنَّانَعَدُهُم مِنَ ٱلْأَشْرَارِ ٢ أَتَحَدْنَهُم سِخْرِيًّا أَمْ زَاغَتْ عَنْهُمُ

### الأفسير

تفاصم أهل النّار:

آيات بحثنا تواصل إستعراض الجدال الدائر بين أهل جهنّم، الذي كان بعضه قد ورد في الآيات السابقة، وتتحدّث عن مجادلات أخرى فيا بينهم ينكشف من خلالها أسفهم العميق و تألّمهم الشديد وحسرتهم.

تقول أولى تلك الآيات: ﴿وقالوا ما لنا لا ترى رجالا كنَّا تعدَّهم من الأشرار ﴾.

نعم، فعندما يبحث أفراد اتّبعوا أعَّة الضلال، أمثال أبي جهل وأبي لهب، عن أشخاص آخرين مثل عمَّار بن ياسر وخباب وصهيب وبلال، في نار جهنّم يسرج عون إلى ذاتهم متسائلين، ويستفسرون من الآخرين: أين أولئك الأشخاص؟ إذ كنّا نعتبرهم مجموعة من الفوضويين والأشرار والمفسدين في الأرض، يسعون إلى الإخلال بأمن وهدوء الجستمع والقضاء على مفاخر الأولين، يبدو أنّ إتّهامنا إيّاهم كان باطلاً.

و تضيف الآيات نقلاً عن أهل جهنٍّ، ﴿ لَتَحَدَّناهم سخريًّا لَم زَلِسْت سُنهم للأَيصارِ ﴾.

نعم، إنّنا كنّا نسخر من هؤلاء الرجال العظماء ذوي المقام الرفيع، ونصفهم بـالأشرار. وأحياناً نصفهم بأوصاف أدنى من ذلك، ونعتبرهم أناساً حقراء لا يستحقّون أن ننظر إليهم، ولكن اتّضح لنا الآن أنّ جهلنا وغرورنا وأهواءنا هي التي أسدلت على أعيننا ستائر حجبت الحقيقة عنّا، فهؤلاء كانوا من المقربين لله ومكانهم الآن في الجنّة.

مجموعة من المفسّرين ذكروا تفسيراً آخر لهذه الآية، إذ قالوا: إنّ مسألة سخريتهم إشارة إلى أحوالهم في عالم الدنيا، وجملة **«أم زلفت منهم الأيصار»** إشارة إلى أحوالهم في جـهمّ،

[ع وتعنى هنا أنَّ أبصارنا في هذا المكان وبين هذه النيران والدخان لا يمكنها رؤيتهم. ولكن المعنى الأوّل أصحّ.

سورة ص / الآية ٢٢ ـــ ٢٤

ومن الضروري الإلتفات إلى أنَّ أحد أسباب عدم إدراك الحقائق هو عدم أخذها بطابع الجدّ، إضافة إلى الإستهزاء بها، إذ يجب على الدوام مناقشة الحقائق بشكل جدّي للوصول إليها.

ثمّ تخرج الآية الأخيرة بالنتيجة التي تمخّض عنها الجدال بين أهل جهنّم، و تؤكّد على ما مضى بالقول: ﴿إِنَّ ذَلِكَ لِحَقَّ تَخَاصِمٍ أَهِلَ النَّارَ ﴾ ﴿

فأهل جهنّم مبتلون في هذه الدنيا بالخصام والنزاع والحروب. فالنزاع والجدال يتحكّم بهم، وفي كلٌّ يوم يتخاصمون مع هذا وذاك.

وفي يوم القيامة، ذلك اليوم الذي تبرز فيه الأسرار وما تخفيه الصدور، تراهم يتنازعون فيا بينهم في جهنَّم، فأصدقاء الأمس أعداء اليوم، والتابعون في الأمس صاروا معارضين اليوم، ويبق ـ فقط ـ خطٍّ التوحيد والإيمان، خطٍّ الوحدة والصفاء في هذا العالم وذاك.

الجدير بالذكر أنَّ أهل الجنَّة متكنون على الأسرَّة، ويتحدَّثون فيا بينهم بكلام ملوَّه المحبَّة والصدق، كما ورد في آيات مختلفة من آيات القرآن الحكيم، بينما تجد أهل النار يسعيشون حالة من الصراع والجدال، إذن فتلك نعمة كبيرة. وهذا عذاب ألير!

بحث

ورد في حديث عن الإمام الصادقﷺ أنَّه قال لأبي بصير «ياأبا محمّد. لقد ذكركم الله إذ حكى عن عدوَّكم في النار بقوله: ﴿وقالوا ما لنا لا ترى رجالاً كنَّا تعدُّهم من الأشرار \* أتَّخذناهم سخريًّا أم زلضت عنهم للأبصار). والله ما عنى ولا أراد بهذا غيركم، صرتم عند أهل هذا العالم شرار الناس، وأنتم والله في الجنَّة تحبرون وفي النار تطلبون»<sup>٢</sup>.

# الآيات

قُلْ إِنَّمَا أَنَا مُنذِرُ وَمَامِنْ إِلَهِ إِلَا ٱللَّهُ ٱلْوَحِدُ الْفَهَارُ ﴿ رَبُّ ٱلسَّحَوَّتِ وَٱلْأَرْضِ وَمَابَيْنَهُمَا ٱلْعَزِيزُ ٱلْعَفَرُ ۞ قُلْ هُوَنَبَوُ أَعَظِيمُ ۞ أَنَتْمَ عَنَهُ مُعْرِضُونَ ۞ مَاكَانَ لِى مِنْ عِلْمِ بِٱلْمَلِ ٱلْأَعْلَىٰٓ إِذْ يَخْتَصِعُونَ ۞ إِن يُوحَىٰ إِلَىَ إِنَّا أَنْمَا أَنَا يَذِيرُ مُبِينُ ۞

#### التفسير

# إنَّما أنا نذير:

البحوث السابقة التي تناولت موضوع العقاب الأليم الذي سينال أهل جهنّم، والأخرى التي إستعرضت العذاب والعقاب الدنيوي الذي نزل بالأمم الظالمة البائدة، كلّها كانت تحمل طابع إنذار وتهديد للمشركين والعاصين والظالمين.

أمّا آيات بحثنا فتتابع ذلك البحث، إذ جاء في أُولى آياتها ﴿قُلْ لِنَّمَّا تَعَا هُنُولُ.

صحيح أنّ رسول الله ﷺ مبشّر أيضاً، وأنّ القرآن الكريم يحسوي كـلا الأسرين. أي الإنذار والبشرى، ولكن بما أنّ البشرى تخصّ المـؤمنين فـإنّ الإنـذار يخـصّ المـشركين والمفسدين، والحديث هنا يخصّ المجموعة الأخيرة، وإعتمد فيه على الإنذار.

ثمّ يضيف ووها هن إله إلا الله الواحد القهار».

كلمة (القهّار) وردت في هذه العبارة، كي لا يغترّ أحد بلطف الله، ويظنّ أنّه يعيش في مأمن من قهر الله، ولكي لا يغرق في مستنقع الكفر وإرتكاب الذنب.

و تطرح دلائل توحيد المنالق جلّ وعلا في الألوهيّة والعبوديّة بشكل مباشر، و تضيف وربّ السّماوات والأرض وما بينهما للعزيز الغفّار).

في الواقع هناك ثلاث صفات من صفات الباريء عزّوجلّ ذكرت في هذه الآية، وكلّ واحدة منها جاءت لإثبات مفهوم ما.

5]

الصغة الأولى «ربوبيته» لعالم الوجود، ومالكيته لكلَّ هذا العالم، المالك المدبّر لشؤون عالم الوجود، فهو الوحيد الذي يستحقّ العبادة والأصنام لا تملك من أمـورها شـيئاً ولو عقدار ذرّة.

والصفة الثانية (عزَّته) وكما هو معروف فإنَّ كلمة (العزيز) تطلق في اللغة عـلى من لا يغلب، وعلى من بإمكانه فعل ما يشاء. وبعبارة أخرى: هو الغالب الذي لايمكن لأحـد التغلّب عليه.

**ف**ن يمتلك مثل هذه القدرة كيف يمكن الفرار من قبضة قدر ته؟! وكيف يمكن النجاة من عذابه؟!

الصفة الثالثة هي (غفّار) وكثير الرحمة، بحيث إنَّ أبواب رحمته مفتوحة أمام المذنبين، كي لا يتصوّروا أنّ كلمتي (القهّار والعزيز) تعطيان مفهوم غلق أبواب الرحمة والتوبة أمام عباده. إذ إنَّ إحداهما جاءت لبيان (الخوف) والثانية لبيان (الرجاء)، وإنعدام حــالة التــوازن بــين الحالتين السابقتين (أي الخوف والرجاء) يؤدّي إلى عدم تكامل الإنسان. وإبتلائه بالغرور والغفلة والغرق في دوّامة اليأس وفقدان الأمل.

وبعبارة أخرى فإنَّ وصف الباري عزَّوجلَّ بـ (العزيز) و(الغفَّار) دليل آخر على توحَّده تعالى في الألوهية. لأنَّه الوحيد الذي يستحقَّ العبادة والطاعة. وإضافة إلى ربوبيته فــإنَّه يمتلك القدرة على المعاقبة، وإضافةً إلى إمتلاكه للقدرة على المعاقبة، فـ إنَّ أبـواب رحــته ومغفرته مفتوحة للجميع.

ثمّ يخاطب الباري، عزّوجلّ نبيّه الأكرم في عبارة قصيرة وقويّة ﴿قُل هونبأ عظيم \* لَنتم عنه معرضون).

> **ف**ا هو هذا النبأ الذي أشارت إليه الآية ووصفته بأنّه عظيم؟ هل هو القرآن المجيد... أم أنَّه رسالة النبي... امهريره القيامة ومصبر المؤمنين والكافرين

عنه، لذا فإنَّ المعنى الأوَّل أنسب.

[\\

نعم. فهذا الكتاب الـماوي العظيم هو نبأ عظيم، وعظمته كعظمة الكون، وهو نازل من قبل خالق هذا الكون، أي من الله الخالق العزيز الغفّار والواحد القهّار.

النبأ الذي لم يتقبّل عظمته الكثير من الناس حين نـزوله، فمـجموعة سـخرت مـنه واستهزأت به، وأخرى اعتبرته سحراً، ومجموعة ثالثة إعتبرته شعراً، ولكن لم يمض بعض الوقت حتى كشف هذا النبأ العظيم عن أسراره، ليغيّر مسيرة التاريخ البشري، ويظلّ العالم بظلّه، وليوجد حضارة عظيمة ومضيئة في كلّ الجالات، وممّا يسترعي الإنتباه أنّ الإعلان عن «النبأ العظيم» تمّ في هذه السورة المكيّة في وقت كان فيه المسلمون ـ على ما يبدو ـ في أشدّ حالات الضعف والعجز، وكأنّ أبواب النصر والنجاة مغلقة أمامهم.

ومممّا ينبغي ذكره أنّ عظمة هذا النبأ العظيم ليست واضحة حتى يومنا هذا للعالم بصورة عامّة، وللمسلمين بصورة خاصّة، والمستقبل سيوضّح تلك العظمة.

وقوله تعالى: ﴿ لَنتُم عنه معرضونَ﴾ ما زال صادقاً حـنى يـومنا الحـاضر، فـإعراض المسلمين عنه تسبّب في عدم ارتوائهم من هذا المنبع العذب الذي يطفح بالفيض الإلهـي الكامل، وإلى عدم التقدّم على الآخرين بالإستفادة من أنواره المشعّة، وإلى عدم الرقي إلى قم الفخر والشرف.

ثمَّ تقول الآية، مقدَّمةٌ لسر د قصَّة خلق آدم، والمكانة الرفيعة التي يحتلَّها الإنسان الذي سجدت له كافَّة الملائكة: ﴿هاكان لي هن علم بالهلإ الأعليٰ لِدْيختصمون﴾.

أي لا علم لي بالمناقشات التي دارت بين الملأ الأعلى وملائكة العالم العلوي بخصوص خلق الإنسان، حيث إنّ العلم يأتيني عن طريق الوحي، والشيء الوحيد الذي يوحى إليّ هو أنّني نذير مبين **(إن يوحن إليّ إلّا أنّما لذا نذير هبين)**.

ورغم أنَّ الملائكة لم تناقش وتجادل الباريء عزّوجلّ، ولكنهم قالوا عندما أخبرهم الباريّ عزّوجلّ بأنَّه سيجعل في الأرض خليفة، فقالوا: أتخلق فيها من يفسد فيها ويسفك الدماء؟ فأجابهم قائلاً: إنيّ أعلم ما لا تعلمون: ﴿ولِدُقَالَ رَبِّكَ للملائكة لِتِي جاعل في الأرض

خليفة قالوا أتجعل فيها هن يفسد فيها ويسفك الذهاء ونحن نسبح بحهدك ونقدس لك قال إنّي **أ**عليم ها لا تعلمون»، ` مثل هذا النقاش أطلق عليه اسم (التخاصم) وهي تسمية مجازية، وقد

. . . .

د البقرة، ۳۰.

٤٣٦ سورة ص / الآية ٦٥ ـ ٧٠

كانت هذه مقدّمة للآيات التالية التي تتحدّث عن خلق آدم.

وثمَّة إحتمال وارد أيضاً هو أنَّ عبارة ﴿العلا الأعلى﴾ لهـا مـفهوم أوسـع يشـمل حـتى الشيطان، لأنَّ الشيطان كان حينئذٍ في زمرة الملائكة، ونتيجة تخاصمه مع الباريء عزّوجلّ وإعتراضه على إرادة الله طرد إلى الأبد من رحمة الله.

وقد وردت روايات متعدّدة في كتب الشيعة والسنّة بهذا الخصوص؛ جاء في إحداها أنّ رسول الله صلى الله عنها المعاربة عنه المائة المعلى؟ فقال: كملًا، فأجاب رسول الله «اختصموا في الكفّارات والدرجات، فأمّا الكفّارات فإسباغ الوضوء في السبرات، ونقل الأقدام إلى الجماعات، وإنتظار الصلاة بعد الصلاة. وأمّا الدرجات فإفشاء السلام، وإطعام الطعام، والصلاة في الليل والناس نيام»<sup>(</sup>.

وبالطبع فإنَّ هذا الحديث لم يذكر أنَّه ناظر إلى تفسير الآية المذكورة أعلاه، رغم تشابه بعض عباراته مع عبارات الآية، وعلى أيَّة حال، يستفاد من الحديث أنَّ المراد من (اختصموا) هو أنَّهم تباحثوا وتناقشوا، ولا يعني الجدال في الحديث... فهم تباحثوا وتناقشوا بشأن أعبال الإنسان والأعبال التي تكون كفَّارة لذنوبهم وتزيد من درجات الإنسان وترفع من شأنه، ويمكن أن يكون بحثهم حول عدد من الأعبال التي تعدّ مصدراً لتلك الفضائل، أو بشأن تعيين حدّ وميزان للدرجات الناتجة عن تطبيق الإنسان لتلك الأعبال. وبهذا الشكل يكون الحديث تفسيراً ثالثاً للآية، وهو مناسب من عدّة جوانب، ولكنّه لا يتناسب مع الآيات التالية، إذ ربّا كان المقصود هو بحث ومناقشات الملائكة في موارد أخرى، وليس بتعلّق الآية.

والجدير بالذكر أنّ معنى عدم علم النّبيﷺ هو أنّي لم أكن أعلم ذلك من نفسي، لأنّ علمي ليس من قبل نفسي وإنّما ينزل عليّ عن طريق الوحي. 8003

تفسير مجمع البيان، ذيل الآيات مورد البحث، وبحارالانوار، ج ١٨، ص ٢٧٥، كما ورد هذا الحديث في تفسير الدرّ المنثور نقلاً عن مجموعة كبيرة من صحابة رسول المُتَنَبَيناً مع بعض الإختلافات.

إِذَقَالَ رَبُّكُ لِلْمَلَتِ كَمَةٍ إِنِي خَلِقُ بَشَرًا مِن طِين ﴾ فَإِذَا سَوَيْتُهُ، وَنَفَحْتُ فِيهِ مِن رُوحِى فَقَعُوا لَهُ، سَدَجِدِينَ ﴾ فَسَجَدَ ٱلْمَلَتَ كَهُ صُحُلُهُمْ أَجْمَعُونَ ﴾ إِلَّا إِبْلِسَ اسْتَكْبَر وَكَانَ مِنَ ٱلْكَنفِرِينَ ﴾ قَالَ يَإِبْلِسُ مَا مَنَعَكَ أَن تَسْجُدَ لِمَا خَلَقْتُ بِيدَى أَسْتَكْبَرَ أَمْ كُنتَ مِن الْكَلفِرِينَ ﴾ قَالَ نَا إِبْلِسُ مَا مَنَعَكَ أَن تَسْجُدَ لِمَا خَلَقْتُ بِيدَى أَسْتَكْبَرَ مِنْهَا فَإِنَّكَ رَحِيمُ ﴾ وَإِنْ عَلَيْكَ لَعَنتِي إِلَى يَوْمِ الدِينِ ﴾ قَالَ وَخَلَقْنُهُ مَا مَنْعَكَ أَن مِنْهَا فَإِنَّكَ رَحِيمُ ﴾ وَإِنْ عَلَيْكَ لَعْنَتِي إِلَى يَوْمِ الدِينِ ﴾ قَالَ وَخَلَقْنُهُ مَا مَعَتُ لِي كُنْ مُنْهَا فَإِنَى مَن الْكَلُورِينَ ﴾ وَإِنْ عَلَيْكَ لَعْنَتِي إِلَى يَوْمِ الدِينِ ﴾ قَالَ فَا حُرُج مِنْهَا فَإِنَّهُ مَا لَعَالِينَ ﴾ وَإِنْ عَلَيْكَ لَعْنَتِي إِلَى يَوْمِ الدِينِ ﴾ قَالَ فَا حُرُج مُنْهَا فَإِنَى مَا مَعْنَ الْعَالِينَ ﴾ وَإِنْ عَلَيْكَ لَعْنَتِي إِلَى يَوْمِ الدِينِهِ إِلَى يَوْمِ اللَّهُ إِنَى الْعَالِينَ ﴾ وَالْ فَا حُرُج

#### التفسير

تَكَبَر الشيطان وطرده من (همة الله ا هذه الآيات \_كما قلنا \_ توضيح لإختصام (الملأ الأعلى) و(إيليس) وبحث حول مسألة خلق آدم الله ، وبصورة عامّة فإنّ الهدف من توضيح هاتين المسألتين: أوّلاً: تذكير الإنسان بقيمة وجوده، وسجود كلّ الملائكة لجدّه آدم، فكيف بالإنسان الذي كرّمه الباري، عزّوجلّ كلّ هذا التكريم يقع أسيراً في حبائل الشيطان وهوى النفس؟ وكيف ينسى قيمة وجوده، أو يسجد لأصنام صنعها من الحجر والخشب؟! من المعروف أنّ أحد الأساليب المؤثّرة في التربية، هو إعطاء شخصية للأفسراد الذيس يتلقّون التربية. وبعبارة أصحّ: تذكيرهم بشخصيتهم الرفيعة وقيمة وجودهم، فإن تذكّروا هذا الأمر، أحسّوا بأنّ الذلة والمقارة لا تليقان بهم، فيتجنبوهما تلقائياً. فانياً: إنّ عناد الشيطان وغروره و تكبّره وحسده تسبّبت في سقوطه من مقامه الشائخ

الرفيع إلى الحضيض، وغرقه بوحل اللعنة وإلى الأبد، ويمكن أن يكون هذا المثال عبرة لكلّ لجوج ومغرور ليعتبر ويترك ممارسات الشيطان.

5]

**ثالثاً:** تعريف بني آدم بعدوّهم الكبير الذي أقسم الشيطان على إغوائهم. كي يكونوا جميعاً على حذر منه ويجتنبوا السقوط في حبائل أسره.

كلَّ هذه الأمور، هي تكملة للأبحاث السابقة، وعلى أيّة حال فإن**ّ الآية الأولى** تـذكّر بإخبار الله عزّوجلّ ملائكته بأنّه سيخلق بشراً من الطين: **﴿ولِدْ قَالَ رَبِّكَ للملائكة لِتِي خ**القَ بشراً هن طين﴾.

ولكي لا يتصوّر البعض أنّ أصل خلق الإنسان هو ذلك الطين وحسب، أضافت الآية التالية: **(فإذا سوّيته ونفخت فيه هن روحي فقعوا له ساجدين)**.

وبهذا الشكل إنتهت عملية خلق الإنسان، وذلك بعد إمتزاج روح الباري، عـزّوجلّ الطاهرة مع التراب. فخُلق موجود عجيب لم يسبق له مثيل، ولم توضع لرقيّه وإنحطاطه أيّة حدود. الموجود الذي زوّده الباري، عزّوجلّ بإستعدادات خارقة تجعله لائقاً لخلافة الله، والذي سجدت له الملائكة بأجمعها فـور إكـتال عـملية خـلقه **(فسجد العـلائكة كـلّهم** أجمعون).

إلاّ أنَّ إيليس كان الوحيد الذي أبي أن يسجد لآدم لتكبَّره وتمرّده وطغيانه، ولهذا السبب أنزل من مقامه الرفيع إلى صفوف الكافرين: ﴿الابطيس لستكبر وكان من الكافرين ﴾.

نعم، فالتكبَّر والغرور من أقبح الأمور التي يبتلى بها الإنسان، إذ أنَّهها يسدلان الستار على عينه وبصير ته، ويحرماه من إدراك الحقائق وفهمها، ويؤدّيان به إلى التمرّد والعصيان، ويخرجانه أيضاً من صفوف المؤمنين المطيعين لله إلى صفّ الكافرين الباغين والطاغين، ذلك الصفّ الذي يترأسه إبليس ويقف في مقدّمته.

وهنا إستجوب الباريء عزّوجلّ إيليس: ﴿قَالَ يَابِعَلِيسَ مَا مُتَعَكَّ أَنْ تَسْجَدُهُمَا صَلَقَتُ وَ بيديّ ﴾ من البديهي أنّ عبارة (يدي) لا تعني الأيدي الحـقيقيّة المحسـوسة، لأنّ البـاريء

عزّوجلّ منزّه عن كافّة أشكال الجسم والتجسيم، وإنَّما «اليد» هنا كناية عن القدرة، ومن الطبيعي أنَّ الإنسان يستعمل يديه ليظهر قدرته على إنجاز العمل، وكثيراً ما تستخدم اليد بهذا المعنى في محادثاتنا اليومية، إذ يقال: إنَّ البلد الفلاني بيد الجموعة الفلانية، أو إنَّ المسجد

الفلاني بني على يد الشخص الفلاني، وأحياناً يقال: إنّ يدي قصيرة، أو إنّ يدك مملوءة، اليد في كلّ تلك الجمل ليس المقصود منها اليد الحقيقية التي هي أحد أعضاء الجسم، بل كناية عن القدرة والسلطة والتمكّن.

ومن هنا فإنّ الإنسان ينفّذ أعماله المهمّة بكلتا يديه، واستخدامه كلتا يديه يبيّن إهتمامه وتعلّقه بذلك العمل، ومجيء هذه العبارة في الآية المذكورة أعلاه إنّما هو كناية عن الإهتمام الخاصّ الذي أولاه الباريء عزّوجلّ لعملية خلق الإنسان.

ثمّ تضيف الآية: واستكبرت أم كنت من العالين» أي أكان عدم سجودك لأنّك استكبرت، أم كنت من الذين يعلو قدرهم عن أن يؤمروا بالسجود؟!

ومن دون أي شكّ فإنّه لا أحد يستطيع أن يدّعي أنّ قدرته ومنزلته أكبر من أن يسجد لله (أو لآدم بأمر من الله) وبهذا فإنّ الاحتمال الوحيد المتبقّي هو الثاني، أي التكبّر.

وقال بعض المفسّرين: إنّ كلمة (عالين) تعني \_هنا \_الأشخاص الذين يسيرون دوماً في طريق الغرور والتكبّر، وطبقاً لهذا فإنّ معنى الآية يكون: هل أنّك إستكبرت الآن، أم كنت دائماً هكذا؟!

ولكن المعنى الأوّل أنسب.

إلّا أنّ إيليس إختار ــ بكلّ تعجّب ــ الشقّ الثاني، وكان يعتقد بأنّه أعلى من أن يؤمر بذلك، لذلك قال ــ بكلّ وقاحة ــ أثناء تبيانه أسباب معارضته لأوامر الباريء عزّوجلّ: فقال لذا خيرهنه خلقتني هن قاروخلقته هن طين﴾.

وعلَّل إيليس عدم سجوده لآدم وعصيانه أمر الله بالمقدَّمات التالية:

**أوَلاً:** إنّني خلقت من نار، أمّا هو فقد خلق من طين، وهذه حقيقة صرّح بها القرآن المجيد في الآيتين ١٤ و ١٥ من سورة الرحمن : (خلق الإنسان هن صلصال كالفخّار \* وخلق للجانّ هن هارج هن ڏار).

**ثانياً:** إنّ الشيء المخلوق من النار أفضل من الشيء المخلوق من التراب، لأنّ النار أشرف من التراب.

~ ~ ~ . . .

|       |       | _         |         |  |
|-------|-------|-----------|---------|--|
|       |       | - SH /    | سورة ص  |  |
|       | · V 1 | - 1 K L & | سور و ص |  |
| 1 1 1 |       |           | 0.00    |  |

5]

ثانياً، التراب ليس بأدنى من النار، وإنما هو أفضل منها بكثير، لأنّ كلّ الحياة أصلها من التراب، فالنباتات وكلّ الموجودات الحيّة بأجمعها تستمدّ غذاءها ومصدر حياتها من التراب، وكلّ المعادن الثمينة مخفية في وسط التراب، خلاصة الأمر أنّ التراب هو مصدر كلّ أنواع البركة، والنار رغم أهميّتها الكبرى في الحياة فإنّها لا تبلغ أبداً أهميّة التراب، وإنّى ا يستفاد منها في الوسائل الترابية، وقد تكون أداة خطرة ومدمّرة، والأهمّ من ذلك أنّ المواد التي يستفاد منها لا شعال النيران كالحطب والفحم والنفط هي من بركة الأرض.

**ثالثاً:** المسألة. هي مسألة إطاعة أوامر الله سبحانه وتعالى وتنفيذها. لأنّه خالقنا ونحن عبيده ويجب أن نطبّق أوامره.

وعلى أيّة حال، لو أمعنا النظر في أدلّة إيليس لرأينا فيها كفراً عجيباً، لأنّه بكلامه أراد نني حكمة الله، والتقليل من شأن أوامره (نعوذ بالله)، وهذا الموقف المخزي لإبليس دليل على جهله التامّ، لأنّه لو كان قد إعترف بأنّ عدم سجوده إنّما كان لهوى هو هوى النفس، أو أنّ غروره و تكبّره حالا بينه وبين السجود لآدم، وما إلى ذلك لكان الأمر أهون، إذ أنّه يكون هنا قد أقرّ بإر تكاب ذنب واحد، إلّا أنّه بكلامه هذا ولتبرير عصيانه، عمد إلى نني حكمة الباري، عزّوجلّ وعسلمه ومعرفته، وهـذا يـوضّع سـقوطه إلى أدنى درجـات الكفر والإنحطاط.

المخلوق مقابل خالقه يفتقد الاستقلال. إذ إنَّ كلَّ ما لديه هو من خالقه. ولهجة كـلام إبليس توضَّح أنَّه كان يريد استقلالاً وحكماً في مقابل حكم الباريء عزّوجلّ. وهذا مصدر آخر من مصادر الكفر.

ويمكن القول أنّ أسباب ضلال الشيطان، تعود إلى عدّة أمور مـنها الغـرور والتكـبَر والجهل والحسد، وهذه الصفات القبيحة اتحدت وأسقطته إلى الحضيض بعد سنين طوال من مرافقة الملائكة. وكأنّه كان معلّماً لهم... أسقطته من أوج الفخر إلى أدنى الحــضيض، ومــا أخطر هذه الصفات القبيحة أينما وجدت!!

وكما قال أمير المؤمنين علي بن أبي طالب الله في إحدى خطبه في نهج البلاغة: «فاعتبروا بما كان من فعل الله بإبليس إذ أحبط عمله الطويل وجهده الجهيد وكان قد عبد الله ستّة آلاف

نعم، فعمليّة بناء قصر عظيم قد تستغرق سنوات عديدة. ولكن عملية تدميره قد لا تستغرق سوى لحظات بتفجير قنبلة قويّة.

وهنا وجب إخراج هذا الموجود الخبيث من صفوف الملأ الأعلى وملائكة العالم العلوي. فخاطبه الباريء عزّوجلّ بالقول: ﴿قَالَ قَاخَرَجَ مِنْهَا فَإِنَّكَ رَجِيهِ﴾.

الضمير (منها) في عبارة ﴿فاخرج هنها﴾ إمّا أنّه إشارة إلى صفوف الملائكة، أو إلى العوالم العلوية، أو إلى الجنّة، أو إلى رحمة الله.

نعم، فيجب إخراج هذا الخبيث من هنا، فهذا المكان مكان الطاهرين والمقرّبين، وليس بمكان المذنبين والعاصين ذوي القلوب المظلمة.

«رجيم» من (رجم)، وبما أنَّ لازمها الطرد، فقد وردت بهذا المعنى هنا.

ثمّ أضاف الباريء عزّوجلّ: ﴿وَلِنَّ عليك لعنتي لِلنَّ يَوْمِ للدِّينَ﴾ فأنت خارج ومطرود من رحمتي إلى الأبد.

المهمّ انّ الإنسان عندما يرى النتائج الوخيمة لأعماله السيّئة عـليه أن يـــتيقظ مـن غفلته، وأن يفكّر في كيفية إصلاح ذلك الخطأ، ولا شيء أخطر من بقاءه راكباً لموج الغرور واللجاجة واستمراره في السير نحو حافّة الهاوية، لأنّه في كلّ لحظة يبتعد أكثر عن الصراط المستقيم، وهذا هو نفس المصير المشؤوم الذي وصل إليه إبليس.

وهنا تحوّل (الحسد) إلى (عداء)، العداء الشديد والمتأصّل، كما قال القرآن: ﴿قال ربّ فانظرني إلى يوم يبعثون﴾.

هذه الآية تبيّن أنّ الشيطان طلب من الله سبحانه وتعالى أن يمهله، فهل طلب أن يمهله ليسكب عبرات الحسرة والندامة على ما فعله من قبل، أم أنّه طلب مهلة لإصلاح عصيانه القبيح؟

كلًا، إنّه طلب من الباريء عزّوجلّ أن يمهله إلى يوم يبعثون كي ينتقم من أبناء آدم ﷺ ويدفعهم جميعاً إلى طريق الضلال، رغم علمه بأنّ إضلاله لكلّ إنسان سوف يضيف لذنوبه حملاً ثقيلاً جديداً من الذنوب، ويغرقه في مستنقع الكفر والعصيان، كـلّ ذلك بسبب

سورة ص / الآية ٨٣ـ٨٢

إلى هذا فقد طلب من الله عزّوجلّ أن يبقيه حيّاً إلى يوم القيامة، رغم أنّ كلّ الموجودين في العالم يو تون في هذه الدنيا.

[ع

وهنا إقتضت مشيئة الله سبحانه \_بدلائل سنشير إليها \_أن يستجيب الله لطلب إبليس، ولكن هذه الإستجابة كانت مشر وطة وليست مطلقة، كما توضّحه الآية التالية: **﴿قَالَ فَإِنَّكَ** هن الهنظرين».

ولكن ليس إلى يوم البعث الذي تبعث فيه الخلائق، وإنَّما إلى زمان معلوم، قال تعالى: ولاي يوم للوقيت للمعلوم».

وهنا أعطى المفسّرون آراء مختلفة بشأن تفسير **(يـوم الوقت المـحلوم)،** حـيت قــال البعض: إنّه يوم نهـاية العالم، لأنّ كلّ الموجودات الحيّة في ذلك اليوم تموت، وتبتى ذات الله المقدّسة فقط، كما ورد في الآية ٨٨ من سورة القصص: **(كلّ في. هالك لِلّا وجهه)،** وبهــذا الشكل فقد استجيب لجزء من مطالب إيليس.

والبعض الآخر قال: إنّ ذلك اليوم هو يوم القيامة، ولكن هذا الاحتمال لا يتلاءم مع ظاهر آيات بحثنا التي يتّضح منها أنّ الباريء عزّوجلّ لم يستجب لكلّ مطاليبه، كما أنّ هذا الاحتمال لا يتلاءم حتى مع بقيّة آيات القرآن الكريم التي تتحدّث عن موت الجميع مع نهاية هذا العالم.

وقال البعض: إنَّ هذه الآية يحتمل أنَّها تشير إلى زمان لا يعرفه أحد سوى الله سبحانه وتعالى.

ولكن التّفسير الأوّل أنسب من بقيّة التفاسير، وقد وردت رواية في تفسير البرهان نقلاً عن الإمام الصادق ﷺ ، و تقول بأنّ إيليس يموت في الفترة ما بين النفخة الأولى والثانية ` .

هنا كشف إبليس عمّ كان يضمره في داخله، وعن الهدف الحقيقي لطلبه البقاء خالداً إلى زمن معيّن إذ: **وقال فبعزتك لأفوينهم أجمعين ﴾**.

القسم بالعزّة يراد منه الإستناد على القدرة والاستطاعة، والتأكيدات المتتالية في الآية (القسم من جهة، ونون التوكيد الثقيلة من جهة أخرى، وكلمة أجمعين من جهة ثالثة) تبيّن أدّ سبب من حيا المالية المالية من حيا المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية ا

أنَّه مصمِّم بصورة جديَّة على المضي في عمله، وأنَّه سيبتي إلى آخر لحظة من عمره ثابتاً على عهده بإغواء بني آدم.

٦٤٢ تفسير البرهان، ج ٢، ص ٣٤٢.

وبعد قسمه إنتبه إيليس إلى هذه الحقيقة، وهي أنَّ هناك مجموعة من عباد الله المخلصين لا يمكن كسبهم بأي طريقة إلى داخل منطقة نفوذه، لذلك اعترف بعجزه في كسب أولئك فقال: ﴿لِأَعبادك منهم للمخلصين».

أولئك الذين يسيرون في طريق المعرفة والعبودية لك بصدق وإخلاص وصفاء، إنّك دعوتهم إليك، وأخلصتهم لك، وجعلتهم في منطقة أمنك، وهذه هي المجموعة الوحيدة التي لاأتمكّن من الوصول إليها، أمّا البقيّة فإنّ بإمكاني إبقاعهم في شباكي.

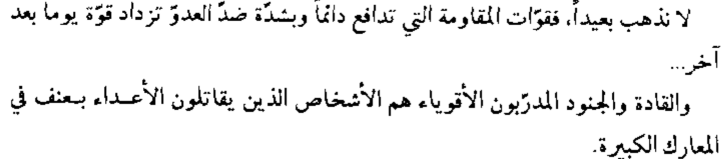
حدس وظنّ إيليس كان صحيحاً، إذ أنّه أوجد العراقيل لكلّ واحد من بني آدم عــدا الخلصين الذين نجوا من فخاخه وذلك ما أكّده القرآن الجيد في الآية ٢٠ من سورة ســبأ: ﴿ولقد صدّق عليهم لِبليس قلّته فاتّبحوه لِلّا فريقاً هن للمؤهنين﴾

#### ہدثان

١\_ فلسفة وجود الشيطان

هناك مسائل مهمّة تطرح بشأن الآيات المذكورة أعلاه، منها مسألة خلق الشيطان، وسبب سجود الملائكة لآدم، وسبب تفضيل آدم على الملائكة، والشيطان على من سيتسلّط، وما هي نتيجة التكبّر والغرور، وما المقصود من الطين وروح الله، ومسألة خلق آدم وخلقه المستقل في مقابل فرضيات تكامل الأنواع؟ ومسائل أخرى من هذا القبيل تمّ تناولها وبصورة مفصّلة في هذا التّفسير في ذيل الآية ٢٢ من سورة البقرة، وفي ذيل الآية ٢٦ من سورة الحجر، وفي ذيل الآية ١٢ من سورة الأعراف.

نعود مرّة أخرى إلى السؤال الأوّل الخاص بشأن فسلسفة خسلق الشسيطان، فسالكثير يتساءل إن كان الإنسان خلق من أجل التكامل ونيل السعادة عن طريق عبوديته لله، فما هي أسباب وجود الشيطان الذي هو موجود مدمّر يعمل ضدّ تكامل الإنسان؟ وهو في نفس الوقت موجود ذكي، مكّار، يثير العداوة والبغضاء. إلّا أنّنا لو تفكّرنا قليلاً فسسوف ندرك أنّ وجود هذا العدو عامل مساعد لدفع التكامل الإنساني إلى الإمام وتقدّمه.



٤٤٤ سورة ص / الآية ٧١ ـ ٨٣

والسياسي المحنّك القوي هو الذي يتمكّن في الأزمات السياسيّة الشديدة أن يتصدّى للأعداء الأقوياء ويتغلّب عليهم.

[ع

وأبطال المصارعة الكبار هم الذين نازلوا مصارعين أقوياء أشدّاء، إذن فلم العجب من أنّ عباد الله الكبار بجهادهم المستمر المرير ضدّ الشيطان، يصبحون أقوياء يوماً بعد آخر.

فعلماء اليوم قالوا بشأن فلسفة وجود الميكروبات: لولا وجود هذه الميكروبات لكان جسم الإنسان ضعيفاً عديم الإحساس، ويحتمل أيضاً توقّف نمو الإنسان بسرعة بحيث لا يتجاوز طوله الثمانين سنتيمتراً، ولكان جميع البشر على شكل أقزام صغار، وبهذا الشكل فإنّ مبارزة جسم الإنسان للميكروبات المهاجمة تعطيه قوّة وقدرة على النمو.

وكذلك الحال بالنسبة إلى روح الإنسان في جهادها ضدَّ الشيطان وهوى النفس.

وهذا لا يعني أنّ الشيطان مكلّف بإغواء عباد الله، فالشيطان كان طاهراً في بداية خلقه، كبقيّة الموجودات، ولكن الإنحراف والإنحطاط والتعاسة التي أُصيب بها إنّما كان بسرغبته وإرادته، وبهذا فإنّ الباريء عزّوجلّ لم يخلق إيليس منذ اليوم الأوّل شيطاناً، وإنّما إيليس هو الذي أراد أن يكون شيطاناً، وفي نفس الوقت فإنّ ممارساته الشيطانية لاتجلب الضرر لعباد الله المخلصين إطلاقاً، بل قد تكون سلّماً لرقيّهم وسموّهم.

**سؤال: وني النهاية يبق هذا السؤال: لماذا تمّت الموافقة على طلبه في البقاء حيّاً، ولماذا لم** يُهلك في تلك اللحظة؟

الجواب: جواب هذا السؤال هو ما ذكرناه أعلاه، وبعبارة أخرى:

إنَّ عالم الدنيا هذا هو ساحة للاختبار والامتحان (الاختبار الذي هو وسـيلة لتربـية وتكامل الإنسان) وكما هو معروف فإنَّ الاختبار لا يتمّ من دون مواجـهة عـدو شرس ومجابهة مختلف أنواع الأعاصير والمشاكل.

وبالطبع، إن لم يكن هناك شيطان، فإنّ هوى النفس ووساوسها هي التي تضع الإنسان في بودقة الإختبار، ولكن حرارة هذه البودقة تزداد بوجود الشيطان، لأنّ الشيطان سيكون في هذه الحالة العامل الخارجي المؤثّر على الإنسان، وهوى النفس والوساوس سـتكون

العامل الداخلي.

# **٦\_ نيران الأنانية والغرور تمرق رأسمال الومود** من الأمور الحسّاسة جدّاً التي تلفت النظر في قضيّة طرد إيليس من رحمة الله، هو مدى

تأثير عاملي الأنانية والغرور على سقوط وتعاسة الإنسان، إذ يمكن القول بأنّها من أهمّ وأخطر عوامل الإنحراف. وقد تسبّبا ـ في لحظة واحدة ـ في هدم عبادة ستّة آلاف سـنة، وإنّها كانا السبب وراء تدنّي موجود كان في صفّ ملائكة الساء الكبار إلى أدنى درجات الشقاء، ويستحقّ لعنة الله الأبدية.

٤٤٥

الأنانية والغرور يحجبان الحقيقة عن بصر الإنسان. فالأنانية مصدر الحسد، والحسد مصدر العداوة والبغضاء، والعداوة والبغضاء سبب إراقة الدماء وإرتكاب الجرائم.

الأنانية تدفع الإنسان إلى الإستمرار في إرتكاب الخطأ، وتحسط لـ في نسفس الوقت لـ مفعول أيّ عامل للصحوة من الغفلة، أي تحول بين ذلك العامل وبين الإنسان.

الأنانية والعناد يسلبان فرصة التوبة وإصلاح الذات من الإنسان. ويغلقان أمامه كلّ أبواب النجاة، وخلاصة الأمر فإنّ كلّ ما نقوله حول خطر هذه الصفات القبيحة والمذمومة بعدٌ قليلاً.

وكم هو جميل قول أمير المؤمنين الله العدو الله إمام المتعصّبين. وسلف المستكبرين. الذي وضع أساس العصبية، ونازع الله رداء الجبرية، وادّرع لباس التعوّز، وخلع قناع التذلّل ألا ترون كيف صغّره الله بتكبّره؟ ووضعه بترفّعه؟ فجعله في الدنيا مدحوراً، وأعدّ له في الآخسرة سعيراً».<sup>(</sup>

રુજ

#### نهج البلاغة، الخطبة ١٩٢، (القاصعة).

قَالَ فَٱلْحَقَّ وَٱلْحَقَّ أَقُولُ ٢ لَأَمْلاً نَّ جَهَنَمَ مِنكَ وَمِمَن تَبِعكَ مِنْهُمْ أَجْمَعِينَ ٢ قُلْ مَآ أَسْئُلُكُو عَلَيْهِ مِن أَجْرِ وَمَآ أَنَا مِنَ الْمُتَكَلِّفِينَ ٢ إِن هُوَ إِلَاذِكُرُ لِلْعَالَمِينَ ٢ وَلَعَلَمُنَ نَبَأَهُ بَعَدَجِينٍ ٢

#### التفسير

آغر مديث بشأن إبليسا

آيات بحثنا هي آخر آيات سورة (ص). وفي الحقيقة هي خلاصة لكلّ محـتوى هـذه السورة. ونتيجة للأبحاث المختلفة التي تناولتها السورة.

في البداية رداً على تهديد إيليس في إغواء كلّ بني آدم عدا المخلصين منهم، يجيبه الباريء عزّوجلّ بالقول: **﴿قَالَ فَالحقَّ وَالحقَّ أقُولَ﴾** أقسم بالحقّ، ولا أقول إلّا الحقّ ﴿لأهلئنّ جهنّم هنك وهمّن تبعك هنهم أجمعين».

فما ورد في بداية السورة إلى هنا حقّ، والذي ورد بشأن أحوال الأنبياء الكبار في هذه السورة بسبب حروبهم وجهادهم حقّ، والحديث في هذه السورة عن القيامة والعـذاب الأليم الذي سينزل بالطغاة والنعم التي سيغدقها الباريء عزّوجلّ على أهل الجـنّة حـقّ، ونهاية السورة حقّ، والله سبحانه يقسم بالحقّ ويقول الحقّ بأنّه سيملاً جهنّم بـالشيطان وأتباعه، وذلك جواب قاطع على كلام إبليس بشأن إغوائه بني الإنسان، وبهـذا وضّح الباريء عزّوجلّ تكليف الجميع.

على أيّة حال، فإنّ هاتين الجملتين تشتملان على الكثير من التأكيد. فتؤكّدان مرتين على مسألة (الحقّ) وتقسمان بها، وعبارة (لأملأنّ) رافقتها نون التوكيد الثقيلة و(أجمعين) تأكيد مجدّد على كلّ ذلك، لكي لا يبتى لأحد أدنى شكّ وترديد بهذا الشأن، إذ لا سبيل

١- تركيب هذه الجملة له عدّة إحتمالات، فمن الممكن أن تكون (الحقّ) مبتدأ و(قسمي) خبر محذوف للمبتدأ، ومن الممكن أن يكون (قولي) خبره (فالحقّ قولي) ويوجد إحتمال آخر هو أنّ (الحقّ) خبر مبتدأ محذوف والتقدير (هذا هو الحقّ) أو (أنا الحقّ).

لنجاة الشيطان وأتباعه، والاستمرار بالسير على خطاء يؤدّي إلى جهنَّم.

وفي نهاية هذا البحث يشير الباريء عزّوجلّ إلى أربعة أمور في عدّة عبارات قصيرة وواضحة؟

فني المرحلة الأولى يقول: ﴿قُلْ مَا تُسْأَلَكُمْ عَلَيْهُ مِنْ تُجْرَهُ.

وبهذا وضع النّبي الأكرم تَنْكَلَّ حدَّاً لذرائع المتذرّعين، وبيَّن أنَّه لا يبتغي من وراء ذلك سوى نجاة وسعادة البشر، وأنَّه لا يريد منهم أيَّ جزاء مادّي أو معنوي، ولا إستحسان ولا شكر، ولا مقام ولا حكومة، وإغَّا أجري على الله، كها ذكرت ذلك آيات أخرى في القرآن الجيد كالآية ٤٧ من سورة سبأ، والتي تقول: **﴿لِن أُجرِي لِلا على الله﴾**.

وهذه هي إحدى دلائل صدق رسول الله تَكْتَلَقُ، لأنَّ الداعية الكذّاب إنَّا يدعو للوصول إلى أطماع شخصيّة، وهذه الأطماع تظهر بشكل أو بآخر من خلال حديثه، والعكس ما نراه في شخصيّة رسولنا الكريم تَكَلَيْ

وفي المرحلة الثانية يقول: أنا لست من المتكلّفين، فكلامي مستند على الأدلّة والمنطق، ولا يوجد فيه أي تكلّف، وعباراتي واضحة وكلامي خالٍ من الغموض واللفّ والدوران **﴿وها لذا من المتكلّفين﴾**.

وفي الواقع فإنَّ المرحلة الأولى تتناول أوصاف الداعية، والمرحلة الثانية تتطرّق لسبل الدعوة ومحتواها.

أمّا المرحلة الثالثة فتبيّن الهدف الأصلي من هذه الدعوة الكبيرة من نزول هذا الكتاب السماوي **(إن هو لِلا ذكر للعالمين)**.

نعم، المهمّ هو أن يوقظ الناس من غفلتهم ويجعلهم يتعمّقون في التفكير. لأنّ الطريق واضح، وعلاماته ظاهرة، والفطرة السليمة في داخل الإنسان تمثّل دافعاً قويّاً تدفع الإنسان إلى سبيل التوحيد والتقوى، فالمهمّ هو الصحوة، وهذه همي الرسالة الرئسيسيّة للأنسبياء ولكتبهم السماوية.

هذه العبارة وردت مرّات عديدة في القرآن، وكلّها تبيّن أنّ محتوى دعوة الأنبياء في كلّ المراحل يتناسب مع الفطرة الني فطرنا عليها الباريء عزّوجلّ، وأنّ الإثنين يسيران معاً إلى الأمام.

وأمَّا في المرحلة الرابعة والأخيرة، فإنَّه يهدَّد المعارضين والمخالفين بعبارة قصيرة غزيرة المعنى: ﴿ولتعلمنْ تباً بعد حين). يقول: من الممكن أن لا تأخذوا هذا الكلام مأخذ الجدّ، وتمرّون به مرّ الكرام، إلَّا أنَّسه

سيثبت لكم عاجلاً صدق كلامي، سيثبت في هذا العالم في ساحات قتال الإسلام ضدّ الكفر، وفي ساحات العمل الاجتماعي والفكري، وفي العالم الآخر بواسطة العذاب الإلهـي الأليم الذي ستعذّبون به، وخلاصة الأمر أنّ السوط الإلهـي مـهيّاً للـنزول عـلى المسـتكبرين والظالمين.

#### ہدت

#### من هو المتكلّف؟

قرأنا في الآيات المذكورة أعلاه أنِّ إحدى مفاخر رسولنا الأكرمﷺ أنَّه غير متكلَّف، وفي الروايات الإسلامية المزيد من الأبحاث التي توضّح علامات المتصنّع والمتظاهر بما ليس فيه، ومنها:

ورد حديث في (جوامع الجامع) عن رسول الله ﷺ ، قال فيه: «للمتكلّف ثلاث علامات: ينازع من فوقه، ويتعاطى ما لا ينال. ويقول ما لا يعلم» ` !

وروي مثله في الخصال عن الصادقﷺ عن لقمان في وصيته لإينه.

كما ورد حديث آخر وهو من وصايا الرّسول الأكرميَّيُّ لأمير المؤمنينيُ «للمتكلَّف ثلاث علامات: يتملَّق إذا حضر، ويغتاب إذا غاب، ويشمت بالمصيبة» [.

إضافة إلى ذلك روي حديث عن الإمام الصادق عنه ، جاء فيه: «المتكلّف مخطىء وإن أصاب، والمتكلّف لا يستجلب في عاقبة أمره إلّا الهوان، وفي الوقت إلّا التعب والعناء والشقاء. والمتكلّف ظاهره رياء وباطنه نفاق، وهما جناحان بهما يطير المتكلّف، وليس في الجملة من أخلاق الصالحين، ولا من شعار المتّقين المتكلّف في أي باب، كما قال الله تعالى لنبيّه قل ما أسألكم عليه من أجر وما أنا من المتكلّفين»<sup>7</sup>

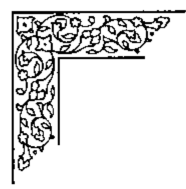
من مجموع هذه الرّوايات يتّضع \_بصورة جيّدة \_ أنّ المتكلّفين خارجون عن جـادّة الحقّ والعدالة والصدق والأمانة، وأنّهم لا يرون الحقائق أمام أعينهم، ويتشبّنون بالأوهام والخيال، وينبّئون بأمور ليسوا على إطّلاع بها، ويتدخّلون بأمور لا يعرفونها، لهم ظـاهر وباطن، وحضورهم وغيابهم متضادّ، يتعبون أنفسهم ويجهدونها، ولكـنّهم لا يحـصدون سوى الخيبة والخسران، أمّا المتّقون والصالحون فإنّهم مطهّرون من هذه الصفة ومـنزّهون

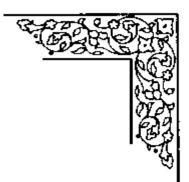
عنها.

نهاية سورة (ص)

[ع

 جوامع الجامع، نقلاً عن تفسير الميزان، ج ١٧, ص ٢٤٣. ۲. تفسير نورالثقلين، بع ٤. ص ٤٧٣. ٣. بحارالانوار، ج ٢٣، ص ٣٩٤.





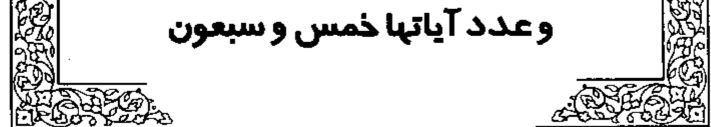


سورية الرُّهر

2







# «سورة الزّمر»

### ممتوى سورة الزّمر:

هذه السورة نزلت في مكّة المكرمة، ولهذا السبب فإنّها تتطرق للقضايا المتعلّقة بالتوحيد والمعاد، وأهميّة القرآن، ومقام نبوّة نبيّ الإسلام تَتَبَيَّةُ كما هو الحال في بقية السور المكّية.

فالمرحلة التي قضاها المسلمون في مكّة كانت مرحلة للبناء الإيماني والعقائدي، ولذلك فإنّ السور المكّية حوت أقوى البحوث وأكثرها تأثيراً في هذا الجمال. وكانت الأساس القوي المحكم الذي ظهرت آثاره العجيبة في المدينة، وفي الغزوات وعند مواجهة العـدو، وأمـام عراقيل المنافقين، وفي قبول النظام الإسلامي، وإذا أردنـا مـعرفة سرّ الإنـتصار السريـع للمسلمين في المدينة فإنّ علينا أن نطالع دروس مكّة المؤثرة.

وعلى أيَّة حال فإنَّ هذه السورة تضمّ عدَّة أقسام مهمَّة:

١- تتطرق السورة إلى مسألة الدعوة إلى توحيد الله، توحيده في الخالقية، توحيده في الربوبية، توحيده في العبودية، كما تسلَّط الضوء على مسألة الإخلاص في العبادة لله، وآيات هذه السورة في هذا المجال مؤثرة جدّاً بحيث تجذب قلب الإنسان وتدفعه نحو الإخلاص.

٢-الأمر المهم الآخر الذي تكرر في عدّة آيات في هذه السورة من بدايتهاحتى نهايتها، هو مسألة (المعاد) والمحكة الإلهيّة الكبرئ، ومسألة الثواب والعقاب، وغرف الجنّة، وكور النّار في جهنم، ومسألة الخوف والرهبة من يوم القيامة، وظهور نتائج الأعمال في ذلك اليوم، وتجسّدها في ذلك المشهد الكبير، إضافة إلى أنّها تستعرض قضية اسوداد أوجه الكاذبين والذين افتروا على الله الكذب، وسوق الكافرين صوب جهنم، وتعرّض الكافرين لتوبيخ وملامة ملائكة العذاب، ودعوة أهل الجنّة إلى دخول الجنّة وتقديم ملائكة الرحمة التهاني والتبريكات لهم، وهذه الأمور التي تدور حول محور المعاد ممزوجة مع قضايا التسوحيد بشكل كبير وكانّها تشكّل معها نسيجاً واحداً.

٣-قسم آخر من السورة يتناول أهمّية القرآن الجيد، ورغم قلَّة عدد آيات هذا القسم،

فهو يجسّد بصورة لطيفة القرآن وتأثيره القوي على القلوب والأرواح.

٤- قسم آخر أيضاً يبيَّن مصير الأقوام السابقين والعذاب الإلهي الأليم الذي نزل بهم من جرّاء تكذيبهم لآيات الله تعالى.

[ع

٥- وأخيراً قسم آخر من هذه السورة يتحدّث عن مسألة التوبة، وكون أبواب التوبة من وأخيراً قسم آخر من هذه السورة يتحدّث عن مسألة التوبة، وكون أبواب التوبة مفتوحة لمن يرغب في العودة إلى الله، وقد تضمّن هذا القسم أقوى آيات القرآن تأثيراً في مجال التوبة، ويكن القول بأنّ آيات هذا القسم تزف البشرى وتحمل أخباراً سارّة قد لا يوجد مثيل لها في بقية آيات القرآن.

هذه السورة معروفة باسم سورة (الزمر) وهذا الاسم مأخوذ من الآيتين ٧١ و٧٣ من هذه السورة، وتعرف أيضاً باسم سورة (الغرف) وهذا الاسم مأخوذ من الآية ٢٠ إلّا أنّ هذه التسمية غير مشهورة.

#### فضيلة سورة الزمر:

لقد أولت الأحاديث الإسلامية أهمّية كبيرة لتلاوة هذه السورة، وقد ورد حديث عن رسول الله ﷺ يقول فيه: «من قرأ سورة الزّمر لم يقطع الله رجاه، وأعطاه ثواب الخائفين الذين خافو الله تعالىٰ» ( .

وورد في حديث آخر عن الإمام الصادقﷺ «من قرأ سورة الزمر أعطاه الله شرف الدنيا والآخرة، وأعزه بلا مال ولا عشيرة، حتى يهابه من يراه وحرّم جسده على النّار»<sup>٢</sup>.

مقارنة فضائل تلاوة سورة الزمر مع محتوياتها في مجال الخوف من الله، ورجاء رحمته، والإخلاص في العبودية، والنسليم المطلق لذات الله، يوضّح أنّ هذه المكافآت إنّما تعطى لمن كانت تلاوته مقدمة للتفكّر والتفكّر مقدمة للإيمان والعمل.

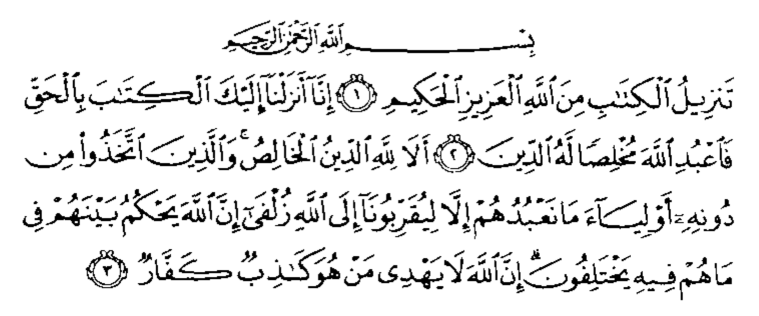
**وبعبارة آخرى:** أن يتوغّل محتوى السورة في اعماق روحه، ويتجلّى في كافة مـظاهر الحياة الاجتماعية والفردية، أجل فمثل هؤلاء الافراد لائقون لهذا الثواب العـظيم والرحمــة

الواسعة.

8OC3

· تفسير مجمع البيان، بداية سورة الزمر. ۲۰ تفسير مجمع البيان وتواب الأعمال وتفسير نورالثقلين.

#### الآيات



11116511

**عليك الافلاص في الدين!** هذه السورة تبدأ بآيتين تتحدّثان عن نزول القرآن المجيد: الأولى تقول: إنّ الله هو الذي أنزل القرآن، والثانية: تبيّن محتوى وأهداف القرآن.

في البداية تقول: ﴿ تنزيل الكتاب من الله العزيز الحكيم ﴾ (.

من الطبيعي أنَّ كلَّ كتاب تتمَّ معرفته من خلال مؤلفه أو منزله، وعندما ندرك أنَّ هذا الكتاب السهاوي الكبير مستلهم من علم الله القادر والحكيم، الذي لا يقف أمام قـدرته المطلقة شيء، ولا يخفىٰ على علمه المطلق أمر، لأيقنَّا بلا عناء أنَّ محتوياته حقّ وكلِّها حكمة ونور وهداية.

مثل هذه العبارات عندما ترد في بدايات سور القرآن، ترشد المؤمنين إلى هذه الحقيقة، وهي أنَّ كلِّ ما هو موجود في القرآن الجيد هو كلام الله وليس بكلام الرّسولﷺ ، رغم كون كلامهﷺ بليغاً وحكيماً أيضاً.

١. ﴿ تزيل الكتاب﴾ خبر لمبتدأ محذوف والتقدير «هذا تنزيل الكتاب»، واحتمل بعض المفسّرين أنّ «تنزيل الكتاب» مبتدأ و«من الله» خبر. لكن الرأي الأوّل أصحّ، و«تنزيل» مصدر بمعنى المفعول. فتكون إضبافته إلى الكتاب» من باب إضافة الصفة إلى موصوفها، والمعنى (هذا الكتاب منزل من الله).

ثم تنتقل السورة إلى عرض محتويات هذا الكتاب السماوي وأهدافه **﴿لِنَّنَا لَمُزَلُنَا لِلِيكَ الكتاب بالحقّ**.

[ع

لا يوجد فيه غير الحقّ، ولهذا السبب يتبعه طلاب الحـقّ، والبـاحثون عـن الحـقيقة مشغولون بالبحث في محتوياته، من هنا، ولكون هدف نزول القرآن يتحدد في إعطاء الدين الخالص للبشرية، فإنّ آخر الآية يقول: **﴿فاعبد الله مغلصا له الذين»**.

قد يكون المراد هنا من كلمة (ديـن) هـو عـبادة الله، لأنّ الجــملة التي وردت قــبلها **﴿فامبدالله﴾** فيها أمر بالعبادة، ولذا فإنّ العبارة التي تليها **﴿مخلصا له الدّين﴾** تبيّن شروط صحة العبادة والتي تتمثل في الإخلاص واجتناب الشرك والرياء.

على كلّ حال فإنّ اتساع مفهوم (الدين) وعدم ذكر قيد أو شرط له، يعطي معنى واسعاً، بحيث يشمل العبادات وبقية الأعمال. إضافة إلى العقائد، وبعبارة أخرى فإنّ (الديـن) يتناول مجموعة شؤون الحياة المادية والمعنوية للإنسان، ويجب على عباد الله المخلصين أن يخلصوا كلّ حياتهم لله وأن يطهّروا قلوبهم وأرواحهم وساحة عملهم ودائرة حديثهم عن كل ما هو لغير اللّه، وأن يفكّروا به ويعشقوه، وأن يتحدّثوا عنه ويعملوا من أجـله، وأن يسيروا دائماً في سبيل رضاه، وهذا هو (إخلاص الدين).

ولذا لا يوجد أيّ داع أو دليل واضح لتحديد مفهوم الآية في شهادة (لا إله إلا الله) أو بخصوص (العبادة والطاعة).

الآية التّالية تؤكّد مرّة أخرى على مسألة الإخلاص، وتقول: ﴿ لَا لَلَهُ لِلدِّينَ لِلطّالِصِ﴾ وهذه العبارة ذات معنيين:

**الآوّل:** هو أنّ البارىء عزّوجلّ لا يقبل سوى الدين الخالص، والاستسلام الكامل له من دون أيّ قيد أو شرط، ولا يقبل أيّ عمل فيه رياء أو شرك، أو خلط للقوانين الإِلهيّة بغيرها من القوانين الوضعية.

والثّاني: هو أنّ الدين والشريعة الخالصة يجب أخذها من الله فقط، لأنّ أفكار الإنسان ناقصة و ممز وجة بالأخطاء والأوهام.

ولكن وفق ما جاء في ذيل الآية السابقة فإنَّ المعنىٰ الأوَّل أنسب، لأنَّ الذين يؤدُّون المطلوب منهم بإخلاص، هم العباد، ولهذا فإنَّ هذا الخلوص في الآية مورد بحتنا يجب أن يراعي من جانب أولنك.

الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل

[11

وهناك دليل آخر على هذا الكلام، وهو حديث ورد عن رسول الله ﷺ، جاء فيه أنّ رجلاً قال لرسول الله: يا رسول الله! إنّا نعطي أموالنا التماس الذكر، فهل لنا من أجر؟ فقال رسول اللهﷺ: لا، قال: يا رسول الله! إنّا نعطي التماس الأجر والذكر، فهل لنا أجر؟ فقال رسول اللهﷺ: «إنّ الله تعالى لا يقبل إلّا من أخلص له، ثمّ تـلا هـذه الآيـة: ﴿ لَلا لله للدِّينَ

وعلى أيّة حال، فإنّ هذه الآية في الواقع استدلال للآية التي جاءت قبلها، فهناك تقول: **﴿فامبدالله مغلصاً له الّدين**﴾ وهنا تقول: **﴿لَا لله الدّين الغالص**﴾.

مسألة الإخلاص تناولتها الكثير من الآيات القرآنية والأحاديث الإسسلامية، وبـدء الجملة مورد بحثنا بــ(ألا) التي تستعمل عادة لجلب الإنتباه، هو دليل آخر على أهمية هذا الموضوع.

ثم تنتقل الآية إلى إيطال المنطق الواهي الضعيف للمشركين الذين تركوا طريق الإخلاص، وضاعوا في طرق الشرك والإنحراف: **﴿وللَّذِينَ لتَحْدَوَا مِن دونه أوليا. ما نعبدهم إلَّالِيقَرَبُونَا إلى الله زلغيُ إنَّ الله يحكم بينهم فيما هم فيه يختلفون ﴾** <sup>7</sup>، وهنا سيتَضح للجميع فساد أفكارهم وأعمالهم وبطلان عقائدهم.

هذه الآية هي تهديد قاطع للمشركين في أنّ البارىء عزّوجلّ سـيحاكـمهم في يـوم القيامة، اليوم الذي تنكشف فيه الإلتباسات وتظهر فيه الحقائق، ليجزوا ويعاقبوا على ما ارتكبوه من الأعمال الحرّمة، إضافة إلى فضيحتهم أمام الجميع في ساحة الحشر.

منطق عبدة الأصنام واضح هنا، فأحد أسباب عبادة الأصنام هي أنّ مجموعة كانت تزعم أنّ الله سبحانه وتعالىٰ أجلّ من أن يحيط به الإدراك الإنساني من عقل أو وهم أو حس، فهو منزّه عن أن يكون مورداً للعبادة مباشرة، فلذا قالوا: من الواجب أن نتقرّب إليه بالتقرّب إلى مقربيه من خلقه، وهم الذين فوّض إليهم تدبير شؤون العالم، فنتخذهم أرباباً من دون الله ثمّ آلهة نعبدهم ونتقرّب إليهم ليشفعوا لنا عند الله ويقربونا إليه زلنىٰ، وهؤلاء هم الملائكة والجن وقدّيسو البشر.

ولمَّا أحسَّوا بأن ليس باستطاعتهم الوصول إلى أولئك المقدَّسين، بنوا تماثيل لهم، وأخذوا

 تفسير روح المعاني، ج ٢٢، ص ٢١٢، ذيل الآيات مورد البحث. ٢. من الواضح أنَّ في الآية المذكورة أعلاه وقبل عبارة ﴿ما نعبدهم﴾ جملة تقديرها «و يقولون ما نعبدهم».

سورة الزّمر / الآية ١ ـ ٣

[ع

يعبدونها، وهذه التماثيل هي نفسها الأصنام، ولأنَّهم كانوا يزعمون أن لا فرق بين التماثيل وأولئك المقدّسين وأنَّ لهما نوعاً من التوحّد، لذا عمدوا إلى عبادة الأصنام واتخاذها آلهة لهم.

وبهذا الشكل فإنّ الأرباب في نظرهم، هم أولئك الذين خلقهم الله وقرّبهم إلى نفسه، وفوّض إليهم تدبير شؤون العالم حسب زعمهم، وكانوا يعتبرون البارىء عزّوجلّ هو (رب الأرباب) وهو خالق عالم الوجود، ومن النادر أن يوجد من الوثنيين من يقول بأنّ هـذه الأصنام المصنوعة من الحجر والخشب، أو حتىٰ آلهتهم الوهمية \_أي الملائكة والجن وأمثالهم \_ هي التي خلقت هذا الكون وأوجدته '.

وبالطبع فإنّ هناك أسباباً أخرى لعبادة الأصنام. منها أنّ الإحترام الفائق الذي يكنّونه في بعض الأحيان للأنبياء والصالحين يتسبب في احترام حتى التمثال الذي ينحت أو يصنع لهم بعد وفاتهم. ومع مرور الزمن تأخذ هذه التماثيل طابعاً استقلالياً. ويتبدّل الإحترام إلى عبادة. ولهذا فإنّ الإسلام نهى بشدّة عن صنع التماثيل.

وقد ورد في كتب التاريخ أنّ عرب الجاهلية كانوا يكنّون إحتراماً فائقاً للكعبة الشريفة ولأرض مكّة المكرّمة، ولهذا كانوا يأخذون معهم قطعة حجر صغيرة مـن تــلك الأرض عندما يذهبون إلى مكان آخر، ويضفون عليها الإحترام والتقديس، ومن ثمّ يعمدون إلى عبادتها.

وما ورد في قصّة (عمرو بن لعي) ـ التي جاء فيها، أنّ عمراً في إحدىٰ رحلاته إلى بلاد الشام شاهد بعض مشاهد عبدة الأصنام، وفي طريق عودته إلى الحجاز. اصطحب معه صنماً من بلاد الشام، ومنذ ذلك الحين بدأت عبادة الأصنام في الحجاز ـ لايتعارض مع ما ذكرناه، لأنّه يبيّن بعض جذور عبادة الأصنام، وعمل أهل الشام من عبادة الأصنام كان مأخوذاً من أحد تلك الأمور أو نظائرها.

عبادة الأصنام \_بأيّ شكل كانت \_ما هي إلّا أوهام وخيالات لا صحة لها ترشّحت من أفكار ضعيفة وعاجزة، حرفت الناس عن الطريق الرئيسي الأصيل لمعرفة الله. والقرآن المجيد بؤكّد بصورة خاصّة على أنّ الإنسان ... تعليم أن يتسل مالله ...........

الأمثل في تغسير كتاب الله المنزل [11 104

الأمور من الله وتحت تسلُّط قدرته. وسورة الحمد توضّح هذه الحقيقة، لأنَّ قراءة المسلم المستمرة لهذه السورة في صلواته اليومية، تجعله على اتصال مباشر مع الباريء عزّوجلّ، إذ انَّه يقرؤها ويطلب من الله ـ دون أي واسطة ـ حاجاته.

سبل الإستغفار والتوبة، وكذلك طلب العون من الباريء عزَّوجلَّ وما ورد في الأدعية المأثورة، كلها تبيَّن أنَّ الإسلام لا يرئ وجود واسطة في هذا الأمر، وهـذه هـي حـقيقة ا التوحيد. حتى أنَّ مسألة الشفاعة والتوسل بأولياء الله مشروطة باذن البارىء عـزَّوجلَّ وساحه، وهذا تأكيد على مسألة التوحيد.

ويجب أن تكون العلاقة هكذا، لأنَّ الله سبحانه وتعالى أقرب إلينا من أيَّ شيء، كما يقول بذلك القرآن: ﴿وتعن أقرب إليه من حبل الوريد) `، ﴿ولملموا أَنَّ الله يحول بين المر. وقليه) آ.

وبهذا الشكل فالباريء عزّوجلٍّ ليس ببعيد عنًّا، ولسنا بعيدين عنه كي تكون هناك حاجة للوساطة بين الطرفين، إنَّه أقرب إلينا من كلِّ قريب، وموجود في كل مكان وفي أعباق قلوبنا.

وفقاً لهذا فإنَّ عبادة الوسطاء من الملائكة والجمنَّ ونـظائرهم، أو الأصـنام الحـجرية والخشبية، عمل باطل لا صحّة له، إضافة إلى أنَّه يعدَّ كفراً بنعمة الله، لأنَّ الذي يهب النعم أجدر بالعبادة من تلك الموجودات المينة، أو المحتاجة إلى الآخرين من أعملي رأسهما إلى أخمص قدمها. لذا يقول القرآن الجيد في نهاية الآية: **﴿لِنَ الله لا يبهدي مِنْ هومحاذب مُفَارِه**ِ .

فلا يهديه إلى الطريق الصحيح في هذا العالم، ولا إلى الجنَّة في العالم الآخر، لأنَّه أوصد بكلتا يديه أبواب الهداية أمامه، ولأنَّ الباريء عزَّوجلَّ يبعث فيض هدايته إلى من يراه لائقاً ومستعداً لإستقبالها، ولا يبعثها إلى الذين تعمّدوا قتل الإستعدادات المـوجودة في قلوبهم وذاتهم.

بعث

الفرق بين التنزيل والإنزال: في الآية الأولى وردت عبارة (تنزيل للكتاب)، وفي الثانية عبارة (أنزلنا إليك الكتاب)،

٢. الأنغال، ٢٤. ۱. ق. ۲۱.

[ع

فما الفرق بين الإنزال والتنزيل؟ وما المراد من اتباين العبار تين في هاتين الآيتين؟

**كتب اللغة تقول:** إنّ كلمة (تنزيل)تعني نزول الشيء على عدّة دفعات، في حين أنّ كلمة (إنزال) لها معنى عام يشمل النّزول التدريجي والنَّزول دفعة واحدة <sup>(</sup>.

قال بعضهم إنَّ لكل منهما معنى خاصاً بها وأنَّ (تنزيل) تعني \_فقط \_النَّزول على عدَّة دفعات، و(إنزال) تعني \_فقط \_النَّزول دفعة واحدة <sup>٢</sup>.

اختلاف العبارتين المذكورتين أعلاه يعود إلى أنَّ القرآن المجيد نزل بصورتين:

الأولى: نزل دفعة واحدة على قلب النّبي محمّدﷺ في ليلة القدر في شهر رمضان المبارك كما ورد في الآيات المباركة: **(لِنا لنزلنا؛ في ليلة القدر) <sup>٢</sup> و (لِنا لنزلنا؛ في ليسلة مساركة) <sup>٤</sup> و <b>(شهر رمضان الذي لنزل فيه القرآن)** <sup>٥</sup>.

وفي كلٌّ هذه الآيات استخدمت عبارة (الإنزال) التي تشير إلى نزوله دفعة واحدة.

والثاني يوجد نزول آخر تم بصورة تدريجية استغرقت ٢٣ عاماً، أي طوال فترة نبوّة الرّسول الأكرم يَبَيَّة إذكانت تنزل في كلّ حادثة وقضية آية تناسبها، وتنتقل بالمسلمين من مرحلة إلى أخرى لير تقوا سلّم الكمال المعنوي والأخلاقي والعقائدي والإجتاعي، كما ورد في الآية ١٠٦ من سورة الإسراء: **«وقرآنا فرقنا» لتقرأ» على للنّاس على مكنه، ونزلنا» تنزيلا»**.

والذي يثير الإنتباء، هو أنّ الكلمتين (تنزيل) و(إنزال) تأتيان أحياناً في آية واحدة للتعبير عن مقصودين، كما ورد في الآية ٢٠ من سورة محمّد: **(ويقول للذين آمنوا لولا نزّلت** سورة فإذا لنزلت سورة محكمة وذكر فيها للقتال رليت الذين في قلوبهم مرض ينظرون لإيك نظر المنشقي عليه من الموته.

فكان المسلمين يطلبون احياناً نزول السورة القرآنية تدريجاً كي يهـضموا محـتوياتها بصورة جيّدة، لكن الضرورة كانت تستدعي في بعض الحالات نزول السورة دفعة واحدة، وخاصّة السور التي تتناول مسائل الجهاد في سبيل الله، لانّ نزولها التدريجي كان قد يؤدّي إلى سوء استغلالها من قبل المنافقين الذين كانوا يتحيّنون الفرص لبتّ سمومهم، فني مثل هذه

٨٠ مفردات الراغب مادة «نزل» والفرق بين الإنزال والتنزيل في وصف القرآن والملائكة، أنَّ التنزيل يختص ا بالموضع الذي يشير إليه إنزاله مفرقاً ومرّة بعد أخرى، والإنزال عام. ٢- هذا الإختلاف ورد في التفسير الكبير نقلاً عن آخرين. ۳ القدر، ۱ ٤. الدخان، ٣. ٥. البقرة، ١٨٥.

الحالات ـكما ذكرنا ـكانت السورة تنزل دفعة واحدة، وهذا آخر شيء يمكن ذكره بشأن التباين الموجود بين العبارتين، وطبقاً لهذا فإنّ آيات بحثنا أشـارت إلى طـريقتي النّزول بصورة جامعة كاملة.

ومع هذا فهناك بعض الأمور الاستثنائية لتفسير وبيان الإختلاف المذكور أعلاه، كهاورد في الآية ٣٢ من سورة الفرقان: ﴿وقال للذين تقروا لولا نزّل عليه القرآن جعلة واحدة تخلك لتثبّت به فؤادك ورتّلناه ترتيلاً».

بالطبع، لكل من (التنزيل) و(الإنزال) فوائد وآثار خاصّة به، سنتطرق إليها في مواضعها <sup>(</sup> . හාගය

هناك بحث مفصل عن فوائد النّزول التدريجي للقرآن تعرضنا له لدى تفسير الآية ٣٤ من سورة الفرقان.

# الآيتان

لَّوْأَرَادَاللَّهُ أَن يَتَحِذُوَلَدَا لَاصْطَغَىٰ مِعَايَحُ لَقُ مَايَسَاً مُسْبَحَكَنَهُ هُوَاللَّهُ الْوَحِدُ الْقَهَارُ ۞ خَلَق السَمَوَنِ وَالْأَرْضَ بِالْحَقِّ يُكَوِّرُ إَلَيْ لَعَلَى النَّهَارِ وَيُكَوِّرُ النَّهَارَعَلَ الَيَّلِ وَسَخَرَ الشَّمْسَ وَالْقَمَرُ صُحُلُّ يَجَرِى لِأَحَلِ مُسَعَّى الَاهُوَالْعَزِيزُ الْغَفَرُ ۞

التفسير

ما مامة الله إلى الأولاد؟

المشركون إضافة إلى أنّهم يعتبرون الأصنام وسيطاً وشفيعاً لهم عند الله \_كما استعرضت ذلك الآيات السابقة \_فقد اعتقدوا \_أيضاً \_أنّ بعض المخلوقات \_كالملائكة \_هي بنات الله، والآية الأولى في بحثنا تجيب على هذا الإعتقاد الخاطىء والتصور القبيح بالقول: **ولو أراد** الله أن يتّخذولدا لاصطفىٰ همًا يخلق ها يشا. سبحانه هو الله الواحد القيّاري.

ذكر المفسرون آراء مختلفة في تفسير هذه الآية:

قال البعض: يقصد منها لو أنَّ الله كان راغباً في انتخاب ولد له، فلِمَ ينتخب البنات اللاتي تزعمون أنّهنّ لا قيمة لهنّ؟ ولِمَ لا ينتخب له أبناء؟ وهذا ــ في الحقيقة ــ نوع مــن أنــواع الاستدلال وفق ذهنية الطرف المقابل كي يفهم أنَّ كلامه لا أساس له من الصحة.

وقال آخير: إنّما يقصد منها لو أنّ الله كان راغباً في انتخاب ولد له، لكـان قــد خــلق موجودات أخرى أفضل وأرقئ من الملائكة.

وبالنظر إلى كون مكانة الأنثىٰ لا تقلّ عن مكانة الذكر عند البارىء عزّوجلّ، وبالنظر إلى كون الملائكة أو عيسىٰ عليه السلام ـ والذين اعتبرهم بعض المنحرفين أبناء الله ـ من الموجودات الشريفة والمحترمة، فإنّه لا يعدّ أيّ من التّفسيرين السابقين مناسباً.

والأفضل هو القول بأنَّ الآية تريد القول: إنَّ الابن مطلوب إمَّا لتقديم العون أو لمؤانسة

٤٦١ الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل

الروح. وبفرض المحال فإنّ الله عزّوجلّ لو كان محتاجاً لمثل هذا الأمر. لاصطفىٰ لهذا بعضاً ممّن يشاء من أشرف خلقه. فلم يتخذ ولداً؟

ولكن لكونه الواحد الذي لا نظير له والقاهر والغالب لكل شيء والأزلي والأبدي، فإنّه لا يحتاج إلى مساعدة أيّ أحد، ولا يستوحش من وحدانيته حتى يزيلها عن طريق الأنس مع الآخرين، لهذا فهو منزّه ومقدّس عن الولد، حقيقياً كان أو منتخباً.

وإضافة إلى ما ذكرناه من قبل \_ فإنَّ أولئك الجهلة الذين يتصورون أحياناً أنَّ الملائكة هم أبناء الله، وأحياناً أخرى يقولون بوجود نسبة بين البارىء عزّوجلّ والجن، وأحياناً يقولون بأنّ (المسيح) أو (العزير) هم أبناء الله، يجهلون الكثير من الحقائق الواضحة \_ فإن كان قصدهم هو الولد الحقيق:

**فأولاً:** يجب أن يكون الباري تعالىٰ جسماً.

**وثانياً:** التركيب يتكون من أجزاء (لأنَّ الولد جزء من الأب ينفصل عن وجود أبيه). **وثالثاً:** حتمية وجود شبيه ونظير له (لأنَّ الأولاد على الدوام يشبهون الآباء). **ورابعاً:** احتياجه لزوجة، والله منزّه ومقدّس عن كلِّ تلك الأمور.

وإن كان المقصود هو الولد المنتخب أي (المتبنّىٰ) فإنّ ذلك إنّما يستمّ لأجسل احستياجه لمساعدة جسدية أو لمؤانسة روحية، والله القادر القاهر لا يحتاج إلى كلّ هذه الأمور، وبهذا فإنّ وصفه بــ(الواحد) و(القهار) هو جواب مختصر على كلّ تلك الإحتمالات.

على أيّة حال، فإنّ عبارة (لو) التي تستخدم عادة للشرط المستحيل إشارة إلى أنّ هذا الفرض محال وهو أن ينتخب البارىء عزّوجلّ ولداً له، وعلى فرض أنّه يحتاج، فإنّه غير محتاج لما يقولونه من اتخاد الولد، بل إنّ مخلوقاته المنتخبة هي التي تؤمّن هذا الأمر.

ولإثبات حقيقة أنَّ الله لا يحتاج إلى مخلوقاته، ولبيان دلائل توحيده وعظمته، يقول البارىء عزّوجلّ: **﴿حَلق السَّهاولِنِهِ وَالأَرْفِنِ بِالحقّ**يُّ.

كون تلك الأمور حقًّا دليل على وجود هدف كبير من وراء خــلقها، وذلك لتكـامل

سورة الزّمر / الآية ٤ ـ ٥

5]

ما أجملها من عبارة! فلو وقف الإنسان في منطقة تقع خارج نطاق الكرة الأرضية، ونظر إلى مشهد حركة الأرض حول نفسها و تكون الليل والنهار اللذين يطوّقان سطحها المكوّر، لشاهد \_ بصورة منتظمة \_ أنّ سواد الليل يستولي على طرف النهار من جهة ومن الجسهة المقابلة يرى بأنّ ضوء النهار يستولي في حركة مستمرة على ظلام الليل.

«يكوّر» من (تكوير) وتعني الشيء المتكوّر أو المنحني، ويعتبر أصحاب اللغة تكوير العهامة على الرأس نموذجاً للتكوير، وهذا التعبير القرآني الجميل يكشف عن بعض الأسرار، لكن الكثير من المفسّرين نتيجة عدم التفاتهم إلى كروية الأرض ذكروا مواضيع أخرى لا تناسب مفهوم كلمة (التكوير)، فمن هذه الآية يتجلّى لنا أنّ الأرض كروية وتدور حول نفسها، ومن جرّاء هذا الدوران، يطوق الأرض دائماً شريطان، أحدهما سواد الليل، والنّاني بياض النهار، ولا يبق هذان الشريطان ثابتين، وإنّما يغطي الشريط الأسود الأبيض من جهة والشريط الأبيض يغطي الأسود من جهة أخرى، أثناء حسركة الأرض حول نفسها.

وعلى أيّة حال، فإنّ القرآن المجيد يبيَّن ظاهرة الليل والنهار و(النور)(الظلمات) في عدّة آيات مختلفة، كلّ واحدة منها تشير إلى نقطة معيّنة، وتنظر إلى هذه الظاهرة مـن زاويـة خاصّة، فأحياناً يقول: **(يولج الليل في النّهارويولج النّهار في الليل)** <sup>(</sup>.

الحديث ـ هنا ـ يتطرّق لتوغّل الليل في النهار وتوغل النهار في الليل التي تتمّ بصورة بطيئة وهادئة.

و أحياناً أُخرىٰ يقول: **﴿يغشى لليل للنّهار﴾** <sup>٦</sup>، وهنا تمّ تشبيه الليل بستائر مظلمة تنزل على ضياء النهار وتحجبه.

ثمّ تنتقل إلى جانب آخر، ألا وهو التدبير والنظام الدقيق المسيّر لشؤون هذا العالم، قال تعالىٰ: **﴿وَسَغُر الشَّهِنَ وَالقَمَر كُلَ يَجَرِي لأَجِلَ مَسَعَىٰ﴾**ِ

فلا يظهر في حركة الشمس التي تدور حول نفسها، أو التي تتحرك مع بــقية كــواكب

المجموعة الشمسية نحو نقطة خاصّة في مجرة درب التبانة. أدني خلل، فهي تتحرك وفق نظام خاص ودقيق جدّاً، ولا يظهر أيّ خلل في حركة القمر أثناء دورانه حول الأرض أو حول

٢. الأعراف، ٥٤. ۱۰ فاطر، ۱۳.

١٢] الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل

نفسه، فالكلّ يخضع لقوانين (الخالق) ويتحرك وفقها، وسيستمر في التـحرك وفـق هـذه القوانين حتىٰ آخر يوم من أجله.

٤٦٣

ويوجد احتال آخر، وهو أنّ المراد من تسخير الشمس والقمر هو تسخيرها للإنسان بإذن الله، كما ورد في الآية ٣٣ من سورة إيراهيم: **﴿وستُحرلكم الشمس والقعر دلنبين»**. ولكن بالإلتفات إلى الجملة السابقة واللاحقة في هذه الآية مورد البحث، إضافة إلى عدم ورود كلمة (لكم) في الآية، يجعل التّفسير المذكور أعلاه مستبعداً بعض الشيء.

نهاية الآية كانت بمثابة تهديد وترغيب للمشركين إذ تـقول: **﴿الاهوالعزيز الفَقَّارَ»** فبحكم عزّته وقدرته المطلقة لا يمكن لأيّ مذنب ومشرك أن يهرب من قبضة عـذابـه، وبمقتضى كونه الغفّار، فإنّه يستر عيوب وذنوب التائبين، ويظللهم بظلّ رحمته.

«غفار» صيغة مبالغة مشتقّة من المصدر (غفران) وتعني في الأصل لبس الإِنسان لشي، يقيه من التلوّث، وعندما تستخدم بشأن البارى، عزّوجلّ فإنّها تعني ستره لعيوب وذنوب عباده النادمين وحفظهم من عذابه وجزائه، نعم فهو (غفار) في اوج عزّته وقدرته، وهو (قهار) في أوج رحمته وغفرانه، والهدف من ذكر هاتين الصفتين في آخر الآية، هو إيجاد حالة من «الخوف» و«الرجاء» عند العباد، وهما عاملان رئيسيان وراء كلّ تحرك نحو الكمال.

#### الآيتان

خَلَقَكُمُ مِنْ نَفْسٍ وَحِدَةٍ ثُمَّ حَعَلَ مِنْهَا زَوْجَهَا وَأَنزَلَ لَكُم مِن آلاً نَعْدَ مِتَعَدِينَةَ أَ أَزْوَجَ يَخْلُقُكُم فِ بُطُونِ أُمَّهَا يَحْمُ خَلْقَامِنْ بَعْدِ خَلْقٍ فِ ظُلْمَاتِ ثَلَثَ ذَلِكُمُ اللَّهُ رَبُّكُمْ لَهُ ٱلْمُلْكُ لاَ إِلَهَ إِلَاهُوَ فَأَنَّ تُصْرَفُونَ () إِن تَكْفُرُوا فَإِنَ اللَّهُ عَن عَنكُمْ وَلا يَرْضَى لِعِبَادِهِ آلْكُفَرُ وَإِن تَشْكُرُوا يَرْضَهُ لَكُمْ وَلا تَزِرُ وَإِذَا تَعْدَوُ كُمْ مُ إِلَى رَبِكُمْ تَرْجِعُ حَكُمْ فَيُنَبِعُهُمْ مَا كُمْ تَعْمَلُونَ إِنَ اللَّهُ وَحِدَةً وَالَا مَا اللَّهُ عَنْ يَعْهُ مَعْنُونَ الْمُ

#### التفسير

**المِمدِع مفلوقون من نفس واهدة:** مرّة أُخرى تستعرض آيات القرآن الكريم عظمة خلق الله، وتبيّن في نفس الوقت بعض النعم الأخرى التي منّ بها الله سبحانه وتعالى على الإنسان.

في البداية تتحدّث عن خلق الإنسان وتقول: ﴿خلقتكم مِن نفس واحدة ثمّ جعل منها زوجها».

خلق كلّ بني آدم من نفس واحدة إشارة إلى مسألة خلق آدم أبي البشر، إذ إنّ كل البشر وبتنوع خلقتهم وأخلاقهم وطبائعهم وإستعداداتهم وأذواقهم الختلفة يعودون في الأصل إلى آدم اللج

وعبارة: ﴿ثُمّ جِعلَ مِنها زوجها﴾ \ إشارة إلى أنَّ الله خلق آدم في البداية، ثمّ خلق حواء ممّا تبقّىٰ من طينته.

وعلى هذا الأساس فإنَّ عملية خلق حواء تمَّت بعد خلق آدم، وقبل خلق أبناء آدم.

. في قوله تعالى: ﴿ ثُمَّ جعل منها زوجها﴾ محذوف تقديره (خلقكم من نفس واحدة خلقها، ثمَّ جعل منها زرجها).

[11] الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل

عبارة (ثمّ) لا تأتي دائماً كتأخير للزمان، وإنّما تأتي أحياناً كتأخير للبيان، فمثلاً يـقال: رأيت ما عملته اليوم ثمّ رأيت ما عملته بالأمس، في حين أنّ عمل الأمس قد نفّذ قبل عمل اليوم، ولكن المراد هنا أنّ مشاهدته تمّت بعد عمل اليوم.

والبعض اعتبر الآية المذكورة أعلاه إشارة إلى (عالم الذّر) وخلق أبناء آدم بعد خلق آدم وقبل خلق حواء بشكل أرواح، هذا التّفسير غير صحيح، وقد بيّنا هذا في تفسير وتوضيح «عالم الذّر» في ذيل الآية ١٧٢ من سورة الأعراف.

ومممما يجدر ذكره أنَّ زوجة آدم للله لم تخلق من أيَّ جزء منه، وإغًا خلقت ممما تبقَّ من طينته التي خلق منها، وذلك كما ورد في الرَّوايات الإسلامية، وأمَّا الرَّوايات التي تقول بأنَّها خلقت من ضلع آدم الأيسر، فإنَّه كلام خاطىء مأخوذ من بعض الرَّوايات الإِسرائيلية، ومطابق في نفس الوقت لما جاء في الفصل الثَّاني من كتاب التَّوراة (سفر التكوين) الحرّف، إضافة إلى كونه مخالفاً للواقع والعقل، إذ إنَّ تلك الرَّوايات ذكرت أنَّ أحد أضلاع آدم قد أخذ وخلقت منه حواء، وهذا فإنَّ الرجال ينقصهم ضلع في جانبهم الأيسر، في حين أنّن نعلم بعدم وجود أيَّ قارق بين عدد أضلع المرأة والرجل، وهذا الاختلاف ليس أكثر من خرافة.

بعد هذا ينتقل الحديث إلى مسألة خلق أربعة أنواع من الانعام تؤمّن للإنسان ضروريات الحياة، حيث يستفيد من جلودها لملابسه، ومن حليبها ولحمها لغذائه، ومن جهة أخرى يصنع من جلودهاوأصوافها عدّة أمور يستفيد منها في حياته، ومن جهة ثالثة يستخدمها كوسيلة لتنقّله وحمل أثقاله: **(ولنزل لكم من الأنعام ثمانية لزولج)** والمقصود من (الأزواج الثمانية) الذكر والأنثى لكلّ من الإبل والبقر والضأن والمعز، ومن هنا فإنّ كلمة (زوج) تطلق على كلّ من الذكر والأنثى، ولهذا فإنّ عدده يكون ثمانية أزواج. (ولذا في بداية الآية هذه أطلقت كلمة زوج على حواء).

وعبارة **﴿لَنزل لَكُمٍ﴾** والتي تخص هنا الأنعام الأربعة \_كما بيّنا ذلك من قبل \_لا تعني ما الدينية (تنزل لكم)

[ع

بخصوص أهل الجنّة، قال تعالىٰ: ﴿ حَالدين فِيها نزلا من عند الله ﴾.

وقد ذهب بعض المفسّر بن إلى أنَّ الأنعام الأربعة مع أنَّها لم تنزل من مكان أعـلي إلى ّ الأرض، فإنَّ مقدَّمات توفير متطلبات حياتها وتربيتها ـ والتي هي قطرات المطر وأشـعة الشّمس - هي التي تنزل من الأعلىٰ إلى الأرض.

وورد تفسير رابع لهذه العبارة هو أنَّ كلَّ الموجوات كانت من البداية موجودة في خزائن. علم وقدرة الباريء عزّوجلّ، أي في علم الغيب، ثمّ انتقلت من الغيب إلى الشهادة أي إلى (الظهور)، ولهذا أطلقوا على هذا الإنتقال عبارة (الإنزال) كما ورد ذلك في الآية ٢١ في سورة الحجر: ﴿وَإِنَّ مِنْ شِيَ. لِلَّا مِنْدِنَا خَرَلْنَنَهُ وَمَا نَنْزُلُهُ إِلَّا بِقَدَرَ مُعَلُومُ ﴾

لكنَّ التَّفسير الأوَّل أكثر مناسبة من غيره. رغم عدم وجود أي تــعارض بــين هــذه التفاسير، بل من الممكن أن تصب جميعها في نفس المفهوم والمعنى.

وورد عن أمير المؤمنين، الله حديث في تفسير هذه الآية جاء فيه: «إنزاله ذلك خلقه إياه». أي إنَّ إنزال تلك الأزواج الثمانية من الأنعام يعنى خلقها من قبل الله.

ظاهر الحديث يشير إلى التَّفسير الأوَّل، لأنَّ الله سبحانه وتعالىٰ هو خالق الخلق، وله المقام الأسمى والأرفع.

وعلى أيَّة حال، فرغم أنَّ الأنعام المذكورة قليلاً ما يستفاد منها اليوم في عمليات النقل وحمل الأثقال، لكنُّها تقوم بمنافع مهمَّة أخرى يزداد ويتسع حجم الاحتياج إليها يوماً بعد آخر، لأنَّها تغطى اليوم الجانب الأعظم من احتياجات الإنسان الغذائية كالحليب واللحوم، إضافة إلى أصوافها وجلودها التي كانت منذ السابق وحتى يومنا هذا تستخدم في صناعة الألبسة وغيرها من الأمور التي يحتاج إليها الإنسان، حتى أنَّ أحد المنابع المالية المهمَّة لديَّ الدول الكبيرة في العالم يأتي عن طريق تربية و تكثير هذه الحيوانات.

ثمَّ تتطرّق الآيات إلى حلقة أخرى من حلقات خلق الله، وهي عملية نمو الجنين إذ تقول الآية: ﴿يخلقكم في بطون أهماتكم خلقاً مِن بعد خلق في ظلمات للات ﴾ .

يتضح أنَّ المقصود من ﴿ **خلقاً من بعد خلق؛** هو الخلق المتكرر والمستمر، وليس الخلق مرّ تين فقط.

«يخلقكم»: فعل مضارع يعطي معنى الاستمرارية، وهو هنا بمثابة إشارة قصيرة ذات

١٠ تفسير الميزان، وتفسير روح المعانى، ذيل الآيات مورد البحث.

الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل

٤٦٧

معان عميقة إلى التحولات العجيبة والصور المختلفة التي تطرأ على الجنين في مراحل وجوده المختلفة في بطن الأم، وطبقاً لأقوال علماء علمالأجنّة فإنّ عملية خلق ونمو الجنين في بطن الأمّ تعدّ من أعجب وأدقّ صور خلق الباريء عزّوجلّ، ونادراً ما نلاحظ أنّ المطلعين على دقائق هذه القضايا لا تلهج ألسنتهم بحمد الخالق وثنائه.

وقوله **وقلمات ثلاثة ﴾** إشارة إلى ظلمة بطن الأمّ وظلمة الرحم وظلمة المشيمة (الكيس الخاص الذي يستقر فيه الجنين) التي هي في الحقيقة ثلاثة أغلفة سميكة تغطّي الجنين.

فالمصوّرون ــالآن ـ بحاجة إلى ضوء ساطع ونور من أجل التصوير، أمّا خالق الإنسان فيخطط في تلك الظلمة بشكل عجيب ويصوّر بشكل يدهش العـقول، ويمـدّه بأسـباب العيش في مكان لا يمكن لأحد أن يوصل إليه رزقه الذي هو في أمسّ الحاجة إليه للنمو.

الإمام الحسين الله سيد الشهداء يقول في دعائه المعروف بدعاء عرفه، الذي يعدّ دورة دراسية كاملة وعالية في التوحيد، \_ عند استعراضه للنعم التي منّ بها البارىء عـزّوجلّ عليه: «وابتدعت خلقي من مني يمنى، ثمّ أسكنتني في ظلمات ثلاث: بين لحم وجلد ودم لم تشهدني خلقي، ولم تجعل إليّ من أمري ثمّ أخرجتني إلى الدنيا تامّاً سويّاً»<sup>(</sup>.

(ممّا يذكر أنّنا قد تطرّقنا إلى عجائب خلق الجنين ومراحل خلقه في ذيل الآية ٦ من سورة آل عمران وفي ذيل الآية ٥ من سورة الحج).

وفي نهاية الآية، بعد ذكر الحلقات التوحيدية الثلاث الخاصّة بخلق الإنسان والأنعام ومراحل خلق الجنين، يقول الباريء عزّوجلّ: **وذلكم الله ربّكم له الملك لا إله إلّا هو فأنّن** تصرفون».

فأحياناً يصل الإنسان بعد مشاهدته لهذه الآثار التوحيدية العظيمة إلى مقام الشهود. ثمّ أشار تعالى إلى ذاته القدسية، حيث يقول: **وذلكم الله ربّكم؟** حقّاً لو كانت هناك عين بصيرة لأمكنها أن تراه وراء هذه الآثار... فعين الجسم ترى الآثار، وعين القلب ترى خالق الآثار.

دعاء عرفة، (من مصباح الزائر، لابن طاووس).

والمالك والمربي والحاكم لكلّ عالم الوجود، فما هو دور غير. في هذا العالم كــي يســتحق العبودية؟!

وهنا تصرّخ الآية بوجه مجموعة من النائمين والغافلين قائلة: ﴿فَأَتَّىٰ تَصرفُونَ﴾ أي كيف ضللتم وانحرفتم عن سبيل التوحيد <sup>(</sup>؟

بعد ذكر هذه النعم الكبيرة التي منّ بها الباريء عزّوجلّ على عباده، تستطرق **الآيــة** التالية إلى مسألة الشكر والكفر، وتناقش جوانب من هذه المسألة. وفي البداية تقول: **فإن** تكفروا فإنّ الله هنتي منكم» أي إن تكفروا أو تشكروا فإنّ نتائجه تعود عليكم، والله غني عنكم في حال كفركم وشكركم.

ثمّ تضيف، إنّ غناه وعدم احتياجه لا يمنعان من أن تشكروا وتستجنبوا الكفر، لأنّ التكليف إنّا هو لطف ونعمة إلهيّة، قال تعالى: ﴿ولا يرضىٰ لعبادة للكمفر و إن تشكروا يسرضه لكم ﴾ <sup>7</sup>.

وبعد استعراض هاتين النقطتين تستعرض الآية نقطة شالئة وهي تحمّل الشخص مسؤولية أعياله، لأنّ قضية التكليف لا يكتمل معناها بدون هذا الأمر، قال تعالىٰ: ﴿ولاقزر ولزرةَ وزر أخرىٰ ﴾.

ولاَنَه لا معنىٰ للتكليف إن لم يكن هناك عقاب وثواب، فالآية تشير في المرحلة الرّابعة إلى قضية المعاد، وتقول: **(ثمّ لِليٰ ريّكم هرجعكم فينبّئكم بماكنتم تعملون)**.

ولكون مسألة الحساب والعقاب لا يمكن أن تتمّ ما لم يكن هناك إطلاع وعلم كاملين بالأسرار الخفية للإنسان، تختتم الآية بالقول: **ولِنَّه عليم بدُلت الصّدور)**.

بهذا الشكل، ومن خلال جمل قصار، استعرضت فيلسفة التكيليف وخيصوصياته ومسؤولية الإنسان ومسألة العقاب والثواب، وهذه الآية جواب قاطع لمن يتولئ المذهب الجبري، الذي انتشر \_ مممما يؤسف له \_ في صفوف بعض الطوائف الإسلامية، لأنّ الآيات الكريمة تقول وبصراحة: فولايرضين لعبادة الكفري.

 المفت الإنتباء إلى أنّ (أنَّيْ) تأتى أحياناً بمعنى (ابن) وأحياناً أخرى بمعنى (كيف). ٢. وفق القراءات المشهورة، فإنَّ (يرضه) تقرأ بضم الهاء وبدون إشباع الضمير، لأنَّها كمانت فني الأصبل (يرضاه) وقد أسقطت الألف بسبب الجزم وأصبحت (يرضه) والضمير فيها يعود على الشكر، ورغمَ أنَّ كلمة (شكر) لم ترد في العبارة السابقة بصورة صريحة، إلَّا أنَّ عبارة (إن تشكروا) تدل عليها، كما هو الحال بالنسبة إلى الضمير في ﴿ أُهداوا هو أقرب للتقوى الذي يعود على العدالة.

| الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل | [11 |
|----------------------------------|-----|
| 1                                |     |

وهذا دليل واضع على أنّ إرادة الكفر لم تفرض على الكافرين (كما يقول بذلك أتباع المذهب الجبري) لأنّ من البديهي أنّ من لا يرتضي شيئاً لا يأتي به، فهل يمكن أن تكون إرادة الله منفصلة عن رضاه؟ متعصّبو المذهب الجبري يثيرون العجب عندما يعمدون إلى ستر هذه العبارة الواضحة من خلال حصر كلمة (العباد) بالمؤمنين أو المعصومين، في حبن أنّها كلمة ذات معنى مطلق وتشمل بصورة واضحة كلّ العباد، نعم، فالبارىء عزّوجلّ لا يرتضي الكفر لأحد من عباده، بل يرتضي الشكر لكلّ عباده من دون أيّ استثناء <sup>1</sup>. وهذه النقطة تلفت الإنتباء، وهي أنّ أساس تحمّل كلّ إنسان مسؤولية أعماله يعدّ من

279

الأسس المنطقية والمسلّم بها في كلّ الأديان السماوية ".

وبالطبع يمكن أحياناً أن يكون الإنسان مشتركاً في ذنوب الآخرين، وذلك عندما يكون مضطلعاً أو مساهماً مع آخرين في تهيئة مقدمات أو أسس ذلك العمل، كالذين يبتدعون البدع أو السنن الضالة، في هذه الحالة تكون ذنوب أيّ شخص ير تكب تلك الحرمات في ذمّة مسببها الرئيسي دون أن تقلل ذنوب ذلك الشخص الذي ار تكب الذنب".

ଚ୍ଚାର

# الآيتان

وَإِذَا مَسَ أَلْإِنسَنَ ضُرَّدَ عَارَبَهُ مُنِيبًا إِلَيْهِ شُمَّ إِذَا حَوَّلَهُ, نِعْمَةً مِنْهُ نَسَى مَاكَانَ يَدْعُوَا إِلَيْهِ مِن قَبْلُ وَجَعَلَ لِلَهِ أَندَا دَالِيضِلَ عَن سَبِيلِهِ قُلْ تَمَتَعْ بِكُفْرِكَ قَلِيلًا إِنَّكَ مِنْ أَصْحَنِ ٱلنَّارِ () آمَنَ هُوَقَنِتُ ءَانَاءَ ٱلَيْلِ سَاجِدًا وَقَابِمًا يَحْذَرُ الْآخِرَةَ وَيَرْجُوا رَحْمَةً رَبِهِ قُلْ هَلْ يَسْتَوِى ٱلَذِينَ يَعْلَمُونَ وَٱلَذِينَ لَا يَعْلَمُونَ إِنَّ

## الثفسير

## هل العلماء والجهلة متساوون؟

الآيات السابقة تحدّثت بالأدلة والبراهين عن توحيد ومعرفةالباريء عزّوجلّ، وذلك من خلال عرض بعض الظواهر العظيمة له في الآفاق والأنفس، أما آيات بحثنا فتتحدّث في البداية عن التوحيد الفطري وتوضّح أنّ ما يدركه الإنسان عن طريق العقل أو الفهم أو المطالعة في شؤون الخلق موجود بصورة فطرية في أعهاقه، وأنّه ينظهر أثناء المشاكل وأعاصير الحوادث التي تعصف به، ولكن هذا الإنسان الكثير النسيان يبتلي مرّة أخرى بالغفلة والغرور فور ما تهدأ العواصف والمشاكل، تقول الآية الكرية: **﴿وَإِذَا هِسَ لِلاَسَانِ ضَرَ** 

وعندما مِنَّ الله على الإنسان بالنعم ينسى المشاكل والإبتلاءات السابقة التي دعا الله عزّوجلّ من أجل كشفها عنه، قال تعالى: **﴿ثمّ إِذَا حَوّلَه نصحة منه نسي ماكان يدعوا إليه من** قبل» (

الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل إذ يجعل لله أنداداً وشركاء ويعمد إلى عبادتها، ولا يكتني بعبادتها بل يعمد ـ أيضاً ـ لإضلال وحرف الناس عن سبيل الله: **(وجعل لله أنداداً ليضل عن سبيله)**.

المقصود هنا من (الإنسان) هم الناس العاديون الذين لم يتربّوا في ظل إشعاعات أنوار تعاليم الأنبياء، ولا يشمل هذا الكلام المؤمنين الذيس يسذكرون الله في السّراء والضراء ويطلبون العون من لطفه دائماً.

المراد من (ضر) هنا كلّ أذى أو محنة أو ضرر يصيب الجسم أو الروح. «خولناه»: من مادة (خول) على وزن (عمل) وتمعني المراقعبة المستمرة لشيء ما. والمراقبة والتوجّه الخاص يستلزم العطاء والبذل، فقد استخدمت هنا بمعنىٰ الهبة.

وقال البعض: إنّ (خول) على وزن (عمل) وتعني الخادم، ولهذا فإنّ كلمة «خوله» تعني الخادم الذي وهب لصاحبه، ثمّ استعملت في كافة أشكال هبة النعم بالتخويل.

والبعض الآخر قال: إنّها تعني الفخر والتباهي، ولهذا فإنّ العبارة المذكورة أعلاه تعني حصول الإنسان على الفخر عن طريق منحه وهبته النعم<sup>(</sup>.

وبصورة عامة فإنّ هذه الجملة تعكس إضافة إلى العطاء والهبة، اهتمام الباريء عزّوجلّ الخاص بعبده.

عبارة **(منيبا لليه)** تبيّن أنّ الإنسان في الحالات الصعبة يـضع كـافّة ســتائر غـروره وغفلته جانباً، ويترك وراءه كلّ ماكان يعبده أو يتمسك به من دون الله، ويعود إلى الباريء عزّوجلّ، ويستشفّ من مفهوم (الإنابة) هذه العقيقة وهي أنّ مبدأ الانسان ومقصده وغايته هو الله تعالى.

«أنداد»: جمع (ند) على وزن (ضد) وتعني الشبيه والمثيل، مع وجود بعض الاختلاف وهو أنّ (مثل) لها مفهوم واسع، ولكن (ند) لها معنى واحد، وهو المهائلة في الذات والجوهر. عبارة (جعل) تبيّن أنّ تصورات وخيالات الإنسان تصنع مثيلاً وشبيهاً لله، الأمر الذي لا يكن أن ينطبق مع الواقع.

البعض أيضاً: إنَّ (ما) موصولةالمراد منها هو الله سبحانه وتعالى، ومجموعة أخرى قالت: إنَّ (ما) مصدرية ا وتعنى الدعاء. وإمعان النظر في الآية ١٢ من سورة يونس: ﴿ و إذا مس الإنسان الضر دعانا لجنبه أو قاعداً أو قائماً فلما كشفنا عنه ضرء مركَّان لم يدعنا إلى ضر مسَّه، يبيِّن أنَّ هذه الآية شاهد على صحة المعنى الأوّل. براجع (لسان العرب) و(مفردات الراغب) وتفسير (روح المعاني).

<u>[</u>5

وعبارة **﴿ليضلّ من سبيله﴾ تبيّن أنّ ال**ضالين المغرورين لا يقتنعون بإضلال أنـفسهم، وإنّما يعمدون لجر الآخرين إلى وادي الضلال.

وعلى أيّة حال، فإنّ آيات القرآن المجيد أشارت \_ مرّات عديدة \_ إلى العلاقة الموجودة بين (التوحيد الفطري) و(الحوادث الصعبة في الحياة) كها عكست اضطراب الإنسان المغرور الذي يلجأ إلى الله، ويوحّده بإخلاص فور ما تعصف به العواصف والأعاصير، وكيف أنّه ينسىٰ الله ويعود إلى غروره ولجاجته فور هدوء العاصفة ليسير من جديد في طريق الشرك والضلال.

وما أكثر أمثال هؤلاء الأشخاص المتلونون. وما أقل من ينقلب ويتغير عــندما يمـنّ الباريء عزّوجلّ عليه بالنصر والنعم والإستقرار.

نعم، فأبسط نسمة هواء تمرّ على حوض ماء تجعل مياهه مضطربة، أمّا المحيط الهادي فإنّه لا يتأثر أبدأ بأشدّ الأعاصير ولذا سمّي المحيط الهادي.

نهاية الآية تخاطب مثل أولئك الأشخاص بلغة ملؤها التهديد الصربح والحازم والقاطع: فقل تحتّع بكفرك قليلا لِنْك من أصحاب النّار».

فهل يمكن أن يكون لإنسان كهذا مصير أفضل من هذا؟!

الآية التالية استخدمت أسلوب المقارنة، الأسلوب الذي طالما استخدمه القرآن المجيد لإفهام الآخرين القضايا المختلفة، حيث تقول: هل أنَّ مثل هذا الشخص انسان لائق وذو قيمة: (لمّن هو قانت آنا. الليل ساجداً وقائماً يعذر الآخرة ويرجوا رحمة ربّه )<sup>(</sup>.

أين ذلك الإنسان المشرك والغافل والمتلوّن والضالّ والمضلّ من هذا الإنسان ذو القلب اليقظ الطاهر الساطع بالنور، الذي يسجد لله في جوف الليل والناس نيام، ويدعو ربّه خائفاً راجياً؟!

فهؤلاء في حال النعمة لا يعدّون أنفسهم في مأمن من العقاب والعذاب، وفي حال البلاء لا ييأسون من رحمته، وهذان العاملان يرافقان وجودهم أثناء حركتهم المستمرة بحـذر واحتياط نحو معشوقهم.

«قانت» من مادة «قنوت» بمعنى ملازمة الطاعة المقرونة بالخشوع والخضوع.

في هذه العبارة شق محذوف، والتقدير (أهذا الذي ذكرنا خير أمن هو قانت آناء الليل).

«آناء» هي جمع (انا) \_ على وزن كذا\_ و تعني ساعة أو مقداراً من الوقت.

التأكيد هنا على ساعات الليل، لأنّ تلك الساعات يحضر فيها القلب أكثر، وتقلّ نسبة تلوّثه بالرياء أكثر من أيّ وقت آخر.

قدّمت الآية السجود على القيام، وذلك لكون السجود من أعلىٰ درجات العبادة. وإطلاق الرحمة وعدم تقيّدها بالآخرة دليل على سعة الرحمة الإلهيّة التي تشمل الحياة الدنيا والآخرة.

وفي حديث ورد في كتاب «علل الشرائع» وفي كـتاب «الكـافي» نـقلاً عـن الإمـام الباقر ﷺ، إنّه فسّر هذه الآية: ﴿ لَعَنْ هو قانت آنا.الليل﴾ بأنّها صلاة الليل أ.

من الواضح أنّ هذا التّفسير كالكثير من التفاسير الأخرى التي وردت في ذيل آيات مختلفة في القرآن الكريم إنّما هو من قبيل ذكر مصاديقها الواضحة، ولا ينحصر مفهوم الآية بصلاة الليل.

و تتمة الآية تخاطب الرّسول الأكرم عنه بالقول: ﴿قُلْ هُلْ يَسْتُوي الَّذِينَ يَعْلَمُونَ وَالَّذِينَ لا يعلمون).

كلّا، إنَّهم غير متساوين: ﴿لِنَّما يتذكَّر لُولوا الألباب».

لا شك في أنّ السؤال المذكور أعلاه سؤال شامل، وأنّه يقارن ما بين الذيس يـعلمون والذين لا يعلمون، أي بين العلماء والجهلة، لأنّه قبل طرح هذا السؤال، كان هناك سـؤال آخر قد طرح، وهو: هل يستوي المشركون والمؤمنون الذين يحيون الليل بالعبادة، فالسؤال الثّاني يشير أكثر إلى هذه المسألة وهو: هل أنّ الذين يعلمون بأنّ المشركين المعاندين لا يتساوون مع المؤمنين الطاهرين، يتساوون مع الذين لا يعلمون بهذه الحقيقة الواضحة؟

وعلى أيّة حال فهذه العبارة التي تبدأ باستفهام استنكاري، تــوضّح أحــد شــعارات الإسلام الأساسية وهو سمو وعلو منزلة العلم والعلماء في مقابل الجهل والجهلة. ولأنّ عدم التساوي \_هذا \_ذكر بصورة مطلقة، فمن البـديهي أن تكـون هــاتان الجــموعتان غــير

علل الشرائع، وأصول الكافي، نقلاً عن تفسير نورالتقلين، ج٤، ص٤٧٩.

[ع

# ہدت

تتضمّن هاتان الآيتان إشارات لطيغة ونقاط مهمّة:

١- في الآية الأولى، ذكرت فلمة الحوادث المرّة والصعبة، وانكشاف ستائر الغرور والغفلة عن عين القلب، وصيرورة شعاع الإيمان شعلة وهّاجة، والعودة والإنهابة إلى الله سبحانه وتعالى، وأجابت الآية في نفس الوقت أولئك الذين يتصوّرون أنّ وجود مثل تلك الحوادث الصعبة في الحياة إنّما هي نقص في مسألة نظام الخلق وفي عدالة الباري، عزّوجل.

٢- الآية الثّانية تبدأ بالدعوة إلى العمل وبناء الذات وتنتهي بالعلم والمعرفة، لأنّ من لم يتحرك على مستوى بناء ذاته، لا تشع أنوار المعرفة من قلبه، حيث لا يكن أصلاً فصل العلم عن بناء الذات.

٣- قوله تعالى: ﴿قَائَمُ مَا لللها وردت هنا بصيغة اسم فاعل، وكلمة (الليل) جاءت مطلقة لتشير إلى استمرار عبودية وخضوع أولئك لله سبحانه، لأنّ العمل إذا لم يستمر فيكون ضعيف جداً.

٤- إنّ العلم الاضطراري المتولّد من نزول البلاء والذي يربط الإنسان بخالقه، لا يكون مصداقاً حقيقياً للعلم الا إذا استمر إلى ما بعد هدوء العاصفة، لذا فإنّ الآيات المذكورة أعلاه تجعل الإنسان الذي يستيقظ حال نزول البلاء ويعود إلى غفلته عند زواله، تجعله في عداد الجهلة، إذن فإنّ العلماء الحقيقيين هم المتوجهون إليه تعالى في كلّ الحالات.

٥- ممّا يلفت الإنتباه أنّ نهاية الآية الأخيرة تقول: إنّ الفرق بين الجاهل والعالم لا يدركه سوى أوليالألباب! لأنّ الجاهل لا يدرك قيمة العلم! وفي الحقيقة إنّ كلّ مرحلة من مراحل العلم هي مقدمة لمرحلة أخرى.

٦- العلم في هذه الآية وبقية الآيات لا يعني معرفة مجموعة من المصطلحات، أو العلاقة المادية بين الأشياء، وإنّما يقصد به المعرفة الخاصة التي تدعو الإنسان إلى (القنوت) أي إلى طاعة الباريء عزّوجلّ والخوف من محكته وعدم اليأس من رحمته، هذه هي حقيقة العلم، الماذاكان تراليا موالد من ترتم المورا ذكرناه آنفاً. فه مع علم أيضاً، مالّا فه مسبب الغفلة

[11] الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل

إليه الأنبياء هو طلب العلم والمعرفة، وقد أعلنوا عداءهم للجهل أينما كان، إضــافة إلى أنّ القرآن الحكيم استغل الكثير من المناسبات كي يوضّح هذا الأمر، كما وردت في الروايات الإسلامية أحاديث تصوّر عدم وجود شيء أفضل من العلم.

فقد ورد في حديث عن رسول الله ﷺ: «لا خير في العيش إلاّ لرجلين: عالم مــطاع، أو مستمع واع» (

كما ورد حديث آخر عن الإمام الصادق عليه السلام، جاء فيه: «إنّ العلماء ورثة الأنبياء وذاك أنّ الأنبياء لم يورثوا درهماً ولا ديناراً، وإنّما أورثوا أحاديث من أحاديثهم، فسمن أخسذ بشيءٍ منها فقد أخذ حظاً وافراً، فانظروا علمكم هذا عمن تأخذونه فإن فينا أهل البيت في كلّ خلف عدولاً ينفون عنه تحريف الغالين وانتحال المبطلين و تأويل الجاهلين»<sup>7</sup>.

٨ الآية الأخيرة تتحدّث عن ثلاث مجموعات، هم العلماء والجهلة وأولو الألباب، وقد شخّصهم الإمام الصادقﷺ في حديث له، عندما قال: «نحن الذين يعلمون، وعدوّنا الذين لا يعلمون، وشيعتنا أولوا الألباب» <sup>٢</sup>.

٩- ورد في الحديث أنّه خرج أمير المؤمنين على ذات ليلة من مسجد الكوفة متوجّها إلى دار، وقد مضى ربع من اللّيل ومعه كميل بن زياد إذ وكان من خيار شيعته ومجيّه فوصل في الطّريق إلى باب رجل يتلو القرآن في ذلك الوقت ويقرأ قوله تعالى فرئيق فو قائمة للة في الطّريق إلى باب رجل يتلو القرآن في ذلك الوقت ويقرأ قوله تعالى فرئيق فو قائمة للة أن يقول شيئاً، فالتفت صلوات الله عليه إليه وقال: يا كميل لا يعجبك طنطنة الرّجل من غير أن يقول شيئاً، فالتفت صلوات الله عليه إليه وقال: يا كميل لا يعجبك طنطنة الرّجل من غير أهل النّار سأنبئك بعد، في يصدر، فتحيّر كميل من كشفه له على ما في باطنه ولشهادته الرّجل من غير أهل النّار سأنبئك بعد، فيا يصدر، فتحيّر كميل من كشفه له على ما في باطنه ولشهادته أهل النّار سأنبئك بعد، فيا يصدر، فتحيّر كميل من كشفه له على ما في باطنه ولشهادته المالة الحالة الحسنة، ومضى مدّة متطاولة إلى أن آل حال أهل النّار مع كونه في هذا الأمر و تلك الحالة الحسنة، ومضى مدّة متطاولة إلى أن آل حال الحوارج إلى ما آل وقاتلهم أمير المؤمنين علي وكانوا يحفظون القرآن كما أنزل، فالتفت أمير المؤمنين علي وكانوا يحفظون القرآن كما أن آل حال الحوارج إلى ما آل وقاتلهم أمير المؤمنين علي وكانوا يحفظون القرآن كما أنزل، فالتفت أمير المؤمنين ينه وكانوا يحفظون القرآن كما أنزل، فالتفت أمير المؤمنين علي وكانوا يحفظون القرآن كما أنزل، فالتفت أمير المؤمنين علي وكانوا يحفظون القرآن كما أنزل، فالتفت أمير المؤمنين علي وكانوا يحفظون القرآن كما أنزل، فالتفت أمير المؤمنين علي وكانوا يحفظون القرآن كما أنزل، فالتفت أمير المؤمنين علي وكانوا يمنظون القرآن كما أنزل، فالتفت أمير المؤمنين علي وكانوا يمنظون القرآن كما أنزل، فالتفت أمير المؤمنين علي وكانوا يحفظون القرآن كما أنزل، فالتفت أمير المؤمنين علي وكانوا يحفظون القرآن كما أنزل، فالتفت أمير المؤمنين علي وكنو وكانوا يفظون القرآن كما أنزل، فالتفت أمير المؤمنين علي إلى ما آل وقوس أولئك المؤمنين علي أمن من تلك الرؤوس وقال: المؤمنين علي ألمن هو قانتً... أي هو ذلك الشخص الذي كان يقرأ القرآن في تلك اللمرة المرء على المن هو قانتًا... أي هو ذلك الشخص الذي كان يقرأ القرآن في تلك اللمرة المرء بله وقانتًا... أي هو ذلك الشخص الذي كان يقرأ القرآن في تلك اللمرة المرء بله المن ما مرمر المموني المرء من يك أمن هو قانتًا...

# الآيات

قُلْ يَعِبَادِ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱنَّقُوا رَبَّكُمْ لِلَذِينَ أَحْسَنُوا فِ هَاذِهِ ٱلدَّنِي اَحَسَنَةٌ وَأَرْضُ ٱللَّهِ وَسِعَةٌ إِنَّمَا يُوَفَى ٱلصَّبِرُونَ أَجْرَهُم بِغَيْرِحِسَابٍ ٥ قُلْ إِنِّ أَمِرْتُ آنَ أَعَبُدَ ٱللَه مُغْلِصًا لَمَ ٱلذِينَ ١ وَأُمِرْتُ لِأَنْ أَكُونَ أَوَلَ ٱلْمُسْلِمِينَ ٢ قُلْ إِنِي آَخَافُ إِنَّ عَصَيْتُ رَبِّ عَذَابَ يَوْمِ عَظِيمٍ ٢ قُلْ اللَّهَ أَعْبُدُ مُغْلِصًا لَهُ، دِينِ ٢ فَ قُلْ إِنِي آَخَافُ إِنَ عَصَيْتُ رَبِّ عَذَابَ الَذِينَ ضَمِرُوا أَنفُسَهُمْ وَأَهْلِيمِ مَ يَوْمَ أَفْتِيمَةً أَلَا تُعْبُدُ وَأَعَلَ الْمُسْلِمِينَ ٢ فَ قُلْ إِنِي آَخَافُ إِنَ عَصَيْتُ رَبِّ عَذَابَ وَقَرْهِ عَظِيمٍ ٢ هُ قُلُ اللَّهَ أَعْبُدُ مُغْلِصًا لَهُ، دِينِي ٢ فَ قَاعْبُدُ واللَّ قُلْ إِنَّ آَخَافُ إِنَ فَوَقِعِهِمُ ظُلَلُ مِنَ ٱلنَّ أَنفُسَهُمْ وَأَهْلِيمٍ مَ يَوْمَ ٱلْقِينَ عَنْ أَعْبُدُ وَاللَهُ مُعَالِي أَنْ

## التغسير

الفطوط الرئسية لمناهج العباد المفلصين:

تتمة لما جاء في بحث الآيات السابقة التي قارنت بين المشركين المغرورين والمسؤمنين المطيعين لله، وبين العلماء والجهلة، فإنَّ آيات بحثنا هذا تبحث الخطوط الرئيسية لمناهج عباد الله الحقيقيين المخلصين وذلك ضمن سبعة مناهج وردت في عدَّة آيات تبدأ بكلمة (قل).

الآية الأولى تحتّ النّبي على التقوى: ﴿قُلْ يَا عَبَادُ لِلَّذِينَ آمَنُوا لِتَقُوا رَبَّكُم ﴾ (.

نعم، فالتقوىٰ هي الحاجز الذي يصدَّ الإنسان عن الذنوب، وتجعله يحسَّ بـالمسؤولية وبتكاليفه أمام الباري، عزّوجلّ، وهي المنهج الأوّل لعباد الله المؤمنين والمخلصين، فالتقوىٰ هي الدرع الذي يتي الإنسان من النّار، والعامل الرئيسي الذي يمردعه عسن الانحمراف، فالتقوىٰ هي ذخيرته الكبيرة في سوق القيامة، وهي ميزان شخصية وكرامة الإنسان عند الباري، عزّوجلّ.

 من البديهي أنَّ الخطاب بعبارة ديا عبادي، هو من الله، وإن كان المخاطب هو رسول الله تَعْتَقَدَهُ فالمقصود هنا أن أبلغهم خطابي.

٤٧٧ الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل

المنهج الثّاني يختص بالإنسان والعمل الصالح في هذه الدنيا التي هي دار العمل. وقــد شجعت الآية الناس وحثّتهم على عمل الإحسان. من خلال بــيان نــتيجة ذلك العـمل: ﴿للّذين أحسنوا في هذه للدّنيا حسنة﴾ `.

نعم فالإحسان بصورة مطلقة في هذه الدنيا \_سواء كان في الحديث، أو في العمل، أو في نوع التفكّر والتفكير بالأصدقاء والغرباء ـ يؤدّي إلى نيل ثواب عظيم في الدنيا والآخرة، لأنّ جزاء الإحسان هو الإحسان.

وفي الواقع فإنّ التقوىٰ عامل ردع، والإحسان عامل صلاح. وكلاهما يشـمل (تـرك الذنب) و(أداء الفرائض والمستحبات).

المنهج الثّالث يدعو إلى الهجرة من مواطن الشرك والكفر الملوّثة بالذنوب، قال تعالى: ﴿و أرض الله ولسعة﴾.

هذه الآية \_ في الحقيقة \_ ردّ على ذوي الإرادة الضعيفة والمتذرعين بمختلفالذرائع الذين يقولون: إنّنا عاجزون عن أداء الأحكام الإلهيّة، لأنّنا في أرض مكّة التي يحكمها المشركون. والقرآن يردّ عليهم بأنّ أرض الله لا تقتصر على مكّة، فإن لم تتمكنوا من أداء فرائضكم في مكّة فالمدينة موجودة، بل إنّ الأرض كلها لله، هاجروا من المواطن الملوّثة بالشرك والكفر والظلم التي لا يكنكم فيها أداء الأحكام الإلهيّة بحرية إلى آخر.

مسألة الهجرة هي إحدى أهم المسائل التي لم تلعب دوراً أساسياً في صدر الإسسلام بانتصار الحكومة الإسلامية فحسب، بل إنّ لها أهميّة في كلّ زمان. لأنّها مـن جـهة تمـنع مجموعة من المؤمنين أن يستسلموا لضغط وكبت محيطهم، ومن جهة أخرى تكون عـاملاً مساعداً لتصدير الإسلام إلى نقاط مختلفة في أنحاء العالم.

والقرآن الجيد يقول: ﴿إِنَّ لِلَّذِينَ تَوَقَّاهُم لَلْمَلَائِكَةَ طَالَهِي لَتَفْسَهُم قَالُوا فَيْم كَنْتَم قَالُوا كَنَّا مستضعفين في الأرض قالوا ألم تكن أرض الله ولسعة فتهاجروا فيها فأولئك مأولهم جهنّم وساءت مصيراً ﴾ [.

| الآية ١٠ ــ ١٦ | سورة الزّمر/ |
|----------------|--------------|
|----------------|--------------|

5]

وهذا يوضّح ـ بصورة جيدة ـ أنّ المؤمن الذي تحيط به الضغوط والكبت، ويستطيع أن يهاجر في سبيل الله عليه أن يهاجر، وإلّا فإنّه غير معذور أمام الله.

(بشأن أهمية الهجرة في الإسلام وأبعادها المختلفة كانت لنا بحوث مختلفة و مفصلة في ذيل الآية ١٠٠ من سورة النساء، وفي ذيل الآية ٧٢ من سورة الانفال).

ولاَنَّ الهجرة ترافقها بصورة طبيعية مشكلات كثيرة في مختلف جوانب الحياة، فالمنهج الرابع إذن يتعلَّق بالصبر والإستقامة، قــال تــعالىٰ: **﴿لِنَّــها يــوقَّى الضّـابرون أجـرهم بـخير** حساب هِ <sup>(</sup> ِ

وعبارة (يوفى) مشتقّة من (وفى) وتعني إعطاؤه حقّه تاماً كاملاً. وعبارة (بغير حساب) تبيَّن أنَّ للصابرين أفضل الأجر والثواب عند الله، ولا يوجد عمل آخر يبلغ ثوابه حجم ثواب الصبر والإستقامة.

والشاهد على هذا القول ما جاء في الحديث المعروف الذي رواه الإمام الصادق ﷺ عن رسول الله ﷺ والذي جاء فيه: «إذا نشرت الدواوين ونصبت الموازين لم ينصب لأهل البلاء ميزان، ولم ينشر لهم ديوان، ثمّ تلا هذه الآية: **ولِنّها يوقَى السّابرون أجرهم بغير حساب »** »<sup>7</sup>.

والبعض يعتقد أنّ هذه الآية تخصّ الهجرة الأولىٰ للمسلمين، أي هجرة مجموعة كبيرة من المسلمين إلى أرض الحبشة تحت قيادة جعفر بن أبي طالبﷺ، وكما قلنا مراراً رغم أنّ أسباب النّزول توضّح مفهوم الآية. إلّا أنّها لا تحددها.

أمّا المنهج الخامس فقد ورد فيه أمر بالإخلاص والتوحيد الخالي من شوائب الشرك، وهنا تتغير لهجة الكلام بـعض الشيء، ويـتحدّث الرّسـول الأكـرم ﷺ عـن وظـائفه ومسؤولياته، إذ يقول: **﴿قُلْ لِتِي لَعرت أنْ لَعبدالله مخلصاً له الدّين»**.

ثم يضيف: **﴿وَلَعَرَتْ لَأَنْ لَكُونَ لَوَّلَ العَسَلَمِينَ﴾**. وهذا هو المنهج السادس الذي يعتر ف بأنّ النّبي الأكرمﷺ هو أوّل الناس إسلاماً وتسليماً لأوامر الباريء عزّوجلّ.

أمّا المنهج السابع والأخير فيتناول مسألة الخوف من عقاب الباريء عـزّوجلّ يـوم

القيامة، قال تعالى: **﴿قَلَ لِنِّي أَحَافَ لِنَ مَصِيعَة رَبِّي عَدْلُبٍ يوم عظيم)**.

التأمل في هذه الآيات يكشف بوضوح عن أنّ رسول الله تَتَبَيَّةُ هو عبد من عباد الله، وهو مكلف أيضاً بعبادة الله بإخلاص، لأنّه \_هو أيضاً\_ يخاف العذاب الإلهـي، وهـو مكـلّف بإطاعة الأوامر الإلهيّة، كما أنّه مكلّف بتكاليف وواجـبات أثـقل وأعـظم مـن تكـاليف الآخرين، ولذا يجب أن يكون أفضل وأسمىٰ من الآخرين.

إنّه لم يدّع الألوهية أبداً، ولم يخط خطوة واحدة خارج مسير العبودية، بل إنّه يسفتخر ويتباهى بهذا المقام، ولهذا السبب كان قدوة وأسوة، وهو (صلّى الله عليه وآله وسلّم) لم يفضّل نفسه علىٰ الآخرين، وهذا دليل على عظمته وأحقّيته، فهو ليس كالمدّعين الكذّابين الذين كانوا يدعون الناس إلى عبادتهم، ويعتبرون أنفسهم أرقىٰ من البشر، وأنّهم من معدن ثمين أفضل من الناس، وأحياناً يدعون أتباعهم إلى التبرع سنوياً بالذهب والجواهر بقدر وزنهم.

إنّه يقول: إنيّ لست مثل السلاطين المتجبرين على رقاب الناس الذين يكلفون الناس ببعض التكاليف ويعتبرون أنفسهم «فوق تلك التكاليف» وهذا في الواقع إشارة إلى موضوع تربوي هامّ، وهو أنّ كلّ إنسان ـ مربياً كان أم قائداً ـ عليه أن يكون السبّاق في تنفيذ ما يمليه عليه نهجه، فيجب أن يكون أوّل مؤمن بشريعته أو سنته وأكثر الساعين والمضحّين كي يؤمن الناس بصدقه، ويتخذونه أسوة وقدوة لهم في كلّ الأمور، ومن هنا يتضح أنّ رسول الله تَتَبَلَّهُ لم يكن أوّل مسلم من حيث الزمان وحسب، وإنّا كان أوّل إسلاماً من كلّ النواحي، من ناحية الإيمان والإخلاص، والعمل، والتضحية، والجهاد، والصمود، والمقاومة، وتاريخ حياة الرّسول الأكرم تَتَبَلَّهُ يؤيّد هذه الحقيقة بصورة جيدة.

بعد استعراض المناهج السبعة المذكورة في الآيات أعلاه (التقوى، الإحسان، الهـجرة، الصبر، الإخلاص، التسليم، الخوف).

ولكون مسألة الإخلاص لها ميزات خاصة في مقابل العلل المختلفة للشرك، تعود الآيات

| / الآية ١٠ ــ ١٦ | سورة الزّمر | ٤٨ |
|------------------|-------------|----|
|                  |             |    |

ثمّ تضيف: ﴿قُل لِنَّ للخاسرين للَّذين خسروا لَنفسهم وأهليهم يوم القسيامة». أي إنّهــم لم يستثمروا طاقاتهم وعمرهم، ولا استفادوا من عوائلهم وأولادهم لإنقاذهم، ولا لإعادة ماء الوجه المراق إليهم، وهذا هو الخسران العظيم: ﴿لَا ذَلِكَ هو الخسران العبين».

[ع

الآية الآخيرة في بحثنا هذا تصف إحدى صور الخسران المبين، إذ تقول: ﴿لهم هن فوقهم ظلل هن النّار وهن تحتيهم ظلل».

وبهذا الشكل فإنّ أعمدة النيران تحيط بهم من كلّ جانب، فهل هناك أعظم من هذا؟ وهل هناك عذاب أشدّ من هذا؟

«ظلل» جمع (ظلّة)على وزن «سنّة» وتعني الستر الذي ينصب في الجهة العليا، وطبقاً لهذا فإنّ إطلاق هذه الكلمة على ما يفرش تحت اهل النّار اطلاق مجازيومن باب التوسّع في معنىٰ الكلمة.

بعض المفسّرين قالوا: بما أنَّ أصحاب النَّار يتقلبون بين طبقات جهنم، فإنَّ ستائر النَّار محيطة بهم من فوق رؤوسهم ومن تحت أرجلهم. والآية (٥٥) من سورة العنكبوت تشبه هذه الآية: ﴿يوم يغشاهم للعدّلب من فوقهم ومن تسحت أرجلهم ويسقول ذوقسوا هـ اكمنتم تسعلون﴾.

هذا في الحقيقة تجسيد لأحوالهم وأوضاعهم في هذه الدنيا، إذ أنّ الجهل والكفر والظلم محيط بكلّ وجودهم، ومستحوذ عليهم من كلّ جانب، ثمّ تضيف الآية مؤكّدة وواعـظة إياهم: ﴿ذلك يخوّف للله به عباده يا عباد فاتقون﴾.

إضافة كلمة (العباد)إلى لفظ الجلالة في هذه الآية، ولعدّة مرّات اشـارة إلى أنّ تهـديد الباري، عزّوجلّ لعباده بالعذاب إنّما هو لطف ورحمة منه، وذلك كي لا يبتليٰ عباده بمثل هذا المصير المشؤوم، ومن هنا يتضع أنّه لا حاجة لتفسير كلمة (العباد) هنا علىٰ أنّهــا تخـصّ المؤمنين، فهي تشمل الجميع، كي لا يأمن أحد من العذاب الإلهي.

بحوث

۱\_ مقدقة الفسران!

يرى الراغب في مفرداته أنَّ الخسران يعنى ذهاب رأس المال كلَّه أو بـعضه، وأحــياناً تنسب إلى الإنسان، عندما يقال: (الشخص الفلاني خسر) وأحياناً تنسب إلى العمل عندما يقولون: (خسرت تجارته).

وتستخدم كلمة (خسران) أحياناً في حالة فقدان الثروة الظاهرية، كـالمال والجـاه الدنيوي، وأحياناً أخرى تستخدم في حالة فقدان ثروة معنوية كالصحة والسلامة والعقل والإيمان والثواب، وهذا هو الشيء الذي سهاه الباريء عزّوجلّ (الغسران المسبين) فكـلّ خسران ذكره الباريء عزّوجلّ في القرآن الكريم إنّما يشير إلى المـعنى القّـاني وليس إلى الخسران الخاص بثروات الدنيا وتجارتها <sup>(</sup>.

وقد شبّه القرآن الإنسان بتجارة الأثرياء الذين يـدخلون أسـواق التـجارة العـالمية برؤوس أموال كبيرة، فالبعض منهم يجني أرباحاً كبيرة، والبعض الآخر يخـــر خسـارة فادحة.

آيات كثيرة في القرآن المجيد تطرّقت إلى مثل هذا التعبير والتشـبيه، حـيث تـوضّح الحقيقة التالية: إنّ النجاة من العذاب الإلهي لا تتحقق بالجلوس وانتظار هذا وذاك، وإنّ السبيل الوحيد للنجاة هو الاستفادة من الثروة، وبذل الجهود والمساعي في هذه التجارة الكبيرة، لأنّ كلّ شيء يعطىٰ بثمن، ولا يعطىٰ بالمعاذير!

**وقد يتساءل البعض:** ما هي أسباب وصف خسارة المشركين والمـذنبين بـالخسران المبين؟

### الجواب هو:

**أوّلاً**: لأنّهم باعوا أفضل ثروة لديهم \_أي العمر والعقل والإدراك والعواطف الانسانية \_ بدون مقابل.

**ثانياً.** لو أنّهم باعوا تلك الثروة من دون أن يشتروا العذاب والعقاب لكان أمراً هـيّناً بعض الشيء، لكنّ الأمر لم يكن كذلك إذ أنّهم بخسرانهــم لتــلك الثروة العـظيمة هـيّأوا لأنفسهم عذاباً أنيماً وعظيماً.

**ثالثاً:** إنّ هذه الخسارة لا يمكن أن تعوّض بأيّ ثمن، وهذه هي (الخسران المبين).

٢\_ ما هو المراد من الاية: ﴿قاميدولها مُئتم﴾؟ عبارة ﴿فاعبدواها شنتم» جاءت بصيغة أمر تهديدي، وهذا الأسلوب يستعمل عندما

مفردات الراغب مادة (خسر).

٤٨٢ لا تؤثر النصيحة والموعظة بالشخص المجرم والمذنب، إذ إنّ آخر ما يقال له: (افعل ما تشاء، ولكن انتظر العقاب أيضاً) ويعني أنّك وصلت إلى درجـة لا تسـتحقّ مـعها النـصيحة والموعظة، وأنّ مصيرك وعلاجك هو العذاب الأليم.

# ٣\_من هم الأهل؟

الآيات المذكورة أعلاه تقول: إنّ أولئك الخاسرين لم يخسروا ثروة وجودهم فحسب، وإنَّا خسروا أهليهم أيضاً.

بعض المفسّرين قال: إنّ المراد من (أهل) هم أتباع الإنسان والسائرون على نهجه. والبعض الآخر فسّرها بأنّها تعني الزوجات القـاصرات الطـرف في الجــنّة، اللـواتي خسرهن المشركون والجرمون.

والبعض الآخر يقول: إنَّها تعنى العائلة والأقارب في الدنيا.

والمعنى الأخير \_مع الإلتفات إلى أنّه المعنى الأصلي لهذه الكلمة \_ يعد أنسب من الجميع، لأنّ الكافر يخسر أهله يوم القيامة، إذ ينفصلون عنه إن كانوا مؤمنين، وأمّا إذا كانوا مشركين فمضافاً إلى أنّهم لا ينفعونه، سيكونون سبباً في زيادة العذاب الأليم.

8003

وَٱلَّذِينَ ٱجْتَنَبُوا ٱلطَّعُوتَ أَن يَعْبُدُوهَا وَأَنَا بُوَا إِلَى ٱللَّهِ لَمُ ٱلْشَرَى فَبَشِرَ عِبَادِ () ٱلَّذِينَ يَسْتَمِعُونَ ٱلْقَوْلَ فَيَتَبَعِعُونَ آحْسَنَهُ أَوْلَتَهِكَ ٱلَّذِينَ هَدَنِهُمُ ٱللَّهُ وَأُوْلَتِهِكَ هُمْ أُوْلُوا الألبَبِ () أَفَمَنْ حَقَّ عَلَيْهِ كَلِمَةُ ٱلْعَذَابِ أَفَأَنتَ تُنْقِذُ مَن فِ ٱلنَّارِ () لَكِنِ الَذِينَ ٱنْقَوْلُ رَبَّهُمْ لَهُمْ عُرُفٌ مِن فَوْقِهَا عُرَفٌ مَّبْذِينَة تَخْرِي مِن تَخْتِهُ ٱلْأَلْتَ لا كُلُو لَا يُخْلِفُ ٱللَّهُ ٱلْمِيعَادَ ()

لتفسير

عباد الله المقيقيون:

استخدم القرآن الكريم مرّة أخرى أسلوب المقارنة في هذه الآيات. إذ قارن بين عباد الله الحقيقيين والمشركين المعاندين الذين لا مصير لهم سوى نار جهنّم، قال تعالى: ﴿وَالْحَيْنَ اجتنبوا الطَّاعُوتِ أنْ يعبدوها وأنابوا إلى الله لهم البشري».

ولكون كلمة (البشرئ)جاءت هنا بصورة مطلقة وغير محدودة، فتشمل كـافة أنـواع البشرئ بالنعم الإلهيّة المادية والمعنوية، وهذه البشرئ بمعناها الواسع تختص فقط بالذين اجتنبوا عبادة الطاغوت وعمدوا إلى عبادة الله وحده من خلال إيمانهم به وعملهم الصالح.

وكلمة «طاغوت» من مادة (الطغيان) تعني الإعتداء وتجاوز الحدود، ولذا فإنّها تطلق على كلّ متعدّ، وعلى كلّ معبود من دون الله، كالشيطان والحكّام المتجبرين (وتستعمل هذه الكلمة للمفرد والجمع)<sup>(</sup>.

 بعض المفسّرين، ومنهم الزمخشري صاحب الكشّاف يعتقدون أنّ أصل كلمة (طاغوت) هو (طغوت) على وزن (فعلوت) (كملكوت)، ثمّ تقدّمت لام الفعل على عين الفعل وأصبحت (طوغوت)، وبعد إبدال الواو بالألف أصبحت (طاغوت) ويستدل صاحب الكشّاف على هذا الكلام من عبدّة مصادر (تفسير الكشاف، ج ٤، ص ١٢٠).

فعبارة **﴿اجتنبوا الطّاغوس»** بمعناها الواسع تعنى الإبتعاد عن كلّ أشكال الشرك وعبادة الأصنام وهوى النفس والشيطان، وتجنّب الإنبصياع والاستسلام للحكّام المبتجبرين الطغاة.

[ع

أمّا عبارة ﴿ **لنابو***ا لِل***ى الله﴾ فإنّها تجمع روح التقوى والزهد والإيمان، وأمــثال هــؤلا**ء يستحقون البشري.

ويجب الإلتفات إلى أنَّ عبادة الطاغوت لا تعنى فقط الركوع والسجود له، وإنَّما تشمل كلَّ طاعة له، كما ورد في حديث عن الإمام الصادق ﷺ: «من أطاع جباراً فقد عبده» ﴿

ثم تعرّج الآية على تعريف العباد الخاصّين فتقول: ﴿ فَبِشَّرِ عِبَادٍ \* لِلَّذِينَ يِستمعونَ القول فيتبعون أحسنه أولئك الذين هداهم الله وأولئك هم أولوا الألباب ف

الآيتان المذكور تان بمثابة شعار إسلامي، وقد بيّنتا حرية الفكر عند المسلمين، وحرية الإختيار في مختلف الأمور.

فني البداية تقول (بشر عباد) ثمَّ تعرَّج على تعريف أولئك العباد المقرِّبين بأنَّهــم أولئك الذين لا يستمعون لقول هذا وذاك ما لم يمعرفوا خمصائص ومميزات الممتكلم، والذيس ينتخبون أفضل الكلام من خلال قوّة العقل والإدراك، إذ لاتعصّب ولا لجاجة في أعمالهم. ولا تحديد وجمود في فكرهم وتفكيرهم، إنَّهم يبحثون عن الحقيقة وهم متعطشون لها، فأينا وجدوها استقبلوها بصدور رحبة، ليشربوا من نبعها الصافي مـن دون أيّ تــردّد حــتى يرتووا.

إنَّهم ليسوا طالبين للحق ومتعطشين للكلام الحسن وحسب، بل هم يختارون الأجود والأحسن من بين (الجيد) و(الأجود) و(الحسن) و(الأحسـن)، وخـلاصة الأمـر فـإنَّهم يطمحون لنيل الأفضل والأرفع، وهذه هي علامات المسلم الحقيقي المؤمن الساعي وراء الحق.

أمَّا ما المقصود من كلمة (القول) في عبارة **﴿يستمعون للقول»**؟ فإنَّ المفسّرين أعطوا عدَّة آراء لتفسيرها:

البعض فسّره بأنَّه (القرآن) الذي يحتوي على الطاعات والمباحات، واقتفاء الأحسن يعنى اقتفاء الطاعات.

 تفسير مجمع البيان، ج ٨، ص ٤٩٣، ذيل الآية مورد البحث. ٢. (عباد) كانت في الأصل (عبادي) وقد حذفت الياء وعوّض عنها بالكسرة.

٤٨٥ الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل

والبعض الآخر فسّرهذه الكلمة بأنّها تعني مطلق الأوامر الإلهيّة المذكورة في القـرآن وغير المذكورة فيه.

ولكن لم يتوفّر أيّ دليل على هذين التّفسيرين، بل إنّ ظاهر الآية يشـمل كـلّ قسول وحديث، فالمؤمنون هؤلاء يختارون من جميع الكـلمات والاحـاديث مـا هـو (أحسـن). ليترجموه في أعمالهم.

والطريف في الأمر أنّ القرآن الكريم حصر في الآية المذكورة أعلاه الذين هداهم الله بأولئك القوم الذين يستمعون القول فيتبعون أحسنه، كها أنّه اعتبر العقلاء ضمن هذه المجموعة، وهذه إشارة إلى أنّ أفراد هذه المجموعة مشمولون بالهداية الإلهيّة الظماهرية والباطنية، الهداية الظاهرية عن طريق العقل والإدراك، والهداية الباطنية عن طريق النور الإلهي والإمداد الغيبي، وهاتان مفخرتان كبيرتان للباحثين وراء الحمقيقة ذوي التفكير الحرّ.

ولكون رسول الله يَتَبَيَّةُ كان يرغب \_بشدّة \_ في هداية المشركين والضالين، وكان يتألّم كثيراً لإنحراف أولئك الذين لم يعطوا آذاناً صاغية للحقائق، فإنّ الآية التالية عمدت إلى مواساته بعد أن وضّحت له حقيقة أنّ عالمنا هذا هو عالم الحرية والامتحان، ومجموعة من الناس \_ في نهاية الأمر \_ يجب أن تدخل جهنم، إذ قالت: ﴿لَفَهِنَ حَقّ عليه تسلّمة للصّدابِ

عبارة (حق عليه كلمة العذاب) إشارة إلى آيات مشابهة، كالآية ٨٥ من سورة ص التي تقول بشأن الشياطين وأتباعهم: **(لأملأنّ جهنّم هنك وممّن تبحك هنهم أجمعين)**.

ومن البديهي أنّ حتمية تعذيب هذه المجموعة لا تحمل أيّ طابع إجـباري، بـل إنّهـم يعذبون بسبب الأعمال التي إر تكبوها، ونتيجة إصرارهم عـلى إر تكـاب الظـلم والذنب والفساد، بشكل يوضّح أنّ روح الإيمان والتعقل كانت ميّتة في أعماقهم، وأنّ وجودهم كان قطعة من جهنم لا أكثر.

سورة الزَّمر / الآية ١٧ ــ ٢٠

٤]

من أصحاب النّار يعد أمراً مسلّماً به وكانَّهم الآن هم في قلب جهنم، حتَّىٰ أنّ رسول الله ﷺ الذي هو (رحمة للعالمين) لا يستطيع إنقاذهم من العذاب، لاَنَهم قطعوا كافَّة طرق الإتصال بالله سبحانه و تعالى ولم يبقوا أيّ سبيل لنجاتهم.

ولبعث السرور في قلب رسول الله تَثَبَّ<sup>نَ</sup> ولزيادة الأمل في قلوب المؤمنين، جاء في آخر الآية: **﴿لكن الّذين لتَقوا ربّيهم لهم غرف هن فوقها غرف هينيّة»**.

فإن كان أهل جهنم مستقرين في ظلل من النّار، كما ورد في الآية السابقة: ﴿لهم من فوقهم ظلل من النّارومن تحتيم ظلك» فإنّ لأهل الجنّة غرفاً من فوقها غرف أخرى، وقصور فوقها قصور أخرى، لأنّ منظر الورود والماء والأنهار والبساتين من فوق الغرف يبعث على اللذة والبهجة بشكل أكثر.

«غرف» جمع «غوفة»من مادة «غرف» وعلى وزن حرف، بمعنىٰ تناول الشيء ولذا يطلق على من يتناول الماء بكفّه ليشربه «غرفة» ثمّ اطلقت على الطبقات العليا من المنازل. وكشفت الآية أيضاً عن أنّ غرف أهل الجنّة الجميلة قد زيّنت بأنهار تجري من تحتها

وتجري من تحتيما الأنهار» نعم، هذا وعد الله ﴿وعد الله لا يخلف الله الهيعاد» `.

# ہدوث

# ۱\_منطق مربة التفتير فى الإسلام

الكثير من المذاهب الوضعية تنصح أتباعها بعدم مطالعة ومناقشة مواضيع آراء بـقية المذاهب، إذ إنّهم يخافون من أن تكون حجّة الآخرين أقوى من حجّتهم الضعيفة فيؤدّي ذلك إلى فقدان أتباعهم.

إلّا أنّ الإسلام \_كما شاهدنا في الآيات المذكورة أعلاه \_ ينتهج سياسة الأبواب المفتوحة في هذا المجال، إذ يعتبر المحققين هم عباد الله الحقيقيين الذين لا يرهبون سماع آراء الآخرين، ولا يستسلمون لشيء من دون أي قيد أو شرط، ولا يتقبّلون كلّ وسواس.

الإسلام الجنبة بيشر الأبين يستمعن القرارة يتبعدن أجرر بدرالأبري لاركحني

| الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل | [\) |
|----------------------------------|-----|
|                                  |     |

ويوبّخ \_بشدّة\_الجهلة الذين يضعون أصابعهم في آذانهم ويستغشون ثيابهم كلما سمعوا صوت الحق، كما ورد في قول نوح تَبَكَنَّ عندما شكى قومه للباريء عزّوجلّ: ﴿و لِنّي كَلْمَا دموتهم لتغفر لهم جعلوا أسابعهم في آذانهم واستغشوا ثيابهم وأصرّوا واستكبروا استكباراً ﴾

284

واساساً فإنّ المذهب القوي الذي يملك منطقاً قوياً لا يرهب أقوال الآخرين، ولا يخاف من طرح آراء تلك المذاهب، لأنّه أقوىٰ منها وهي التي ينبغي أن تخافه.

هذه الآية وضعت، الذين يتبعون أيّ قول يقال لهم من دون أيّ تفكير في مدى صدقه، وحتى أنّهم لا يحققون ولا يبحثون فيه بقدر ما تبحث الأغنام عن الغذاء الجيد في المراعي، وضعتهم خارج صف (أولوا الألباب) والذين (هداهم الله). فهاتان الصفتان تختصّان بالذين لم يبتلوا بالإستسلام المفرط من دون أيّ قيد أو شرط، والذين لم يفرطوا في تعصّبهم الجاهلي الأعمى.

٢\_ الردّ على بعض الأسللة

من الممكن أن تطرح على ضوء البحث السابق عدّة أسئلة، منها: ١- لماذا يمنع الإسلام بيع وشراء كتب الضلال؟ ٢- لماذا يحرم إعطاء القرآن الكريم بيد الكفار؟ ٣- كن مكن لانها دار المالاه عدضه عاماً في ينتخب هعةً الحدّد من السمّ ماً!

٣ـ كيف يمكن لإنسان ليس له إلمام بموضوع ما أن ينتخب ويميَّز الجيّد من السيّء ألا يستلزم هذا المعنىٰ الدور؟

الجواب على السؤال الأوّل واضح، لأنّ البحث المتعلّق بالآيات المذكورة أعلاه يتناول أقوالاً يؤمل منها الهداية، فني أيّ وقت يتضح بعد البحث والتحقيق أنّ الكتاب الفلاني هو مضل فإنّه يخرج من هذا الأمر، فالإسلام لا يسمح بأن يسلك الناس في طريق ثبت انحرافه، وبالطبع فإنّه مادام الأمر لم يثبت لأحد، أي ما زال الشخص في حالة التحقيق عن المذاهب الأخرى لقبول الدين الصحيح، لا بأس بمطالعة كلّ تلك الكتب، ولكن بعد شبوت ذلك

۱. نوح، ۷.

سورة الزّمر / الآية ١٧ ـ ٢٠

[ع

الشخص يهدف إهانة وهتك القرآن، ولكن إن حصل علم بأنّ ذلك الكـافر يـفكر حـقاً بالتحقيق في الإسلام من خلال القرآن للوصول إلى هذا الهدف، فإنّ إعطاء القرآن هنا لا يعدّ أمراً ممنوعاً، بل يعدّ واجباً، والعلماء الذين حرّموا ذلك لا يقصدون هذا المعنى.

ولهذا فإنَّ الجمعيات الإسلامية الكبيرة تصرَّ بشدَّة على ترجمة القرآن إلى بقية اللغات الحيَّة في العالم، ليوضع تحت تصرَّف المتعطشين لمعرفة الحقيقة.

وأمّا بشأن السؤال النّالث، فيجب الإلتفات إلى أنّه في كثير من الأحيان لا يستطيع شخص ما إنجاز عمل ما، ولكن عندما ينجزه الآخرون يتمكن هو من تشخيص الجيد من الرديء في ذلك العمل.

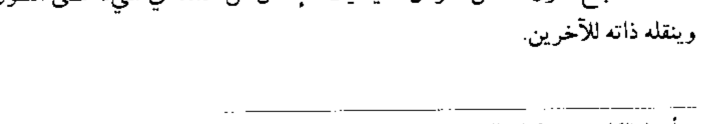
وعلى سبيل المنال، من الممكن أن يوجد شخص لا إطلاع له بفنّ الإعبار والبناء حتى أنّه لا يستطيع وضع لبنتين فوق بعضهما البعض بصورة صحيحة، ولكنّه يستطيع تمييز البناء الجيد ذي الكيفية العالية من البناء السيء غير المتناسق، كما أنّ هناك أشخاصاً كـ ثيرين ليسوا بشعراء، إلّا أنّهم يتمكنون من تقييم أشعار شعراء كبار وتمييزها عن الأشعار الفارغة التي ينظمها بعض ناظمي الشعر. هناك أشخاص ليسوا برياضيين ولكنّهم يتمكنون من التحكيم بين الرياضيين، وانتخاب الجيّد منهم.

٣- نماذه من الروايات الإسلامية التي تؤخّد على مرية التفكير

وردت بعض الأحاديث الإسلامية في تفسير الآيات المذكورة أعالاه، كما وردت أحاديث مستقلة تؤكّد على هذا الموضوع، ومنها ما ورد عن الإمام موسى بن جعفر الله خاطب فيه أحد أصحابه وهو هشام بن الحكم قائلاً: «يا هشام، إن الله تبارك وتعالىٰ بشر أهل العقل والفهم في كتابه، فقال **(فيشرعباد «الذين يستمعون القول فيتّبعون أحسنه»**» أ.

وورد حديث آخر عن الإمام الصادقﷺ في تفسير الآية المذكورة أعلاه، قال فيه: «هو الرجل يسمع الحديث فيحدّث به كما سمعه. لا يزيد فيه ولا ينقص»<sup>1</sup>.

وبالطبع، فإنَّ تفسير **﴿فيتَبِحون أحسنه﴾ ه**و المقصود في هذا الحديث، لأنَّ إحدى علامات اتباع القول الحسن، هو أن لا يضيف الإنسان من عنده أيّ شيء عـلى القـول،



 أصول الكافي، ج ١، كتاب العقل، ح ١٢. ۲. تفسير نورالثقلين، ج ٤، ص ٤٨٢، ح ٣٤.

ونقرأ في نهج البلاغة في حقل الكلمات القصار لأمير المؤمنين؟ (العكمة ضالة المؤمن، فخذ الحكمة ولو من أهل النفاق»`.

# عـ سبب النّزول

ذكر المفسّرون أسباباً لنزول هذه الآيات، منها، أنّ الآية: ﴿وللذين اجتنبوا للطّاغوت،» والآية التي تلتها نزلتا بحق ثلاثة أشخاص (لم يستسلموا في عهد الجاهلية لغوغاء المشركين في مكّة) كانوا يقولون لا إله إلا الله، والثلاثة هم (سلمان الفارسي وأبوذر الغفاري وزيد بن عمرو)<sup>7</sup>.

وقد ورد اسم (سعيد بن زيد) بدلاً عن (زيد بن عمرو) في بعض الرّوايات <sup>7</sup>. الله الله الله المرابع المرتبع المرابع ا

والبعض الآخر قال: إنَّ الآية: **﴿لَقَمَنَ حَقَّ عَلَيه تَلَمَةَ العَدَّلَبِهِ...)** نزلت بشأن (أبي جهل). وأمثاله <sup>3</sup>.

وغير مستبعد أن تكون هذه الرّوايات من قبيل تطبيق الآية على المصاديق الواضحة وليست أسباباً للنزول.

8003

# الآيتان

ٱلَمْ تَرَأَنَّ ٱللَّهَ أَنزَلَ مِنَ ٱلسَّمَآءِ مَآءً فَسَلَكُهُ بَنَكِيعَ فِ ٱلأَرْضِ ثُوَّيَعَ مِجْ بِهِ ، زَرْعَا تُحْنَئِفًا أَنُوْنُهُ ثُمَّ يَهِيجُ فَ تَرَبُهُ مُصْفَرَا ثُوَ بَجْعَلُهُ ، حُطَّمًا إِنَّ فِ ذَلِكَ لَذِكْرَى لِأُوْلِى ٱلْآلْبَبِ ٣ أَفَمَن شَرَحَ ٱللَّهُ صَدْرَهُ لِلإِسْلَمِ فَهُوَعَلَى نُورِ مِن زَبِّهِ فَوَيْلُ لِلْقَسَيَةِ قُلُو بُهُم مِن ذِكْرِ ٱللَّهِ أَوْلَبَيكَ فِى ضَلَلِ مُبِينٍ ٣

الأفسير

على مركب من نوراا

في هذه الآيات يستعرض القرآن الكريم مرّة أخرى دلائل التوحيد والمعاد، ليكمل البحوث التي تناولت مسألة الكفر والإيمان الواردة في الآيات السابقة، إذ تشرح أحد آثار عظمة وربوبية الباري، عزّوجلّ في نظام عالم الكون، وذلك عندما تشير إلى مسألة (نزول المطر) من السماء، ثمّ إلى غو آلاف الأنواع من الزرع بمختلف الألوان بعد أن تستى من ماء عديم اللون، وإلى مراحل نموها حتى وصولها إلى المرحلة النهائية وتقول موجّهة الخطاب إلى النّبي الأكرم تَنْكُنُ باعتباره القدوة لجميع المؤمنين **(الم تران لله لنزل من السماء من السماء بالا** 

قطرات المطر التي تبعث الحياة حينماتنزل من السماء تمتصها الطبقة الأولىٰ من طبقات الأرض، وعندما تنفذ إلى داخل هذه الطبقة تقف عند طبقة أخرىٰ في الأرض ولا تتمكن من النفوذ خلالها، لتبعث مرّة أخرىٰ إلى سطح الأرض بصورة عيون وقنوت وآبار.

كلمة (سلكه) تعني (نفوذ مياه الأمطار في داخل قشرة الأرض) وهذه إشارة مختصرة لما ذكرناه آنفاً.

· «يـناييع» على ما هو المشهور يكون منصوباً بنزع الخافض، وهو جمع ينبوع من نبع الماء (راجع تـفسير روحالمعاني، ج ٢٢، ص ٢٥٦، وتفسير روحالبيان، ج ٨ ص ٩٣.

«ينابيع» هي جمع (ينبوع) مشتقّة من (نبع) وتعني فوران الماء من داخل الأرض. ولو كانت للأرض قشرة واحدة لا تمتلك القابلية على الإمتصاص، فإنّ مياه الأمطار النازلة سوف تتجه بأكملها بعد هطولها إلى البحار لتصب فيها من دون أن تخزن داخل قـشرة الأرض، وفي هذه الحالة ينعدم وجود العيون والقنوات والآبار. وإذا كمانت الأرض ذات قشرة واحدة نفوذية تماماً، فإنّ كلّ مياه الأمطار تتجه نحو أعمق مناطق باطن الأرض، وفي تلك الحالة يستحيل الوصول إليها واستخراجها، فتنظيم قشرة الأرض بحيث توجد طبقتان إحداها نفوذية والأخرى غير نفوذية، وبدرجات معيّنة، كلّ ذلك تمّ وفق حسابات خاصة، تبيّن قدرة الباريء عزّوجلٌ.

193

والملفت للنظر أنّ قشرة الأرض تكون أحياناً ذات طبقات متعددة، بـعضها نـفوذي والبعض الآخر غير نفوذي، وهي مرتبة الواحدة فوق الأخرى ويستفاد منها في عمليات حفر الآبار (السطحية) و(العميقة) و(نصف العميقة).

وتضيف الآية فيا بعد: ﴿ثمَّ يحرج بِه زرعاً معتلفاً للولده؛ ذات الأشكال الختلفة.

أي مختلف الأنواع كالحنطة والشعير والرز والذرة، ذات الأشكـال المخــتلفة و الألوان الظاهرية المتعددة، فمنها الأخضر الغامق، والأخضر الفاتح، وبـعضها ذو أوراق عــريضة وكبيرة، والبعض الآخر ذو أوراق دقيقة وصغيرة.

ومممما يذكر أنّ كلمة (زرع) تطلق على النباتات ذات الساق الدقيق، فيما تسطلق كسلمة (شجر)على الأشجار ذات السيقان القويّة، وكلمة (زرع) ذات معان كثيرة تشمل النباتات الطبيعيّة التي لا يمكن الاستفادة منها للغذاء، وأنواع الورد ونباتات الزينة والأعشاب الطبيّة التي يؤخذ منها الدواء، وأحياناً نرى في غصن واحد، ولربّما في وردة واحدة عدّة ألوان جميلة جذّابة، تسبّح وتوحّد الباريء عزّوجلّ بلسان صامت.

ثمّ تنتقل الآية إلى مرحلة أخرى من مراحل حياة هذه النباتات، إذ تقول: ﴿**لَمْ بِمِيعٍ** قتراه مصفرًا﴾ <sup>(</sup> حيث تعصف به الرياح من كلّ جانب لتقلعه من مكانه بسبب ضعف سيقانه

ويضيف تعالىٰ: ﴿ثُمَّ بِجِعله حطاءاً﴾.

 «يهيج» من مادة «هيجان» ولها معنيان في اللغة، الأوّل هو جفاف النبات واصفراره، والثّاني هـ و التـحرك والإنتفاض، ومن الممكن أو يعود المعنيان إلى أصل واحد، لأنَّ النبات حينما يجفَّ فإنَّه يستعد للاسفصال والانتشار والتحرك والهيجان.

| i | 5] | سورة الزّمر / الآية ٢١ ــ ٢٢ | ٤٩ |
|---|----|------------------------------|----|
|   |    |                              |    |

نعم، إنّ في هذا لذكرى لأصحاب العقول وأهل العلم وإنّ في ذلك لذكرى لأولي الألباب». هذا المشهد يذكّر الإنسان بالنظام الدقيق والعظيم الذي وضعه الباري، عزّ وجلّ لعالم الوجود، وإنّه تذكير بنها ية الحياة وانطفاء شعلتها، ومن ثمّ بمسألة البعث وعودة الأموات إلى الحياة. فرغم أنّ هذا المشهد يتعلّق بعالم النبات، إلّا أنّه ينبّه الإنسان إلى أنّ مثل هذا الأمر سوف يتكرر في حياته وعمره هو أيضاً مع وجود بعض الاختلاف في مدّة الأعرار، ولكن الأساس واحد إذ يبدأ بالولادة ويتدرج إلى النشاط والشباب، ومن ثمّ الذبول والكهولة، وفي النهاية الموت.

و كتتمة لهذا الدرس الكبير في التوحيد والمعاد، تنتقل الآيات إلى المقارنة بين المؤمنين والكافرين، كي توضّح حقيقة أنّ القرآن والوحي السماوي هما كقطرات المطر التي تهسطل على الأرض، وكما أنّ الأرض التي لها الإستعداد هي التي تستفيد من قطرات المطر، فكذلك القلوب المستعدة لبناء ذاتها بالاستعانة بلطف الله، هي \_ فقط \_ التي تستفيد من آيات الله، وذلك طبقاً لقوله تعالى: **(أفحن شرح الله صدر» للإسلام فهو على نور من ربّه > '** كمن هو قاسي القلب لا يهتدي بنور!!

أمّا القاسية قلوبهم، فهم الذين لا تؤثّر بهم المواعظ ولا الوعيد ولا البشرى، ولا الآيات القرآنية المؤثرة، ولا ينمي مطر الوحي الباعث للحياة عـندهم ثمـار التـقوى والفـضيلة، وبصورة موجزة يمكن القول بأنّهم كالنباتات التي لا طراوة فيها ولا أوراق ولا غار ولا ظلّ. نعم **ولولئك في قلال هبين ﴾**.

«القاسية» مشتقّة من (قسوة)و تعني الخشونة والصلابة والتـحجر، لذلك تـطلق صـفة (قاسية) على الأحجار الصلبة، ويقال للقلوب التي لا تظهر أيّ استجابة لنور الحق والهداية، ولا تلين ولا تستسلم لها، ولا تسمح بنفوذ نور الحقّ والهداية إليها (قلوب قاسية).

على أية حال، فإنَّ هذه العبارة جاءت في مقابل (انشراح الصدر) وسعة الروح، لأنَّ الرحابة والإتساع كناية عن الإستعداد للاستقبال، فالشارع والبيت الواسع يكنهما أن يضماً أناساً كثم بن مكذلك الصدر الواسع والروح المنشر حة، فانَّها مستعدّة لتقتّل حقائق أكثر.

 هذه الآية تتضمّن جملة محذوفة تتضح من خلال الجملة التي تليهاو عند تقديرها تصبح الآية (أفمن شرح) الله صدره للإسلام فهو على نور من ربه كمن هو قاسي القلب لا يهتدي بنور).

٤٩٣ الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل

﴿ أَقُمَنَ شَرِح الله صدرة للإسلام فهو على نور من ريّه ﴾ فقال تَبَيَّةُ : «إذا دخل النور فسي القسلب انشرح وانفتح».

ثم قلنا: يا رسول الله ما هي علامات انشراح الصدر؟ فقال: «الإنسابة إلى دار الخسلود، والتجا في عن دار الغرور، والإستعداد للموت قبل نزوله» <sup>(</sup> .

أمّا علي بن إيراهيم فيقول في تفسيره أنّ عبارة: **﴿لَقَمَنَ شَرَحَ لِللهُ صَدَرَةُ لَلِسَلَامِ﴾** نزلت في حقّ أمير المؤمنين عليّ بن أبي طالبﷺ وقد ورد في تفاسير أخرى أنّ عـبارة: **﴿فَويِلَ** للقاسية قلوبيهم﴾ نزلت بحقّ (أبي لهب وأبنائه)`.

ومن الواضح أنَّ أسباب النَّزول هنا هي في الحقيقة من باب تطبيق المفهوم العام على المصاديق الواضحة.

انٌ ما يلفت النظر في عبارة: **﴿فهو علىٰ تورمن ربه﴾ أنَّ النور والضياء جعل هنا بمنابه** مركبة يركبها المؤمنون فتسير بهم بسرعة عجيبة وطريق واضح وقدرة على طواف العالم كلّه.

# ہدت

## عوامل (شرع الصدر) و(قسوة القلب):

الناس ليسوا على وتبرة واحدة من حيث قبول الحق وإدراك الأمور، فالبعض يتمكن من إدراك الحقيقة بمجرّد إشارة واحدة أو جملة قصيرة، وهذا يعني أنّ تذكيراً واحداً يكني لإيقاظهم فوراً، وموعظة واحدة قادرة على إحداث صيحات في أرواحهم، في حين أنّ البعض الآخر لا يتأثّر بأبلغ الكلمات وأوضح الأدلّة وأقوىٰ العبارات، وهذه المسألة ليست بالأمر السهل أو الهيّن.

وكم هي جميلة التعابير القرآنية في هذا المجال، وذلك عندما تصف البعض بأنّهــم ذوو صدور منشرحة وأرواح واسعة، وتصف البعض الآخر بأنّهم ذوو صدور ضيّقة، كما ورد في الآية ١٢٥ من سورة الأنعام: **﴿فَعَنْ يَرَدَاللَّهُ أَنْ يَهَدِيهُ يَشُرَحُ صَدَرَّ للإسلام ومِنْ يَرَدُ أَنْ يَصْلَهُ** 

### سورة الزّمر / الآية ٢١ ـ ٢٢

هذا الموضوع يتّضح بصورة كاملة في حالة دراسة أوضاع وأحوال الأشخاص، فالبعض لهم صدور منشرحة رحبة تتسع لإستيعاب أيّ مقدار من الحقائق، في حين أنّ البـعض الآخر على العكس، إذ إنّ صدورهم ضيّقة وأفكارهم محدودة لا يمكنها أحياناً استيعاب أيّ حقيقة، وكأنّ عقولهم محاطة بجدران فولاذية لا يمكن اختراقها. وبالطبع لكلّ واحد منهما أسبابه.

فالدراسة الدائمة والمستمرة والإتسصال بالعلماء والحسكماء الصبالحين، وبيناء الذات وتهذيب النفس، واجتناب الذنوب وخاصة أكل الطعام الحرام، وذكر الله دائماً، كلها أسباب وعوامل لإنشراح الصدر، وعلى العكس فإنّ الجهل والذنب والعيناد والجسدل والريباء، ومجالسة أصحاب السوء والفجّار والجرمين وعبيد الدنيا والشهوات، كلّها تؤدّي إلى ضيق الصدر وقساوة القلب.

فعندما يقول القرآن الكريم: ﴿قَعَنْ يَوْدَ لَلْهُ لَنْ يَهْدَيَهُ يَشْرَحُ صَدَرَةً لَلْإِسَلَامِ وَمَنْ يَسُرُدُ لَنْ يَصْلُهُ يَجْعَلُ صَدَرَةً ضَيِّقًا حَرْجًا﴾. فهذه الإرادة وعدم الإرادة ليست اعتباطية وبدون دليل، بل هي نابعة من اعهاقنا وذواتنا في البداية.

وقد ورد حديث عن الإمام الصادقﷺ جاء فيه: «أوحىٰالله عزّوجلّ إلى مسوسىٰ: يــا موسىٰ لا تفرح بكثرة المال، ولا تدع ذكري على كلّ حال، فإن كثرة المال تنسي الذنوب، وإن ترك ذكري يقسي القلوب »<sup>(</sup>.

وفي حديث آخر عن أمير المؤمنين على الله ، جاء فيه: «ما جفت الدموع إلّا لقسوة القلوب، وما قست القلوب إلا لكثرة الذنوب» [.

كما ورد في حديث ثالث أنَّ من جملة كلام الله سبحانه و تعالىٰ مع موسىٰ ﷺ «يا موسىٰ لا تطوّل في الدنيا أملك، فيقسو قلبك، والقاسي القلب منّي بعيد»<sup>7</sup>.

وأخيراً، ورد حديث آخر عن أمير المؤمنين ﷺ جاء فيه: «لمتان: لمة من الشيطان ولمة من الملك، فلمّة الملك الرقة والفهم، ولمّة الشيطان السهو والقسوة»<sup>2</sup>.

5]

# الآيات

اللَّهُ نَزَلَ أَحْسَنَ ٱلْحَدِيثِ كِنَبَامُتَشَبِهُا مَّنَانِى نَقْشَعِرُمِنَهُ جُلُودُ ٱلَّذِينَ يَخْشَوْنَ رَبَّهُمْ ثُمَّ تَلِينُ جُلُودُهُمْ وَقُلُوبُهُمْ إِلَىٰ ذِكْرِ ٱللَّهِ ذَالِكَ هُدَى ٱللَّهِ يَهْدِى بِهِ مَن يَشَكَأُ وَمَن يُضَلِل اللَّهُ فَمَالَهُ, مِنْ هَا دِنُ أَفَمَن يَنَقِى بِوَجْهِهِ مُسَوَءَ ٱلْعَذَابِ يَوْمَ ٱلْقِيَمَةُ وَقِيلَ لِلظَّلِمِينَ ذُوقُوا مَاكُنُمُ تَكْسِبُونَ تَكْمَ كَذَبَ ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ فَأَنَهُ هُمُ ٱلْعَذَابُ مِنْ حَيْثُ لَا يَشَعُرُونَ فَافَانَ اللَّهُ فَالَهُ مَن اللَّهُ فَعَالَهُ مَا لَهُ مُ فَأَنَهُ لَعْذَابُ اللَّهُ مُواللَهُ مَا لَهُ مَا لَهُ مِنْ هَا ذِي أَعْمَا يَنْتُعَى بُوَعْهِهِ مُعَالًهُ مُ أَن وَلَعَذَابُ ٱلْآلِقِيمَ أَوْدَا لَكُونَ اللَّهُ مُواللَّهُ مَا لَهُ مَن يَعْذِلُكُمُ مَا لَهُ مَا لَهُ مَا لَهُ أَعْمَن مَنْ عَلَي مُوَعَالًا عَذَابِ يَوْمَ ٱلْقِيمَ أَلْقِيمَ أَنْقِيلَ اللَّهُ فَعَالَهُ وَقُوا مَاكُنُهُمْ تَكَسِبُونَ عَلَي كَذَبَ الَذِينَ مِن قَبْلِهِمْ وَلَعَنَا لَهُ مُاللَهُ الْعَذَابُ مِنْ حَيْتُ لَا يَعْذَا لِعَالَا اللَّهُ فَالَكُونُ عَالَهُ عَلَي مُوالَعَ

## سبب اللزول

نقل بعض المفسّرين عن (عبد الله بن مسعود) أنّ جمعاً من الصحابة ملّوا و تـضجّروا. فقالوا لرسول اللهﷺ: حدّثنا حديثاً يزيل الساّم من نفوسنا والملل من قلوبنا، فنزلت أوّل آية من الآيات المذكورة أعلاه معرّفة القرآن بـ(أحسن الحديث)`.

## التفسير

الآيات السابقة تحدّثت عن العباد الذين يستمعون القول فيتبعون أحسنه، كما تحدّثت عن الصدور الرحبة المستعدة لتقبّل الحقّ.

الآيات التي يدور حولها البحث تواصل التطرّق إلى هذا الأمر. كـي تـكمل حـلقات البحوث السابقة الخاصة بالتوحيد والمعاد مع ذكر بعض دلائل النبوّة. إذ تقول الفقرة الأولىٰ من الآية: **والله نزّل أحسن للحديث)**.

١. سبب النّزول ورد باختلاف يسير في تفسير الكشاف، ج ٤، ص ١٢٣ وفـي تـفسير القـرطبي، وتـفسير روحالمعاني، و تفسير روحالجنان، وغيرها، وذلك في ذيل الآيات مورد البحث.

ثم تستعرض خصائص القرآن الكريم، حيث تشرح الخصائص المهمّة للقرآن من خلال بيان ثلاث صفات له:

٤9٧

أمّا «الخاصية الأولى» فهي ﴿كتاباً متشابها ﴾.

المقصود من (متشابه) هنا هو الكلام المتناسق الذي لا تناقض فيه ويشبه بعضه البعض، فلا تعارض فيه ولا تضادّ، وكلّ آية فيه أفضل من الأخرى والمتماثل من حسيت اللـطف والجمال والعمق في البيان.

وهذا بالضبط على عكس العبارات التي يصوغها الإنسان. والتي مهما اعتنى بصياغتها فإنّها لن تخلو من الاخطاء والاختلافات والتناقضات. خصوصاً عندما يتسع مجالها وتأخذ أبعاداً أوسع. إذ تلاحظ أنّ بعضها في قمّة البلاغة. والبعض الآخر عادي وطبيعي. ودراسة آثار الكنّاب الكبار المعروفين في مجالي النثر والشعر هي خير شاهد على هذا الموضوع.

أمّا كلام الله الجميد فليس كذلك، إذ نرىٰ فيه انسجاماً خارقاً، وتناسقاً لا نــظير له في المفاهيم والفصاحة والبلاغة، وهذا بحدّ ذاته يجعل آيات القرآن تحكم وتشهد بأنّه ليس من كلام البشر.

# أما الفاصية الثَّانية فهي ﴿مثاني﴾ \_ أي المكر = -:

وهذه الكلمة تشير إلى تكرار بحوثه المختلفة وقصصه ومواعظه، التكرار الذي لا يملّ منه الإنسان، وإنّما على العكس من ذلك، إذ يتشوّق لتلاوته أكثر، وهذه إحدى أسس الفصاحة، إذ يعمد الإنسان أحياناً إلى التكرار وبصور مختلفة وأساليب متنوعة \_وذلك إذا أراد التأكيد على أمر ما وجلب الإنتباه إليه والتأثّر به \_كي لا يملّ السامع أو يضجر منه.

إضافة إلى أنّ مواضيع القرآن المكررة تفسّر إحداها الأخرى، وتحل الكثير من ألغازه عن هذا الطريق.

بعضهم اعتبرها إشارة إلى تكرار تلاوة القرآن وبقائه غضاً طريّاً من جـرّاء تكـرار

تلاو ته.

والبعض الآخر اعتبرها إشارة إلى تكرار نزول القرآن، فمرَّة نزل دفعة واحدة على صدر الرّسول الأكرم عَبَّيْنَا وذلك في ليلة القدر، ومرّة أخرى بصورة تدريجية استمرت لفترة (٢٣) عاماً.

٤٩٨ سورة الزّمر / الآية ٢٣ ـ ٢٦ [ج

ومن المحتمل أن يكون المراد من التكرار هو ملاءمة القرآن لكلّ زمان، وانكشاف بعض الأمور الغيبية فيه بمرور السنوات.

والتّفسير الأوّل أنسب من بقية التفاسير، رغم عدم وجود أيّ تعارض بين الجميع، بل من المكن أن تكون جميعها صحيحة `.

أمّا «الخاصية الثّالثة» فهي ﴿تقشعرُ منه الجلود».

وهذه الخاصية للقرآن فتتجلّي في مسألة نفوذه و تأثيره العميقين والخارقين في اعساق النفوس **(تقشعرُ هنه جلود الَّذين يخشون ربَّهم ثمّ تلين جلودهم وقلوبهم إلىٰ ذكر الله)**.

إنّه لوصف وتجسيد لطيف وجميل لنفوذ آيات القرآن العجيب إلى أعماق القلوب، إذ أنّه في بداية الأمر يبعث في القلب شيئاً من الخوف والرهبة، الخوف الذي يكون أساساً للصحوة ولبدء الحركة، والرهبة التي تجعل الإنسان يتحسس مسؤولياته المختلفة. ثمّ تأتي مرحلة الهدوء وقبول آيات الله وتتبعها السكينة والإستقرار.

هذه الحالة التدريجية التي تبيَّن مراحل (السلوك إلى الله) المختلفة، يمكن إدراكها بسهولة. فالقلوب تقشعر فور ما تسمع آيات التهديد والتحذير النازلة على رسول الله تَنْبَيَّةً ، ثمّ تهدأ فور ما تسمع آيات الرحمة.

إنَّ التفكير بذات الله ومسألة أبديته وأزليته وعدم محدوديته بامكانه أن يخسلق عسند الإنسان حالة من الرهبة في كيفية معرفة الله، إلاّ أنّ دراسة آثار ودلائل ذاته المـقدسة في الآفاق والأنفس تمنح الإنسان نوعاً من الإرتياح والهدوء`.

والتاريخ الإسلامي مليء بالشواهد علىٰ التأثير العجيب للمقرآن في قسلوب الممؤمنين، وحتىٰ غير المؤمنين من أصحاب القلوب المستعدة لتقبّل الإيمان، فالجاذبية أو النفوذ الخارق للقرآن دليل واضح على أنّ القرآن كتاب نزل من السهاء بواسطة الوحي.

١. قال الزمخشري في الكشاف: إنّ (مثاني) يمكن أن تكون جمع (مثنى) على وزن (مصلّى) وتعني المكرّر، ويمكن أن تكون جمع (مثنى) على وزن (مبنى) من التثنية بمعنى التكرار، تفسير الكشاف، ج ٤، ص ١٢٣.
٢. (تقشعر) من مادة (قشعريرة) وقد ذكر اللغويون والمفسّرون معاني مختلفة ومتقاربة بعض الشيء، فالبعض أن يتكون جمع (مثنى) على وزن (مبنى) من التثنية بمعنى التكرار، تفسير الكشاف، ج ٤، ص ١٢٣.
٢. (تقشعر) من مادة (قشعريرة) وقد ذكر اللغويون والمفسّرون معاني مختلفة ومتقاربة بعض الشيء، فالبعض قال: إنّها تعني انكماش جلد البدن (حالة تصيب الإنسان أثناء خوفه) والبعض قال: إنّها الرجفة التي تسيب الإنسان في حالة الخوف، والمؤسّر قال: إنّها تعني الحكرار، تفسير الكشاف، ج ٤، ص ١٢٣.

# ١٦] الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل

وقد ورد حديث عن (أسماء)، جاء فيه (كان أصحاب النّبي حقاً إذا قرىء عليهم القرآن – كما نعتهم الله ـ تدمع أعينهم وتقشعر جلودهم)`.

299

أمير المؤمنين على وصف هذه الحقيقة بأفضل وجه في الخطبة الخاصّة بالمتقين، إذ قال: «أمّا الليل فصافون أقدامهم تالين لأجزاء القرآن برتلونها ترتيلاً، يحزنون به أنفسهم، ويستثيرون به دواء دائهم، فإذا مروا بآية فيها تشويق ركنوا إليها طمعاً، وتطلعت نفوسهم إليها شرقاً، وظنوا أنّها نصب أعينهم، وإذا مروا بآية فيها تخويف أصغوا إليها مسامع قلوبهم، وظنوا أنّ زفير جهنم وشهيقها في أصول آذانهم».

وفي نهاية الآية يقول تعالىٰ بعد أن بين تلك الخصائص: ﴿ذلك هدى الله يهدي به من يشابه

حقاً إنّ القرآن نزل لهداية الجميع، لكن المتقين وطلّاب الحقّ والحقيقة هم المستفيدون -فقط \_ من نوره، أمّا أولئك الذين تعمّدوا إغلاق كافة بوافذ قلوبهم أمام نور القرآن الكريم، والذين تتحكم بأرواحهم ظلمات التعصّب والعناد \_ فقط \_ لايستفيدون من نور القرآن، وإنّا يزدادون ضلالة من جرّاء عنادهم وعدائهم، لذلك فإنّ تتمة الآية تقول: ﴿وَهِن يَصْلُلُ

فهذه الضلالة هي التي يضع الإنسان حجر أساسها بيده، ويحكم بناء أساسها بواسطة أعـإله الخاطئة والسيئة، ولذلك لا تتنافئ اطلاقاً مع إرادة الإنسان وحريته.

**الآية التبالية** تقارن بين مجموعة من الظالمين والمجرمين، ومجموعة من المؤمنين الذيس استعرضت أوضاعهم فيا قبل، وذلك كي تجعل الحقيقة أكثر وضوحاً في هذه المقارنة، إذ تقول: **فرقعن يتقي بوجهه سو. المذلب يوم القيامة >** كمن هو آمن في ذلك اليوم ولا تمسّه النّار أبداً؟!.

الملاحظة التي ينبغي الإلتفات إليها، هي قوله تعالى: **﴿يتَّقَيْ بوجه سو. العدَّلب﴾** وكما هو معروف فإنَّ الوجه أشرف أعضاء جسم الإنسان، لأنَّ فيه (العينان والفم والأذنان) التي هي

سورة الزّمر / الآية ٢٣ ـ ٢٦

[ع

أهم حواسٌ الإنسان، وأساساً فإنَّ تشخيص الإنسان إنَّما يتمّ عن طريق وجـهه، ولهـذه الخصائص الموجودة في الوجه، فإنَّ الإنسان عندما يحسّ أنَّ هناك خطراً سيصيب وجهه، فإنَّه يضع يديه وما يمكن من أعضاء جسمه أمام وجهه كدرع لدرء ذلك الخطر.

إلَّا أنَّ أوضاع الظالمين في جهنم في ذلك اليوم تجبرهم على استخدام وجوههم كوسيلة دفاعية، لأنَّ أيديهم وأرجلهم مقيدة بالسلاسل، كما ورد في الآية ٨ من سورة يس: ﴿لِنَّا جعلتا في أمناقهم أغلالاً فهي إلى الأذقان فهم مقمحون﴾.

قال البعض: بما أنَّ أهل جهنم يرمون على وجوههم في النَّار، لذا فإنَّ الوجه هو أوَّل عضو من أعضاء الجسم يحترق في نار جهنم، كما ورد في الآية ٩٠ من سورة النمل: ﴿هن جاء بالسَّيْنة فكبَّت وجوههم في النَّار».

والبعض الآخر قال: إنّ هذه العبارة كناية عن عجز أهل جهنم من الدفاع عن أنفسهم مقابيلنار جهنم.

التفاسير الثلاثة \_هذه \_لا تتعارض مع بعضها، ويمكن أن تعطي جميعها مفهوم الآية. ثم تضيف نهاية الآية: **﴿وقيل للقَّالمين ذوقوا ماكنتم تكسبون﴾**.

نعم، إنَّ ملائكة العذاب هي التي توضّح لهم هذه الحقيقة المرَّة والمؤلمّة، إذ يقولون لهم: إنَّ أعمالكم ستبقى معكم وستعذبكم، وهذا التوضيح هو تعذيب روحي آخر لهؤلاء.

وممّا يلفت النظر أنّ هذه العبارة لا تقول: ذوقوا عقاب ما كنتم تكسبون، وإغّا تقول لهم: ذوقوا ما كنتم تكسبون، وهذا شاهد آخر على مسألة تجسيد الأعمال يوم القيامة.

إنَّ ما قيل لحدَّ الآن هو إشارة بسيطة لعذابهم الأليم في يوم القـيامة، و**الآيـة التـالية** تتحدَّث عن العذاب الدنيوي لهؤلاء، كي لا يتصور أحد أنَّه يعيش في أمان بهذه الدنيا، قال تعالى: **(كذَب الذين من قبلهم فاتاهم العذاب من حيث لايشعرون)**.

فالإنسان لا يتألم كثيراً إن أصيب بضربة كان يتوقعها، إلّا أنّه يتألم كثيراً إن وجّهت إليه ضربة من طرف لم يتوقع أن تصدر منه، كأن تصدر عن أقرب أصدقائه، أو يلحق به أذى من أمور حيوية جداً ومحبوبة له كالماء الذي هو مصدر حياة الإنسان، أو من نفحة النسيم التربي مصدر نشاطه، أو من الأرض الهادئة التربي من متربل ترابيته، من

**الآية الأخيرة** في بحثنا هذا تبيَّن أنَّ عذاب هؤلاء الدنيوي لا يـقتصر عـلى العـذاب الجسدي، وإنَّنا يشتمل أيضاً على عقوبات نفسية: **﴿فَاذَاتُهُمُ اللهُ الخَرْيِ فِي الحِيَاةَ الدَّئِيَا﴾** <sup>(</sup>

نعم، فإن أصيب الإنسان بمصيبة في هذه الدنيا، ثمّ خرج منها مرفوع الرأس حافظاً لماء وجهه، فهذه الحالة ليست بعار وخزي علىٰ الإنسان، إنّا العار والخزي للإنسان أن يخرج من هذه الدنيا حقيراً وذليلاً، قد ابتلي بعذاب فاضح يريق ماء وجهه، **﴿ولعذلب الآخرة أكبرلو** كانوليحلمون﴾.

كلمة (أكبر) كناية عن شدّة العذاب وقسوته.

#### ہدت

وردت عدّة روايات في ذيل الآيات مورد البحث تجسّم أمامنا آفاقاً أوسع مما يفهم من الآية.

إذ نقل العباس عم النّبي، حديثاً عن رسول الله ﷺ جاء فيه «إذا اقشعر جلد العبد من خشية الله تحاتت عنه ذنوبه كما يتحات عن الشجرة اليابسة ورقسها» أ. ومن الواضح أنّ الشخص الذي يخشى الله ويتأثر من ذلك إلى هذه الدرجة لابدّ أن تتوفر فيه حالة التوبة والانابة، ومثل هذا الشخص سيكون مورداً لعفو الله ومغفرته حتماً.

وروي عن (أسهاء) أنّها عندما سئلت عن أصحاب رسول الله قالت: (كان أصحاب النّبي حقاً إذا قرىء عليهم القرآن ـكما نعتهم الله ـ تدمع أعينهم وتقشعر جلودهم). وأضاف الراوي: سألت أسهاء: هل عندنا أحد يغمى عليه أو يفقد الوعي عندما يسمع آيات القرآن الجيد، فأجابت أسهاء: أعوذ بالله تعالى من الشيطان، (أي إنّه من عمل الشيطان)<sup>"</sup>.

هذا الحديث ـ في الحقيقة ـ جواب لأولئك المـتصوّفة الذيـن يـعقدون الاجــتماعات والحلقات، ويقرأون فيها بعض الآيات والأذكار، ثمّ يقومون ببعض الحركات بعنوان حالة

જીઉર

## الآيات

وَلَقَدَ ضَرَبْ اللَّالِ اللَّاسِ فِي هَذَا ٱلْقُرَ انِ مِن كُلِّ مَثَلِ لَعَلَّهُمْ يَنَذَكُرُونَ ﴾ قُرَ انًا عَرَبِيًّا غَيْرَذِي عِوَجٍ لَعَلَهُمْ يَنَقُونَ ﴾ ضَرَبَ ٱللَّهُ مَثَلَا رَجُلًا فِيهِ شُرَكًا لَهُ مُتَشَكِسُونَ وَرَجُلًا سَلَمًا لِرَجُلٍ هَلْ يَسْتَوِيانِ مَثَلًا ٱلْحَمْدُ لِلَّهِ بَلْ أَكْثَرُهُمْ لَا يَعْلَمُونَ ﴾ إِنَك مَيْتُ وَإِنَّهُم مَيِّتُونَ ۞ ثُمَّ إِنَّكُمْ يَوْمَ ٱلْقِينَمَةِ عِندَ رَبِكُمْ مَعْنَصُ مُونَ

### التفسير

قرآن لا عوم فيه:

الآيات ـ هناـ تبحث خصائص القرآن المجيد أيضاً، وتكمل البحوث السابقة في هـذا المجال.

فني البداية تتحدّث عن مسألة شمولية القرآن، إذ تقول الآية الكرية: ﴿ولقد ضربنا للنَّاس في هذا القرآن هن كلّ هتُل».

حيث تمّ فيه شرح قصص الطغاة والمتعردين الرهيبة، وعواقب الذنوب الوخسيمة، ونصائح ومواعظ، وأسرار الخلق ونظامه، وأحكام وقوانين متينة، وبكلمة أنّه وضّح فيه كلّ ما هو ضروري لهداية الإنسان على شكل أمثال، لعلهم يتذكّرون ويعودون من طريق الضلال إلى الصراط المستقيم **(لعلّهم يتذكّرون)**.

ومممّا يذكر، أنّ «المثل» في اللغة العربية هو الكلام الذي يجسّم الحقيقة، أو يصف الشيء، أو يشبّه الشيء بشيء آخر، وهذه العبارة شملت كلّ حقائق ومواضيع القـرآن، وبـيّنت شموليته.

5]

ثم تتطرق الآية إلى وصف آخر للقرآن، إذ تقول: ﴿**قَرَّنَا مَرَبِيّاً عَيْرَدَي مُوجٍ ﴾** . في الحقيقة، تمّ هنا ذكر ثلاث صفات للقرآن:

الأولى كلمة (قرآناً) التي هي إشارة إلى حقيقة أنّ الآيات الكريمة ستبقىٰ تتلىٰ دائماً، في الصلاة وفي غير أوقات الصلاة، في الخلوات وفي أوساط النـاس، وعـلى طـول التـاريخ الإسلامي حتىٰ قيام الساعة، وبهذا الترتيب فإنّ آيات القرآن ستبقىٰ نور الهداية المضيء على الدوام.

الصفة الثانية هي فصاحة وحلاوة وجاذبية هذا الكلام الإلهي، الذي عبّر عنه بـ (عربياً) لأنّ إحدى معاني العربي هي الفصاحة، والمقصود منه هنا هذا المعنىٰ.

الصفة الثّالثة، ليس فيه أي إعوجاج، فآياته منسجمة، وعباراته ظاهرة ويفسّر بعضها البعض<sup>7</sup>.

الكثير من اللغويين وأصحاب التّفسير قالوا: إنّ (عوج) (بكسر العين) تعني الانحرافات المعنوية، في حين أنّ (عوج) بفتح العين، تعني الإعوجاج الظاهري، ومن النادر استعمال العبارة الأولى في الإعوجاج الظاهري، من قبيل ما في الآية ١٠٧ من سورة طه: ﴿لا توىٰ فيها عوجا ولا أمتاب لهذا فإنّ بعض اللغويين يعتبرونها أكثر عمومية؟.

وعلى أية حال، فإنّ الهدف من نزول القرآن الكريم ـ بكل هذه الصفات التي ذكرناها\_ هو **(لعلّهم يتّقون)**.

وممّا يلفت النظر أنّ الآية السابقة انتهت بعبارة: ﴿ل**علّهم يتذكّرون**﴾ وهنا انتهت بعبارة: ﴿ل**علّهم يتّقون**﴾ لأنّ التذكّر يكون داغاً مقدّمة للتقوى و«التقوى» هي غرة شجرة «التذكّر».

ثمّ يستعرض القرآن الجميد أحد الأمثال التي ضربت ليرسم من خلاله مصير المـوحّد والمشرك، وذلك ضمن إطار مثل ناطق وجميل، إذ يقول: **«ضرب الله مثلا رجلا فيه شـركا.** هتشاكسون» <sup>ع</sup>.

٢. كلمة (هوج) جاءت بصورة نكرة في سياق النفي، وتعطي معنى النفي العام لعدم وجود أي انحراف وانعطاف في القرآن. ٣. يراجع (مفردات الراغب) و(لسان العرب) وغيرها من التفاسير. ٤. «متشاكسون»: أصلها من (شكاسة)و تعني سوء الخلق والتنازع والاختصام، ولهذا يقال «متشاكس» لمن يتخاصم ويتنازع بعصبية وسوء خلق.

١. الموقع الإعرابي لقوله تعالى: ﴿قرآناً عربياً﴾ حال (المقرآن) التي ذكرت من قبل، ولكون كلمة (قرآناً) لا تحمل طابع الوصف فقد قال البعض: إنّها توطئة للحال الذي هو (عربياً) وذهب البعض إلى أنّها بمعنى (مقروًاً) وتعطى معنى الوصف، والبعض قال: إنّها منصوبة على المدح بتقدير فعل.

[11] الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل

أي إنّ هناك عبداً يمتلكه عدّة أشخاص، كلّ واحد منهم يأمره بتنفيذ أمر معيّن، فهذا يقول له: نفّذ العمل الفلاني، والآخر ينهاه عن تنفيذ ذلك العمل، وهو في وسطهم كمالتائه الحيران، لا يدري أي أمر ينفّذ، فالأمران مستناقضان ومستضادان، ولا يسدري أيّاً مسنهما يرضيه؟

0.0

والأدهىٰ من كلّ ذلك أنّه عندما يطلب من أحدهم توفير مستلزمات حياته، يسرميه على الآخر، والآخر يرميه على الأوّل، وهكذا يبقىٰ محروماً محتاجاً عاجزاً تائهاً. وفي مقابله هناك رجل سلم لرجل واحد **﴿ورجلا سلما لرجل﴾**.

فهذا الشخص خطه ومنهجه واضح، وولي أمره معلوم فلا تردد ولاحيرة ولا تضاد ولا تناقض، يعيش بروح هادئة ويخطو خطوات مطمئنة، ويعمل تحت رعاية فرد يدعمه في كلَّ شيء وفي كلَّ أمر وفي كلَّ مكان. فهل أنَّ هذين الرجلين متساويان ﴿ هل يستويان هِئلاً﴾.

هذا المثال ينطبق على (المشرك) و(الموحّد) فـالمشرك يـعيش في وسـط المـتضادات والمتناقضات، وكل يوم يتعلق قلبه بمعبود جديد، فلا استقرار في حياته ولا اطمئنان ولا مسير واضح يسلكه. أمّا الموحّدون فإنّهم يعشقون الله وحده، وفي كلّ الأحوال يلجؤون إلى ظلّ لطفه، ولا تنظر عيونهم إلى سواه، فطريقهم ونهجهم واضح، ومصيرهم ونهايتهم واضحة أيضاً.

وجاء في حديث لأمير المؤمنين عليه السلام «أنا ذاك الرجل السلم لرسول الله» <sup>(</sup> وورد في حديث آخر عنه أيضاً «الرجل السلم للرجل حقاً عليّ وشيعته» <sup>(</sup> وفي نهاية الآية يقول تعالى: (العهد للع) فالله سبحانه وتعالىٰ بذكره لتلك الأمثال يرشدكم إلى أفضل السبل، ويضع تحت تصرفكم أوضح الدلائل لتشخيص الحقّ عن الباطل، فالباريء عزّوجل يدعو الجميع إلى الإخلاص وفي ظل الاخلاص تكون السكينة والراحة، فهل هناك نعمة أفضل من هذه، وهل هناك أمر آخر يستحق الحمد والشكر أكثر من هذه النعمة؟!

[ع

وتتمّة لبحث الآيات السابقة بشأن التوحيد والشرك، تتحدّث الآية التالية عن نتائج الشرك والتوحيد في موقف القيامة.

إذ تبدأ بمسألة الموت الذي هو بوّابة القيامة، وتبيَّن لكلَّ البشرية أنَّ قانون الموت عامَّ وشامل للجميع: **﴿لِنَّكَ حَيَّتُ وَلِنَّهُمْ حَيَّتُونَ ﴾** ﴿

نعم، فالموت من الأمور التي تشمل جميع الناس، ولا يستثنىٰ منه أحد، فهو طريق يجب أن يرّ به الجميع في نهاية المطاف.

قال بعض المفسّرين: إنَّ أعداء رسول الله كانوا ينتظرون وفاته، وكانوا في نفس الوقت ا فرحين مسر ورين لكون رسول الله تَبْكَلُهُ يموت في نهاية الأمر، فالقرآن \_هنا\_أجابهم بالقول: إن مات رسول الله فهل تبقون أنتم خالدين، هذا ما نصّت عليه الآية ٣٤ من سورة الأنبياء: ﴿ لَقَانَ مِتْ فَهِمِ الْخَالِدُونَ ﴾ .

ثم ينتقل البحث إلى محكمة يوم القيامة، ليجسم الجادلة بين العباد في ساحة المحشر: ﴿لَمْ لِنَّكم يوم للقيامة مند ريَّكم تغتصمون ﴾.

«تختصمون» مشتقَّة من (اختصام) وتعنى النزاع والجدال بين شـخصين أو مجـموعتين تحاول كل منهما تفنيد كلام الآخر، فأحياناً يكون أحدهم على حقٍّ والآخر على بـاطل. وأحياناً يكون الإثنان على باطل. كما في مجادلة ومخاصمة أهل النَّار فما بينهم، وقد اختلف المفسّرون في كون هذا الحكم عاماً أم لا.

قال البعض: إنَّ المخاصمة تقع بين المسلمين والكفار.

وقال البعض الآخر: إنَّها تقع بين المسلمين أنفسهم،وفي رواية عن أبي سعيد الخدري قال: لم يكن أحد فينا يفكّر في أن يقع خصام فيا بين المسلمين، وكنّا نقول: كيف نختصم نحن وربَّنا واحد، ونبيَّنا واحد وديننا واحد؟ فلمَّا كان يوم صفين وشدَّ الفـريقان الذيـن كــانا مسلمين (حيث كان أحدهما مسلماً حقيقياً والآخر يدّعي الإسلام) بالسيوف على بعضهها البعض، قلنا: نعم، الآية تشملنا نحن أيضاً .

ولكن الآيات التالية تبيَّن أنَّ المخاصمة تقع بين الأنبياء والمؤمنين من جهة، والمشركين المكذّبين من جهة أخرى.

 ٩. عبارة ﴿إِنَّكَ مَيتَ وَإِنَّهُم مَيتُونَ عَلَى الظَّاهِر تعطي معنيٰ موت الجميع في الوقت الحاضر، وهي من قبيل (المضارع المتحقق الوقوع) الذي يأتي أحياناً بصورة حال وأحياناً أخرى بصوّرة الماضي. ۲. تفسير مجمع البيان، ج ۸. ص ٤٩٧.

لمّا توفّي رسول الله ﷺ قام عمر بن الخطاب؛ فقال: إنّ رجالاً من المنافقين يزعمون أنّ رسول الله قد توفّي والله رسول الله ما مات، ولكنّه ذهب إلى ربّه كما ذهب موسى بسن عمران، فقد غاب عن قومه أربعين ليلة ثمّ رجع إليهم بعد أن قيل قد مات؛ ووالله ليرجعنّ رسول الله ﷺ كما رجع موسى، فليقطعن أيدي رجال وأرجلهم زعموا أنّ رسول الله ﷺ مات؟.

0.4

وقال الرّاوي: وأقبل أبوبكر حتى نزل على باب المسجد حين بلغه الخبر، وعمر يكلّم الناس، فلم يلتفت إلى شيء حتى دخل على رسول الله يَكْلَمُ في بيت عائشة، ورسول الله يَكْلَمُ مسجّى في ناحية البيت، عليه بُرد حبرة؟ فأقبل حتى كشف عن وجه رسول الله يَكْلُمُ تم قال الراوي: قال أبوبكر: على رسلك يا عمر أنصت، فأبى إلّا أن يتكلم، ثمّ تلا أبوبكر هذه الآية: (وما محمد *إلارسول)*. (

قال الرّاوي: فوالله لكأنّ الناس يعلموا أنّ هذه الآية ما نزلت حتى تلا أبوبكر، ثمّ قال عمر: والله ما هو إلّا أن سمعت أبابكر تلاها فعقرت <sup>7</sup> حتى وقعت إلىٰ الأرض ما تحــملني رجلاي<sup>7</sup>.

ଚ୍ଚତ୍ୟ

## الآيات

فَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّن كَذَبَ عَلَى ٱللَّهِ وَكَذَّبَ بِٱلصِّدْقِ إِذْجَاءَهُ أَلَيْسَ فِي جَهَنَّ مَ مَثْوَى لِلْكَفِرِينَ ٢٥ وَٱلَّذِى جَاءَ بِٱلصِّدْقِ وَصَدَقَ بِهِ أَوْلَبِكَ هُمُ ٱلْمُنْقُونَ ٣٥ لَمُ مَايَشاء ون عِندَرَ بِمَ ذَلِكَ جَزَاءُ ٱلْمُحْسِنِينَ ٢٠ لِيُ حَفِرَائَةُ عَنْهُمْ أَسْوَأَ ٱلَّذِى عَمِلُوا وَبَعْنِيهُمْ أَجْرَهُمُ بِأَحْسَنِ ٱلَذِى حَانُوا يَعْمَلُونَ ٢

### التفسير

أولئك الذين يصدقون كلام الله:

هذه الآيات تواصل البحث الخاصّ بموقف الناس في ساحة الحشر، وتخاصمهم في تلك الحكمة الكبري، وتقسّم آيات بحثنا إلى مجموعتين هما (المكذبون) و(المصدقون).

والقرآن الكريم يعطي صفتين لأصحاب المجموعة الأولى، أي «المكذبين»،قال تسعالى: **«فمن لظلم ممّن كذب على الله وكذّب بالصّدق لِذجا.»**».

الكافرون والمشركون يكذبون كثيراً على الباريء عزّوجلّ، فأحياناً يعتبرون الملائكة بنات الله، وأحياناً يقولون: عيسىٰ هو ابن الله، وأحياناً أخرىٰ يعتبرون الأصنام شفعاء لهم عند الله، وأحياناً يبتدعون أحكاماً كاذبة في الحلال والحرام وينسبونها إلى الله، وما شابه ذلك.

وأمّا الكلام الصادق الذي أنزل إليهم وكذّبوه فهو القرآن الجيد.

خاتمة الآية تبيَّن في جملة قصيرة جزاء أمثال هؤلاء الأفراد، قال تعالى: ﴿ليس في جهنّم هثوي للكافرين﴾ `.

 <sup>«</sup>مثوئ» من مادة «ثواء» وتعني الإقامة المستمرة في مكان ما ولهذا فإنّ (مثوئ) هنا تعني المكان والمنزل الدائم.

أمّا الجموعة الثّانية فقد وصفها القرآن الكريم بوصفين، إذ قال: ﴿وَلَلَّذِي جَاءَ سِالصَّدَقَ وصدَق به لولئك هم للمتقون».

بعض الرّوايات الواردة عن أئمّة الهدى لمجتمع فسّرت: **﴿وَلَدْنِ جَاءَ بِالصّدقَ»ِ** بِٱنْهَا تَـعُودُ علىٰ النّبي تَبَلَيْنَ و**﴿صدّق بِهِ﴾** تعود على علي الله أَّ، وبالطبع فإنّ المقصود من ذلك هو بسيان مصداق الآية، لأنّ عبارة: **﴿لُولئك هم المتّقونَ﴾** دليل على شمولية الآية.

ومن هنا يتّضح أنّ تفسير الآية المذكورة أعلاه بأنّ المراد شخص رسول الله ﷺ الذي هو مهبط الوحي والمصدّق به في نفس الوقت، فهو أيضاً من قبيل بيان مصداق الآية وليس بيان المفهوم العام لها.

لذلك فإنَّ مجموعة من المفسّرين فسّروا عبارة قوله تعالى: ﴿و**الّذي جا. بالصّدق**﴾بأنَّــه يعني كلَّ الأنبياء و**﴿صدق بِه**﴾ يعني أنباعهم الحقيقيين، وهم المتقون.

وهناك تفسير آخر للآية، لكنّه أوسع وأكثر شمولية من التفاسير الأخرى، رغم أنّه لم يحظ كثيراً باهتمام المفسّرين، لكنّه أكثر انسجاماً مع ظاهر الآيات، والتّفسير هو أنّ ﴿للّذي جاء بالصّدق﴾ ليس منحصراً في الرّسل فقط، وإنّما يشمل كلّ الذين يبلّغون نهج الأنسياء ويروّجون كلام الله، وفي هذه الحالة فلا يوجد أيّ مانع من القول بأنّ العبارتين تنطبقان على محموعة واحدة \_كما يوضّح ذلك ظاهر الآية \_لأنّ ضعير (والذي) ذكر مرّة واحدة فقط.

وبهذا الشكل فإنّ الآية تتحدّت عن أناس هم من حملة الرسالة ومن العـاملين بهـا. وتتحدّث عن أولئك الذين ينشرون في العالم ما ينزل به الوحي من كلام الباريء عزّوجلّ وهم يؤمنون به ويعملون به. وهكذا فإنّ الآية تضم الأنبياء والأثمّة المعصومين والدعـاة لنهج الأنبياء.

والملفت للنظر أنّ الاية عبّرت عن الوحي «بالصدق» وهو اشارة إلىٰ أنّ الكلام الوحيد الذي لا يحتمل وجود الكذب والخطأ فيه هو كلام الله الذي نزل به الوحسي، فــإن ســار الإنسان في ظلّ تعليمات نهج الأنبياء وصدّقها فإنّ التقوىٰ سوف تتفتح في داخل روحه.

**الآية التالية** تبيّن أنّ هناك ثلاث مثوبات بانتظار أفراد هذه الجموعة، أي المصدقين، إذ

تقول في البداية: ﴿ لهم ها يشاؤون مند ربِّهم ذلك جزاء المحسنين ﴾ .

تفسير مجمع البيان، ذيل الآيات مورد البحث.

لهذه الآية مفهوم واسع بحيث يشمل كلّ النعم المادية والمعنوية التي يمكن تصوّرها والتي لا يكن تصوّرها.

[ع

وعلى ضوء هذه الآية يطرح البعض السؤال التالي: إذا طلب أحدهم أن يكون مقامه أرفع من مقام الأنبياء والأولياء، فهل يعطيٰ ذلك؟

علينا أن لا نغفل عن كون أهل الجنّة يدركون عين الحقيقة، ولهذا لا يفكّر أحد منهم بأمر يخالف الحقّ والعدالة، ولا يتناسب مع أساس توازن اللياقات والكفاءات.

بعبارة أخرى: لا يمكن أن يحصل أشخاص لهم درجات مختلفة في الإيمان والعمل علىٰ نفس الجزاء، فكيف يأمل أصحاب الجنّة في تحقيق أشياء مسـتحيلة؟! وفي نـفس الوقت فإنّهم يعيشون في حالة روحية خالية من الحسد والغيرة، وهم راضون بما رزقوا به.

وكما هو معلوم فإنّ المكافأة الإلهيّة في الآخرة وحتىٰ التـفضيل الإلهـي للـبعض دون البعض الآخر إنّما يتمّ على أساس اللياقة التي حصل عليها الإنسان في هذه الدنيا، فالذي يعرف أنّ إيمانه وعمله في هذه الدنيا لم يصل إلى درجة إيمان وعمل الآخرين لا يأمل يوماً ما أن يكون بمرتبتهم، لإنّ ذلك أمل ورجاء غير منطقي.

وعبارة: ﴿**عندريّهم**﴾ تبيّن عدم انقطاع اللطف الإلهي عن أولئك وكأنّهم ضـيوف الله على الدوام، وكلّ ما يطلبونه يوفّر لهم.

وعبارة: **﴿ذلك جزاء المحسنين**﴾ أقيم فيها الظاهر مقام ضمير الإشارة، اشــارة إلى أنَّ إحسانهم وعملهم الصالح كانا سبباً في حصولهم على الأجر المذكور.

أمّا المكافأتان الثانية والثّالثة اللتان يمنحهما الباريء عزّوجلّ للمصدقين، فيقول القرآن الجيد بشأنهما: **وليكفّر الله منهم لسوا الذي محلوا ويجزيهم أجرهم بأحسن الذي كانوا** يحملون) `

كم هي عبارة جميلة ولطيفة! فمن جانب يدعون الله سبحانه و تعالىٰ ليكفّر عنهم أسوأ ما عملوا بظلّ لطفه، ويطهّرهم من تلك البقع السوداء بماء التوبة، ومن جهة أخرىٰ يدعون الله

## الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل

[11

ليجعل أفضل وأحسن أعمالهم معياراً للمكافأة، وأن يجعل بقية أعمالهم ضمن ذلك العمل.

إنَّ ما يتّضح من الآيات الكريمة هو أنَّ الله استجاب لدعواهم، عندما غفر لهم وعفا عن أسوء أعمالهم، وجعل أفضل الأعمال معياراً للمكافأة.

من البديهي، عندما يشمل العفو الإلهي الزلّات الكبيرة، فـإنّ الزلات الصـغيرة أولىٰ بالشمول، لأنّ الزلات الكبيرة هي التي تقلق الإنسان أكثر من أيّ شيء آخر، ولهذا السبب فإنّ المؤمنين كثيراً ما يفكّرون بها.

**السؤال: وثمّة** سؤال يطرح نفسه هنا: إذا كانت الآيات السابقة تخص الأنبياء والمؤمنين من أتباعهم، فكيف اقترف هؤلاء تلك الزلات الكبيرة؟

**الجواب:** الجواب على هذا السؤال يتّضح من خلال الإنتباء إلى أنّه عندما ينسب عمل ما إلى مجموعة. فهذا لا يعني أنّ الجميع قاموا بذلك العمل، وإنّما يكني أن تقوم به مجموعة صغيرة منهم. فمثلاً عندما نقول: إنّ بني العباس خلفوا رسول الله تتجايزًا من دون أيّ حق. فإنّ هذا لا يعنى أنّ الكل اعتلوا كرسي الخلافة، وإنّما مجموعة منهم.

الآية المذكورة أعلا، تبيّن أنّ مجموعة من حملة الرسالة وأتباع نهجهم كانوا قد ارتكبوا بعض الأخطاء والزلّات، وأنّ الباريء عزّوجلّ صفح عنهم وغسفر لهسم بسسبب أعسالهم الصالحة والحسنة. على أيّة حال فإنّ ذكر الغفران والصفح قبل ذكر الثواب، يعود إلى هذا السبب، وهو أنّ عليهم في البداية أن يغتسلوا ويتطهّروا، ومن ثمّ الورود إلى مقام القـرب الإلهي. يجب عليهم في البداية أن يريحوا أنفسهم من العذاب الإلهي كي يتلذذوا بنعم الجنّة.

## بعث

الكثير من المفسّرين من الشيعة والسنّة نقلوا الرّواية التالية بشأن تفسير هذه الآيـة. وهي أنّ النّبيﷺ هو المقصود في **(والذي جا. بالصدق) و**أنّ الإمام عليﷺ هو المقصود في **(صدق به)**.

في (كفاية الطالب) والقرطبي في تفسيره والعـلّامة السـيوطي في (الدر المـنثور) وكـذلك (الآلوسي) في (روح المعاني)`.

[ع

ومثلها أشرنا من قبل فإنَّ نقل مثل هذه التفاسير هو بيان أوضح المصاديق، ومن دون أيَّ شكّ فإنَّ الإمام عليَّ الله يَقف في مقدمة الصفّ الأوّل لأتباع النّبي ﷺ والمصدّقين به، وإنّه هو أوّل من صدّق برسول الله ﷺ، ولا يوجد أحد من العلماء من ينكر هذه الحقيقة.

والإعتراض الوحيد الذي صدر عن بعض المفسّرين هـو أنّ الإمـام عـليﷺ آمـن بالرّسول وكان عمره ما بين ١٠ إلى ١٢ عاماً. وأنّه لم يكن مكلّفاً في هذا السّن ولم يبلغ بعد سنّ الحلم.

هذا الكلام عجيب جدّاً، فكيف يمكن أن يكون مثل هذا الإعتراض صحيحاً، في الوقت الذي قبل فيه رسول الله يَجَيَّزُ إسلام علي الله ، وقال له بأنّه (وزيره) و(وصيه) وأكّد مراراً وتكراراً في كلماته على أنّ علياً هو (أول المؤمنين) أو (أوّلكم إسلاماً) وقد أوردنا في نهاية الآية ١٠ من سورة التوبة أدلة متعددة من كتب علماء أهل السنّة وبصورة مفصلة.

<sub>1.</sub> لمن يرغب الإطلاع أكثر، عليه مراجعة كتاب إحقاق الحق، ج ٢، ص ١٧٧ فما يعد، وكتاب المراجعات، ص ٦٤ (المراجعة ١٢).

أَلَيْسَ ٱللَّهُ بِكَافٍ عَبَّدَهُ, وَيُحَوِّفُونَكَ بِالَّذِينَ مِن دُونِهِ، وَمَن يُضَلِل ٱللَّهُ فَحَالَهُ مِنْ هَادٍ ٢٠ وَمَن يَهْدِ ٱللَّهُ فَمَالَهُ, مِن مُضِلٍ ٱلَيْسَ ٱللَّهُ بِعَزِيزٍ ذِى ٱنْفِامِ ٢

# سبب التزول

الكثير من المفسّرين قالوا: إنّ مشركي قريش كانوا يخوّفون رسول الله ﷺ من ألهتهم ويحذّرونه من غضبها على أثر وصفه تلك الأوثان بأوصاف مزرية، ويوعدونه بأنّه إن لم يسكت عنها فستصيبه بالأذى، وللرد على كلامهم نزلت الآية المذكورة أعلاه (

والبعض قال: عندما عزم خالد على كسر العزى بأمر من النّبي تَجْلَيْهُ قال المشركون: إيّاك يا خالد فبأسها شديد، فضرب خالد أنفها بالفأس وهشمها وقال: كفرانك يسا عسزى لا سبحانك، سبحان من أهانك، إنّي رأيت الله قد أهانك .

ولكن قصّة خالد هذه التي كانت بعد فتح مكَّة كما يبدو، لا يمكن أن تكون سبباً لنزول الآية لأنّ كلّ سورة الزمر (مكَّية) ولعلُّها من قبيل التطابق.

## التفسير

### إنَّ الله كافا

تتمة لتهديدات الباري، عزّو جلّ التي وردت في الآيات السابقة للمشركين، والوعد لأنبيائه، تتطرق الآية الأولى في بحثنا لتهديد الكفّار **﴿ليس الله بكـاف مـبد" ويـخوّفونك بالذين من دونه**).

 ا. تفسير الكشاف، وتفسير مجمع البيان، وتفسير روح الجنان، وتفسير في ظلال القرآن، منع اختلافات جزئية.
 ٢. تفسير مجمع البيان، ذيل الآيات مورد البحث (هذه الرواية وردت أيضاً فني تنفسير الكشناف، وتنفسير القرطبي، بصورة مختصرة).

إنّ قدرة الباريء عزّوجلّ أقوىٰ وأعظم من كلّ القدرات الأخرىٰ، وهو الذي يعلم بكلّ احتياجات ومشكلات عباده، والذي هو رحيم بهم غاية الرحمة واللـطف، كـيف يـترك عباده المؤمنين لوحدهم أمام أعاصير الحوادت وعدوان بعض الأعداء؟

ومع أنّ سبب نزول هذه الآية ـ طبقاً لما جاء في الرّوايات التي ذكرناها\_هو للرد على التخويف والتهديد بغضب الأصنام، لكن معنىٰ الآية أوسع، ويتّسع لكلّ تهديد يهدد بـه الإنسان بما هو دون الله.

على أيّة حال، فإنّ في هذه الآية بشرى لكلّ السائرين في طـريق الحـقّ والمـؤمنين الحقيقيين، خاصّة أولئك الذين يعيشون أقلية في بـعض الجـتمعات، والحـاطين بمـختلف أشكال التهديد من كلّ جانب.

الآية تعطيهم الأمل والثبات، وتملأ أرواحهم بالنشاط وتجعل خطواتهم ثابتة، وتمـحو الآثار النفسية لصدمات تهديدات الأعداء، نعم فعندما يكون الله معنا فلا نخاف غيره، وإن انفصلنا وابتعدنا عنه فسيكون كلّ شيء بالنسبة لنا رهيباً ومخيفاً.

وكتتمة للآية السابقة تشير **الآية التالية** إلى مسألة (الهداية) و(الضلالة) وتقسّم الناس إلى قسمين: (ضالين) و(مهتدين) وكل هذا من الله سبحانه وتعالىٰ، كي تبيّن أنّ جميع العباد محتاجون لرحمته، ومن دون إرادته لا يحدث شيء في هذا العالم، قال تعالىٰ: **﴿وهن يظلل الله** فحاله هن هاده.

﴿وَهِنْ بِهِدَ اللهِ قَمَا لَهُ مِنْ مِصَلَ ﴾.

ومن البديهي أنّ الضلالة لا تأتي من دون سبب، وكذلك الهداية بل إنّ كلّ حالة منهما هي استمرار لإرادة الإنسان وجهوده، فالذي يضع قدمه في طريق الضلال، ويبذل أقصىٰ جهوده من أجل إطفاء نور الحقّ، ولايترك أدنى فرصة تتاح له. لخداع الآخرين وإضلالهم، فن البديهي أنّ الله سيضله، ولا يكتني بعدم توفيقه وحسب، وإنّما يعطّل قـوى الإدراك والتشخيص التي لديه عن العمل، ويوصد قلبه الأقفال ويغطّي عينيه بالحجب، وهذه هي

نتيجة الأعمال التي ار تكبها. أمَّا الذين يعزمون على السير إلى الله سبحانه وتعالى بنوايا خالصة، ويخطون الخطوات الأولىٰ في هذا المسير، فإنَّ نور الهداية الإلهيَّة يشعَّ لينير لهم الطريق، وتهتِّ ملائكة الرحمٰن ا لمساعدتهم ولتطهير قلوبهم من وساوس الشياطين، فتكون إرادتهم قموية، وخطواتهم

### الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل

ثابتة، واللطف الإلهي ينقذهم من الزلّات.

[\)

وقد وردت آيات كثيرة في القرآن الجيد كشاهد على تلك القضايا، وما أشدَّ جهل الذين فصلوا بين مثل هذه الآيات وبقية آيات القرآن واعتبر وها شاهداً على ما ورد في المذهب الجبري، وكأنَّهم لا يعلمون أنَّ آيات القرآن تفسَّر إحداها الأخرى، بل إنَّ القرآن الكريم يقول في نهاية هذه الآية: **وليس الله بعزيز ذي انتقام، و**هو خير شاهد على هذا المعنى.

وكما هو معروف فإنّ الإنتقام الإلهي هو بمعنىٰ الجزاء علىٰ الأعمال المنكرة التي اقترفها الإنسان، ( وهذا يشير إلى أنّ إضلاله سبحانه وتعالىٰ للإنسان هو بحدّ ذاته نوع من أنواع الجزاء وردّ فعل لأعمال الإنسان نفسه، وبالطبع فإنّ هدايته سبحانه وتعالىٰ للإنسان هي بحدّ ذاتها نوع من أنواع الثواب، وهي ردّ فعل للأعمال الصالحة والخالصة التي يسقوم بهسا الإنسان.

# ہدثان

# ١\_ الهداية والإضلال من الله

«الهداية»: في اللغة تعني التوجيه والإرشاد بلطف ودقّة <sup>٢</sup>، وتنقسم إلى قسمين (بـيان الطريق) و(الإيصال إلى المطلوب) وبعبارة أخرى (هداية تشريعية) و(هداية تكوينية)<sup>٣</sup>.

ولتوضيح ذلك نقول: إنّ الإنسان يصف أحياناً الطريق للسائل بدقّة ولطف وعـناية ويترك السائل معتمداً على الوصف في قطع الطريق والوصول إلى المقصد المطلوب. وأحياناً أخرى يصف الإنسان الطريق للسائل ومن ثمّ يمسك بيده ليوصله إلى المكان المقصود.

**وبعبارة أخرى:** الشخص الجيب في الحالة الأولىٰ يـوضّح القـانون وشرائـط سـلوك الطريق للشخص السائل كي يعتمد الأخير على نفــه في الوصول إلى المقصد والهدف، أمّا في الحالة الثانية، فإضافة إلى ما جـاء في الحـالة الأولىٰ، فـإنّ الشـخص الجـيب يهـيّء مستلزمات السفر، ويزيل الموانع الموجودة، ويحلّ المشكـلات، إضـافة إلى أنّـه يـرافـق

[ع

الشخص السائل في سلوك الطريق حتَّىٰ الوصول إلى مقصده النهائي لحمايته والحفاظ عليه. و (الإضلال) هو النقطة المقابلة لــ(الهداية).

فلو ألقينا نظرة عامة على آيات القرآن لاتّضح لنا \_بصورة جيدة \_ أنّ القرآن يعتبر أنّ الظلالة والهداية من الله، أي أنّ الاثنين ينسبان إلى الله، ولو أردنا أن نعدد كل الآيات التي تتحدّث بهذا الخصوص، لطال الحديث كثيراً، ولكن نكتني بذكر ما جاء في الآية ٢١٣ من سورة البقرة: **(والله يجدي من يلتا. إلى صراط مستقيم)، وفي** الآية ٣٣ من سورة النحل: **(ولكن يضلّ من يلتا. ويهدي من يلتا. إلى صراط هستقيم)، وفي** الآية ٣٣ من سورة النحل: أحدهما. ورد في آيات كثيرة من القرآن المجيد<sup>1</sup>.

وأكثر من هذا، فقد جاء في بعض الآيات نني قدرة الرّسول الأكرم<sup>يتيلي</sup> على الهداية وتحديد القدرة على الهداية بالله سبحانه وتعالى، كما ورد في الآية ٥٦ من سورة القصص: **ولتك لاتهدي من أحببت ولكنّ الله يهدي من يشا.)**. وفي الآية ٢٧٢ من سورة البقرة: **وليس عليك هداهم ولكنّ الله يهدي من يشا.)**.

الدراسة السطحية لهذه الآيات وعدم إدراك معانيها العميقة أدّى إلى زيغ البعض خلال تفسير هم لها وانحرافهم عن طريق الهداية ووقوعهم في فخاخ المذهب الجبري، حسّى أنّ بعض المفسّرين المعروفين لم ينجوا من هذا الخطأ الكبير، حيث اعتبروا الضلالة والهداية وفي كلّ مراحلها أمراً جبرياً، والأدهىٰ من ذلك أنّهم أنكروا أصل العدالة كي لا يستقض رأيهم، لأنّ هناك تناقضاً واضحاً بين عقيدتهم وبين مسألة العدالة والحكة الإلهيّة، فاذا كنّا أساساً نقول بالجبر، فلا يبقىٰ هناك داع للتكليف والمسؤولية وإرسال الرسل وإنزال الكتب السهاوية.

أمّا المعتقدون بمذهب الإختيار وأنّ الإنسان مخيّر في هذه الدنيا ـ وأن العقل السليم لا يقبل مطلقاً بأنّ الله سبحانه` وتعالىٰ يجبر مجموعة من الناس علىٰ سلوك سبيل الضلال ثمّ يعاقبهم على عملهم ذلك، أو أنّه يهدي مجموعة أخرىٰ بالإجبار ثم يمنحها ـ من دون أيّ المكانأت الناسية الماسية وتقال المقدي محموعة أخرى الإجبار ثم يمنحها ـ من دون أيّ

1- إنّ المراد من الهداية الإلهيّة هي الهداية التشريعية التي تأتي عن طريق الوحي
والكتب السهاوية وإرسال الأنبياء والأوصياء، إضافة إلى إدراك العقل والشعور، أمّا انتهاج
السبيل فهو في عهدة الإنسان في كافة مراحل حياته، وبالطبع فإنّ هذا التفسير يتطابق مع
الكثير من الآيات القرآنية التي تتناول موضوع الهداية، ولكن هناك آيات كثيرة أخرى لا
الكثير من الآيات القرآنية التي تتناول موضوع الهداية، ولكن هناك آيات كثيرة أخرى لا
و(الإيصال إلى الهدف) كماورد في الآية من الصراحة فيا يخص (الهداية التكسير)
و(الإيصال إلى الهدف) كماورد في الآية من سورة القصص: ﴿لِمَنْكَ لا تهديه، والطبع من يعيم (الهداية التي يتناول موضوع الهداية، ولكن هناك آيات كثيرة أخرى لا
ورالايصال إلى الهدف) كماورد في الآية ٢٥ من سورة القصص: ﴿لِمَنْكَ لا تهديه، والطريق
ولكن للله يهدي هن يشا. في حين أنّنا نعرف أنّ الهداية التشريعية والتوجيه نحو الطريق
الصحيح، هي الواجب الرئيسي للأنبياء.

٢. مجموعة أخرى من المفسّرين فسّروا الهداية والضلال ذات الطابع التكويني هنا، على انّهها الثواب والعقاب، والإرشاد إلى طريق الجنّة والنّار، وقالوا بأنّ الباريء عزّوجلّ يهدي المؤمنين إلى طريق الجنّة، ويضل عنها الكافرين.

إنَّ هذا المعنىٰ صحيح بالنسبة لعدَّة آيات فقط، ولكنَّه لا يتطابق مـع آيــات أخــرىٰ تتحدّث عن الهداية والإضلال بصورة مطلقة.

٣\_ مجموعة ثالثة قالت: إنّ المراد من الهداية هو تهيئة الأسباب والمقدمات التي توصل إلى الغرض المطلوب، والمراد من الضلالة هو عدم توفير تسلك الأسسباب والمسقدمات أو حجبها عنهم، والتي عبّر عنها البعض بـ (التوفيق)(سلب التوفيق) لأنّ التوفيق يعني تهيئة المقدمات للوصول إلى الهدف، وسلب التوفيق يعني عدم تهيئة تلك المقدمات.

ووفقاً لهذا فإنّ الهداية الإلهيّة لا تعني أنّ الباريء عزّوجلّ يجبر الإنسان على الوصول إلى الهدف، وإنّما يضع الوسائل المطلوبة للوصول تحت تصرّفهم واختيارهم، وعلى سببل المثال، وجود مربّ جيّد، بيئة سالمة للتربية، أصدقاء وجلساء صالحين، وأمثالها، كلها من المقدمات، ورغم وجود هذه الأمور فإنّه لا يجبر الإنسان على سلوك سبيل الهداية. وثمّة سؤال يبقيٰ مطروحاً، وهو: لماذا يشمل التوفيق مجموعة دون أخرىٰ؟

المناجب المناقب المتحالة المحافظة المحاف والمناجب والمحافية

5]

وبالنسبة إلى مجموعة من المنحرفين والمشركين ورد في الآية ٢٣ من سورة النجم: ﴿ولقد جاءهم هن ر**بّهم الهدئ»**.

أمّا الهداية التكوينية فتعني الإيصال إلى الغرض المطلوب، والأخذ بيد الإنسان في كلّ منعطفات الطريق، وحفظه وحمايته من كلّ الأخطار التي قد تواجهه في تلك المنعطفات حتى إيصاله إلى ساحل النجاة، وهي \_أي الهداية التكوينية \_موضع بحث الكثير من آيات القرآن الأخرى التي لا يمكن تقييدها بأيّة شروط، فالهداية هذه تخصّ مجموعة ذكرت أوصافهم في القرآن، أمّا الضلال الذي هو النقطة المقابلة للهداية فإنّه يخص مجموعة أخرى ذكرت أوصافهم أيضاً في القرآن الكريم.

ورغم وجود بعض الآيات التي تتحدّث عن الهداية والإضلال بصورة مطلقة. إلّا أنّ هناك الكثير من الآيات الأخرى التي تبيّن ـ بدقّة ـ محدوديتهما، وعندما تسضع الآيمات (المطلقة) إلى جانب (المحدودة) يتّضح المعنى بصورة كاملة، ولايبق أيّ غموض أو إيهام في معنى الآيات، كما أنّها ـ أي الآيات ـ تؤكد بشدة على مسألة الاختيار وحرية الإرادة عند الإنسان ولا تتعارض معهما.

الآن يجب الإنتباه إلى التوضيح التالي:

القرآن المجيد يقول في إحدى آياته: **﴿يَصَلَّ بِه تَثْيَرُا وَبِهَدِي بِه حَثْيَرُا وَمَا يَـصَلَّ بِـه إِلَّا** الفاسقين﴾ ( وفي مكان آخر يقول الباريء عزّوجلّ: **﴿والله لا بِهدِي القوم الظّالمين**) ( وهذا المُنَّا أَنَّ الظَلِّم مَقَدِمة الظَلَّال مِمَن هَنَا مَتَّخ لَ أَنَّ الذِي تَا أَم مَدْمِ اطْلَامَة أَسَاسًا م

ر البقرة، ٢٦. ي البقرة، ٢٥٨.

وفي موضع آخر نقراً: **﴿وللله لايبهدي للقوم الكافرين» ` ، وه**نا اعتبر الكفر هو الذي يهيّ ً أرضية الضلال.

وقد ورد في آية أخرى: ﴿**إِنَّ الله لا يهدي من هو كادب كفَّار ﴾** <sup>ت</sup> يعني أنَّ الكذب والكفر هما مقدمة الضلال.

والآية التالية تقول: ﴿**إِنَّ الله لا يهدي من هو مسرف كذّلب ﴾** <sup>7</sup> أي إنَّ الإسراف والكذب يسببان الضلالة.

وبالطبع، فإنَّ ما أوردناه كان جزءاً يسيراً من آيات القرآن التي تتناول هذا الموضوع، فبعض الآيات وردت مرّات عديدة في سور القرآن المختلفة وهي تحمل المعاني والمفاهيم.

إنّ ما يمكن استنتاجه هو أنّ القرآن الكريم يؤكّد على أنّ الضلالة الإلهيّة تشمل كلّ من توفرت فيه هذه الصفات (الكفر) و(الظلم) و(الفسق) و(الكذب) و(الإسراف) فهل أن الضلالة غير لائقة بمن تتوفر فيه مثل هذه الصفات!

**وبعبارة أخرىٰ:** هل ينجو قلب من يتصف بتلك الصفات القبيحة، من الغرق في الظلمات والحجب؟!

وبعبارة أخرى أوضح: أنّ لهذه الأعبال والصفات آثاراً تلاحق الإنسان شاء أم أبي، إذ ترمي بستائرها على عينيه وأذنيه وعقله، وتؤدّي به إلى الضلال، لكون خصوصيات كلّ الأشياء وتأثيرات كلّ الأسباب إغّا هي بأمر من الله، ومن الممكن أيضاً أن ينسب الإضلال إليه سبحانه وتعالى في جميع هذه الموارد، وهذه النسبة هي أساس اختيار الإنسان وحرية إرادته.

هذا فيما يتعلّق بالضلالة، أمّا فيما يخصّ الهداية، فسقد وردت في القسرآن المجسيد شروط وأوصاف تبيّن أنّ الهداية لا تقع من دون سبب وخلاف الحكمة الإلهيّة.

وقد استعرضت الآيات التالية بعض الصفات التي تجعل الإنسان مستحقاً للمدايسة ومحاطاً باللطف الإلهي، منها: **فيهدي به الله هن لتبع رضوانه سبل الشلام ويسخرجمهم هن** 

الظَّلمات إلى التَّور بإذنه ويهديهم إلى صراط مستقيم ﴾ `. إذن فإتباع أمر الله، وكسب مرضاته يهيئان الأرضية للهداية الإلهيّة. ۳. الزمر، ۳. ١. البقرة، ٢٦٤.

٤ العائدة، ١٦.

۳. غافر، ۲۸.

5]

وفي مكان آخر نقرأ: **﴿لِنَ الله يصل من يشا.ويهدي لِليه من لناب» `** إذن فالتوبة والإنابة تجعلان الإنسان مستحقاً للهداية.

وفي آية أُخرىٰ ورد: **﴿وَلَلَّذِينَ جَاهَدُوا فَي**ِنَا لَن**هَدِينَهِم سَبِلَنَا﴾** <sup>آ</sup> فالجهاد، وخاصة (الجهاد الخالص في سبيل الله) هو من الشروط الرئيسية للهداية.

وأخيراً نقراً في آية اُخرى: **﴿وَالَّذَينَ اهْتَدُوا زَادَهُمْ هَدَىَ﴾** <sup>7</sup> أي أنَّ قطع مقدار من طريق الهداية هو شرط للإستمرار فيه بلطف الباريء عزّوجلّ.

نستنتج من ذلك أنّه لو لم تكن هناك توبة وإنابة من العبد، ولا اتباع لأوامـر الله، ولا جهاد في سبيله ولا بذل الجهد وقطع مقدار من طريق الحق، فإنّ اللطف الإلهي لا يشمل ذلك العبد، وسوف لا يمسك الباريء بيده لإيصاله إلى الغرض المطلوب.

فهل أنَّ شمول هؤلاء الذين يتحلُّون بهذه الصفات بالهداية هو أمر عبث، أو أنَّه دليل على هدايتهم بالإجبار؟

من الملاحظ أنّ آيات القرآن الكريم في هذا المجال واضحة جدّاً ومعناها ظاهر، ولكن الذين عجزوا عن الخروج بنتيجة صحيحة من آيات الهداية والضلال ابــتلوا بمــثل هــذا الإبتلاء (لأنّهم لم يشاهدوا الحقيقة فقد ساروا في طريق الخيال).

إذن يجب القول بأنّهم هم الذين إختاروا لأنفسهم سبيل (الضلال). على أيّة حال، فإنّ المشيئة الإلهيّة في آيات الهداية والضلال لم تأت عبثاً ومن دون أيّ حكمة، وإنّما تتمّ بشرائط خاصّة، بحيث تبيّن تطابق حكمة الباريء عزّوجلّ مع ذلك الأمر.

# ٢۔ الإتكال على لطف الله

يعتبر الإنسان كالقشة الضعيفة في مهب الرياح العاتية التي تهب هنا وهناك في كلّ لحظة من الزمان، ويمكن أن تتعلق هذه القشة بورقة أو غصن مكسور تأخذه الرياح أيضاً مع تلك القشة الضعيفة، وترميهما جانباً، وحتى إذا تمكنت يد الإنسان من الإمساك بشجرة كبيرة فإنّ الأعاصير والرياح العاتية تقتلع أحياناً تلك الشجرة من جذورها، أمّا إذا لجأ الإنسان إلى جبل عظيم فإنّ أعتى الأعاصير لا تتمكن من أن تزحزح ذلك الجبل ولو بقدار

راس إبرة من مكانه.

٦. الرعد، ٢٧.

۲. العنكبوت، ۲۹.

۳. محمّد، ۱۷.

## الآيات

وَلَبِن سَأَلْتَهُم مَّنْ خَلَق ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ لَيَقُولُ اللَّهُ قُلْ أَفَرَ يَتُم مَّاتَ لَعُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ إِنْ أَرَادَنِي ٱللَّهُ بِضُرِّهُلْ هُنَّ تَحْشِفَتُ ضُرِهِ أَوْ أَرَادَنِ بِرَحْمَةٍ هُلْ هُ مُ مُسِكَتُ رَحْمَتِهِ أَقُلْ حَشِي ٱللَّهُ عَلَيْهِ بَتَوَكَ مُعْلَمُ أَوْ أَوْ أَوَا لَكُنَو عُلْ يَقُومِ اعْمَلُوا عَلَى مَكَانَكِ مَ إِنِي عَنِعِلُ فَسَوْفَ تَعْلَمُونَ اللَّهُ مَن يَأْتِيهِ عَذَابُ أَعْرَ عَذَابُ مُ يُحْزِيهِ وَيَعِلُ مَكَانَكِ عَذَابُ مُقِيمٌ فَ

# التفسير

# مل إنّ آلهتكم قادرة على مل مشاكلكم؟

الآيات السابقة تحدَّثت عن العقائد المنحرفة للمشركين والعواقب الوخيمة التي حلَّت بهم، أمَّا آيات بحثنا هذا فإنَّها تستعرض دلائل التوحيد كي تكمل البحث السابق بالأدلة، كما تحدَّثت الآيات السابقة عن دعم الباريء عزَّوجلَّ لعباده وكفاية هذا الدعم، والآيات أعلاه تتابع هذه المسألة مع ذكر الدليل.

في البداية تقول الآية: ﴿ولئن سألتهم من خلق السّماولت والأرض ليقولنّ الله).

العقل والوجدان لايقبلان أن يكون هذا العالم الكبير الواسع بكل هذه العظمة مخلوق من قبل بعض الكائنات الأرضية، فكيف يكن للعقل أن يقبل أنّ الأصنام التي لا روح فيها ولا عقل ولا شعور هي التي خلقت هذا العالم، وبهذا الشكل فإنّ القـرآن يحـاكـم أولئك إلى عقولهم وشعورهم وفطرتهم، كي يثبّت أوّل أسس التوحيد في قلوبهم، وهي مسألة خلق السهاوات والأرض.

وفي المرحلة التالية تتحدّث الآيات عن مسألة الربح والخسارة، وعن مـدىٰتأثيرها على نفع أو ضرر الإنسان، كي تثبت لهم أنّ الأصنام لادور لها في هذا المجال، وتضيف ﴿قُل

أفرأيتم ما تدعون من دون الله إن أرادني الله بضرَّ هل هنَّ كاهْفَات ضرَّه أو أرادني برحمة هل هنَّ ممسكات رحمته﴾ `.

والآن بعد أن اتّضع أنّ الأصنام ليس بإمكانها أن تخلق شيئاً ولا باستطاعتها أن تتدخل في ربع الإنسان وخسارته، إذن فلم نعبدها ونترك الخالق الأصلي لهذا الكون، والذي له اليد الطولى في كلّ ربع وخسارة، وغد أيدينا إلى هذه الموجودات الجامدة التي لا قيمة لها ولا شعور؟ وحتى إذاكانت الآلهة ممن تمتلك الشعور كالجن أو الملائكة التي تعبد من قبل بعض المشركين، فإنّ مثل هذا الإله ليس بخالق ولايمكنه أن يتدخل في ربع الإنسان وخسارته، وكنتيجة نهائية وشاملة يقول الباريء عزّوجلّ فحق حسبي الله عليه يتوتخل المتوتخلون».

آيات القرآن الجيد أكَّدت \_ولعدَّة مرات \_ على أنَّ المشركين يعتقدون بأنَّ الله سبحانه وتعالىٰ هو خالق السموات والأرض . وهذا الأمر يبيَّن أنَّ الموضوع كان بالنسبة للمشركين من المسلّمات، وهذا أفضل دليل على بطلان الشرك، لأنّ توحيد خالق الكون والاعتراف بمالكيته وربوبيته أفضل دليل على (توحيد المعبود) ومن كلَّ هذا نخلص إلى أنَّ التوكَّل لا يكون إلَّا على الله فكيف بعبادة غيره ؟!

وإذا أمعنا النظر في المواجهة التي حدثت بين إبراهيم محطم الأصنام والطاغية غرود الذي ادّعىٰ الربوبية والقدرة على إحياء الناس وإماتتهم، والذي دُهش وتحير في كيفية تــنفيذ طلب إبراهيم إلى عندما طلب منه أن يجعل الشمس تشرق من المغرب إن كان صادقاً في ادّعاءاته، مثل هذه الادّعاءات التي يندر وجودها حتىٰ في أوساط عبدة الأصنام، لا يمكن أن تصدر إلّا من أفراد ذوي عقول ضعيفة ومغرورة وبلهاء كعقل غرود.

والملفت للنظر أنَّ الضمير العائد على تلك الآلهة الكاذبة في هذه الآيات، إنَّما جاء بصيغة جمع المؤنث (هنّ، كاشفات، ممسكات) وذلك يعود لأسباب:

**أوّلاً:** إنّ الأصنام المعروفة عند العرب كانت تسمى بأسماء مؤنثة (اللات ومناة والعزيٰ). ثانياً: يريد الباريء عزّوجلٌ بهذا الكلام تجسيد ضعف هذه الآلهـة أمـامهم، وطـبقاً

#### سورة الزّمر / الآية ٣٨ ــ ٤٠

[ع

**ثالثاً:** لأنَّ هناك الكثير من الآلهة لا روح فيها، وصيغة جمع المؤنث تســتخدم عــادة بالنسبة إلى تلك الموجودات الجـامدة، لذا فقد استفيد منها في آيات بحثنا هذا.

كما يجب الإلتفات إلى أنّ عبارة **﴿عليه يتوكّل المتوكّلون﴾** تعطي معنىٰ الحصر بسبب تقدّم كلمة (عليه) و تعني أنّ المتوكلين يتوكلون عليه فقط.

الآية التسالية تخاطب أولئك الذين لم يستسلموا لمنطق العقل والوجدان بتهديد إلهي مؤثر، إذ تقول: ﴿قُلْ يا قُوم لعملوا على هكانتكم لِنّي عامل قسوف تعلمون ﴾ <sup>(</sup>.

ستعلمون بمن سيحل عذاب الدنيا النحزي والعذاب الخالد في الآخرة **(من يأتيه عذلب يخزيه ويحلّ عليه مذلب هقيم )**.

وبهذا الشكل فإنّ آخر كلام يقال لأولئك هو: إمّا أن تستسلموا لمنطق العقل و الشعور وتستجيبوا لنداء الوجدان، أو أن تنتظروا عذابين سيحلان بكم، أحدهما في الدنيا وهو الذي سيخزيكم ويفضحكم، والثّاني في الآخرة وهو عذاب دائمي خالد، وهـذا العـذاب أنـتم اعددتموه لأنفسكم، وأشعلتم النيران في الحطب الذي جمعتموه بأيديكم.

જીજી

 ما هو أصل كلمة (مكانة)؟ وماذا تعنى؟ أغلب المفسّرين واللغويين قالوا: إنّها تعنى المكان والمنزلة، وهي من مادة (كون) ولانَّها تستخدم كثيراً بمعنَّىٰ المكان لهذا يتصور أنَّ الميم فيها أصلية، ولَّذا أصبح جمع تكسيرهاً (أمكنة) أمّا صاحب (لسان العرب)، فقد ذكر أنَّ أصلها (مكنة) و(تمكن) والتي تعني القدرة والاستطاعة. وعلى أية حال فإنّ مفهوم الآية يكون في الحالة الاولىٰ: ابقوا على مواقفكم، وفي الحَّالة الثَّانية: ابذلوا كلّ ما لديكم من جهد وطاقة.

## الآيات

إِنَّا أَنزَلْنَا عَلَيْكَ ٱلْكِذَبَ لِلنَّاسِ بِٱلْحَقِّ فَمَنِ ٱهْتَدَى فَلِنَفْسِهِ وَمَن صَلَّ فَإِنَّمَا يَضِلُ عَلَيْهَا وَمَاآلَتَ عَلَيْهِم بِوَكِيلٍ () اللَّهُ يَتَوَفَى ٱلْأَنفُسَ مِن مَوْتِهَا وَالَيْ لَمْتَمْتَ فِي مَنَامِهِ أَفَيْمَسِكُ الَتِي قَضَى عَلَيْهَا ٱلْمَوْتَ وَبُرْسِلُ الْأُخْرَى إِلَى آجَلِ مُسَمَّى إِنَّ فِي ذَلِكَ لَا يَتِ لِقَوْمِ يَنفَكَرُونَ () أَيْ الْخُذُولِين دُونِ اللَّهِ شُفَعَاءً قُلْ أُوَلَوَ كَانُو الْا يَمْلِكُونَ شَيْعَاوَلَا يَعْدَلُونَ الْهُ أَلَي قُلْ لِلَهُ إِلَهُ الشَفَعَة جَمِيعاً لَهُ مُلْكُ ٱلسَمَوَ وَالْا يَعْذَكُونَ شَيْعَادَ وَلَا يَعْذَكُونَ الْ

#### التفسير

## الله سبمانه يتوفى الأنفس:

بعد ذكر دلائل التوحيد، وبيان مصير المشركين والموحدين، تبيّن الآية الأولى في هذا البحث حقيقة، مفادّها أنَّ قبول ما جاء في كتاب الله أو عدم قبوله إنمًا يعود بالفائدة أو الضرر عليكم، وإن كان رسول الله يَبَيَّنِيَّ يصرّ عليكم في هذا الجال، فإنّه لم يكن يبتغي جني الأرباح من وراء ذلك، وإنّا كان يؤدّي واجباً إلهياً: **(بِتَا نَنزِلنَا مليك الكتاب للنّاس بالعقَّ)** <sup>(</sup>

و تضيف الآية ﴿ قِمِنَ لِعَتْدِي قَلْنَفْسِهِ وَمِنْ صَلْ قَاِنَّهَا بِصَلْ عَلِيها ﴾ •

على أيّة حال، فإنّك لست مكلّفاً بإدخال الحق إلى قلوبهم بالإجبار، وإنّما عليك إيلاغهم وإنذارهم فقط **﴿وها لنب عليهم بوكيل**﴾

هذه القاعدة، بأنّ كلّ من اتبع طريق الحق عاد بالربح على نفسه، ومـن اتـبع سـبيل الضلال عاد بالخسارة على نفسه، تكررت عدّة مرّات في آيات القرآن الكريم، كـما أنّهــا

٨. «بالحق» من الممكن أن تكون حالاً لـ (كتاب)أو للفاعل في ﴿ أنزلنا﴾، مع أنَّ المعنى الأوَّل أنسب، ولذا فإنَّ مفهوم الآية يكون: (إنا أنزلنا عليك القرآن مترافقاً بالحق).

تأكيد علىٰ حقيقة أنَّ الله غير محتاج لإيمان عباده ولا يخاف من كفرهم ،وكذلك رسوله، وإنَّه لم يدع عباده إلى عبادته كي يجني من وراء ذلك الأرباح، وإنَّا ليجود على عباده.

قو له تعالى: **(وما لنت عليهم بوكيل) \_** التي وردت فيها كلمة (وكيل) بمعنى الشخص المكلف بهداية الضالين وجعلهم يؤمنون بالله \_وردت عدّة مرات في آيات القرآن، وبنفس التعبير أو ما يشابهه، والغرض من تكرارها هو بيان أنّ الرّسول الأكرم تَنْكُنُ ليس مسؤولاً عن إيمان الناس، لأنّ أساس الإيمان لا يأتي عن طريق الإجبار، وإنّه مكلّف بإبلاغ الأمر الإلهي إلى الناس من دون أن يظهر أدنى تقصير أو عجز، فإمّا أن يستجيبوا لدعوته وإمّا أن يرفضوها.

ثمّ لتوضّح أنّ الحياة والموت وكلّ شؤون الإنسان هي بيدالله سبحانه و تــعالى، قــالت الآية: **والله يتوقّىٰ الأنفس حين موتها والتي لم تمت في مناهها»** <sup>(</sup>

وبهذا الشكل فإنّ (النوم) يعد شقيق (الموت) لكن بأحد أشكاله الضعيفة، لأنّ العلاقة بين الروح والجسد تصل إلى أدنى درجاتها أثناء النـوم، وتـقطع الكـثير مـن العـلاقات والوشائج بينهها.

و تضيف الآية ﴿فيمسك الّتي قضيَّ عليها الموت ويرسل الأخريُّ إلى أجل مسمَّى ﴾ نعم ﴿لِنَّ في ذلك لآيات لقوم يتفكّرون ﴾.

من هذه الآية يكن استنتاج عدّة أمور:

ا-إنَّ الإنسان عبارة عن روح وجسد، والروح هي جوهر غير مادي، يرتبط بالجسد فيبعث فيه النور والحياة.

٢- عند الموت يقطع الله العلاقة بين الروح والجسد، ويذهب بالروح إلى عالم الأرواح، وعند النوم يخرج الباريء عزّوجلّ الروح من الجسد، ولكن ليس بتلك الحالة التي تقطع فيها العلاقات بصورة كاملة، ووفقاً لهذا فإنّ الروح لها ثلاث حالات بالنسبة للجسد، وهي: إرتباط كامل (حالة الحياة واليقظة) وإرتباط ناقص (حالة النوم) وقطع الإرتباط بصورة

كاملة (حالة الموت). ٣\_النوم هو أحد الصور الضعيفة (للموت)، و(الموت) هو نموذج كامل (للنوم). ١. كلمة «توفى» تعنى قبض الشيء بالتمام، كلمة (أنفس) تعنى الأرواح. وكلمة (سنام) لها سعنىٰ سصدري وتعنى النوم.

[11

٤- النوم هو أحد دلائل استقلال وأصالة الروح، خاصة عندما يرافق بالرؤيا الصادقة التي توضّح المعنىٰ أكثر.

٥- إنّ العلاقة التي تربط بين الروح والجسد تضعف أثناء النوم. وأحياناً تقطع تماماً ممّا يؤدّي إلى عدم يقظة النائم إلى الأبد، أي موته.

٦- إنَّ الإنسان عندما ينام في كلَّ ليلة يشعر وكأنَّه وصل إلى أعـتاب المـوت، وهـذا الشعور بحدّ ذاته درساً يمكن الاعتبار منه، وهو كاف لإيقاظ الإنسان من غفلته.

٧-كلّ هذه الأمور تجري بقدرة الباري، عزّوجلّ، وإن كان قد ورد في بعض الآيات ما يشير إلى أنّ ملك الموت هو الذي يقبض الأرواح، فهذا لا يعني سوئ أنّه يسنقّذ أوامر الباري، عزّوجلّ.

وعلى أيّة حال، فإنّ المراد من قوله تعالى: **ولنّ في ذلك لآيات لقوم يتفكّرون>** هو إثبات دلائل قدرة الباريء عزّوجلّ، ومسألة الخلق، والمعاد، وضعف وعجز الإنسان مقابل إرادة الله عزّوجلّ.

وبعدما أصبحت حاكمية (الله) على وجود الإنسان وتدبير أمر. عن طريق نظام الحياة وللوت والنوم واليقظة، أمراً مسلّماً من خلال الآيات السابقة، تناولت الآية اللاحقة خطاً اعتقاد المشركين فيا يخص مسألة الشفاعة، كي تثبت لهم أنّ مالك الشفاعة هو مالك حياة وموت الإنسان، وليس الأصنام الجامدة التي لا شعور لها **ولم لتخذوا من دون الله شفعا.)** <sup>(1</sup>

وكما هو معروف فإنّ إحدى الأعذار الواهية لعبدة الأوثان بشأن عبادتهم للأوثان، هي ما ورد في مطلع هذه السورة **﴿ما نعبدهم لِلَّالِيقَرَبُونَا لِلَّى اللَّه زَلَقَىٰ ﴾** <sup>ت</sup>، إذ أنَّهم كانوا يعدّونها تماثيل وهياكل للملائكة و الأرواح المقدّسة، ويزعمون أنّ هذه الأحجار والأخشاب الميتة لها قدرة هائلة.

ولكون الشفاعة تحصل من الشفيع الذي هو، أوّلاً: يشعر ويدرك ويفهم، وثانياً: قدير ومالك وحكيم، فإنّ تتمة الآية تجيبهم **﴿قَلَ لُولُو كَانُوا لا يَعْلَكُونَ شَيْنَا وَلا يَعْقَلُونَ ﴾** <sup>آ</sup>.

.

سورة الزّمر / الآية ٤١-٤٤

[ع

ضراً ولا نفعاً، لأنّ كلّ ما عندهم هو من الله، وإذا كنتم تتخذون من الأصنام المصنوعة من الخشب والحجارة شفعاء لكم، فإنّهم علاوة على عدم امتلاكهم شيئاً لأنفسهم، فسهم لا يمتكلون أدنى عقل أو شعور، فاتركوا هذه الأعذار، وعودوا إلى الذي يملك ويحكم كلّ هذا العالم، وإلى من إليه تنتهى كلّ الأمور.

لذا فإنَّ الله جلَّ وعلا يضيف في الآية التالية **﴿قُلْ لله الشَّفَامة جميعاً ﴾ لأنَّد ﴿له م**لك *السَّ*ماوات والأرض لمَّ إليه ترجعون ﴾.

وبهذا الشكل لم يبق لديهم شيء. لأنّ النظام المسيطر والحاكم على كلّ العالم يقول: لا شفاعة هناك ما لم يأذن الباريء عزّوجلّ بذلك **(من فاللّذي يشفع مند: لِلا بِاِدْنَهَ ﴾** <sup>(</sup>

أو كما يقول بعض المفسّرين: إنّ حقيقة الشفاعة، هي التوسل بأسماء الله الحسنىٰ، التوسل برحمته وغفرانه وستره، طبقاً لهذا فإنّ كافة أشكال الشسفاعة تسعود في النهساية إلى ذاتسه المقدّسة، إذن كيف يمكن طلب الشفاعة من غيره وبدون إذنه<sup>"</sup>.

وبشأن إرتباط عبارة **﴿ثمّ لِليه ترجمون﴾** بما قبلها، أظهر المفسّرون عـدّة آراء مخــتلفة منها:

اـ هذه العبارة إشارة إلى أنّ شفاعة الباريء عزّوجلّ لا تقتصر على هذه الدنيا. وإنّما تتعداها إلى الشفاعة في الآخرة، ولذا يجب عدم اللجوء إلى غير الله لحلّ المشاكل ورفىع المصائب كما كان يفعل المشركون.

ِ ٢- هذه العبارة هي دليل ثانٍ على اختصاص الشفاعة بالله، لأنَّ الدليل الأوَّل اعتمد على (مالكية) الله، وهنا تمّ الاعتماد علىٰ (عودة جميع الأشياء إليه).

٣ـ هذه الجملة هي بمثابة تهديد للمشركين، إذ تقول لهم: إنّكـم سـترجـعون إلى الله، وستشاهدون نتيجة أفكاركم وأعمالكم السيئة والقبيحة. كلّ هذه التفاسير مناسبة إلّا أنّ التّفسيرين الأوّل والثّاني أنسب.

ہدئان

۱\_ عمائب عالم الرؤيا؟

ما هي حقيقة النوم؟ وما سبب ميل الإنسان إلى النوم؟ بهذا الشأن كتب العلماء أبحاثاً كثيرة:

۲. تفسير الميزان، ج ۱۷، ص ۲۸٦. ر القرة، ٢٥٥.

فالبعض منهم قال: إنّه يأتي نتيجة انتقال جزء كبير من الدم الموجود في المخ إلى بقية أجزاء الجسم، ولذا فإنّ السبب هنا (فيزياوي).

والبعض الآخر يعتقد أنّ النشاط الإضافي للجسم يؤدّي إلى تجمّع مواد سامّة معيّنة في الجسم، وهذه الحالة تؤثّر على الأنظمة العصبية وتدفع الإنسان إلى النوم، وتستمر هـذه الحالة عند الإنسان حتىٰ تتمّ تجزئة تلك السموم وامتصاصها من قبل الجسد، وبهذا يكون السبب هنا (كيمياوياً).

مجموعة أخرى تقول: إنّ سبب النوم إنّما يعود لأسباب عصبية لأنّ هناك جهازاً عصبياً نشطاً في داخل مخ الإنسان، وهذا الجهاز هو مصدر الحركة المستمرة لبقية أعضاء الجسم، وهو يتوقف عن العمل إثر التعب الشديد الذي يصيبه فيحصل النوم.

النظريات المذكورة أعلاه عجزت عن إعطاء جواب مقنع فيا يخصّ مسألة النوم، رغم أنّنا لا يكن أن ننكر تأثير هذه الأسباب ولو بمقدار ضئيل، نحن نعتقد أنّ التفكير المادي لعلهاء اليوم هو السبب الرئيسي الذي يكمن وراء عجزهم عن إعطاء تفسير واضح لمسألة النوم، إذ أنّهم يريدون تفسير هذه المسألة من دون قبول أصالة واستقلالية الروح، فالنوم قبل أن يكون ظاهرة جسدية هو ظاهرة روحية، ومن دون معرفة الروح بصورة صحيحة فإنّ تفسير النوم حالة متعذرة.

القرآن الجيد وضّح من خلال آياته المذكورة أعلاه أدقّ التفاسير لمسألة النوم، إذ يقول: إنّ النوم هو نوع من أنواع (قبض الروح) وانفصال الروح من الجسد، ولكن هذا الانفصال ليس انفصالاً كاملاً.

وبهذا الشكل فعندما يخفت شعاع الروح في الجسد بأمر من الله، ولا يبقىٰ غير شـعاع خافت اللون يشع في ذلك الجسد، يتعطل جهاز الإدراك والشعور عن العـمل، ويـتوقف الحسّ والحركة عند الإنسان, عدا بعض الأجزاء التي تبتىٰ تواصل نشاطها لحفظ واستمرار الحياة عند الإنسان، كضربات القلب ودوران الدم ونشاطات الجهاز التنفسي والغذائي.

وقد ورد في حديث عن الإمام الباقر ﷺ «ما من أحد ينام إلّا عرجت نفسه إلى السماء، وبقيت روحه في بدنه، وصار بينهما سبب كشعاع الشمس، فإن أذن الله في قبض الأرواح أجابت

الروح النفس، وإن أذن الله في ردّ الروح أجابت النفس الروح، فهو قوله سبحانه: ﴿الله يتوقَّىٰ للأنفس حين هوتها¢ » `

١. تفسير مجمعالبيان، ذيل الآية مورد البحث، وتفسير الصافي. وبحارالانوار، ج ٥٨، ص ٢٧. كلمة (روح) في هذه الرواية تعني (الروح الحيوانية) وعمل أجهزة الجسم الرئيسية، وكلمة (نفس) تعني روح الإنسان.

#### سورة الزّمر / الآية ٤١ ـ ٤٤

5]

وثمَّة مسألة مهمّة أخرىٰ هي مسألة (الرؤيا) لأنَّ الكثيرين يرون في عالم الرؤيا أحلاماً حدثت وقائعها أو ستحدث فيا بعد، مع اختلافات جزئية أو بدون أيّ اختلاف.

التفاسير المادية عاجزة عن توضيح مئل هذه الرؤيا والأحلام، في حين أنّ التـفاسير الروحية تستطيع بسهولة توضيح هذا الأمر، لأنه عندما تنفصل روح الإنسان عن جسده وترتبط بعالم الأرواح، تدرك حقائق كثيرة لها علاقة بالماضي والمستقبل، وهذه الحالة هي التي تشكّل أساس الرؤيا الصادقة، وللتوضيح أكثر يراجع التفسير الأمثل، في نهاية الآية ٤ من سورة يوسف، إذ إنّ هناك شرحاً مفصّلاً بهذا الخصوص.

## ٢\_ النوم كما ورد في الروايات الإسلامية

07.

يتّضح جيداً من خلال الروايات التي وردت في نهاية الآيات المذكورة أعلاه، أنّ النوم يعني في الإسلام حركة الروح نحو عالم الأرواح، فيا تعني اليقظة عودة الروح إلى الجسد لبدء حياة جديدة.

ونقرأ في حديث ورد عن أمير المؤمنين عليه السلام ضمن وصاياه لأصحابه: «لا ينام المسلم وهو جنب، لا ينام إلاً على طهور، فإن لم يجد الماء فليتيمم بالصعيد، فإنَّ روح المؤمن ترفع إلى الله تعالى فيقبلها، ويبارك عليها، فإن كان أجلها قد حضر جعلها في كنوز رحمته، وإن لم يكن أجله قد حضر بعث بها مع أمنائه من ملائكته، فيردونها في جسده» `.

وورد حديث آخر عن الإمام الباقرﷺ جاء فيه: «إذا قمت بالليل من منامك فقل: الحمد لله الذي ردّ عليّ روحي لأحمده وأعبده» <sup>7</sup>.

والأحاديث في هذا الشأن كثيرة.

চ্চিষ্ণে

 خصال الصدوق، نقلاً عن تفسير نور التقلين، ج ٤، ص ٤٨٨. ٢. أصول الكافي، نقلاً عن تفسير نور الثقلين، بع ٤، ص ٤٨٨.

## الآيات

وَإِذَا ذَكِرَ ٱللَّهُ وَحَدَهُ ٱشْمَأَزَتْ قُلُوبُ ٱلَّذِينَ لَا يُوْمِنُونَ بِٱلْأَخِرَةِ وَإِذَا ذَكِرَ ٱلَّذِينَ مِن دُونِهِ إِذَا هُمْ يَسْتَبْشِرُونَ ٥ قُلِ ٱللَّهُمَ فَاطِرَ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَصْ عَلِمَ ٱلْغَيْبِ وَٱلشَهَدَةِ آنتَ تَحَكُرُ بَيْنَ عِبَادِكَ فِي مَا كَانُواْ فِيهِ يَغْلَقُونَ ٥ وَلَوَ أَنَّ لِلَّذِينَ طَلَمُوا مَا فِي ٱلْأَصْ جَمِيعًا وَمِثْلَهُ مَعَهُ لَا فَنَدَوْ إِبِهِ عِنْ لِفُونَ ٥ يَوْمَ ٱلْقِيدَمَةِ وَبَدَا هُمُ مِن ٱللَّهِ مَا لَمَ يَكُونُوا يَعْتَسِبُونَ ١ مَعْهُ لَا فَنَدَوْ أَبِهِ عَنْ كَانُوا مَا صَحَسَبُوا وَجَاةً مِنْ اللَّهِ مَا كَانُوا فِيهِ عَنْ لَقُونَ الْعَالِ مِنْ الْعَالَةِ عَامَ الْعَالَةُ مَ

## التفسير

الذين يفافون من اسم الله

مرّة أخرى يدور الحديث عن التوحيد والشرك، إذ عكست الآية الأولى إحدى الصور القبيحة والمشوّهة للمشركين ولمنكري المعاد من خلال تعاملهم مع التوحيد، قال تمعالى: وواذا ذكر الله وحدة لشمارًات قلوب الذين لا يؤهنون بالآخرة وإذا ذكر الذين من دوت إذا هم يستبشرون» (

فأحياناً يستحسن الإنسان القبائح ويستقبح الحسنات بحيث ينزعج إذا سمع اسم الحق ويستبشر إذا سمع اسم الباطل، لا يسجد ولا يركع أمام عظمة الله جلّوعلا خالق الكون، إلّا أنّه يسجد ويركع تعظيماً لأصنام صنعها من الحجارة والخشب أو لإنسان أو كائنات مثله.

١. «اشمأزت» من مادة «اشمئزاز» وتعني الإنقباض والنفور عن الشيء، (وحده) منصوب على أنَّه حــال أو مفعول مطلق.

ونظير هذا المعنىٰ ورد في الآية ٤٦ من سورة الإسراء، قال تعالى: ﴿وَلِدًا ذَكَرْتُ رَبِّكَ فَيَ القرآن وحده و**لوا علىٰ أدبارهم نف**ور*ل*ه

وفي سورة نوح الآية ٧ نرى أن نبيّ الله نوح ﷺ قد شكى إلى الله تعالى ممن يفكّر بمثل هذا التفكير المنحر ف ﴿ولِنّي كلّما دعوتهم لتغفر لهم جعلوا أصابحهم في آذلنهم ولستغشوا فيابهم وأصروا واستكبروا استكباراته.

نعم، هذا هو حال المتعصِّبين اللجوجين والجهلة المغرورين.

من هذه الآية يتّضح بصورة جيّدة أنّ مصدر شقاء هذه المجموعة أمران: **الأوّل:** إنكارهم لأساس التوحيد، و**الثّاني**: عدم إيمانهم بالآخرة.

وفي المقابل نرى المؤمنين لدى سماعهم اسم الله ينجذبون إليه بدرجة أنّهم على استعداد لبذل كلّ ما لديهم في سبيله، فاسم حبيبهم يحلّي أفواههم ويعطّر أنفاسهم ويضيء قلوبهم، كما أنّ سماع أيّ شيء يرتبط ويتعلّق بالله يبعث السرور والبهجة في قلوبهم.

نعود إلى المشركين مرّة أخرى لنقول: إنّ الصفة القبيحة التي ذكرناها في بداية البحث بشأن المشركين، لا تخصّ مشركي عصر الرّسول الأكرم عنه وإنّما في كل عصر وزمان هناك منحرفون ذوو قلوب مظلمة يفرحون ويستبشرون فور سماعهم أسماء أعداء الله وأصحاب المذاهب الإلحادية، وسماعهم نبأ إنتصار الظلم والطغيان، أمّا سماع أسماء الطيبين والطاهرين ومناهجهم وإنتصاراتهم فإنّه يسبّب لهم آلاماً مبرحة. بعض الرّوايات فسّرت الآية على أنّها تعني أولئك الذين ينز عجون من سماع فضائل أهل بيت النبوّة الأطهار على أو من يتبع

وعندما يصل الأمر إلى درجة أنّ مجموعة من اللجوجين والجهلة المغرورين يسنفرون ويشمئزون حتى من سماع اسم الله، يوحي الباريء عزّوجلّ إلى نبيّه الكريم ﷺ أن يتركهم ويتوجّه إلى الباريء عزوجل ويشتكي إليه من هؤلاء بلحن مليء بسالعواطف الرفيعة والعشق الإلهي لكي يبعث على تسكين قلبه المليء بالغم من جهة، وعلى تحريك العواطف

الهامدة عند أولئك من جهة أخرى: ﴿قُلَ اللَّهِمْ قَاطَر السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضَ عَالَمَ الغِيبِ وَالشَّهادة أنت تحكم بين عبادك فيما كانوا فيه يختلفون﴾ ﴿

 أصول الكافي، وروضة الكافي، نقلاً عن تفسير نور التقلين، ج٤، ص ٤٩٠. ٢. ﴿ قاطر السَّماوات ) منصوب بعنوان منادئ مضاف.

١١] الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل

نعم أنت الحاكم المطلق في يوم القيامة الذي تنتهي فيه الاختلافات وتظهر فيه كلّ الحقائق المخفية، لأنّك خالق كلّ شيء في الوجود وعالم بكل الأسرار فتنتهي الاختلافات بحكك العادل، وهناك يدرك المعائدون مدى خطئهم، ويفكّرون في إصلاح ما مضي، ولكن ما الفائدة؟

044

الآية التالية تقول: ﴿ولو أنَّ للَّذين ظلمواما في الأرض جميعاً ومثله معه لا فتدوا به من سو. المذلب يوم القيامة) ولكن هذا الامر غير ممكن.

«الظلم» هنا له معان واسعة تشمل الشرك أيضاً وبقية المظالم.

ثم تضيف الآية ﴿وبدالهم من الله ما لم يكونوا يعتسبون ﴾.

وسيرون العذاب بأعينهم، العذاب الذي لم يكن يستوقعه أحسد مسنهم، لأنّهسم كسانوا مغرورين بلطف الله، وكانوا في غفلة عن غضبه وقهره، وأحياناً كسانوا يسقومون بأعسال يتصورونها حسنة، في حين أنّها كانت من الذنوب الكبيرة.

على أيَّة حال، تظهر لهم في ذلك اليوم أمور لم يكن يتصور أحد ظهورها.

ذلك الوعيد يأتي في مقابل الوعود الطيّبة التي قطعت للمؤمنين، قال تعالى: ﴿فلا تعلم نفس ما أخفي لهم من قرّة أمين ﴾ (

وقد نقل أنَّ أحد المسلمين جزع عند الموت، فقيل له: أتجزع، فقال: أخذتني هذه الآية (وبدالهم من الله ما لم يكونوا يحتسبون ) <sup>(</sup>

الآية التالية توضيح أو تتمة لموضوع طرحته الآية السابقة، إذ تقول: ﴿وَبِدَالَهُم سَيِّئَاتُ هَا كَشِيرُ وَمِدَال ها كسبوا وحاق بهم ها كانوا به يستهزئون ﴾.

في الحقيقة هناك أربعة مواضيع تتعلَّق بالمشركين والظالمين طرحت في هذه الآيات:

**أوّلاً:** إنّ هول ورهبة العذاب الإلهي في ذلك اليوم ستكون من الشـدّة بحـيث تجـعلهم يتمنون لو أنّ لديهم في تلك الساعة ضعف الثروات والأموال التي كانوا يمتلكونها في عالم الدن الذنبي إسليم من المذار بيرواكي من المستحما أن تحدث مثل هذا الأمر في يوم

القيامة.

١ السجدة، ١٧.
 ٢ السجدة، ١٧.
 ٢ السير مجمع البيان وتفسير القرطبي، ذيل الآية مورد البحث.

રુજ

## الآيات

فَإِذَامَسَ ٱلْإِنسَنَ صُرَّدُ عَانَا ثُمَّ إِذَاخَوَلْنَكُ نِعْمَةً مِنَاقَالَ إِنَّمَا أُو بِيتُهُ عَلَى عِلْمِ بَلْهِى فِتْنَةُ وَلَكِنَ أَكْثَرُهُم لا يَعْلَمُونَ () قَدَ قَالَمَا ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ فَمَا أَغْنَى عَنْهُم مَّاكَانُوا يَكْسِبُونَ () فَأَصَابَهُمْ سَنِحَاتُ مَاكَسَبُوأَ وَالَّذِينَ ظَلَمُوا مِنْ هَنَوُلاً ع سَيُصِيبُهُمْ سَيِّنَاتُ مَاكَسُبُوا وَمَاهُم بِمُعْجِزِينَ () أَوَلَمْ يَعْلَمُوا أَنَّ اللَهُ يَتَسَطُ الزِزْقَ لِمَن يَشَاءُ وَيَقَدِرُ إِنَّ فِي ذَلِكَ لاَ يَعْتِ لَقَوْمِ وَمَا اللَّهُ مَا يَعْتَ

#### الكفسير

في الشدائد يذكرون الله، ولكن...

الآيات هنا تتحدّث مرّة أخرى عن المشركين والظالمين، وتعكس صورة أخرى من صورهم القبيحة.

في البداية يقول فلإذا متن الإنسان ضرّ دعانا فذلك الإنسان الذي كان \_وفق ما جاء في الآيات السابقة \_ يشمئز من ذكر اسم الله، نعم، هو نفسه يلجأ إلى ظلّ الله عندما يصيبه الضرّ ويتعرّض للشدائد. لكن هذا اللجوء مؤقت، إذ ما إن يتفضّل عليه الباريء عزّ وجلّ ويكشف عنه الضر والشدائد، حتى يتبجح ناكراً لهذه النعم، وزاعماً بأنّه هو الذي أنقذ نفسه من ذلك الضر فحقة إذا خوتناه تعمة هنّا قال لِنّما أوتيته على علم في أ

نظير هذا الكلام نقله القرآن في الآية ٧٨ من سورة القصص عن لسان «قارون» عندما نصحه علماء بني إسرائيل بأن ينفق ممّا منّ الله به عليه في سبيل الله، إذ قال: **والِنّما أوتيته على** علم مندي).

 <sup>«</sup>خول» من مادة «تخويل» وتعني الإعطاء على نحو الهبة، وقد شرحت بالتفصيل في ذيل الآية الثامنة من هذه السورة (الزمر)، ضمير (أوتيته)رغم أنّه يعود على (نعمة) فقد جاء بصيغة المذكر، لأنّ المقصود منه (شيء من النعمة) أو (قسم من النعمة).

[ع

إنّ أمثال هؤلاء الغافلين لا يتصورون أنّ العلوم والمعارف التي يمتلكها الإنسان إنّما هي نعمة إلهيّة، فهل أنّ هؤلاء اكتسبوا العلم الذي كان يدرّ عليهم الأموال الطائلة من ذاتهم؟ أم أنّه كان في ذاتهم منذ الأزل؟

بعض المفسّرين ذكروا احتمالاً آخر لتفسير هذه العبارة، وقالوا: إنّ النعم التي منّ بهـــا الباريء عزّوجلّ علينا إنّا منّ بها علينا لعلمه بلياقتنا واستحقاقنا لها.

ومع أنَّ هذا الاحتمال وارد بشأن الآية مورد بحثنا، لكنّه غير وارد بشأن الآية الآنفة التي تحدّثت عن قارون، خاصّة مع وجود كلمة (عندي) وهذه أحد القرائن لترجيح التّـفسير الأوّل للآية التي هي مورد البحث.

ثم يجيب القرآن الكريم على أمثال هؤلاء المغرورين، الذين ينسون أنفسهم وخالقهم بمجرّد زوال المحنة و توفّر النعمة، قائلاً: **(بل هي فتنة ولكنّ أكثرهم لايحلمون)**.

فالهدف من إبتلائهم بالحوادث الشديدة والصعبة، ومن ثمّ إغداق النعم الكبيرة عليهم هو اظهار خباياهم والكشف عن بواطنهم.

هل ييأس الإنسان عند المصيبة ويغترّ ويطغيٰ عند النعمة؟

هل أنّه يزداد تفكيراً بالله عزّوجلّ عندما يحاط بهذه النعم، أم أنّه يـغرق في مـلذّات الدنيا؟

هل ينسىٰ ذاته، أو أنَّه يلتفت إلى نقاط ضعفه ويعود إلى ذكر الله أكثر؟

مممممممممممممم معنائ أكثر الناس مبتلون بالنسيان، وغير مطلعين على الحقائق التي تكررت مرّات عديدة في آيات القرآن المجيد، وهي أنّ العزيز الحكيم يجعل الإنسان أحياناً محساطاً بالمشاكل والإبتلاءات الشديدة، وأحياناً يغدق عليه النعم، وذلك ليمتحنه ويرفع من شأنه وليعرّفه بأنّ كلّ شيء في هذه الحياة هو من الله سبحانه وتعالى.

ومن الطبيعي أنّ الشدائد تهيّء الأرضية لتفتح الفطرة، كما أنّ النعم مقدمة للمعرفة (وفي هذا الخصوص أوردنا بحثاً آخر في تفسيرنا الأمثل في نهاية الآية ٦٥ من سورة العنكبوت). ممّا يدعدا لله الانتيام تأكير الآرة على كلية إنه إن الته ممّنة، بأنّدك شهران

### الأمثل في تغسير كتاب الله المنزل

والمحن، ولكن عندما تهدأ أعاصير الحوادث ويشملهم لطف الباريء وعــنايته، يــنسونه وكأنّهم لم يدعوه إلى ضرّ مسّهم، ولمزيد من الإطلاع راجع موضوع، الإنسان في القـرآن الكريم، في نهاية الآية ١٢ من سورة يونس.

و تضيف الآية التالية ﴿قد قالها الَّذِينَ مِن قبلهم فما لغني عنهم ما كانوا يكسبون ﴾ ﴿

نعم، فقارون وأمثاله من المغرورين يتصورون أنّهم حصلوا على الأموال بسبب لياقتهم وغفلوا عن أنّ الله سبحانه وتعالى هو الذي منّ بهذه النعم عليهم وأنّه المصدر الأصل للنعم والواهب الحقيقي لها، وأنّهم كانوا ينظرون فقط للأسباب الظاهرية، لكن التاريخ بيمّن أنّه عندما خسف الباريء عزّوجلّ الأرض بأولئك لم يسرع أحد إلى مساعدتهم، ولم تنفعهم أموالهم، كما ورد في سورة القصص الآية ٨١ **(فخسفنا به وبداره الأرض فعاكان له هن فنة** 

وليس قارون \_وحده \_ابتلي بهذا العذاب، وإنمًا أقوام عاد وثمود وسبأ وأمثالهم ابتلوا \_ أيضاً\_وكان لهم نفس المصير.

ثم يقول: ﴿قاصابِهم سِيِّئات هاكسبولَ».

[11

فكل واحد منهم ابتلي بنوع من العذاب الإلهي وهلك، كابتلائهم بـالطوفان والسـيل والزلزال والصيحة السماوية.

ويضيف: إنّ هذا المصير لا ينحصر بأولئك الاقوام وحسب بل إنّ مشركي مكّة سيبتلون في القريب العاجل بعواقب أعلالهم السيئة، ولا يستطيع أحد منهم أن يفرّ من قبضة العذاب الإلهيالذي سينزل بهم جميعاً **«والذين قلموا من هؤلا. سيصيبهم سيّئات ما تسبوا وما** هم **بمعجزين**.

وسينال هذا العذاب والإبتلاء كلَّ الطغاة والمغرورين والمـشركين، وفي كـلَّ العـصور والقرون.

ومن جهة أُخرى ورد احتمالان في هل أنَّ المراد من عبارة **﴿سيصيبهم سيِّنات ما كسبولَ﴾** هو العذاب الدنيوي أم العذاب الأخروي، ولكن بقرينة **﴿فَاصَابِهم سيِّنات ما كسبولَهُ** فَإِنَّ

٥٣٨ سورة الزمر / الآية ٤٩ ـ ٥٢ ورة الزمر / الآية ٤٩ ـ ٥٢ [ج بعلمهم وقدرتهم، عندما دعاهم إلى مراجعة تاريخ الأولين للإطلاع علىٰ أنواع الإبتلاءات والعذاب الذي ابتلوا به بسبب مزاعمهم الباطلة، وهذا هو ردّ تأريخي وواقعي.

ثمّ يرد القرآن الكريم عليهم بردّ عقلي، إذ يقول: **﴿أولم يعلموا أنَّ الله يبسط الرَّزق لمن** يشا**.ويقدره**.

فالكثير من الأشخاص الكفوئين نراهم يعيشون حياة المستضعفين والبسطاء، في حين نرئ أنّ الكثير من الأشخاص غير الكفوئين يعيشون أثرياء ومتنعمين من كلّ النواحي، فلو كان الظفر الماديّ كلّه يأتي عن طريق جهد وسعي الإنسان إضافة إلى كفاءته، لما كنّا نرئ مثل هذه المشاهد. إذن فمن هنا يستدل على وجود يد قويّة أخرى خلف عالم الاسباب تدير الشؤون وفق منهج محسوب.

صحيح أنّه يجب على الإنسان أن يبذل الجهد والسعي في حياته، وصحيح أنّ الجسهاد والسعي هما مفتاح حلّ الكثير من المشاكل، ولكن إغفال مسبب الأسسباب والنسظر إلى الأسباب فقط، واعتبار الكفاءة هي المؤثر الوحيد يعد خطأً كبيراً.

فإحدى أسرار إحاطة الفقر والحرمان بمجموعة من العلماء المقتدرين، وإحاطة الغنى بمجموعة من الجهلة غير الأكفاء هو تنبيه لكلّ الناس التائهين في عالم الأسباب بأن لا يعتمدوا فقط على قواهم الذاتية، لذا تضيف الآية **(لِنَّ في ذلك لَيَ اس لقـوم بـؤمنون )**. الآيات التي وضّحها أمير المؤمنين عليه السلام عندما قال: «عرفت الله بغسخ العزائم وحلّ العقود ونقض الهمم»<sup>(</sup> وهي كلمة سامية تدلّ على ضعف وعجز الإنسان كي لا يتيه ولا يبتلى بالغرور والتكبّر.

રુજ

٨. نهج البلاغة، الكلمات القصار، الكلمة ٢٥٠.

قُلْ يَعِبَادِى ٱلَّذِينَ أَسْرَفُواْ عَلَىٰ أَنفُسِهِمْ لَانَقْ خَطُواْ مِن رَحْمَةِ ٱللَّهِ إِنَّ ٱللَّهَ يَغْفِرُ ٱلْذُنوبَ جَمِيعًا إِنَهُ هُوَ ٱلْغَفُورُ ٱلرَّحِيمُ ۞ وَأَنِيبُوا إِلَى رَبِكُمْ وَأَسْلِمُوالَهُ, مِن قَسْلِ أَن يَأْ يَكُمُ الْعَذَابُ ثُمَ لَا نُنصرُون ۞ وَٱتَّبِعُوَ ٱحْسَنَ مَا أُنْزِلَ إِلَيْكُم مِن رَّبِحُمُ مِن قَبْلِ أَن يَأْ يُسَحُمُ ٱلْعَذَابُ بَغْبَةَ وَأَسَتُرُونَ ۞

## التفسير

# إنَّ الله يغفر الذنوب مِميعاً:

بعد التهديدات المتكررة التي وردت في الآيات السابقة بشأن المشركين والظالمين، فإنّ آيات بحثنا فتحت الأبواب أمام المذنبين وأعطتهم الأمل، لأنّ الهدف الرئيسي من كلّ هذه الأمور هو التربية والهداية وليس الإنتقام والعنف، فبلهجة مملوءة باللطف والحسبة يسفتح الباريء أبواب رحمته أمام الجميع ويصدر أوامر العفو عنهم، عندما يقول: ﴿قُلْ بِمَا عِبَادِي الذين أسرفوا على لنفسهم لا تقتطوا من رحمة الله إنّ الله يغفر الذّئوب جميعاً».

التدقيق في عبارات هذه الآية يبيَّن أنَّها من أكثر آيات القرآن الكريم التي تعطي الأمل للمذنبين، فشموليتها وسعتها وصلت إلى درجة قال بشأنها أمـيرالمـؤمنين عـلي بـن أبي طالبﷺ: «ما في القرآن آية أوسع من يا عبادي الذين أسرفوا...»<sup>(</sup>.

والدليل علىٰ ذلك واضح من وجوه: ١-التعبير بـ **﴿يا ميادي**﴾ هي بداية لطف الباريء عزّوجلّ. ٢-التعبير بـ **(ا**سراف)بدلاً من (الظلم والذنب والجريمة) هو لطف آخر. ٣-التعبير بـ **﴿ملى لنفسهم﴾** يبيّن أنّ ذنوب الإنسان تعود كلّهاعليه، وهذا التعبير هو

تفسير مجمع البيان، وتفسير القرطبي، وتفسير الصافي، ذيل الآية مورد البحث.

علامة أخرى من علامات محبّة الله لعباده، وهو يشبه خطاب الأب الحريص لولده، عندما يقول: لا تظلم نفسك أكثر من هذا!

٤- التعبير بـ ولا تقنطول مع الأخذ بنظر الاعتبار أنّ «القنوط» يعني ـ في الأصل ـ اليأس من الخير، فهذه العبارة لوحدها دليل على أنّ المذنبين يجب أن لا يقنطوا من اللطف الإلهي.

**مار عباره وهن رحمه الله ب**التي وردت بعد عباره **ولا تصفونه** ما ديد اخر على هدا الحير والهبّة.

٦- عندما نصل إلى عبارة ﴿لِنَ الله يتفر الذَّنوب﴾ التي بدأت بستا كسيد، «إنّ»، وكسلمة «الذنوب» التي جمعت بالألف واللام تشمل كلّ الذنوب من دون أيّ استثناء، فإنّ الكلام يصل إلى الذروة، وعندها تتلاطم أمواج بحر الرحمة الالهيّة.

٧- إنّ ورود كلمة (جميعاً) كتأكيد آخر للتأكيد السابق، يوصل الإنسان إلى أقسى درجات الأمل.

٨و٩ ـ وصف الباري، عزّوجلّ بالغفور والرحيم في آخر الآية، وهما وصفان من أوصاف الله الباعثة على الأمل، فلا يبقى عند الإنسان أدنى شعور باليأس أو فقدان الأمل.

نعم، لهذا السبب فإنّ الآية المذكورة أعلاه من أوسع وأشمل آيات القرآن المجيد، حيث تعطي الأمل بغفران كلّ أنواع الذنوب، ولهذا السبب فإنّها تبعث الأمل في النفوس أكثر من بقية الآيات القرآنية، وحقّاً، فإنّ الذي لانهاية لبحر لطفه، وشعاع فيضه غير محـدود، لا يتوقع منه أقل من ذلك.

وقد شغلت أذهان المفسّرين مسألتان. رغم أنّ حلّهما كامن في هذه الآية والآية التي تلبها:

الأولى: هل أنَّ عمومية الآية تشمل كـل الذنـوب حـتَّىٰ الشرك والذنـوب الكـبيرة الأخرى، فإذا كان كذلك فلم تقول الآية ٤٨ من سورة النساء: إنَّ الشرك من الذنوب التي لا تغتفر **«إنَّ الله لا يخفر أن يشرك به ويغفرها دون ذلك لهن يش**ا.»؟

าวไม่ขาว พร้างไม่ และ เป็นหรือ แก่มีแก่ เหาะไป เป็น ไป แก่ แก่มีก็เป็น เหาะไป และ พร้างไม่

شيء **ولنيبو***ا إلى ريّكم***» والثّانية ﴿وأسلموا له﴾ والثّالثة ﴿ولتّبعوا أحسن ما أنزل إليكم مــن** ريّكم﴾.

هذه الأوامر الثّلاثة تقول: إنّ أبواب المغفرة والرحممة مفتوحة للمجميع من دون أيّ استئناء، ولكن شريطة أن يعودوا إلى أنفسهم بعد إرتكاب الذنب، ويتوجّهوا في مسيرهم نحو الباريء عزّوجلّ، ويستسلموا لأوامره، ويظهروا صدق توبتهم وإنابتهم بالعمل، وبهذا الشكل فلا الشرك مستثنىٰ من المغفرة ولاغيره، وكما قلنا فإنّ هذا العفو العام والرحمة الواسعة مشر وطان بشروط لايكن تجاهلها.

وإذا كانت الآية ٤٨ من سورة النساء تستثني المشركين من هذا العفو والرحمة، فـ إنّها تقصد المشركين الذين ماتوا على شركهم، وليس أولئك الذين صحوا من غفلتهم واتبعوا سبيل الله، لأنّ أكثر مسلمي صدر الإسلام كانوا كذلك، أي أنّهم تركوا عـبادة الأصـنام والشرك بالله، وآمنوا بالله الواحد القهار بعد دخولهم الدين الإسلامي.

إذا طالعنا الحالة النفسية عند الكثير من الجرمين بعد ارتكابهم للذنب الكبير، نرى أنّ حالة من الألم والندم تصيبهم بحيث لا يتصورون بقاء طريق العودة مفتوحاً أمامهم، ويعتبرون أنفسهم ملوّثين بشكل لا يمكن تطهيره، ويتسألون: هل من الممكن أن تخفر ذنوبنا؟ وهل أنّ الطريق إلى الله مفتوح أمامنا؟ وهل بقي خلفنا جسر غير مدمّر؟

إنّهم يدركون معنىٰ الآية جيّداً، ومستعدون للتوبة،ولكنّهم يتصورون استحالة غفران ذنوبهم، خاصّة إذا كانوا قد تابوا مرّات عديدة من قبل ثمّ عادوا إلى إر تكاب الذنب مرّة اُخرى.

هذه الآية تعطي الأمل للجميع في أنّ طريق العودة والتوبة مفتوح أمـــامهم. لذا فـــإنّ (وحشي) المجرم المعروف في التاريخ الإسلامي والذي قتل حمزة سيد الشهــداء ظِلْم، كـــان خائفاً من عدم قبول توبته، لأنّ ذنبه كان عظيماً، مجموعة من المفسّرين قالوا: إنّ هذه الآية عندما نزلت على الرّسول الأكرميَيَظِيَّة فتحت أبواب الرحمة الإلهيّة أمــام وحــشي التــائب

وأمثاله!

ولكن لا يكن أن تكون هذه الحادثة سبب نزول هذه الآية، لأنَّ هذه السورة من السور المكّية، ولم تكن معركة أحد قد وقعت يوم نزول هذه الآيات، ولم تكن \_أيـضاً \_قـصّة شهادة حمزة ولا توبة وحشي، وإنَّا هي من قبيل تطبيق قانون عام على أحد المصاديق.

[ع

وعلى أيَّة حال فإنَّ شمول معنىٰ الآية يمكن أن يشخُّص هذا المعنىٰ.

يتضح ممّا تقدم أنّ إصرار بعض المفسّرين كالآلوسي في تفسير. (روح المعاني) على أنّ الوعد بالمغفرة الذي ورد في الآية المذكورة أعلاء ليس مشروطاً بشيء غير صحيح، حتّىٰ أنّ الأدلّة السبعة عشر التي ذكرها بشأن هذا الموضوع غير مقبولة، لأنّ فيها تعارضاً واضحاً مع الآيات التالية، والكثير من هذه الأدلة السبعة عشر يمكن ادغامها في بعضها البعض، ولا يفهم منها سوى أنّ رحمة الله واسعة تشمل حتّىٰ المذنبين، وهذا لا يتعارض مع كون الوعد الإلهي مشروطاً، بقرائن الآيات التالية، وسيأتي مزيد بحث في نهاية هذا البحث.

«الآية التي تليها» ترشد الجرمين والمذنبين الى الطريق للدخول إلى بحر الرحمة الإلهيّة الواسع إذ تقول: ﴿ولايبوا لِلى ر**يّكم**﴾ وأصلحوا أُموركم ومسير حياتكم ﴿ولسلموا له هن قبل أن يأتيكم للعذلب ثمّ لا تنصرون﴾.

بعد طي هاتين المرحلتين «الإنابة» و «التسليم»، تتحدّث الآية عن المرحلة الثّالثة وهي مرحلة (العمل)، إذ تقول: ﴿ولتُبِعوا أحسن ما لَنزل لِليكم هن ربّكم هن قبل أن يأتيكم للعذاب بغتة وأنتم لا تشعرون).

وبهذا الشكل فإنّ مسيرة الوصول إلى الرحمة الإلهيّة لا تتعدى هذه الخطوات الثلاث: **الخطوة الأولى:** التوبة والندم على الذنب والتوجّه إلى الله تعالى.

ال**خطوة الثّانية**: الإيمان بالله والإستسلام له.

الخطوة الثَّالثة: العمل الصالح.

فبعد طي هذه المراحل الثلاث يكون الإنسان قد دخل إلى بحر الرحمة الإلهيّة الواسع طبقاً لوعد الله المؤكّد مهما كان ذلك الإنسان مثقلاً بالذنوب.

أمّا بشأن المراد من **(التبعوا أحسن ما لنزل لِليكم من ربّكم)** فقد ذكر المفسّر ون تفسيرات متعددة. والتّفسير الأنسب هو أنّ أوامر متعددة ومختلفة نزلت من عند الباريء عزّوجلّ، البعض منها واجب والآخر مستحبّ، والبعض الآخر مباح، والمراد مـن (أحسـن) هـو

## ہحثان

## ١\_ باب التوبة مفتوع للجميع

[11

من المشاكل التي تقف عائقاً في طريق بعض المسائل التربوبة، هو إحساس الإنسان بعقدةالذنب من جرّاء الأعمال القبيحة السابقة التي إرتكبها، خاصة إذا كانت هذه الذنوب كبيرة، إذ إنّ الندم يستحوذ على ذهن الإنسان إن أراد التوجّه نحو الطهارة والتقوى والعودة إلى الله، فكيف يتخلص من أعباء الذنوب الكبيرة السابقة؟

هذا التفكير يبتى كابوساً مخفياً يرافقه كالظل، فكلّما خطا خطوة نحو تغيير منهاج حياته وسعىٰ نحو الطهارة والتقوىٰ، تحدّثه نفسه: ما الفائدة من التوبة؟ فسلاسل أعمالك السابقة تطوّق يديك ورجليك، لقد اصطبغت ذاتك بلون الذنب، وهو لون ثابت ولا يمكن إزالته.

والمطلعون على مسائل التربية ومعطيات توبة المذنبين يـدركون جـيّداً مـا ذكـرناه، يعلمون حجم هذه المشكلة الكبيرة.

التعاليم الإسلامية في القرآن الجيد حلّت هذه المشكلة عندما أفصحت عن أنّ التوبة والإنابة يمكن أن تكون أداة قاطعة وحازمة للإنفصال عن الماضي وبدء حياة جديدة، أو حتى يمكن أن تكون بمثابة (ولادة جديدة) للتائب إذا تحققت بشرطها وشروطها، إذ تكرر الحديث في الروايات الإسلامية بشأن بعض المذنبين التائبين، حيث ورد أن التائب يكون (كمن ولدته أمه).<sup>(</sup>

وبهذا الشكل فإنّ القرآن الكريم يبتي أبواب اللطف الإلهي مفتّحة أمام كلّ الناس مهما كانت ظروفهم، والمثال على ذلك الآيات المذكورة آنفاً التي تدعو الجرمين والمذنبين بلطف للعودة إلى الله، وتعدهم بإمكانية محو الماضي.

ونقرأ في رواية وردت عن رسول الله تَبْكُلُمُ : «التائب من الذنب كمن لا ذنب له» .

كما ورد حديث آخر عن الإمام الباقر ﷺ جاء فيه: «التائب من الذنب كمن لاذنب له، والمقيم على الذنب وهو مستغفر منه كالمستهزىء» .

ومن البديهي أنَّ هذه العودة لا يمكن أن تتمَّ بدون قيد أو شرط، لأنَّ الباريء عزَّوجلَّ

٥٤٤ سورة الزّمر / الآية ٥٣ ـ ٥٥ [ع

ومن جهة أخرى يجب أن تكون عودة الإنسان صادقة، وأن تحدث انقلاباً وتغيراً في داخله وأعماق ذاته

ومن ناحية ثانية يجب أن يبدأ الإنسان بعد توبته باعمار وبناء أسس الإيمان والعقيدة التي كانت قد دمّرت بعواصف الذنوب.

ومن ناحية ثالثة، يجب أن يصلح الإنسان بالأعمال الصالحة عجزه الروحسي وسموء خلقه، فكلَّما كانت الذنوب السابقة كبيرة، عليه أن يقوم بأعمال صالحة أكثر وأكبر، وهذا بالتحديد ما بيّنه القرآن الجميد في الآيات الثلاث المذكورة أعـلاه تحت عـنوان (الإنـابة) و(التسليم) و(اتباع الأحسن).

## ٢- اصماب الأممال الثقيلة

بعض المفسّرين أوردوا أسباباً متعددة لنزول الآيات آنفة الذكر، ويحــتمل أن تكــون جميعها من قبيل التطبيق وليس من قبيل أسباب النَّزول.

منها قصّة (وحشي) الذي إرتكب أفظع جريمة في ساحة معركة أحد، عندما قتل حمزة عمّ النّبي تَبَيُّ غدراً، وقد كان حمزة قائداً شجاعاً كرّس كلّ حياته في سبيل الدفاع عن النّبي الكريم. وبعبارة أخرى: إنَّه كان درعاً للرسولﷺ. فسبعد أن بسلغ الإسسلام أوج عسظمته وانتصر المسلمون على أعدائهم، أراد وحشى أن يدخل الدين الإسلامي، ولكنَّه كان خائفاً من عدم قبول إسلامه، ولمَّا أسلم قال له النَّبِي ﷺ: «أوحشي؟» قال: نعم، قال: «أخـبرني كيف قتلت عمى» فأخبره، فبكي ﷺ، وقال: «غيب وجهك عنّي فإنّي لا أستطيع النظر إليك» فلحق بالشام فمات في الخمر (، (أرض الخمر) وهنا تساءل أحدهم: هل أنَّ هذه الآية تخصّ وحشياً فقط أم تشمل كلَّ المسلمين فأجاب رسول الله تَتَّلِيُّهُ : إنَّها تشمل الجميع .

ومنها قصّة النبّاش. قال: دخل معاذ بن جبل على رسول الله باكياً فسلّم فـردّ عــليه السلام ثمّ قال: «ما يبكيك. يا معاذ؟» فقال: يا رسول الله، إنّ بالباب شاباً طريّ الجسد نق

اللون حسن الصورة يبكي على شبابه بكاء الثكلي على ولدها يريد الدخول عليك. فقال النّبي عَبَيْنُ: «ادخل عليّ الشاب يا معاذ» فأدخله عليه فسلّم فردّ عليه السلام قال: بنفينة البحار، ج ٢، ص ٦٣٧، مادة (وحش) والتغسير الكبير، ج ٢٧، ص ٤، وتفسير نور الثقلين، ج ٤، ص ٤٩٣.

«ما يبكيك يا شاب؟».

قال: كيف لا أبكي وقد ركبت ذنوباً، إن أخذني الله عزّوجلّ ببعضها أدخلني نار جهنم؟ ولا أراني إلَّا سيأخذني بها ولا يغفر لي أبداً. فقال رسول الله عَكَرَةُ : «هل أشركت بالله شيئاً؟». قال: أعوذ بالله أن أشرك بربي شيئاً. قال: «أقتلت النفس التي حرّم الله؟». قال: لار فقال النّبي ﷺ: «يغفر الله لك ذنوبك، وإن كانت مثل الجبال الرواسي». فقال الشاب: فإنَّها أعظم من الجبال الرواسي. فقال النَّبِي عَلَيْهُمْ: «يغفر الله لك ذنوبك، وإن كانت مثل الأرضين السبع وبـحارها ورمسالها وأشجارها وما فيها من الخلق». قال: فإنَّها أعظم من الأرضين السبع وبحارها ورمالها وأشجارها وما فيه من الخلق. فقال النَّبي ﷺ: «يغفر الله ذنوبك وإن كانت مــثل السـماوات ونـجومها ومــثل العـرش والكرسي». قال: فإنَّها أعظم من ذلك. قال: فنظر النِّي ﷺ إليه كهيئة الغضبان ثمَّ قال: «ويحك يا شاب ذنوبك أعظم أم ربِّك؟». فخّر الشاب لوجهه وهو يقول: سبحان ربّي ما شيء أعظم من ربّي، ربّي أعظم يا نبيّ الله من كلّ عظيم. فقال النِّي ٢٠٠٠ «فهل يغفر الذنب العظيم إلَّا الربّ العظيم». قال الشاب: لا والله يا رسول الله، ثمّ سكت الشاب فقال له النّبي عَكْنَةٍ : «ويحك يا شاب ألا تخبرني بذنب واحد من ذنوبك؟».

قال: بلي، أخبرك: إنّي كنت أنبش القبور سبع سنين، أخرج الأموات وأنزع الأكـفان،

| 5]         | سورة الزّمر / الآية ٥٣ ـ ٥٥                                                   | ٥٤٦             |
|------------|-------------------------------------------------------------------------------|-----------------|
|            | ، الدين فما أظن أني أشم رائحة الجنَّة أبداً فما ترى يا رسول الله.             | لك من ديّان يوم |
| النَّارا   | اللهُ: تنحىٰ عنّي يا فاسق؛ إنّي أخاف أن أحترق بنارك، فما أقربك من             |                 |
| ئلّ يد يە  | للدينة فتزوّد منها ثمّ أتى بعض جبالها متعبّداً فيها. ولبس مسحاً وغ            | فذهب فأتيا      |
|            | : يا ربّ هذا عبدك (بهلول) بين يديك مغلول ثمّ قال: اللَّهم ما ف                |                 |
| ۔<br>جب لي | استجبت دعائي وغفرت خطيئتي فأوح إلى نـبيّك، وإن لم تســت                       | حاجتي إن كنت    |
|            | الله تبارك و تعالى على نبيّه تَبَيُّهُ ﴿وَالَّذِينَ إِذَا فَعَلُوا فَاحَشَةً﴾ |                 |
| النَّزول.  | اوة جبرائيل لهذه الآية هنا لم تكن لأوّل مرّة كي تعدّ من أسباب ا               | الظاهر أنَّ تلا |
|            | رة ونزلت من قبل، وتكبارها الْمَاهه للتأكيد وجلَّب الإزتيا، أكثر ب             | ~ *             |

وإنّا هي آية مكررة ونزلت من قبل، وتكرارها إنّما هو للتأكيد وجلب الإنتباه أكثر، وإعلان عن قبول توبة ذلك الرجل المذنب. ونكرر مرّة أخرى: إنّ مثل أولئك الأشخاص الذين يحملون على أكتافهم ذنوباً ثقيلة عليهم أداء واجبات كثيرة لحو آثار الماضي.

وقد ذكر «الفخر الرازي» أسباباً أخرى لنزول هذه الآيات إذ قال: إنّها نزلت في أهل مكّة حيث قالوا: يزعم محمّد أنّ من عبد الأوثان وقتل النفس لم يغفر له، وقد عبدنا وقتلنا، فكيف نسلم؟!<sup>؟</sup>

8003

#### الآيات

أَن تَقُولَ نَفْسُ بَحَسَرَنَى عَلَى مَافَرَّطْتُ فِي جَنْبِ ٱللَّهِ وَإِن كُنتُ لَمِنَ ٱلسَّدَخِرِينَ ٥ أَوْتَقُولَ لَوْأَبَ ٱللَّهَ هَدَىنِي لَكُنتُ مِنَ ٱلْمُنَقِينَ ٥ أَوْتَقُولَ حِينَ تَرَى ٱلْعَذَابَ لَوَأَبَ لِي حَكَرَةً فَأَكُونَ مِنَ الْمُحْسِنِينَ ٥ بَلَى قَدْجَاءَ تَكَ ءَايَنِي فَكَذَبْتَ بِهَا وَاسْتَكْبَرْتَ وَكُنتَ مِنَ الْكَفِرِينَ ٢

#### التفسير

الندم لا ينفع في ذلك اليوم:

الآيات السابقة أكّدت على التوبة وإصلاح الذات وإصلاح الأعمال السابقة، وآيمات بحثنا الحالي تواصل التطرّق لذلك الموضوع، فني البداية تقول: **﴿ أَنْ تَقُولُ نَفْسُ يَا حَسَرَتًا عَلَى** هافرَطت في جنب الله وإن كنيت لهن السّاخرين﴾ <sup>(</sup>.

«**يا حسرتا»:** هي في الأصل (يا حسرتي)، (حسرة أضيفت إليهــا يــاء المــتكلم)، والتحسّر معناه الحزن ممّا فات وقته لإنحساره ممّا لا يمكن استدراكه.

ويرئ الراغب في مفرداته أنّ (يا حسرتا) من مادة (حسر) على وزن (حبس) وتـعني التعرّي والتجرّد من الملابس، وبما أنّ الندم والحزن على ما مضي بمنزلة زوال حجب الجهل، فلهذا تطلق على هذه الموارد.

نعم، فعندما يرد الانسان إلى ساحة المحشر، ويرى بأُمَّ عينيه نتائج إفراطـه وإسرافــه ومخالفته واتخاذه الأمور الجدية هزواً ولعباً، يصرخ فجأة (واحسرتاه) إذ يمتلىء قلبه في تلك

١. في بداية الآية عبارة تتعلق بالآيات السابقة، ويكون التقدير (لمثلا تقول نفس)أو (حذراً أن تقول نفس) وفي الحالة الثانية تكون مفعولاً له لعبارة (أنيبوا واسلموا واتبعوا). (إن) في عبارة (وإن كنت لمن الساخرين) مخففة من الثقيلة إذ أنها كانت في الأصل، (إني كنت من الساخرين).

٥٤٨ سورة الزّمر / الآية ٥٦ ـ ٥٩ [ج

اللحظات بغمّ كبير مصحوب بندم عميق، وهذه الحمالة النـفسية التي وردت في الآيمات المذكورة.

أمّا فيما يخصّ معنى **(جنب <sup>لله</sup>) ه**نا؟ فإنّ المفسّرين ذكروا تفاسير ومعاني كثيرة لها، وكلمة (جنب) تعني في اللغة «الخاصرة»، كما تطلق على كلّ شيء يستقر إلى جانب شيء آخر، مثلما أنّ اليمين واليسار يعنيان الطرف الأيمن والأيسر للجسم، ثمّ يقال لكل شيء في يسار أو يمين الجسم، وهنا **(جنب لله)** تعني أنّ الأمور ترجع إلى جـانب الله، فأوامـره وإطاعته والتقرّب إليه، والكتب السماوية كلها نزلت من جانبه، وكلها مجموعة في هذا المعنى!

وبهذا الترتيب فإنّ المذنبين يكشفون في ذلك اليوم عن ندامتهم وحسرتهم وأسفهم على تقصيرهم وتفريطهم تجاه الله سبحانه وتعالىٰ، خاصّة فيا يتعلّق بسخريتهم واسـتهزائـهم بآيات الله ورسله، لأنّ السبب الرئيسي لتفريطهم هو العبث والسخرية من هذه الحقائق الكبيرة بدافع الجهل والغرور والتعصّب.

ثمّ تضيف الآية ﴿ أو تقول لو أنَّ الله هداني لكنت من المتَّقين ﴾ .

يبدو أنَّ هذا الكلام يقوله الكافر عندما يوقف أمام ميزان الحساب، حيث يرىٰ البعض يقادون إلى الجنّة وهم محمّلون بأعمالهم الحسنة، وهنا يتمنىٰ الكافر لو أنَّه كان أحد هؤلاء المتوجهين إلى جنّة الخلد.

و تضيف الآية مرّة أخرى **ولو تنقول حين تنري للعنداب لو أنّ لي كبرّة فأكنون من** المحسنين».

وهذا ما يقوله الكافر \_أيضاً\_حينها تقوده الملائكة الموكلة بالنّار نحو جهنم، وترئ عيناه نار جهنم ومنظر العذاب الأليم فيها، وهنا يتأوه من أعماق قلبه ويتوسل لكي يسمح له بالعودة مرّة أخرى إلى الحياة الدنيا ليطهّر نفسه من الأعمال السيئة والقبيحة ويستبدلها بأعمال صالحة تهيّئه وتعدّه للوقوف في صفوف المحسنين والصالحين.

والملاحظ أنَّ كلَّ عبارة من هذه العبارات الثلاث يقولها الجرمون عند مشاهدة مشهد

معيّن من عذاب يوم القيامة الرهيب. حيث إنَّهم يتحسرون على ما فرَّطوا في جنب الله فور دخولهم ساحة المحشر. ويتمنون لو أنَّهم فازوا بما فاز به المتقون، عندما يرون الثـواب الجـزيل الذي أغـدقه الباريء عزّوجلّ على عباده المتقين.

· · · · · · · · ·

١١] الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل

ويتوسلون إلى الباريء عزّوجلّ ليعيدهم إلى الحياة الدنيا ليصلحوا ماضيهم الفاسد. عندما يرون العذاب الإلهي الأليم

القرآن الجيد يردّ على القول الثّاني من بين الأقوال الثلاثة إذ يقول: ﴿ بِلَىٰ قَدْ جَاعَتُهُ آياتِي فَحَدَّبِتُ بِها وَلِسْتَكِبَرْتُ وَكُنْتُ مِنْ الكَافُرِينَ ﴾ `.

إنّ قولك: لو كانت الهداية قد شملتني لأصبحت من المتقين، فما هي الهداية الإلهيّة؟ هل هي غير الكتب السهاوية ورسل الله، وآياته وعلاماته الصادقة في الآفاق والأنفس؟! إنّك سمعت بأذنيك وشاهدت بعينيك كلّ هذه الآيات، فما كان ردّ فعلك إزاءها غير التكذيب والتكبّر والكفرا

فهل يمكن أن يعاقب الباريء عزّوجلّ أحداً من دون أن يتمّ حجّته عليه؟ وهل كان هناك فرق بينك وبين الذين اهتدوا إلى طريق الحق من حيث المناهج التربوية الإلهيّة التي أعدّت لكم ولهم؟ لهذا فأنت المقصّر الرئيسي، وأنت بنفسك جلبت اللعنة إليك!

فمن بين تلك الأعمال الثلاثة يعد (الاستكبار) الجذر الرئيسي، ومن بعد يأتي التكذيب بآيات الله، وحصيلة الاثنين هو الكفر وعدم الإيمان.

السؤال: ولكن لماذا لم يجيب القرآن على القول الأوّل؟

**الجواب:** لأنّ هناك حقيقة لا مناص منها، وهي أنّهم يجب أن يتحسر وا ويغرقوا في الغم والهم.

وأمّا بشأن قولهم النّالث الذي يتوسلون فيه إلى الباري، عزّوجلّ كي يسمح لهم بالعودة إلى الحياة الدنيا، فإنّ القرآن الكريم يجيبهم في عدّة آيات، منها الآية ٢٨ من سوة الأنعام: فولو ردوا لعادوا لها تهوا عنه وابنّهم لكاذبون > والآية ١٠٠ من سورة المؤمنون، ولا حاجة لتكرار تلك الأجوبة.

والملاحظ هنا أنّ الرد على قولهم التّاني، يمكن أن يكون في الوقت نفسه إجابة على السؤال الثّالث أيضاً، لأنّهم ماذا يهدفون من عودتهم إلى الحياة الدنيا؟ هل أنّه أمر آخر غير المن الم

١. رغم أنَّ المتحدَّث هي النفس وهني مؤنت، وأنَّ القبرآن أورد أوصنافها وأفنعالها بنصيغة المؤنث فني آياته،ولكن في هذه الآية ورد ضمير (كذبت) وما بعدها بصيغة المذكر، وذلك لأنَّ المقصود هنا هو الإنسانَ، وقد قال البعض: إنَّ (النفس) يمكن أن تأتي بصيغتي المذكر والمؤنث.

سورة الزّمر / الآية ٥٦ ـ ٥٩

[ع

فانتباه الجرمين من غفلتهم فور مشاهدتهم للعذاب، إنّما هو نوع من اليقظة الاضطرارية التي لا يبق لها أيّ أثر عندما يعودون إلى حالتهم الطبيعية. حقاً إنّه نفس الموضوع الذي يشير إليه القرآن الكريم بشأن الكافرين والمشركين الذين يدعون الله مخلصين له الدين عندما يبتلون بخطر ما في وسط البحر المتلاطم الأمواج، ثمّ ينسون الله بمجرّد أن ينجيهم ويوصلهم بسلام إلى ساحل النجاة فإذاركبوا في الفلك دموا الله مخلصين له الذين فلمّا نجّاهم إلى البرّ

#### ہحثان

۱\_ التفريط في منب الله

قلنا: إنَّ **﴿جنب الله﴾** التي وردت في آيات بحثنا لها معان واسعة، تشمل كلَّ ما ير تبط بالله سبحانه وتعالى، وبهذا الشكل فإنَّ التفريط في جنب الله يشمل كلَّ أنواع التفريط في طاعة أوامر الله، واتباع ما جاء في الكتب السهاوية، والتأسى بالأنبياء والأولياء.

و لهذا السبب ورد في العديد من روايات أعُمَّة أهل البيت على أنَّ الأعَّمَة الأطهار هم المقصودون ب (جنب لله)، ومن تلك الروايات ما ورد في أصول الكافي نقلاً عن الإمام موسى الكاظم الله إذ قال في تفسير: (يا حسرتا على ها فرّطت في جنب الله): «جنب الله أمير المؤمنين وكذلك من كان بعده من الأوصياء بالمكان الرفيع إلى أن ينتهي الأمر إلى آخرهم» <sup>7</sup>.

كما نقرآ في تفسير عليّ بن إيراهيم نقلاً عن الإمام الصادقﷺ : «نعن جنب الله»". والمعنى ذاته ورد في روايات أخرى لأمّة أهل البيت الأطهار ﷺ .

وكها قلنا مراراً فإنّ هذه التفاسير إنّما هي من قبيل بيان المصاديق الواضحة، لأنّ مــن المسلّم أنّ اتباع نهج الأئمّة إنّما هو اتباع للرسول وطاعة لله، إذ إنّ الأثمة عليهم الســلام لا ينطقون بشيء من عندهم.

وفي حديث آخر تمّ تعريف العلماء غير العاملين بأنّهم مصداق واضح للـمتحسرين، حيث ورد في كتاب (المحاسن) حديث للإمام الباقر بيّلٍ ، جاء فيه: «إن أشد الناس حسرة يوم القيامة الذين وصفوا بالعدل ثمّ خالفوه. وهو قول الله عزّوجلّ أن تقول نفس يا حسرتا عـلى

مافرطت في جنب الله»<sup>2</sup>.

٨ العنكبوت، ٦٥. ٣ المصدر السابق.

٢. تفسير نور الثقلين، ج ٤، ص ٤٩٥. ع المصدر السابق، ص ٤٩٦.

# ٢\_ على أعتاب الموت أو القيامة

هل أنّ تلك الأقوال الثلاثة قالها الجرمون عندما شاهدوا العذاب الإلهي في الدنيا وهو عذاب الاستئصال والهلاك في نهاية أعمارهم، أم في زمان دخولهم ساحة القيامة؟ المعنى الثّاني أنسب، لأنّ الآيات السابقة تتحدّث عن عذاب الاستئصال والآية التالية

تتحدّث عن يوم القيامة، والشاهد على هذا القول هو الآية ٣١ من سورة الأنعام التي تقول: قد خسرالذين تذبوا بلقا. الله حتَّىٰ إذا جا. تهم السّاعة بغتة قالوا يا حسرتنا على ها فرّطنا فيها). والروايات المذكورة أعلاه خير شاهد على هذا المعنى. عن 30

#### الآيات

وَيَوْمَ ٱلْفِيدَمَةِ تَرَى ٱلَّذِينَ كَذَبُواْ عَلَى ٱللَّهِ وُجُوهُهُم مُّسَوَدَةً أَلَيْسَ فِي جَهَنَمَ مَنْوَى لِلْمُتَكَبِّرِينَ () وَيُنَجِّى اللَّهُ ٱلَّذِينَ ٱتَّقَوْ إِمَفَازَ تِهِمَ لا يَمَتُهُم ٱلسَّوَءُ وَلَاهُمْ يَحْزَنُونَ () ٱللَهُ خَلِقُ كُلِ شَى ﴿ وَهُوَعَلَى كُلِّ شَى ﴿ وَكِيلُ () لَهُ فَ مَقَالِدُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلأَرْضِ وَالَذِينَ كَفَرُوا بِعَايَتِ اللَهِ أُوْلَيَ لَهُ مُ ٱلْخَسِرُونَ () قُلْ أَفَعَيْرُ اللَّهِ تَأْمَرُونِ إَعْلَى اللَهُ عَلَيْهُ الْذِينَ عَلَيْ مُ وَاللَهُ مُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى أَذِينَ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ مُ اللَّهُ مُ اللَّهُ مَعْزَلُهُ مُ اللَّهُ مَعْلَى أَي () قُلْ أَمَا يَحْذَي قُلْ أَفَعَيْرُ اللَّهِ مَا يَعَانَ اللَّهُ عَلَيْ أَعْلَى إِلَيْ اللَّهُ الْمُولَا عَلَيْ

#### التفسير

#### الله فالق كلّ شيء ومافظه:

الآيات السابقة تتحدّث عن المشركين الكذّابين والمستكبرين الذين يمندمون يوم القيامة على ما قدّمت أيديهم ويتوسلون لإعادتهم إلى الدنيا، ولكن هيهات أن يستجاب لهم طلبهم، وآيات بحثنا هذه تواصل الحديث عن هذا الأمر، إذ تقول: ﴿ويوم للقيامة ترى الدّين تخبوا على الله وجوههم مسودة».

ثم تضيف ﴿ أليس في جهنَّم متُوى للمتكبَّرين ﴾.

لا شكّ أنّ عبارة ﴿ كذبوا على الله﴾ لها مفاهيم ومعان واسعة وعميقة، لكن الآية \_ هنا\_ تستهدف أولئك الذين قالوا بوجود شريك لله، أو باتخاذ الله ولداً من الملائكة، أو الذيــن بزعمون أنّ المسيح الله هو ابن الله، وأمثال هذه المزاعم والإدعاءات.

و كلمة «مستكبر» تطلق دائماً على أولئك الذين يرون أنفسهم ذات شأن وقدر كبير. ولكن المراد منها ـ هناـ أولئك الذين يستكبرون على الأنبياء، والذيـن يـتركون إتّـباع الشريعة الجقة، ويرفضون قبولها وإتّباعها.

اسوداد وجوه الكاذبين يوم القيامة دليل على ذلَّتهم وهوانهم وافتضاحهم، وكما هـو

## [11] الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل

معروف فإنّ ساحة القيامة هي ساحة ظهور الأسرار والخفايا وتجسيد أعـــهال وأفكــار الإنسان. فالذين كانت قلوبهم سوداء ومظلمة في الدنــيا، وأعــهالهم وأفكــارهم سـوداء ومظلمة أيضاً، يخرج هذا السواد والظلام من أعماقهم إلى خارجهم في يوم القيامة ليطفح على وجوههم التي تكون في ذلك اليوم مسودة ومظلمة.

وبعبارة أخرى فإنّ ظاهر الإنسان يطابق باطنه يوم القيامة، ولون الوجه يكون بلون القلب، فالذي قلبه أسود ومظلم، يكون وجهه مظلماً وأسود، والذي قلبه ساطع بـالنور يكون وجهه كذلك ساطعاً بالنور.

وهو ما ورد في الآيتين ١٠٦ و ١٠٧ من سورة آل عمران ﴿ يوم تبيقُن وجوه وتسودٌ وجوه فأمَّا الَّذِينَ لسودٌت وجوههم أكفرتم بعد ليمانكم فدُوقوا العدّاب بما كنتم تكفرون \* وأمَّا الَّذِينَ إبيضَت وجوههم ففي رحمة الله هم فيها خالدونَ».

والملفت للنظر أنّه قد ورد في بعض روايات أهل البيت عليهم السلام، أنّ الكذب على الله، الذي هو أحد أسباب اسوداد الوجه يوم القيامة، له معان واسعة تشمل حتى الادعاء بالإمامة والقيادة كذباً، كها ذكر ذلك الشيخ الصدوق في كتاب (الاعتقادات) تسقلاً عسن الإمام الصادق للجلاً عندما أجاب الإمام على سؤال يتعلّق بتفسير هذه الآية، وقال: «مسن زعم أنّه إمام وليس بإمام. قيل: وإن كان علوياً فاطمياً؟ قال: وإن كان علوياً فاطمياً» <sup>(</sup>.

وهذا في الحقيقة بيان لمصداق بارز، لأنّ الادّعاء المزيّف بالإمامة والقيادة الإلهيّة هو أوضح مصاديق الكذب على الله.

وكذلك فإنّ من نسب إلى رسول الله ﷺ أو إلى الإمام المعصوم حديثاً مختلقاً، اعــتبر كاذباً على الله، لأنّهم لا ينطقون عن الهوى.

لهذا فقد ورد في حديث عن الإمام الصادقﷺ : «من تحدث عنّا بحديث فنحن سائلوه عنه يوماً فإن صدق علينا فإنّما يصدق على الله وعلى رسوله، وإن كذب علينا فإنّه يكذب على الله ورسوله، لأنّا إذا حدثنا لا نقول قال فلان وقال فلان، إنّما نقول قال الله وقال رسوله اثمّ تلا

هذه الآية ﴿ويوم للقيامة ترى للَّذِينَ كَذَبُوا على الله وجوههم مسودًة...﴾ ﴿

| سورة الزّمر / الآية ٦٠ ــ ٦٤ | 00 |
|------------------------------|----|
|                              |    |

الحديث المذكور يبيّن بصورة واضحة أنّ أئمة أهل البيت الأطهار، لم يقولوا شيئاً من عندهم، وإنّ كلّ الأحاديث التي وردت عنهم، صحيحة وموثوقة، لأنّها نعود إلى رسول الله تَتَكِلُهُ، وهذه الحقيقة مهمّة جداً، وعلى علماء الإسلام أن يلتفتوا إليها، فالذين لا يقبلون بإمامة أهل البيت عليهم السلام، عليهم أن يقبلوا بأنّ الأحاديث التي يرويها أعّـة أهـل البيت للإلا، إنّما هي منقولة عن رسول الله تَتَكَلُهُ.

[ع

وبهذا الشأن ورد في كتاب الكافي حديث آخر عن الإمام الصادق ﷺ : «حديثي حديث أبي، وحديث أبي حديث جدي، وحديث جدي حديث الحسين، وحديث الحسين حديث الحسن، وحديث الحسن حديث أمير المؤمنين، وحديث أمير المؤمنين حديث رسول الله، وحديث رسول الله قول الله عزّوجل» <sup>(</sup> .

هذا الكلام يدعو إلى الإمعان والتأمل أكثر في آيات الفرآن الجيد، لأنّ التكبّر هو المصدر الرئيسي للكفر، كما نقرأ ذلك بشأن الشيطان ﴿لَبِي وَلِسْتَكْبَر وَكَانَ مِنْ للكافرينَ﴾ <sup>7</sup>. ولهـذا السبب فلا يمكن أن يكون للمستكبرين مكان آخر غير جهنم ليحترقوا بنارها، وقد ورد في حديث لرسول الله تَتَلِلاً : «إنّ في جهنم لوادٍ للمتكبرين يقال له سقر. شكى إلى الله عزّوجلّ شدة حره. وسأله أن يتنفس فأذن له فتنفس فاحرق جهنم»<sup>7</sup>.

ا**لآية التالية** تتحدّث عن طائفة تقابل الطائفة السابقة، حيث تتحدّث عسن المــتقين وابتهاجهم في يوم القيامة، إذ تقول: **(وينجّي الله للّذين لقّو/ بمفازتهم )**<sup>2</sup>.

ثم توضّح فوزهم وانتصارهم من خلال جملتين قصير تين مفعمتين بالمعاني،

﴿لا يمسّهم السّو، ولا هم يعزنون ﴾.

نعم، إنّهم يعيشون في عالم لا يوجد فيه سوى الخير والطهارة والسرور، وهذه العبارة القصيرة جمعت \_حقّاً \_كلّ الهبات الإلهيّة فيها.

أصول الكافي، ج ١، ص ٥١، (باب رواية الكتب والأحاديث) ح ١٤.
 ٢ ١٢ - ٢ ٢

ا، البقرة، ٢٤، ٣. تفسير علي بن إبراهيم، نقلاً عن تفسير نور الثقلين، ج ٤، ص ٤٩٦، كما ورد نفس المعنىٰ في تفسير الصافي في ذيل الآيات مورد البحث. ٤] «مفازة» مصدر ميمي بمعنى الفوز والظفر، و(الباء) في (بمغازتهم) للملابسة أو السببية، وبالنسبة إلى الحالة الأولى يكون المعنى إنَّ الله يعطيهم النجاة المقترنة بالآخلاص والفلاح، أمَّا بالنسبة إلى الحالة الثانية فالمعنى يكون (إن الله أنقذهم ونجاهم بسبب إخلاصهم) كناية عن الأعمال الصالحة والإيمان.

## ١١] الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل

**الآية التالية** تتطرق من جديد إلى مسألة التوحيد والجهاد ضدّ الشرك، وتواصل بحادلة المشركين، حيث تقول: **﴿الله خالق كلّ في. وهو على كلّ في. وكيل)**.

العبارة الأولى في هذه الآية تشير إلى (توحد الله في الخلق) والثانية تشير إلى (توحده في الربوبية).

فمسألة (توحده في الخلق) هي حقيقة اعترف بها حتىٰ المشركون، كما ورد في الآية ٣٨ من السورة هذه **(ولئن سألتهم هن خلق للشماولت، والأرض ليقولنّ الله)**.

ولكنّهم ابنلوا بالانحراف فيما يتعلّق بمسألة (توحده في الربوبية)، فني بـعض الأحـيان اعتبروا الأصنام هي التي تحفظهم وتحميهم وتدبّر أمرهم، وكانوا يـلجؤون إليهـا عـندما يواجهون أيّ مشكلة. والقرآن الجيد \_من خلال الآية المذكورة أعلاه \_ يشير إلى حقيقة أنّ تدبير أمور الكون وحفظه هي بيد خالقه، وليس بيد أحد آخر، ولهذا يجب اللجوء إليه داغاً.

وقد ذكر «ابن منظور» في كتاب (لسان العرب) معاني متعددة لكلمة (وكـيل) مـنها: الكفيل، والحافظ، والمدبر للأمر.

ومن هنا يتضع أنَّ الأصنام ليست مصدر خير أو شر، وأنَّها عاجزة عن حلَّ أبسط عقدة، حيث إنَّها موجودات ضعيفة وعاجزة، ولا يمكن أن تقدَّم أدنى فائدة للإنسان.

وقد عمد بعض المؤيّدين للمذهب الجبري إلى الاستدلال على بعض الأمور من عبارة (الله خالق كلّ شي.) لتأكيد ما جاء في معتقداتهم المنحرفة، إذ قالوا: إنّ هذه الآية تشمل الأعمال أيضاً. ولهذا فإنّ أعمالنا تعدّ من خلق الله، رغم أنّ أعضاءنا هي التي تقوم بها.

إنّ خطأ أولئك هو أنّهم لم يدركوا هذه الحقيقة جيّداً، وهي أنّ خالقية الله سبحانه وتعالىٰ لا يوجد فيها أيّ تعارض مع حرية الإرادة والاختيار لدينا، لأنّ التناسب فيا بينهما طولي وليس عرضي.

فأعهالنا تتعلّق بالله، وتتعلّق بنا أيضاً، لأنّه لا يوجد هناك شيء في هذا الكون يمكن أن يكون خارج إطار سلطة الباريء عزّوجلّ، وعلى هذا الأساس فإنّ أعهالنا هي من خلقه، وإنّه أعطانا القدرة والعقل والاختيار والإرادة وحرية العمل، ومن هذه الناحية يمكن أن

#### سورة الزّمر / الآية ٦٠ ـ ٢٤

[ع

فإذا قال أحد: إنّ الإنسان يخلق أعماله، ولا دخل لله عزّوجلّ فيها، فإنّه قد أشرك لأنّه في هذه الحالة يعتقد بوجود خالقين، خالق كبير وخالق صغير، وإذا قال آخر: إنّ أعمالنا هي من خلق الله ولا دخل لنا فيها، فقد انحرف، لأنّه أنكر بقوله هذا حكمة وعدالة الله، إذ لا يصح أن يجبرنا في الأعمال، ثمّ يحمّلنا مسؤوليتها! لأنّ في هذه الحالة، يصبح الجزاء والثواب والحساب والمعاد والتكليف والمسؤولية كلّها عبثاً.

لذا فإنّ الاعتقاد الإسلامي الصحيح والذي يمكن أن يستشف من مجموع آيات القرآن الجيد، هو أنّ كلّ أعمالنا منسوبة لله وإلينا. وهذه النسبة لا يوجد فيها أيّ تعارض، لأنّها طولية وليست عرضية.

أمّا **الآية التالية** فقد تطرّقت إلى (توحيد الله في المالكية) لتكمل بحث التوحيد الذي ورد في الآيات السابقة، إذ تقول: **(له مقاليد للسّماولت والأرنن)**.

«مقاليد»: كما يقول أغلب اللغوين، جمع (مقليد) (مع أنّ الزمخشري يقول في الكشاف: إنّ هذه الكلمة ليس لها مفرد من لفظها) و(مقليد) و(إقليد) كلاهما تعني المفتاح، وعلى حدّ قول صاحب كتاب (لسان العرب) وآخرين غيره فإنّ كلمة (مقليد) مأخوذة من (كليد) الفارسية الأصل، وفي العربية تستعمل بنفس المعنىٰ، ولذا فإنّ **(مقاليد للشعاوات والأرض)** تعني مفاتيح السماوات والأرض.

هذه العبارة تستخدم ككناية عن امتلاك شيء ما أو التسلّط عليه كأن يـقول أحـد: مفتاح هذا العمل بيد فلان. لذا فإنّ الآية المذكورة أعلاه يمكن أن تشير إلى (وحدانية الله في الملك) وفي نفس الوقت تشير إلى وحدانيته في التدبير والربوبية والحاكمية على هذا العالم الكوني.

و لهذا السبب قررت الآية المذكورة بمثابة استنتاج: ﴿وَالْدَينَ كَفَرُوا بِآياتَ الله لُوائِكَ هُمَ الغاسرون ﴾.

الأتهم تركوا المصدر الرئيسي والمنبع الحمقيقي لكمل الخميرات والبركمات وتماهوا في

[13] الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل

إذا أصبحت، وعشراً إذا أمسيت، لا إله الآ الله والله أكبر وسبحان الله والحمد لله واستغفر الله ولا قوة إلا بالله (هو) الأوّل والآخر والظاهر والباطن له الملك وله الحمد (يحيي ويميت) بيده الخير وهو على كلّ شيء قدير» <sup>(</sup> .

ثم أضاف: «من قالها عشراً إذا أصبح. وعشراً إذا أمسى، أعطّاه الله خصالاً ســـتاً... أوّلهـــا يحرسه من الشيطان وجنوده فلا يكون لهم عليه سلطان».

أمّا من ردد هذه الكلمات بصورة سطحية فإنّه ـ حتماًـ لا يستحق كل هذه المكافآت، فيجب الإيمان بمحتواها والتخلّق بها.

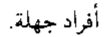
هذا الحديث يمكن أن يشير إلى أسماء الله الحسنيٰ التي هي أصل الحاكمية والمالكية لهذا العالم الكوني.

من مجموع كلَّ الأمور التي ذكرناها في الآيات السابقة بشأن فروع التـوحيد، يمكن الحصول على نتيجة جيّدة، وهي أنّ التوحيد في العبادة هو حقيقة لا يمكن نكرانها وعلى كلّ إنسان عاقل أن لا يسمح لنفسه بالسجود للأصنام، ولهذا فإنّ البحث ينتهي بآية تتحدّث بلهجة حازمة ومتشددة **﴿قُلْ أَفْغَيْرَ الله تأمرونِي لَمِد لَيّها الجاهلونِ»**.

هذه الآية ـ وبالنظر الى أنّ المشركين والكفرة كانوا أحياناً يدعون رسول الله تَكْلُمُ إلى احترام آلهتهم وعبادتها، أو على الأقل عدم الانتقاص منها أو النهي عن عبادتها ـ أعلنت وبمنتهى الصراحة أنّ مسألة توحيد الله وعدم الإشراك به هي مسألة لا تـقبل المساومة والاستسلام أبداً، إذ يجب أن تزال كافة أشكال الشرك وتمحى من على وجه الأرض.

فالآية تعني أنَّ عبدة الأصنام على العموم هم أناس جهلة، لأنَّهــم لا يجـهلون فــقط الباريء عزّوجلّ، بل يجهلون حتىٰ مرتبة الإنسان الرفيعة.

إنّ التعبير بـ«تأمروني» ــالذي ورد في الآية الآنفة ــ يشير إلى أنّ الجهلة كانوا يأمرون رسول الله ﷺ بأن يعبد أصنامهم بدون أيّ دليل منطق، وهذا الموقف ليس بعجيب سن





## الآيات

وَلَقَدْ أُوحِيَ إِلَيْكَ وَ إِلَى ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِكَ لَبِنَ ٱشْرَكْتَ لَيَحْبَطَنَّ عَمَلُكَ وَلَتَكُونَ مِن ٱلْحَسِرِينَ ٢ ٢ بَلِ ٱللَّهَ فَاعْبُدُ وَكُن مِن ٱلشَّكَرِينَ ٢ وَمَاقَدَ رُوا ٱللَّهَ حَقَّ قَدْرِهِ -وَٱلْأَرْضُ جَمِيعً اقَبْضَبَتُهُ, يَوْمَ ٱلْقِيكَ مَةِ وَٱلسَّمَوَتُ مَطْوِيَتَ بِعَمِينِهِ -سُبْحَنَهُ, وَبَعَلَى عَمَّا يُشْرِكُونَ ٢

#### التفسير

الشرك مميط للاعمال:

آيات بحثنا تواصل التطرّق للمسائل المـتعلّقة بـالشرك والتـوحيد والتي كـانت قـد استعرضت في الآيات السابقة أيضاً. **الآية الأولى** تتحدّث بلهجة قاطعة وشديدة حول أخطار الشرك، وتقول:

ولقد أوحي لليك ولإلى الذين من قسبك لنسن أغسركت ليستبطن مسملك ولتكسونان مسن الخاسرين».

وبهذا الترتيب، فإنَّ للشرك نتيجتين خطيرتين، تشملان حتىٰ أنبياء الله فيا لو أصبحوا مشركين، على فرض المحال.

**النتيجة الأولى:** إحباط الأعيال، **والثانية:** الخسران والضياع.

وإحباط الأعمال يعني محو آثار ثواب الأعمال السابقة، وذلك بعد كفره وشركه بالله، لأنّ شرط قبول الأعمال هو الاعتقاد بأصل التوحيد، ولا يقبل أيّ عمل بدون هذا الاعتقاد. فالشرك هو النّار التي تحرق شجرة أعمال الإنسان. والشرك هو الصاعقة التي تهلك كلّ ما جمعه الإنسان خلال فترة حياته. والشرك هو عاصفة هوجاء تدمّر كلّ أعمال الإنسان وتأخذها معها، كما ورد في الآية من سورة إبراهيم **زمثل للذين تفروا برتيهم لمعاليم ترماد لينتذب به للزيح في يوم عاصف** 

[ع

لا يقدرون همّا كسبوا على شيء ذلك هو الصَّلال البعيد).

لذا ورد في حديث عن رسول الله ﷺ: «إن الله تعالىٰ يحاسب كلَّ خلق إلَّا من أشرك بالله فإنَّه لا يحاسب ويؤمر به إلى النَّار» `.

وأمّا خسارتهم فإنّها بسبب بيعهم أكبر ثروة يمتلكونها، ألا وهي العقل والإدراك والعمر في سوق التجارة الدنيوية، وشراؤهم الحسرة والألم بثمنها.

**السؤال:** وهنا يطرح هذا السؤال: هل من الممكن أن يسير الأنبياء العظام في طـريق الشرك حتىٰ تخاطبهم الآية الآنفة بهذه اللهجة؟

**الجواب:** الجواب على هذا السؤال واضح. وهو أنَّ الأنبياء لم يشركوا قطَّ، مع أنَّهـم يتلكون القدرة والإختيار الكاملين في هذا الأمر، ومعصوميتهم لا تـعني سـلب القـدرة والاختيار منهم. إلَّا أنَّ علمهم الغزير وإرتباطهم المباشر والمستمر مع الباريء عـزّوجلّ يمنعهم حتىٰ من النفكير ولو للحظة واحدة بالشرك. فهل يمكن أن يتناول السمّ طبيب عالم وحاذق ومطّلع بصورة جيّدة على تأثير تلك المادة السامّة والخطرة، وهو في حالة طبيعية؟!

الهدف هو إطلاع الجميع على خطر الشرك، فعندما يخاطب الباريء عزّوجلّ الأنبياء العظام بهذه اللهجة الشديدة، فعلىٰ الأمّة أن تحسب حسابها، هذا الأسلوب من قبيل ما نصّ عليه المثل المعروف (إيّاك أعني واسمعي يا جارة).

ونفس المعنى ورد في حديث عن الإمام علي بن موسى الرضائي أثناء إجابته على سؤال وجّهه إليه المأمون، إذ قال: يابن رسول الله أليس من قولك أنّ الأنبياء معصومون؟ قال للله: «بلى» قال: فما معنى قول الله إلى أن قال: فأخبرني عن قول الله: ف**عفى الله عنك لم** أ**ذنت لهم.** [

قال الرضائيًّة: «هذا ممّا نزل بإيّاك أعني واسمعي يا جارة، خاطب الله بذلك نبيّه وأراد به أمته» وكذلك قوله: ﴿لئن لشركت ليحبطنَّ عملك…﴾ وقوله تعالى: ﴿ولولا أن ثبتناك لقد كدت تركن إليهم شيئا قليلا﴾ <sup>7</sup>قال: صدقت يابن رسول الله<sup>1</sup>.

الآية التالية تضيف للتأكيد أكثر وبل الله فاعبد وكن من الشاكرين، 2

تقديم اسم الجلالة للدلالة على الحصر، وذلك يعني أنّ ذات الله المنزّهة يجب أن تكون معبودك الوحيد، ثمّ تأمر الآية بالشكر، لأنّ الشكر على النعم التي أُغدقت علىٰ الإنسان هي سلّم يؤدّي إلى معرفة الله، ونني كلّ أشكال الشرك، فالشكر علىٰ النعم من الأمور الفطرية عند الإنسان، وقبل الشكر يجب معرفة المنعم، ومن هنا فإنّ خط الشكر يؤدّي إلى خط التوحيد، وينكشف بطلان عبادة الاصنام التي لاتهب للانسان أيّة نعمة.

الآية الأخيرة في بحثنا هذا تكشف عن الجذر الرئيسي لانحرافهم، وتقول: ﴿وَهَا قَدَرُوا الله حقّ قدرهه. وهذا تنزّلوا باسمه المقدّس حتىٰ جعلوه رديفاً للأوثان!!

نعم، *فمصدر* الشرك هو عدم معرفة الباريء عزّوجلّ بصورة صحيحة، فالذي يعلم: **أوَلاً:** أنّ الله مطلق وغير محدود من جميع النواحي.

**وثانياً:** أنّه خالق كلّ الموجودات التي تحتاج إليه في كلّ لحظة من لحظات وجودها. **وثالثاً:** أنّه يدير الكون ويحلّ كلّ عقد المشاكل، وأنّ الأرزاق بيده، وحتىٰ الشفاعة إنّما تترّ بإذنه وأمره، فما معنىٰ توجّه من يعلم بكلّ هذه الحقائق إلى غير الله.

وأساساً فإنّ وجود مثل هذه الصفات في موجودين اتنين أمر محال، لأنّه من غير المكن عقلاً وجود موجودين مطلقين من جميع الجهات.

ثمّ يأتي القرآن بعبارتين كنائيتين بعد العبارة السابقة، وذلك لبيان عظمة وقدرة الباريء عزّوجلّ، إذ يقول كلام الله المجيد: **ووالأرض جميعا قيضته يوم القيامة والسّحاوات مطويّات** بيمينه».

«**القبضة»،** الشيء الذي يقبض عليه بجميع الكف، تستخدم \_ عادة \_ للـ تعبير عـن القدرة المطلقة والتسلّط التام، مثلها نقول في كلماتنا اليومية الدارجة: إنّ المدينة الفلانية هي بيدي، أو الملك الفلاني هو بيدي وفي قبضتي.

**«مطويات»:** من مادة (طي) وتعني الثني، والتي تستعمل أحـياناً كــناية عــن الوفــاة وانقضاء العمر، أو عن عبور شيء ما.

والعبارة المذكورة أعلاه استخدمت بصورة واضحة بشأن السهاوات في الآية ٢٠٤ من

سورة الأنبياء ﴿يوم نطوي السّما، كطيّ السّجلّ للكتب ﴾. فالذي يثنى طومارأ ويحمله بيده اليمني يسيطر بصورة كاملة على الطومار الذي يحمله بتلك اليد. وانتخبت اليد اليمنيٰ هنا لأنَّ أكثر الأشخاص يؤدُّون أعمالهم المهمَّة باليد اليمنيٰ ويحسّون بأنّها ذات قوّة وقدرة أكثر.

[ع

خلاصة الكلام، أنّ كلّ هذه التشبيهات والتعابير هي كناية عن سلطة الله المطلقة على عالم الوجود في العالم الآخر، حتى يعلم الجميع أنّ مفتاح النجاة وحلّ المشاكل يوم القيامة هو بيد القدرة الإلهيّة، كي لا يعمدوا إلى عبادة الأصنام وغيرها من الآلهة بـذريعة أنّهـا ستشفع لهم في ذلك اليوم.

**السؤال:** ولكن هل أنَّ السهاء والأرض ليستا في قبضته في الحياة الدنيا؟ فسلم يخـصّ الحديث عنها في الآخرة؟

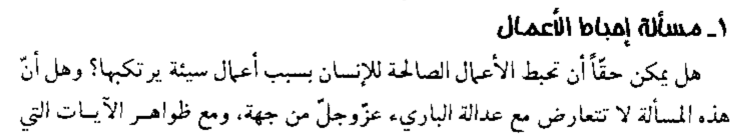
**الجواب:** إنّ قدرة الباريء عزّوجلّ تظهر وتتجلّىٰ في ذلك اليوم أكثر من أيّ وقت مضىٰ، وتصل إلى مرحلة التجلّي النهائي، وكل إنسان يدرك ويشعر أنّ كلّ شيء هو من عند الله وتحت تصرفه، إضافة إلى أنّ البعض اتّجه إلى غير الله بذريعة أنّ أولئك سينقذونه يوم القيامة، كما فعل المسيحيون، إذ أنّهم يعبدون عيسىٰ للله متصوّرين أنّه سينقذهم يـوم القيامة، وطبقاً لهذا فمن المناسب التحدّت عن قدرة الباريء عزّوجلّ في يوم القيامة.

ويتّضع بصورة جيّدة ممّا تقدّم أنّ طابع الكناية يطغىٰ على هذه العبارات، وبسبب قصور الألفاظ المتداولة فإنّنا نجد أنفسنا مضطرين إلى صبّ تلك المعاني العميقة في قوالب هذه الألفاظ البسيطة، ولا يرد إمكانية تجسيم الباريء عزّوجلّ من خلالها، إلّا إذا كان الشخص الذي يتصوّر ذلك ذا تفكير ساذج وعقل بسيط جدّاً، وحيث نفتقد ألفاظاً تبيّن مقام عظمة الباريء عزّوجلّ بصورة واضحة، إذن فيجب الاستفادة بأقصىٰ مايكن من الكنايات التي لها مفاهيم كثيرة ومتعددة.

على أيّة حال. فبعد التوضيحات التي ذكرت أنفاً. يعطي الباريء عزّوجلّ في أخر الآية نتيجة مركّزة وظاهرية. إذ يقول: **(سبحانه وتعالىٰ منا يشركون)**.

فلو لم يكن بنو آدم قد أصدروا أحكامهم على ذات الله المقدّسة المنزّهة وفق مقاييس تفكيرهم الصغيرة والمحدودة، لما انجر أحد منهم إلى حبائل الشرك وعبادة الأصنام.

بعثان



تقول: ﴿ فَمِنْ يَعْمَلُ مُثْقَالُ دُرَّةَ خَيراً يَرَهُ \* وَمِنْ يَعْمَلُ مُثْقَالُ دُرَّةً شَرًّا يره ﴾ ؟ ﴿

البحث في هذه المسألة طويل وعريض سواء من حيث الادلة العقلية أو النقلية، وقد أوردنا جزءاً منه في ذيل الآية ٢١٧ من سورة البقرة، وسنذكره في نهاية بعض الآيات التي تتناسب مع الموضوع في المجلدات القادمة إن شاء الله.

وممممممم تجب الإشارة إليه هنا هو: إذا كان هناك شك في مسألة (إحباط الأعمال) بسبب المعاصي، فإنّه لا ينبغي أن يشكّ أبداً في تأثير الشرك على إحباط الأعمال، لأنّ آيات كثيرة في القرآن الجيد \_أشير إلى بعضها آنفاً \_ تقول وبصراحة (إنّ الوفاة على الإيمان) هي شرط قبول الأعمال، وبدونها لا يقبل من الإنسان أيّ عمل.

فقلب المشرك كالأرض السبخة التي مهما بذرت فيها أنواع بذور الورد، ومهما هـطل عليها المطر الذي هو مصدر الحياة، فإنّ تلك البذور سوف لن تنبت أبداً.

#### ٢\_ عل عرف المؤمنون الله؟

قرأنا في الآيات الآنفة أنَّ المشركين لم يعرفوا الله حق معرفته، إذ أنَّهم لو عرفوه لما ساروا في طريق الشرك ومعنىٰ هذا الكلام أنَّ المؤمنين الموحّدين هم وحدهم الذين عرفوا الله حقّ معرفته.

**السؤال: و**هنا يطرح هذا السؤال وهو: كيف يتلاءم هذا الكلام مع الحديث المـشهور لرسول اللهﷺ والذي يقول فيه: «ما عرفناك حق معرفتك، وما عبدناك حق عبادتك».<sup>[1</sup>

**الجواب: و**للجواب على هذا السؤال يجب القول: إنّ للمعرفة مراحل، أعلاها هي تلك المعرفة التي تخصّ ذات الله المقدّسة، والتي لا يمكن لأيّ أحد أن يعرفها أو يطّلع عليها غير ذاته المقدسة التي تعرف كنه ذاته المقدسة، والحديث الشريف المذكور يشير إلى هذا المعنى'.

أمّا بقية المراحل التي تأتي بعد هذه المرحلة والتي يمكن للعقل البشري أن يتعرّف عليها. هي مرحلة معرفة صفات الله بصورة عامة ومعرفة أفعاله بصورة مفصّلة، وهذه المرحلة كما ذكرنا ممكنة بالنسبة للإنسان. والمراد من معرفة الله الوصول إلى هذه المرحلة، والآية مورد

بحثنا تحدّثت عن هذه المرحلة، حيث إنَّ المشركين يجهلون هذا المقدار من المعرفة أيضاً. ଚ୍ଚତ୍ୟ

۲. بحارالانوار، ج ۷۱، ص ۲۳.

۱. الزلزلة، ۷ و ۸.

وَنُفِخَ فِي ٱلْصُورِفَصَعِقَ مَن فِي ٱلسَّمَوَ تِ وَمَن فِي ٱلْأَرْضِ إِلَّا مَن شَاَءَ ٱللَّهُ ثُمَّ نُفِخَ فِيهِ أُخْرَى فَإِذَاهُمْ قِيَامٌ يُنَظُرُونَ ۞

## التفسير

(النفغ في الصور) وموت وإمياء جميع العباد:

الآيات الأخيرة في البحث السابق تحدّثت عن يوم القيامة. وآية بحثنا الحالي تواصل الحديث عن ذلك اليوم مع ذكر إحدى الميزات المهمة له، إذ تبدأ الحديث بنهاية الحياة في الدنيا. و تقول: **﴿ونفخ في للمّور فصعق من في السّعاولت ومن في الأرض إلّا من شا. الله ﴾**.

يتّضح بصورة جيّدة من هذه الآية أنّ حادثتين تقعان مع نهاية العالم وعند البعث، في الحادثة الأولىٰ يموت الأحياء فوراً، وفي الحادثة الثانية \_التي تقع بعد فترة من وقوع الحادثة الأولىٰ \_ يعود كلّ الناس إلى الحياة مرّة أخرىٰ، يقفون بانتظار الحساب.

القرآن الجميد عبّر عن هاتين الحادثتين بـ «النفخ في الصور»، وهذا التعبير كناية عـن الحوادث المفاجئة والمتزامنة التي ستقع. و«الصور» بمعنىٰ البوق الذي يتّخذ من قرن الثور ويكون مجوّفاً عادة حيث يستخدم مثل هذا البوق في حركة القوافل أو الجيش وتوقّفها، وطبعاً هناك تفاوت بين النفخة للحركة والنفخة للتوقف.

كما يبيَّن هذا التعبير سهولة الأمر، ويوضّح كيف أنَّ الباريء عزّوجلّ ـ من خلال أمر بسيط وهو النفخ في الصور ـ يميت كلّ من في السماء والأرض، وكيف أنَّه يبعثهم من جديد بنفخة صور أخرى.

وقلنا سابقاً إنّ الألفاظ التي نستخدمها في حياتنا اليومية عاجزة عن توضيح الحقائق المتعلّقة بعالم ما وراء الطبيعة أو نهاية العالم وبدء عــالم آخــر بــدقّة، ولهــذا الــــبب يجب الاستفادة من أوسع معاني الألفاظ الدارجة والمتداولة مع الإلتفات إلى القرائن الموجودة.

## ١١] الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل

**توضيح:** لقد وردت تعبيرات مختلفة في القرآن الجيد عن نهاية الحياة في هذا العالم وبدء حياة أخرى في عالم آخر، حيث ورد الحديث عن (النفخ في الصور) في أكثر مـن عـشر آيات <sup>(</sup>.

في إحداها استخدمت عبارة النقر في الناقور ﴿فَإِذَا نَقَر فَي النَّاقُور \* فَذَلك يَسْوَمُنَذِ يَسُومُ عسيرَهُ <sup>7</sup>.

وفي بعضها استخدمت عبارة (القارعة) كما في الآيات ١ و٢ و٣ من سـورة القـارعة ﴿القارعة \* ها القارمة \* وها أدراك ها القارمة﴾.

وأخيراً استخدمت في بعضها عبارة «صيحة» والتي تعني الصوت العظيم، كما ورد ذلك في الآية ٤٩ من سورة يس **﴿ماينظرون لِلَّا صيحة واحدة تأخذهم وهـم يـخصّمون﴾** التي تتحدّث عن الصيحة التي تقع في نهاية العالم وتفاجىء كل بني آدم.

أمّا الآية ٥٣ من سورة يس **وإن كانت** *إلا صيحة واحدة فإذا هم جميع لدينا هحضرون***﴾ فإنّها تتحدّث عن صيحة (الإحياء) التي تبعث الناس من جديد وتحـضر هم إلى محـكمة العدل الإلهيّة.** 

من مجموع هذه الآيات يمكن أن يستشف بأنّ نهاية أهل السموات والأرض تتمّ بعد صيحة عظيمة وهي (صيحة الموت) وأنّهم يبعثون من جديد وهم قيام بـصيحة عـظيمة أيضاً، وهذه هي (صيحة بعث الحياة).

وأمّا كيف تكون هاتان الصيحتان؟

وما هي آثار الصيحة الأولى وتأثير الصيحة الثانية؟ فلا علم لأحد بهما إلّا الله سبحانه وتعالى، ولذا ورد في بعض الرّوايات ـ التي تصف (الصور) الذي ينفخ فيه «إسراف يل» في نهاية العالم ـ عن علي بن الحسين للله : «وللصور رأس واحد وطرفان، وبين طرف رأس كـلً منهما إلى الآخر مثل ما بين السماء إلى الأرض، قال: فينفخ فيه نفخة فيخرج الصوت من الطرف الذي لي الأخر مثل ما بين السماء إلى الأرض، قال: فينفخ فيه نفخة فيخرج الصوت من الطرف

يلي السماوات فلا يبقى في السماوات ذو روح إلاّ صعق ومات إلاّ إسرافيل. قال: فسيقول الله لإسرافيل: يا إسرافيل، مت، فيموت إسرافيل...» `.

على أيّة حال، فإنّ أكثر المفسّرين اعتبروا (النفخ في الصور) كناية لطيفة عن كيفية نهاية العالم وبدء البعث، ولكن مجموعة قليلة من المفسّرين قالوا: إنّ (صور) هي جمع (صورة) وطبقاً لهذا القول، فقد اعتبروا النفخ في الصور يعني النفخ في الوجه، مثل نفخ الروح في بدن الإنسان، ووفق هذا التّفسير ينفخ مرّة واحدة في وجوه بني آدم فيموتون جميعاً، وينفخ مرة أخرى فيبعثون جميعاً<sup>7</sup>.

هذا التّفسير إضافة إلى كونه لا يتطابق مع ما جاء في الروايات، فإنّه لا يتطابق أيضاً مع الآية مورد بحثنا، لأنّ الضمير في عبارة **(ثم نفخ فيه أخرى) م**فرد مذكر يعود على الصور، في حين لو كان يراد منه المعنىٰ الثّاني لكان يجب استعمال ضمير المفرد المؤنث في العبارة لتصبح (نفخ فيها).

إنَّ النفخ في الوجه في مجال إحياء الأموات يعدَّ أمراً مناسباً (كما في معجزات عيسى ﷺ) إلَّا أنَّ هذا التعبير لا يمكن استخدامه في مجال قبض الأرواح.

#### ہدوث

## ١\_ هل أنَّ النفغ في الصور يتمَّ مرتين، أو أكثر؟

المشهور بين علماء المسلمين أنَّه يتمّ مرّتين فقط، وظاهر الآية يوضّح هذا أيضاً، كما أنّ مراجعة آيات القرآن الأخرى تبيّن أنّ هناك نفختين فقط، لكن البعض قال: إنّهــا ثــلاث نفخات، والبعض الآخر قال: إنّها أربع.

وبهذا الشكل فالنفخة الأولى يقال لها نفخة (الغزع)، وهذه العبارة وردت في الآية ٨٧ من سورة ا<sup>لن</sup>مل **﴿ويوم ينفخ في للصّور ففزع من في للسّماولت، ومن في الأرض)**.

والنفختان الثانية والثَّالثة يعتبرونها للإماتة والإحياء، والتي أشير إليها في آيات بحثنا من آباسة آبستار ما أبلاد المات من من يتربنه من يدلل

أمّا الذين احتملوا أنّ النفخات أربع، فيبدو أنّهم استشفّوا ذلك من الآية ٥٣ من سورة يس والتي تقول بعد نفخة الإحياء**(بن كانت صيحة واحدة فإذا هم جميع لدينا محضرون)** وهذه النفخة هي (لجمعهم وإحضارهم).

077

والحقيقة أنّه ليس هناك أكثر من نفختين، ومسألة الفزع والرعب العام في الواقع هي مقدمة لموت جميع البشر والذي يتم بعد النفخة الأولى أو الصيحة الأولى، كما أنّ نفخة الجمع هي تتمة لنفخة الإحياء والبعث، وبهذا الشكل فلا يوجد أكثر من نفختين (نفخة الموت) و(نفخة الإحياء)، وهناك شاهد آخر على هذا القول وهو الآيتان ٦ و٧ من سورة النازعات، اللتان تقولان: **(يوم ترجف الرّاجفة \* تتبعيا الرّادفة)**.

#### ۲۔ ما هو صور إسرافيل؟

يجب الاعتراف في البداية بأنَّ معلوماتنا بشأن هذا الموضوع هـي كـمعلوماتنا بشأن الكثير من المسائل المتعلَّقة بيوم القيامة، فهي معلومات عامة لا أكثر، إذ نجهل الكثير من تفاصيل ذلك اليوم كما قلنا.

والتدقيق في الروايات الواردة في المصادر الإسلامية بشأن تفسير كلمة (الصور) تبيّن عكس ما يتصور البعض من أنّ (الصور) هو (زمارة) أو (مزمار) أو (بوق) اعتيادي.

وقد جاء في رواية عن الإمام زين العابدين الله الله قال: «إنّ الصور قرن عظيم له رأس واحد وطرفان، وبين الطرف الأسفل الذي يلي الأرض إلى الطرف الأعلى الذي يلي السماء مثل تخوم الأرضين إلى فوق السماء السابعة، فيه أثقاب بعدد أرواح الخلائق» .

۲. علم اليقين، ص ۸۹۲ لثالى الأخبار، ص ٤٥٣.

سورة الزّمر / الآية ٦٨

5]

طرح مسألة النور هنا بمثابة جواب على المؤال الشّابي المذكور أعملاه، ويموضّح أنَّ الصيحة العظيمة ليست من قبيل الأمواج الصوتية الاعتيادية، وإنَّما همي صبيحة أعطم وأعظم، وتكون أمواجها ذات سرعة فائقة وغير طبيعية حتى أنَّها أسرع من الضوء الذي يجتاز السماء والأرض بفترة زمنية قصيرة جدّاً، فني المرّة الأولىٰ تكون مميتة، في المرّة الثانية تكون باعثة للأموات.

أمّا كيف يتسبب مثل هذا الصوت في إماتة العالمين. فإن كان هـذا الأمـر عـجيباً في السابق، فإنَّه غير عجيب اليوم، لأنَّنا سمعنا كثيراً بأنَّ الأمواج الإنفجارية تسببت في تمزَّق أجساد البعض وإصابة آخرين بالصمم، ورمي أخرين إلى مسافة بـعيدة عـن مكـانهم. وتسببت في تدمير البيوت أيضاً، كما شاهد الكثير منّا كيف أنَّ زيادة سرعة الطائرة وبعبارة أخرى (اختراق حاجز الصوت) يولّد صوتاً مرعباً وأمواجاً مدمّرة، قد تحطم زجاج نوافذ الكثير من العمارات والبيوت.

فإذا كانت الأمواج الصوتية الصغيرة التي هي من صنع الإنسان تحدث مثل هذا التأثير. فما هي الآثار التي تتركها الصيحة الإلهيَّة العظيمة؟ إنَّها بلا شكَّ انفجار عالمي كبير.

ولهذا السبب لا عجب أيضاً إن قلنا بوجود أمواج تقابل تــلك الأمـواج. وأنَّهــا تهـزّ الإنسان و توقظه و تحييه، رغم أنَّه من العسير علينا تصوّر هذا المعنىٰ، ولكننا نرى داغاً كيف يوقظ النائم من نومه بواسطة الصوت، وكيف يعود الإنسان المغميٰ عليه إلى حالته الطبيعية بواسطة عدّة صعقات شديدة، ونكرر القول مرّة أخرى، ونقول: إنَّ علمنا المحدود لا يمكنه إدراك سوى ظلَّ هذه الأمور ومن بعيد.

#### ٢- من هم المستثنون؟

كما مرّ علينا في الآية المبحوثة عنها فإنَّ كلَّ أهل السموات والأرض يموتون سمويًا مجموعة واحدة ﴿ لِلّا مِنْ شاء الله فَمن هي هذه المجموعة؟ هناك اختلاف بين المفسّرين بشأن هذا الأمر:

فمجموعة من المفسّرين قالوا: إنَّهم ملائكة الله الكبار، كجبرائيل وميكائيل وإسرافيل

وعزرائيل، وقد أشارت رواية إلى هذا المعنى 📜

البعض أضاف إلى أولئك الملائكة الكبار، حملة عرش الله (كما وردت في رواية أخرىٰ)<sup>؟</sup>. ومجموعة أخرى قالت: إنّ أرواح الشهداء مستثناة من الموت، وفقاً لما جاء في آيات القرآن الجيد **(أحيا. عند ربيهم يرزقون)** كما ورد في رواية تشير إلى هذا المعنىٰ<sup>؟</sup>.

وبالطبع فإنّ هذه الروايات لا تتعارض مع بعضها البعض، ولكن في كلّ الصور فإنّ هذه الجموعة المتبقية تموت في نهاية الأمر، كما أوضحته تلك الرّوايات، ولا يبتى أحد حيّاً في هذا العالم سوى الباريء عزّوجلّ إذ هو **﴿حيّ لايموسهِ**.

وعن كيفية موت الملائكة وأرواح الشهداء والأنبياء والأولياء، فيحتمل أنَّ المراد من موت أولئك هو قطع إر تباط الروح عن قالبها المثالي، أو تعطيل نشاط الروح المستمر.

#### ٤\_ فمائية النفمتين

آيات القرآن الكريم توضّح بصورة جيّدة أنّ النفختين تقعان بصورة مفاجئة، والنفخة الأولى تكون فجائية بحيث إنّ مجموعة كبيرة من الناس تكون منشغلة بالتجارة والجدال والنقاش في أموالهم وبيعهم وشرائهم، وفجأة يسمعون الصيحة، فيسقطون في أماكنهم ميتين، كها صرّحت بذلك الآية ٢٩ في سورة يس **ولن كانت إلّا صيحة واحدة فبإذا هم** خاهدون».

وأمّا (الصيحة الثانية) فإنّ آيات القرآن الكريم ــ ومنها الآية التي هي مورد بحثناــ تبيّن بأنّها تقع فجأة أيضاً.

## ٥\_ماهى الفاصلة الزمنية بين النففتين؟

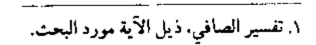
الآيات القرآنية لم تذكر توضيحاً حول هذا الأمر. سوى كلمة (ثم) التي وردت ضمن آية بحثنا والتي تدل على وجود فاصل زمني بين النفختين. إلّا أنّ بعض الرّوايات ذكرت بأنّ

سورة الزّمر / الآية ٧٨

[ع

على أيّة حال فالتفكّر في نفخة الصور ونهاية العالم، وكذلك بالنفخة الثانية وبدء عالم جديد، ومع ملاحظة الإشارات التي وردت في القرآن الجيد، والتفاصيل الأخرى في الرّوايات الإسلامية بهذا الشأن، يعطي دروساً تربوية عميقة للإنسان، وخاصّة أنّها توضّح هذه الحقيقة، وهي البقاء على استعداد دائم لاستقبال مثل هذا الحادث العظيم والرهيب في كلّ لحظة، لأنّه لم يحدد لوقوعها تاريخ معيّن، إذ يحتمل وقوعها في أيّة لحظة، إضافة إلى أنّها تقع من دون مقدمات، لذا ورد في ذيل إحدى الرّوايات الخاصة بنفخ الصور والمذكورة آنفاً أنّ الراوي قال، عندما وصل الكلام إلى هذا الأمر «رأيت علي بن الحسين يبكي عند ذلك «بكاء شديداً»، إذ كان قلقاً جداً من مسألة نهاية العالم ويوم القيامة، وإحضار الناس للحساب في محكمة العدل الإلمية»<sup>1</sup>.

8003



## الآيتان

وَأَشْرَقَتِ ٱلْأَرْضُ بِنُورِ رَبِّهَا وَوُضِعَ ٱلْكِنَٰبُ وَجِاْىٓ ۽ بِٱلنَّبِيِّنَ وَٱلشَّهَدَآءِ وَقُضِىَ بَيْنَهُم بِٱلْحَقِّ وَهُمْ لَا يُظْلَمُونَ ۞ وَوُفِيَتَ كُلُّ نَفْسٍ مَّاعَمِلَتْ وَهُوَ أَعْلَمُ بِمَا يَفْعَلُونَ ۞

#### التفسير

اليوم الذي تشرق الأرض بنور ربُّها:

آيتا بحثنا تواصلان استعراض الحديث عن القيامة والذي بدأ قبل عدّة آيات، وهاتان الآيتان تضمّان سبع عبارات منسجمة، كلّ واحدة تتناول أمراً من أُمور المعاد، لتـكمل بعضها البعض، وتقيم الدليل على ذلك.

في البداية تقول: **﴿ولَعُرقَتُ الأَرْضَ بِتَوْرَ رَبِّهَا﴾**.

وقد اختلف المفسّرون في معنىٰ إشراق الأرض بنور ربها، إذ ذكروا تفسيرات عديدة، اخترنا ثلاثاً منها، وهي :

١- قالت طائفة: إنَّ المراد من نور الرب هو الحق والعدالة، الذي ينير بهما ربّ العالمين الأرض في ذلك اليوم، حيث قال العلامة المجلسي في بحارالأنوار: «أي أضاءت الأرض بعدل ربها يوم القيامة، لأن نور الأرض بالعدل»<sup>(</sup>.

والبعض الآخر اعتبر الحديث النبوي (الظلم ظلمات يوم القيامة) شــاهداً عــلىٰ هــذا المعنىٰ`.

فيا قال «الزمخشري» في تفسيره الكشاف: (وأشرقت الأرض بما يقيمه فيها من الحق والعدل ويبسطه من القسط في الحساب ووزن الحسنات والسيئات).

بحار الانوار، ج ٦، ص ٣٢١.
 بقسير روح المعاني، وتفسير روح البيان، ذيل الآية مورد البحث.

سورة الزَّمر / الآية ٦٩ ـ ٧٠

5]

٢\_ البعض الآخر يعتقد أنَّه إشارة إلى نور غير نور الشمس والقمر، يخلقه الله في ذلك اليوم خاصّة.

٣ أمّا المفسّر الكبير العلّامة الطباطباني أعلىٰ الله مقامه الشريف صاحب تفسير الميزان فقد قال: إنَّ المراد من إشراق الأرض بنور ربُّها هو ما يخصِّ يوم القيامة من انكشاف الغطاء وظهور الأشياء بحقائقها وتجلَّى الأعمال من خير أو طاعة أو معصية أو حـق أو بـاطل للناظرين. وقد استدل العلَّامة الطباطبائي على هذا الرأي بالآية ٢٢ من سورة (ق) ﴿لقد كنت في مُفلة هن هذا فكشفنا منك مُطارك فيصرك لليوم حديد) . و هذا الإشراق وإن كان عاماً لكل شيء يسعه النور، لكن لمَّا كان الغرض بيان ما للأرض وأهلها يومئذٍ من الشأن، خصَّها بالبيان

وبالطبع فإنَّ هذه التفاسير لا تتعارض فما بينها، ويمكن القول بصحتها جميعاً. مـع أنَّ التَّفسيرين الأوَّل والثَّالث أنسب من غير هما.

ومن دون شك فإنَّ هذه الآية تتعلَّق بيوم القيامة، وإن وجدنا بعض روايات أهل البيت الأطهار (عليهم السلام) تفسَّرها على أنَّها تعود إلى ظهور القائم المهدي المنتظر عجل الله تعالى فرجه الشريف، فهي في الواقع نوع من التطبيق والتشبيه، وتأكيد لهذا المعنىٰ، وهو عند ظهور المهدى (عج) تصبح الدنيا نموذجاً حيّاً من مشاهد القيامة، إذ يملأ هذا الإمام بالحق ونائب الرّسول الأكرم وخليفة الله، الأرض بالعدل إلى الحدّ الذي ترتضيه الحــياة الدنيا.

ونقل (المفضل بن عمر) عن الإمام الصادق الله «إذا قام قائمنا أشرقت الأرض بنور ربّها واستغنىٰ العباد عن ضوء الشمس وذهبت الظلمة» `.

العبارة الثّانية في هذه الآية تتحدَّث عن صحائف الأعبال. إذ تقول: ﴿ووضع الكتاب﴾.

الصحائف التي تتضمن جميع صغائر وكبائر أعمال الإنسان، وكما يقول القرآن المجيد في الآية ٤٩ من سورة الكهف ﴿لايتادر ستيرة ولاكبيرة إلَّا أحصاها).

و تضيف العبارات التي تتحدَّث عن الشهود **﴿وجي بالنَّبِيِّين والشَّهدا،﴾**.

فالانبياء يحضرون ليسالوا عن ادائهم لمهام الرسالة. كما ورد في الآية ٦ مـن سـورة الأعراف ﴿ولنسألنَّ المرسلينَ».

 إرشاد المفيد، والخبر ذاته في تفسير الصافي وتفسير نورالثقلين في ذيل الآيات سورد البحث، وننفس المعنى، ورد في ج ٥٢، ص ٣٣٠ من بحار الأنوآر للمرحوم العلَّامة المجَّلسي، مع شيء من الاختصار.

كما يحضر شهداء الأعمال في محكمة العدل الإلهيّة ليدلوا بشهاداتهم. صحيح أنّ الباريء عزّوجلّ مطّلع على كلّ الأمور. ولكن للتأكيد على مقام العدالة يدعو شهـداء الأعـمال للحضور في تلك المحكمة.

ذكر المفسّرون آراء عديدة بشأن أولئك الشهداء على الأعمال، حيث قال البعض: إنّهم الصالحون والطاهرون والعادلون في الأمّة، الذين يشهدون على أداء الأنسبياء لرسسالتهم، وعلى أعمال الناس الذين كانوا يعاصرونهم، و(الأثمة المعصومون) هم في طسليعة شهسداء الأعمال.

في حين يعتقد البعض الآخر بأنَّ الملائكة هم الشهداء على أعمال الإنسان، والآية ٢١ في سورة (ق) تعطى الدليل على هذا المعنىٰ **(وجامع كلّ نفس معها سائق وشهيد)**.

وقال البعض: إنَّ أعضاء بدن الإنسان ومكان وزمان الطباعة والمعصية هـم الذيبن يشهدون على الإنسان يوم القيامة.

ويبدو أنَّ كلمة (شهداء) لها معان واسعة، أشار كلَّ مفسّر إلى جانب منها في تفسيره.

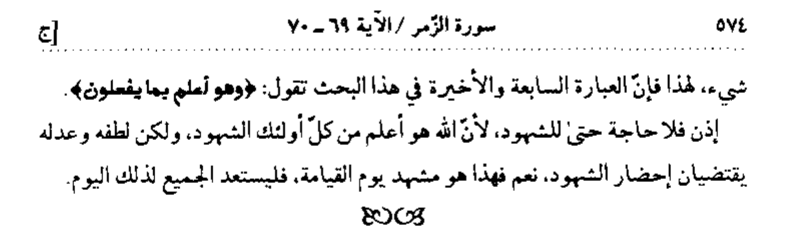
و احتمل البعض أنّها تخصّ «الشهداء» الذين قتلوا في سبيل الله، ولكن هذا الإحتمال غير وارد، لأنّ الحديث هو عن شهداء محكة العدل الإلهي، وليس عن شهداء طريق الحق، مع إمكانية انضامهم إلى صفوف الشهود.

العبارة الرّابعة تقول: ﴿وَقُضْ بِينْهُمْ بِالْحَقْ﴾.

والخامسة تضيف: **﴿وهم لايظلمون﴾**.

فمن البديهيات، عندما يكون الحاكم هو الباريء عـزّوجلّ، وتـشرق الأرض بـنور عدالته، وتعرض صحائف أعمال الإنسان التي تبيّن كلّ صغيرة وكـبيرة بـدقّة، ويحـضر الأنبياء والشهود والعدول، فلا يحكم الباريء عزّوجلّ إلا بالحق، وفي مثل هذه المحاكم لا وجود للظلم والاستبداد مطلقاً.

العبارة السادسة في **الآية التالية** أكملت الحديث بالقول: **(ووفيت كل نفس ما عملت ».** الترجيب الذي السيات المترجيلات ما حداله مكانات مماناته أعلم من أن يهرد



## الآيتان

وَسِيقَ ٱلَّذِينَ حَكَفَرُوٓ أَإِلَىٰ جَهَنَّمَ زُمُرًّا حَتَىٰ إِذَاجَاءُوهَا فُيَحَتَ أَبْوَبُهَا وَقَالَ لَهُمْ خَزَنَنُهُ آاَلَمْ يَأْتِكُمْ رُسُلٌ مِنكُمْ يَتْلُونَ عَلَيْكُمْ ءَاينَتِ رَبِّكُمْ وَيُنذِ رُونَكُمْ لِقَاءَ يَوْمِكُمْ هَذَأْقَالُواْ بَلَىٰ وَلَكَنَ حَقَّتَ كَلِمَةُ ٱلْعَذَابِ عَلَى ٱلْكَفِرِينَ ٢

#### التفسير

الذين يدغلون مِهدم زمراً:

تواصل الآيات هـنا بحث المـعاد، وتسـتعرض بـالتفصيل ثـواب وجـزاء المـؤمنين والكافرين، الذي استعرض بصورة مختصرة في الآيات السابقة. وتبدأ بأهـل جـهنم، إذ تقول: **(وسيق للذين كفروا إلى جهنم زهراً)**.

فمن الذي يسوقهم إلى جهنم؟

كما هو معروف فإنّ ملائكة العذاب هي التي تسوقهم حتى أبواب جهنم، ونظير هـذه العبارة ورد في الآية ٢١ من سورة (ق)، إذ تقول: **﴿وجامت كلّ نفس معها سائق وشهيد»**.

عبارة «زمر» تعني الجماعة الصغيرة من الناس. وتوضّح أنَّ الكافرين يساقون إلى جهنم على شكل مجموعات صغيرة ومتفرقة.

و«سيق» من مادة (سوق) وتعني (الحث على السير).

ثم تضيف ﴿ حتَّىٰ إذا جاءوها فتحت لَبوليها وقال لهم حَزنتها ألم يأتكم رسل منكم يتلون عليكم آيات رتكم وينذرونكم لقاء يومكم هذا ﴾ `.

 <sup>«</sup>خزنة» جمع «خازن» من مادة «خزن» على وزن (جزم) وتعني حافظ الشيء، و(خمازن) تبطلق عملى المحافظ والحارس.

سورة الزّمر / الآية ٧١ ـ ٧٧

ē]

يتّضح بصورة جيّدة من خلال هذه العبارة، أنّ أبواب جهنم كانت مغلقة قبل سوق أولئك الكفرة، وهي كأبواب السجون المغلقة التي تفتح أمام المتهمين الذين يراد سجنهم، وهذا الحدث المفاجيء يوجد رعباً ووحشة كبيرة في قلوب الكافرين، وقـبل دخـولهم يتلقاهم خزنة جهنم باللوم والتوبيخ، الذين يقولون استهجاناً وتوبيخاً لهم: لم كفرتم وقد هيأت لكم كافة أسباب الهداية، ألم يرسل إليكم أنبياء منكم يـتلون آيـات الله عـليكم باستمرار، ومعهم معجزات من خالقكم، وإنذار وإعلام بالأخطار التي ستصيبكم إن كفرتم بالله ؟

حقّاً إنَّ كلام خزنة جهنم يعدَّ من أشدَّ أنواع العذاب على الكافرين الذين يواجهون بمثل هذا اللوم فور دخولهم جهنم.

على أيَّة حال، فإنَّ الكافرين يجيبون خزنة جهنم بعبارة قـصيرة مـلؤها الحـسرات، قائلين: ﴿قالوا بِليْ ولكنْ حقَّت كلمة العدّلب على الكافرين﴾.

مجموعة من المفسّرين الكبار اعتبروا **وكلمة للمذلب)** إشارة إلى قوله تعالىٰ حين هبط آدم على الأرض، أو حينها قرر الشيطان إغواء بني آدم، كها ورد في الآية ٣٩ من سورة البقرة **(والَّذِينَ كفروا وكذّبوا بآياتنا أولئك أصحاب النّار هم فيها خالدون)**.

وحينها قال الشيطان: لأغوينهم جميعاً إلّا عبادك المخلصين، فأجابه الباريء عـزّوجلّ ﴿لَهلاَنَ جِهنِّم مِن الجِنَّة والنَّاس أجمعين ﴾ <sup>ت</sup>.

وبهذا الشكل اعترفوا بأنّهم كذّبوا الأنبياء وانكروا آيات الله، وبالطبع فإنّ مصيرهم لن يكون أفضل من هذا.

كما يوجد احتمال في أنَّ المراد من **(مقَت كلمة للعدّلب)** هو ما تعنيه الآية السـابعة في سورة (يس) **(لقد حقّ القول على أكثرهم فيهم لايؤمنون)**.

وهو إشارة إلى أنَّ الإنسان يصل أحياناً ـ بسبب كثرة ذنوبه وعدائه ولجاجته وتعصّبه أماه الحتي المدينية بحقا علم قلبه ولا يبتر أمامه أيَّ طبيق العبدة، وفي هذه الحالة

 ديتلون» و دينذرون» كليهما فعل مضارع ودليل على الإستمرارية. ٢. السحدة، ١٣.

٥٧٧ الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل

وعلى أيّة حال، فإنّ مصدر كلّ هذه الأمور هو عمل الإنسان ذاته، وليس من الصحيح الاستدلال بهذه الآية على مقولة الجبر وفقدان حرية الإرادة.

هذا النقاش القصير ينتهي مع اقترابهم من عتبة جهنم وقيل لدخلوا ليولب جهنّم خالدين فيها فبنس مثوى للمتكبّرين».

فأبواب جهنم ـكما أشرنا إليها من قبل ـ يمكن أن تكون قـد نـظّمت حسب أعـمال الإنسان، وإنّ كلّ مجموعة كافرة تدخل جهنم من الباب الذي يتناسب مع أعمالها، وذلك مثل أبواب الجنّة التي يطلق على أحد أبوابها اسم «باب المجاهدين» وقـد جـاء في كـلام لأميرالمؤمنين ﷺ «إنّ الجهاد باب من أبواب الجنّة» `.

والذي يلفت النظر هو أنّ ملائكة العذاب تؤكّد على مسألة التكبّر من بين بقية الصفات الرذيلة التي تؤدّي بالإنسان إلى السقوط في نار جهنم، وذلك إشارة إلى أنّ التكبّر والغرور وعدم الإنصياع والاستسلام أمام الحق هو المصدر الرئيسي للكفر والإنحراف وإرتكاب الذنب.

نعم، فالتكبَّر ستار سميك يغطِّي عيني الإنسان ويحول دون رؤيته للحقائق السـاطعة المضيئة، ولهذا نقرأ في رواية عن الإمامين المعصومين الباقر والصادق عــليهما الســلام «لا يدخل الجنّة من في قلبه مثقال ذرة من كبر»<sup>7</sup>. 3003

 أصول الكافي، ج ٢، باب الكبر، ح ٦. ١٠ نهيم البلاغة، الخطبة ٢٧.

## الآيات

وَسِيقَ ٱلَّذِينَ ٱتَّقَوْارَبَّهُمْ إِلَى ٱلْجَنَّةِ رُمَرًا حَتَى إِذَا جَاءُوهَا وَفُتِحَتْ أَبُوَبُهَا وَقَالَ لَمُحْرَخَزَنَهُ اسلَنَهُ عَلَيْ حَكْمَ طِبْتُمَ فَأَدْخُلُوها خَلِدِينَ (٣) وَقَالُوا الْحَمْدُ لِلَهِ الَّذِى صَدَقَنَا وَعُدَهُ, وَأَوْرَنَنَا ٱلْأَرْضَ نَبَوَأُمِنَ الْجَنَةِ حَبْتُ نَشَاً أُ فَنِعْمَ أَجْرُ الْعَمِلِينَ (٣) وَتَرَى الْمَلَيَّ كَةَ حَاقِينِ مِنْ حَوْلِ الْعَرْشِ يُسَبِّحُونَ بِحَمْدِ رَبِيمٌ وَقُضِى بَيْنَهُم بِالْحَقَ وَقِيلَ الْحَمَدُ لِلَهِ رَبِّ الْعَرْشِ يُسَبِّحُونَ

# التفسير

المتقون يدفلون المِنَّة افوامِاًا

هذه الآيات \_ التي هي آخر آيات سورة (الزمر) \_ تواصل بحثها حول موضوع المعاد. حيث تتحدّث عن كيفية دخول المؤمنين المتقين الجنّة، بعد أن كانت الآيات السابقة قـد استعرضت كيفية دخول الكافرين جهنم، لتتوضع الأمور أكثر من خلال هذه المقارنة. ذ السابية تتبيار حد مع الذي الترابية السالية مع الم

في البداية تقول: ﴿وسيق الَّذِينَ اتَّقُوا رَبِّهِم إلى الجنَّة زمراً ﴾.

استعمال عبارة (سيق) (والتي هي من مادة (سوق) على وزن (شوق) وتعني الحث على السير) أثار التساؤل، كما لفت أنظار الكثير من المفسّرين، لأنّ هذا التـعبير يسـتخدم في موارد يكون تنفيذ العمل فيها من دون أيّ اشتياق ورغبة في تـنفيذه، ولذلك فـإنّ هـذه العبارة صحيحة بالنسبة لأهل جهنم، ولكن لم استعملت بشأن أهل الجنّة الذين يتوجّهون إلى الجنّة بتلهّف واشتياق؟

قال البعض: إنَّ هذه العبارة استعملت هــنا لأنَّ الكــثير مــن أهــل الجــنَّة يــنتظرون أصدقاءهم.

### الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل

والبعض الآخر قال: إنّ تلهّف وشوق المتقين للقاء الباريء عزّوجلّ يجعلهم يتحيّنون الفرصة لذلك اللقاء بحيث لا يقبلون حتّى بالجنّة.

فها قال البعض: إنَّ هناك وسيلة تنقلهم بسرعة إلى الجنَّة.

[\\

مع أنّ هذه التفسيرات جيّدة ولا يوجد أيّ تعارض فيا بينها، إلّا أنّ هناك نقطة أخرى يمكن أن تكون هي التّفسير الأصح لهذه العبارة، وهي مهما كان حجم عشق المتقين للجنّة، فإنّ الجنّة وملائكة الرحمة مشتاقة أكثر لوفود أولئك عليهم، كما هو الحال بالنسبة إلى المستضيف المشتاق للضيف والمتلهّف لوفوده عليه إذ أنّه لا يجلس لانتظاره وإغّا يذهب لجلبه بسرعة قبل أن يأتي هو بنفسه إلى بيت المستضيف، فملائكة الرحمة هي كذلك مشتاقة لوفود أهل الجنّة.

والملاحظ أنّ (زمر) تعني هنا الجموعات الصغيرة، وتبيّن أنّ أهل الجنّة يساقون إلى الجنّة على شكل مجموعات مجموعات كلّ حسب مقامه.

ثم تضيف الآية (حتّى إذا جاءوها وفتحت أبولبها وقال لهم خزنتها سلام عليكم طيئم فادخلوها خالدين) (.

الملفت للنظر أنّ القرآن الكريم يقول بشأن أهل جهنم: إنّهم حينما يصلون إلى قرب جهنم تفتح لهم الأبواب، ويقول بشأن أهل الجنّة، إنّ أبواب الجنّة مفتحة لهم من قبل، وهذه إشارة إلى الاحترام والتبجيل الذي يستقبلون به من قبل ملائكة الرحمة، كالمستضيف المحب الذي يفتح أبواب بيته للضيوف قبل وصولهم، ويقف عند الباب بانتظارهم.

وقد قرأنا في الآيات السابقة أنَّ ملائكة العذاب يستقبلون أهل جهنم باللوم والتوبيخ الشديدين، عندما يقولون لهم: قد هيَّئت لكم أسباب الهداية، فلم تركتموها وانتهيتم إلى هذا المصير المشؤوم؟

أمّا ملائكة الرحمة فإنّها تبادر أهل الجنّة بالسلام المرافق للاحترام والتبجيل، ومـن ثمّ تدعوهم إلى دخو ل الجنّة.

 ما هو جواب الجملة الشرطية (إذا جارها)؟ ذكر المفسّرون آراء متعددة، أنسبها الذي يقول: إنّ عبارة ﴿قال لهم خزنتها﴾ جوابها والواو زائدة. كما احتملوا أنَّ جواب الجملة محذوف، والتقدير (سَّلام من الله عليكم)، أو أنَّ حذف الجواب إشارة إلى أنَّ سعة الموضوع وعلوَّه لا يمكن وصفه، والبعض قال: (فتحت) هي الجــواب و (الواو) زائدة.

[ع

عبارة «طبتم» من مادة (طيب) على وزن (صيد) وتعني الطهارة، ولأنّها جاءت بـعد السلام والتحية، فمن الأرجح القول بأنّ لها مفهوماً إنشــائياً، وتــعني: لتكــونوا طــاهرين مطهّرين، ونتمنى لكم السعادة والسرور.

وبعبارة أخرى: طابت لكم هذه النعم الطاهرة، يا أصحاب القلوب الطاهرة.

ولكن الكثير من المفسّرين ذكروا لهذه الجملة معنى ّ خبرياً عند تفسيرها، وقالوا: إنّ الملائكة تخاطبهم بأنّكم تطهّرتم من كلّ لوث وخبث، وقد طهّرتم بإيمانكم وبعملكم الصالح قلوبكم وأرواحكم، وتطهّرتم من الذنوب والمعاصي، ونقل البعض رواية تقول: إنّ هناك شجرة عند باب الجنّة، تفيض من تحتها عينان صافيتان، يشرب المؤمنون من إحداهما فيتطهر باطنهم، ويغتسلون بماء العين الأخرى فيتطهر ظاهرهم، وهنا يقول خزنة الجنّة لهم: إسلام عليكم طيتم فادخلوها خالدين» `.

الملاحظ أنّ «الخلود» استخدم بشأن كلّ من أهل الجنّة وأهل النّار، وذلك لكي لا يخشئ أهل الجنّة من زوال النعم الإلهيّة، ولكي يعلم أهل النّار بأنّه لا سبيل لهم للنجاة من النّار.

**الآية التّالية** تتكون من أربع عبارات قصار غزيرة المعاني تنقل عن لسان أهل الجنّة السعادة والفرح اللذين غمراهم، حيث تقول: **﴿وقَالُوا الحجد لله الّذي صدقنا وعدة»**.

و تضيف في العبارة التالية ﴿ وأورثنا الأرض ﴾ .

المراد من الأرض هنا أرض الجنّة. واستخدام عبارة (الإرث) هنا، إنّما جـاء لكـونهم حصلوا على كلّ هذه النعم في مقابل جهد قليل بذلوه، إذ ـكها هو معروف ـ أنّ الميراث هو الشيء الذي يحصل عليه الإنسان من دون أيّ عناء مبذول.

أو أنّها تعني أنّ لكل إنسان مكان في الجنّة وآخر في جهنم، فإن إر تكب عملاً استحق به جهنم فإنّ مكانه في الجنّة سوف يمنع لغيره، وإن عمل عملاً صالحاً استحق به الجنّة، فيمنع مكاناً في الجنّة ويترك مكانه في جهنم لغيره.

أو تعني أنّهم يتعتعون بكامل الحرية في الاستفادة مـن ذلك الإرث. كـالميراث الذي يحصل عليه الإنسان إذ يكون حرّاً في استخدامه.

۱. تفسير القرطبي، ج ۸. ص ٥٧٣٠.

العبارة الثّالثة تكشف عن الحرية الكاملة التي تمنح لأهل الجنّة في الاستفادة من كافة ما هو موجود في الجنّة الواسعة، إذ تقول: ﴿**نتبوّا من الجنّة حيث نشا.**﴾.

٥٨١

يستشف من الآيات القرآنية أنَّ في الجنَّة الكثير من البساتين والحدائق، وقد أطلقت عليها في الآية ٧٢ من سورة التوبة عبارة **(جنَّات عدن)،** وأهل الجنَّة وفقاً لدرجاتهم المعنوية يسكنون فيها، وأنَّ لهم كامل الحرية في التحرك في تلك الحدائق والبساتين الخالدة. أمّا العبارة الأخيرة فتقول: **(فنعم أجرالعالمين)**.

وهذه إشارة إلى أنّ هذه النعم الواسعة إنّما تعطىٰ في مقابل العمل الصالح (المتولد مــن الايمان طبعاً) ليكون صاحبه لائقاً ومستحقاً لنيل مثل هذه النعم.

وهنا يطرح هذا السؤال وهو: هل أنّ هذا القول صادر عن أهل الجنّة، أم أنّه كلام الله جاء بعد كلام أهل الجنّة؟

ذهب المفسّرون الى كلا الرأيين، ولكنّهم رجّحوا المعنىٰ الأوّل الذي يقول: إنّه كلام أهل الجنّة وينسجم اكثر مع سياق الآية.

وفي النهاية تخاطب الآية \_مورد بحثنا وهي آخر آية من سورة الزمر \_الرّسول الأكرمﷺ قائلة: **﴿وترى العلائكة حـاقين مـن حـول العـرفن﴾** يسبّحون الله ويـقدّسونه ويحمدونه.

إذ تشير إلى وضع الملائكة الحافين حول عرش الله، أو أنّها تعبّر عن إسـتعداد أولئك الملائكة لتنفيذ الأوامر الإلهيّة، أو أنّها إشارة إلى خفايا قيّمة تمنح في ذلك اليوم للخواص والمقرّبين من العرش الإلهي، مع أنّه لا يوجد أيّ تعارض بين المعاني الثلاثة، إلّا أنّ المعنى' الأوّل أنسب.

ولهذا تقول العبارة التالية: ﴿وقضى بينهم بالحقَّ﴾ .

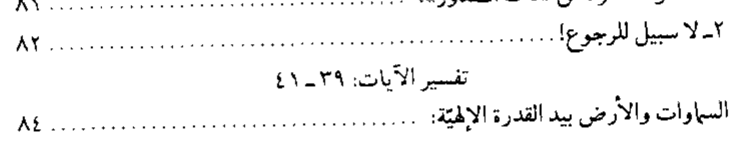
وباعتبار أنَّ هذه الأمور دلائل على ربوبية الباريء عزّوجلَّ واستحقاق ذاته المقدَّسة والمنزّهة لكل أشكال الحمد والثناء، فإنَّ الجــملة الأخــيرة تــقول: ﴿وقـيل العــهدلله ربّ العالمين﴾.

وهنا يطرح هذا السؤال: هل أنَّ هذا الخطاب صادر عن الملائكة، أم عن أهـل الجـنَّة

المتقين، أم أنَّه صادر عن الاثنين؟ المعنىٰ الأخير أنسب من غيره، لأنَّ الحمد والثناء على الله هو منهاج كلَّ أولي الألباب، ومنهاج كلَّ الخواص والمقرِّبين، واستعمال كلمة (قيل) وهي فعل مبني للمجهول يؤيَّد ذلك. نهاية سورة الزّمر

| سورة فاطر                                                                           |  |  |
|-------------------------------------------------------------------------------------|--|--|
| محتوى السورة:٧                                                                      |  |  |
| فضيلة هذه السورة:                                                                   |  |  |
| تفسير الآيات: ١ ـ ٣                                                                 |  |  |
| فاتح مغاليق الأبواب!                                                                |  |  |
| بحوث                                                                                |  |  |
| بحث: الملائكة في القرآن الكريم: ١٤٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠                   |  |  |
| تفسير الآيات: ٤ ـ ٧                                                                 |  |  |
| لايغرنَّكم الشيطان والدنيا: ١٨٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠                       |  |  |
| تفسير الآيات ٨ ــ ١٠                                                                |  |  |
| إليه يصعد الكلم الطيّب والعمل الصالح يرفعه:٢٣                                       |  |  |
| بحثان                                                                               |  |  |
| ١- العزّة جميعاً من الله عزّ اسمه                                                   |  |  |
| ۲_الفرق بين «الكلام الطيِّب» و«العمل الصالح»                                        |  |  |
| تفسير الآيتان: ١١ ـ ١٢                                                              |  |  |
| وما يستوي البحران!!                                                                 |  |  |
| تأمّل الأُمور التالية:                                                              |  |  |
| بحث: العوامل المعنوية المؤثّرة في طول العمر: ٢٦٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠ |  |  |
| . ۔ ۔ ۔ ۔ ۔ ۔ ۔ ۔ ۔ ۔ ۔ ۔ ۔ ۔ ۔ ۔ ۔ ۔                                               |  |  |
| الأصنام لا تسمع دعاءكم!!٣٩                                                          |  |  |
| يحث: الدين أصل التحوّلات:                                                           |  |  |

| ٤]                                             | <b>فهرس</b>               | 340                     |
|------------------------------------------------|---------------------------|-------------------------|
|                                                | تفسير الآيات: ١٥ ـ ١٨     | 1                       |
| ٤٤                                             |                           | (لا تزر وازرة وزر أ     |
| ٤٥                                             | ن والوجوب «الفقر والغنى»: | شرح برهان الإمكار       |
|                                                | تفسير الآيات: ١٩ ـ ٢٣     |                         |
| <b>0 •</b> • • • • • • • • • • • • • • • • • • |                           | وما تستوي الظلمات       |
| ٠                                              |                           | بحوث                    |
| A.X.                                           | قور                       | ١_ آثار الإيمان والك    |
|                                                | ماً لا يدركون؟            | ۲_هل أنَّ الموتى واق    |
|                                                | جزء من الفصاحة            | ٣_ تنويع التعبيرات .    |
| 01                                             | تفسير الآيات: ٢٤ ـ ٢٦     |                         |
| _                                              |                           | لاعجب من عدم إيما.      |
| ٥٦                                             |                           |                         |
|                                                | تفسير الآيتان: ٢٧ ـ ٢٨    | العجائب الختلفة للخا    |
| ٥٩                                             |                           |                         |
|                                                | تفسير الآيتان: ۲۹ _ ۳۰    | an an than att          |
| ٦٤                                             |                           | التجارة المربحة مع الله |
| ٦٧                                             | نجارة العجيبة:            | بحث: شروط تلك ال        |
|                                                | تفسير الآيتان: ٣١ ـ ٣٢    |                         |
| ٦٨                                             | ث الأنبياء:               | الورثة الحقيقيّون لميرا |
|                                                | الكتاب الإلهي؟            |                         |
|                                                | تفسير الآيات: ٣٣ ـ ٣٥     |                         |
| V0                                             | عنًا الحزن:               | لحمد لله الذي أذهب .    |
|                                                | تفسير الآيات: ٣٦_٣٨       |                         |
| V Å                                            | لمألا                     | يتنا أخرجنا نعمل صا     |
| */\                                            |                           | حشارن                   |
| <b>^ )</b>                                     |                           | ر<br>احما هو المقصود من |

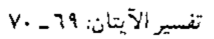


| 0Á0      | الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل      | [\\               |
|----------|---------------------------------------|-------------------|
| <b>^</b> | لكبير سيّان أمام قدرة الله            | بحث: الصغير وال   |
| ۹        | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · | سبب التَّزول      |
|          | تفسير الآيات: ٤٢ ـ ٤٤                 |                   |
| ۹        | رهم سبب شقائهم:                       | إستكبارهم ومك     |
|          | تفسير الآية: ٤٥                       |                   |
| ۹٦       | مته!                                  | لولا لطف الله ور. |

| المراجع يسى المراجع ال |  |  |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|--|
| محتوى السورة:                                                                                                  |  |  |
| فضيلة سورة يس:                                                                                                 |  |  |
| تفسير الآيات: ١ ـ ١٠                                                                                           |  |  |
| بحوث                                                                                                           |  |  |
| ۱۱- فقدان وسائل المعرفة                                                                                        |  |  |
| ٢_السدود من الأمام والخلف٢                                                                                     |  |  |
| ٣-الحرمان من السير الآفاقي والأنفسي ٢٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠                                           |  |  |
| تفسير الآيتان: ١١ ـ ١٢                                                                                         |  |  |
| من هم الذين يتقبّلون إنذارك؟ ١١٣                                                                               |  |  |
| بحثان .                                                                                                        |  |  |
| ١٦ التي تثبت بها أعمال الناس                                                                                   |  |  |
| ۲_کلؓ شيء أحصيناًه                                                                                             |  |  |
| تفسير الآيات: ١٣ ـ ١٩                                                                                          |  |  |
| واضرب لهم مثلاً أصحاب القرية: واضرب لهم مثلاً أصحاب القرية:                                                    |  |  |
| تفسير الآيات: ٢٠ ـ ٣٠                                                                                          |  |  |
| الجاهدون الذين حملوا أرواحهم على الأكف!                                                                        |  |  |



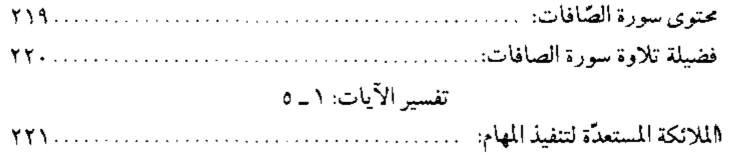
| ٤]  | قهرس                    | 740                       |
|-----|-------------------------|---------------------------|
| 100 |                         | ٣_ ثواب وعقاب البر        |
|     | ····                    |                           |
|     | تفسير الآيتان: ٣٢ ـ ٣٢  |                           |
| ۱۳۷ |                         | الغفلة الداغة:            |
|     | تفسير الآيات: ٣٣ ـ ٣٦   |                           |
| ۱۳۹ |                         | آيات أخرى!!               |
|     | تفسير الآيات: ٢٧_ ٤٠    |                           |
| ١٤٩ |                         | بحوث                      |
| ١٤٩ | دورانية) و(الجريانية)   | ١_حركة الشمس (ال          |
| ۱٥٠ | سابق»                   | ۲_ تعبیر «تدرك» و «       |
| 101 | م في حياة البشر         | ٣_نظام النور والظلا       |
|     | تفسير الآيات: ٤١ ـ ٤٤   |                           |
| 107 |                         | حركة السفن في البحا       |
|     | تفسير الآيات: ٤٥_٤٧     | ~                         |
| 107 |                         | الإعراض عن <b>جم</b> يع آ |
|     | تفسير الآيات: ٤٨ ـ ٥٢   |                           |
| 17  |                         | صيحة النشور ا             |
|     | تفسير الآيات: ٥٤ ـ ٥٨   |                           |
| ۱٥  |                         | أصحاب الجنّة فاكهو        |
| ۱٦٨ | المنثور على أهل الجنّة: | بحث: انواع «السلام)       |
|     | تفسير الآيات: ٥٩ ـ ٦٢   | <b>.</b>                  |
| ۱۷۰ |                         | لماذا عبدتم الشيطان؟      |
|     | تفسير الآيات: ٦٣ ـ ٦٨   | tu -                      |
| ١٧٤ | رتشهد الأعضاء!!         | يوم تسكت الألسن و         |



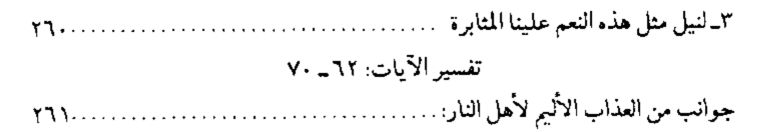


| 0 <b>A</b> V | الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل             | [\\                        |
|--------------|----------------------------------------------|----------------------------|
|              | تفسير الآيات: ٧١ ـ ٧٧                        |                            |
| 180          |                                              | فوائد الأنعام للإنسان!!    |
| ١٨٩          |                                              | بحث: • • • • • • • • • • • |
| 141          |                                              | سبب النّزول                |
|              | تفسير الآيات: ٧٧ ـ ٧٩                        |                            |
|              | تفسير الآية: ٨٠                              |                            |
| ۱۹۷          |                                              | بحثان مستعدم               |
| 197          | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·        | ١- شجر أخضر لماذا؟ .       |
| ۱۹۸          | ۇقود                                         | ٢_الفرق بين الوَقُودُ واا  |
|              | تفسير الآيات: ٨١_ ٨٣                         |                            |
| ۲            | كلّ شيءا!                                    | هو المالك والحاكم على      |
|              |                                              | بحوث                       |
|              |                                              | ١_الإعنقاد بالمعاد أمر     |
| ۲۰٥          | على حياة البشر                               | ٢_أثر الإعتقاد بالمعاد     |
| ¥+¥          | المعاد                                       | ٣_الدلائل العقليّة على     |
| ۲.۷          | · · · · · <i>· · ·</i> · · · · · · · · · · · | أ) برهان الحكمة            |
| 4.9          |                                              | ب) برهان العدالة           |
| ***          | •••••••••••••••••••••••••••••••••••••••      | ج) برهان الهدف             |
| ۲۱           |                                              | د) برهان نني الإختلاف      |
| ۲۱۱          |                                              | ٤ــالقرآن ومسألة المعاد    |
| ۲۱۳          |                                              | ٥- المعاد الجسماني         |
| Y12          |                                              | ٦_الحنَّة والنار           |

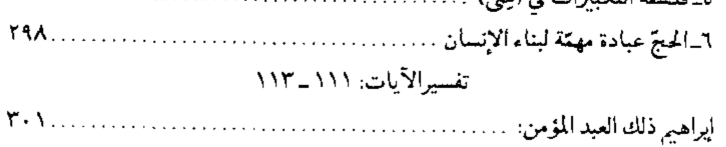
# سورة الصافات



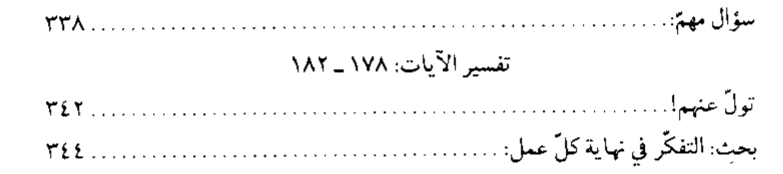
| 5]       | قهرس                                  | <b>۸۸</b> ۵             |
|----------|---------------------------------------|-------------------------|
|          | تفسير الآيات: ٦ ـ ١٠                  | u.                      |
| ۰۰۰۰ ۲۲۷ | ، الشياطين!                           | حفظ السهاء من تسلَّل    |
|          | تفسير الآيات: ١١ ـ ١٥                 |                         |
| ۲۳۲      | أبداً:                                | الذين لايقبلون الحقّ    |
| ***      |                                       | بحثان                   |
|          | تفسير الآيات: ١٦ ـ ٢٣                 |                         |
| ۲۳٥      |                                       | هل نبعث من جديد؟        |
|          | تفسير الآيات: ٢٤ ـ ٣٢                 |                         |
| ۲٤٠      | باع الضالين:                          | الحوار بين القادة والأت |
| ۲٤٣٠٠٠٠  |                                       | بحثان                   |
| ٢٤٣٠٠٠٠  | أميرالمؤمنين علي بن أبي طالب ﷺ        |                         |
| Y£0      | ن الضالون                             | ٢_المتبوعون والتابعو    |
|          | تفسير الآيات: ٣٣_ ٤٠                  | e est                   |
| ٢٤٦      | اعهم:                                 | مصير أنمَّة الضلال وأتب |
| ٢٤٨٠٠٠٠٠ |                                       | بحث                     |
|          | تفسير الآيات: ٤١ ـ ٤٩                 | . •                     |
| 1 -      |                                       | جوانب من النعم لأهل     |
| YOE      | ما جاء في الآيات السابقة:             | بحث: نظرة عامّة على     |
|          | تفسير الآيات: ٥٠ ـ ٦١                 |                         |
|          | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · |                         |
|          | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · | _                       |
|          | نَّة وأهل النار<br>ست                 |                         |
| ۲٥٩      | الآيات؟                               | ۲ بحق من نزلت هده       |



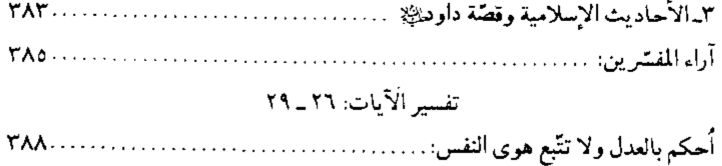
| 0.89       | الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل                                                | [11               |
|------------|---------------------------------------------------------------------------------|-------------------|
|            | تفسير الآيات: ٧١ ـ ٧٤                                                           |                   |
| ***        | ابقة:                                                                           | الأمم الضالّة الس |
|            | تفسير الآيات: ٧٥_ ٨٢                                                            | ·                 |
| ۲٦٨        | ئىة نوح:                                                                        | مقتطفات من قط     |
| ۲۷۱        | شر الموجودين على الأرض هم من ذريَّة نوح؟                                        |                   |
|            | تفسير الآيات: ٩٤_٩٤                                                             |                   |
| <b>TVT</b> | كيَّة في تحطيم الأصنام:                                                         | خطّة إيراهيم الذ  |
| ۲۷۸        | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                                           |                   |
| ۲۷۸        | اء يستخدمون التورية؟                                                            | ١_هل أنَّ الأنبي  |
| ۲۷۹        |                                                                                 | ٢_إيراهيم والقد   |
|            | تفسير الآيات: ٩٥ ـ ١٠٠                                                          |                   |
| ۲۸۱        | لمشركين:                                                                        | فشل مخطّطات ا     |
| ۲۸٤        |                                                                                 |                   |
| ٢٨٤        | ىء                                                                              | ۱_خالق کل شو      |
| ۲۸٥        |                                                                                 | ٢_ هجرة إبراهي    |
|            | تفسير الآيات: ١٠١ ـ ١١٠                                                         |                   |
| ۲۸۷        | ج:                                                                              | إبراهيم عند المذ  |
| ۲۹۳        | <b>ب</b>                                                                        | بحوث              |
|            |                                                                                 |                   |
|            | يم كان مكلّفاً بذبح إينه؟                                                       | -                 |
|            | ي.<br>ن تكون رؤيا إيراهيم حجّة؟                                                 | -                 |
|            | وح إبراهيم الكبيرة بوساوس الشيطان                                               |                   |
|            | مي چيني) اين او مي او مي<br>مارج ف(مين) اين |                   |



| ٤]  | قهرس                                    | 09.                       |
|-----|-----------------------------------------|---------------------------|
|     | تفسير الآيات: ١١٤ ـ ١٢٢                 |                           |
| ۳۰٤ | ىلى موسىٰ وھارون:                       | النعم التي منّ بها الله ء |
|     | تفسير الآيات: ١٢٣ ـ ١٣٢                 |                           |
| ۳۰۷ | ، للمشركين:                             | النّبي إلياس ومواجهته     |
| ۳۰۹ |                                         | ب <b>حثا</b> ن            |
| ۳۰۹ |                                         | ١ ـ من هو إلياس؟          |
| ۳۱۱ | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | ٢_من هم إل ياسين؟         |
|     | تفسير الآيات: ١٣٣ ـ ١٣٨                 |                           |
| ۳۱۳ |                                         | تدمير قوم لوط:            |
|     | تفسير الآيات: ١٣٩_١٤٨                   |                           |
| ۳۱٦ | مان:                                    | يونس في بوتقة الإمتح      |
|     | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·   |                           |
|     | ايونسينې                                |                           |
|     | بًا في بطن الحوت؟بالموت؟                | -1                        |
|     | ة في قصص صغيرة                          |                           |
|     |                                         |                           |
| ۳۲۷ | با في الإسلام                           | ٥ـالقرعة ومشروعيتم        |
|     | تفسير الآيات: ١٤٩ ـ ١٦٠                 |                           |
| ۳۲۸ |                                         | التهم القبيحة:            |
|     | تفسير الآيات: ١٦١ ـ ١٧٠                 |                           |
| rrr |                                         | الإدّعاءات الكاذبة        |
|     | تفسير الآيات: ١٧١ ـ ١٧٧                 |                           |
| mmv |                                         | 🚽 حزب الله هو المنتصر :   |

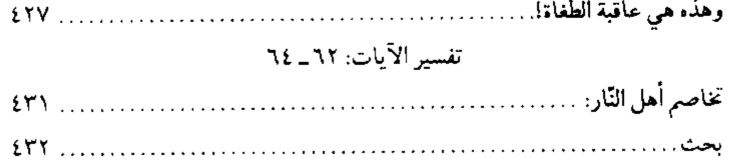


| 091 | الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل   | [11]              |
|-----|------------------------------------|-------------------|
|     | سورة ص                             |                   |
| ۳٤٩ |                                    | محتويات المورة    |
| ۳٥٠ | رة (ص):                            | فضيلة تلاوة سو    |
| ro1 |                                    | أسباب النَّزول.   |
|     | تفسير الآيات: ١ ـ ٣                |                   |
| Tot | باة:                               | إنقضاء مهلة النّ  |
| ٣٥٦ |                                    | أسباب النَّزول.   |
|     | تفسير الآيات: ٤ ـ ٧                |                   |
| ۳٥٧ | لِه واحد بدلاً من كلَّ تلك الآلهة؟ | هل يكن قبول إ     |
|     | ن الجديد!                          |                   |
|     | تفسير الآيات: ٨_١١                 |                   |
| ۳٦٢ |                                    | الجيش المهزوم:    |
|     | تفسير الآيات: ١٢ ـ ١٦              |                   |
| רד  | مهاوية واحدة:                      | تكفيهم صيحة       |
|     | تفسير الآيات: ١٧ ـ ٢٠              |                   |
| ۳۷۱ |                                    | تعلَّم من داود: . |
| ۳٧٤ | العشر لداوديا :                    | بحث: الصفات       |
|     | تفسير الآيات: ٢١ ـ ٢٥              |                   |
| ۳۷٦ | ن الکپير:                          | داود والإمتحار    |
|     |                                    | F                 |
|     | بة وقائع قصّة داود؟                | - ·               |
|     | مس الخرافية بشأن داود              |                   |



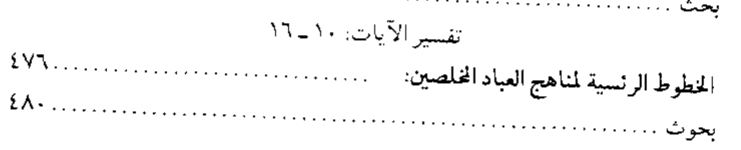
| ٤]  | فهرس                                    | 780                        |
|-----|-----------------------------------------|----------------------------|
|     |                                         | بحثان                      |
|     |                                         |                            |
| ۳۹۳ |                                         | ٢_من تعني هذه الآيات       |
|     | تفسير الآيات: ٣٠ ـ ٣٣                   |                            |
| ۳۹٥ | ته القتالية:                            | سليان ﷺ يستعرض قوّا        |
|     | تفسير الآيات: ٣٤ ـ ٤٠                   |                            |
| ٤٠٠ | ; وملكه الواسع:                         | الإمتحان الصعب لسليان      |
| ٤٠٣ | للب سليان الحِبَّلا؟                    | هل يستشفَّ البخل من ه      |
| ٤٠٨ |                                         | بحثان                      |
| ٤٠٨ | قصّة سليان                              | ١_الحقائق التي تبيّنها لنا |
| ٤٠٩ | راة                                     | ٢_سليان في القرآن والتو    |
|     | تفسير الآيات: ٤١ ـ ٤٤                   |                            |
| ٤١٠ | دث والعبر:                              | حياة أيّوب المليئة بالحوا  |
| ٤١٥ | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·   | بحوث                       |
|     | أيّوب                                   |                            |
|     | لتوراة                                  |                            |
| ٤١٨ | لى الأنبياء الكبار                      | ٣_إطلاق صفة (أوّاب) ء      |
|     | تفسير الآيات: ٤٨ـ٤٨                     |                            |
| ٤١٩ |                                         | الأنبياء الستّة:           |
|     | تفسير الآيات: ٤٩ ـ ٥٤                   |                            |
| ٤٢٤ | · • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | هذا ما وُعِد به المتَّقون: |
|     | تفسير الآيات: ٥٥ ـ ٦١                   |                            |
|     |                                         | talat H = =1 ta            |

وهده هي عاقبة الطغاة!.



| 098 | الأمثل في تغسير كتاب الله المنزل               | [11                   |
|-----|------------------------------------------------|-----------------------|
|     | تفسير الآيات: ٢٥ ــ ٧٠                         | - • • • • • • • • •   |
| ٤٣٣ | <b>ير</b> :                                    | إِمَّا أَنَا نَذ      |
|     | تفسيرالآيات: ٧١ ـ ٨٣                           |                       |
| ٤٣٧ | سیطان وطردہ من رحمۃ اللہ!                      | تکہ ال                |
| ٤٤٣ | ·····                                          |                       |
| ٤٤٣ | فة وجود الشيطان                                | - · ·                 |
| ٤٤٤ | ن الأنانية والغرور تحرق رأسمال الوجود مستنبسين | ۲ ـ فلسا<br>۲ ـ نیرار |
|     | تفسير الآيات: ٨٨ ـ ٨٨                          |                       |
| ٤٤٦ | ديث بشأن إيليسا.                               | آخ ح                  |
| ٤٤٨ | من هو المتكلِّف؟                               | بحث: ١                |

|       | سورة الزَّمر                                         |       |
|-------|------------------------------------------------------|-------|
| ٤٥٦   |                                                      |       |
| ٤٥٢   | اسورة الرّمر: من |       |
|       | : سورة الزمر:                                        | فضيلة |
|       | تفسير الآيات: ١ ـ ٣                                  |       |
| ٤٥٣   | ، الاخلاص في الدين!                                  | ما اه |
| ٤٥٧   | الإصاري في معنين.<br>الإصاري الإنبال                 | عليك  |
|       | الفرق بين التنزيل والإنزال:                          | ېحث:  |
| 47    | تفسير الآيتان: ٤ ـ ٥                                 |       |
| 2 ( • | اجة الله إلى الأولاد؟                                | ماحا  |
|       | ·                                                    | _     |
| ٤٦٤   |                                                      |       |
|       | يع مخلوقون من نفس واحدة:                             | الجم  |
|       | ے<br>تفسیر الآیتان: ۸ ـ ۹                            |       |
| ٤٧٠   | العلماء والجهلة متساوون؟                             | لم    |
| ٤٧٤   |                                                      |       |



| ٤]  | <b>قهرس</b><br>مرد می | ٥٩٤                           |
|-----|--------------------------------------------------------|-------------------------------|
| ٤٨٠ |                                                        | ١_حقيقة الخسران!              |
| ٤٨١ | : (فاعبدوا ما شئتم)؟                                   | ٢_ما هو المراد من الآية       |
| ٤٨٢ |                                                        | ٣-من هم الأهل؟                |
|     | تفسير الآيات: ١٧ ـ ٢٠                                  |                               |
| ٤٨٣ |                                                        | عباد الله الحقيقيون:          |
| ٤٨٦ |                                                        | بحوث                          |
| ٤٨٦ |                                                        | ۱_منطق حرية التفكير           |
| ٤٨٧ |                                                        | ۲_الردٌ على بعض الأسا         |
| ٤٨٨ | لإسلامية التي تؤكّد على حرية التفكير                   |                               |
| ٤٨٩ |                                                        | ٤-سبب التَزول                 |
|     | تفسير الآيتان: ٢١ ـ ٢٢                                 |                               |
| ٤٩  |                                                        | على مركب من نور!!             |
| ٤٩٣ | ىدر) و(قسوة القلب):                                    | بحث: عوامل (شرح الص<br>بيتر . |
| ٤٩٦ |                                                        | سبب النزول                    |
|     | تفسير الآيات: ٢٣ ـ ٢٦                                  |                               |
| ٤٩٧ | (مثاني) _أي المكرر _:                                  | اما الخاصية الثَّانية فهي (   |
| ٥٠١ |                                                        | بحث                           |
|     | تفسير الأيات: ٢٧ ـ ٣١                                  |                               |
| 0.7 |                                                        | قران لاعوج فيه:               |
|     | تفسير الآيات: ٣٢ ـ ٣٥                                  |                               |
| ٥٠٨ | (م الله:                                               | اولئك الذين يصدقون كا         |
|     | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • •                | <b>بحث</b> .                  |
| ٥١٣ |                                                        | سبب النزول                    |

سير الآيتان: ٣٦\_٣٧ تة





| 040<br> | الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل                                   | [\)                              |
|---------|--------------------------------------------------------------------|----------------------------------|
| ot      | لطف الله                                                           | ٢_الإتكال على                    |
| 077     | تفسير الآيات: ٣٨- ٤٠<br>ادرة على حل مشاكلكم؟                       | هل إنّ آلهتكم ق                  |
| 070     | تفسير الآيات: ٤١ ـ ٤٤                                              |                                  |
| ٥٢٨     | في الانفس:                                                         | الله سبحانه بتو                  |
|         |                                                                    | بحثان                            |
| ٥٣٠     | ، مرد.<br>ذ في الروايات الإسلامية                                  | ۱ ــ عجائب عاا<br>۲_النوم کیا ور |
| ٥٣٦     | تفسير الآيات: ٤٥ ـ ٤٨<br>مناسب اللها: من من من من من عند من من من  | الأحافين                         |
| 070     | تفسير الآيات: ٤٩ ـ ٥٢                                              | الذين يخافون                     |
|         | کرون اللہ، ولکن تفسیر الآیات: ٥٢ ـــ ٥٥<br>تفسیر الآیات: ٥٣ ـــ ٥٥ |                                  |
| 079     | ن ب جمعاً:                                                         | انَّ الله بغفر الذ               |
| 02Y     | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • •                            | 6.                               |
| 921     | ، مفتوح للجميع                                                     | ∖_باب التوية                     |
| ٥٤٤     | لأحمال الثقيلة لأحمال الثقيلة                                      | ۲_اصحاب ا                        |
|         | تفسير الآيات: ٥٦ ـ ٥٩                                              |                                  |
| ٥٤٧     | في ذلك اليوم:                                                      | الندم لا ينفع                    |
| 00+     |                                                                    | . 1.                             |
| 00      | ي جنب الله                                                         | بعان<br>۱_التف بط ف              |
| 001     | ي .<br>ب الموت أو القيامة                                          | ۲_عل أعتا                        |
|         | ب رو در .<br>تفسیر الآیات: ٦٠ ـ ٦٤                                 |                                  |
| 007     | شيء وحافظه:                                                        | الله خالة كا                     |

تفسير الآيات: ٦٥ ـ ٦٧ الشرك محبط للاعمال: ......

يحئان .....

| ٤]      | فهرس                                  | 697                     |
|---------|---------------------------------------|-------------------------|
| 077     | ال                                    | ١_مسألة إحباط الأعم     |
|         |                                       | ٢_ هل عرف المؤمنون ا    |
|         | تفسير الآية: ٦٨                       |                         |
| ٥٦٤ ٤٢٥ | ن وإحياء جميع العباد:                 | (النفخ في الصور) وموت   |
| ۰۲۵     | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | بحوث                    |
| ררס     | وريتم مرتين، أو أكثر؟                 | ١- هل أنّ النفخ في الصر |
| ٥٦٧     | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · | ۲_ما هو صور إسرافيل     |
| ٥٦٨ ٨٢٥ |                                       | ٣_من هم المستثنون؟      |
| ٥٦٩     |                                       | ٤_ فجائية النفختين      |
| ٥٦٩     | بة بين النفختين؟                      | ٥_ماهي الفاصلة الزمن    |
|         | تفسير الآيتان: ٦٩ ـ ٧٠                |                         |
| ٥٧١     | ض بنور رېّها:                         | اليوم الذي تشرق الأر    |
|         | تفسير الآيتان: ٧١ ـ ٧٢                |                         |
| ٥٧٥     | مرأ:                                  | الذين يدخلون جهنم ز     |
|         | تفسير الآيات: ٧٣ ـ ٧٥                 |                         |
| ٥٧٨     | فواجاً!!                              | المتقون يدخلون الجنّة ا |