



.

.



صدر، محمدی**اتر، ۱۹۳۱ - ۱۹۷۹**. ي: الاسلام يقود العياة. المدرسه الاسلاميه. رسالتنا / مولف محمدهاتي الصدر: اعداد و تحقيق لجنه التحقيق التابعد للموتمر العالمي للامام الشهيد الصدر. ـقم: مركز الأبحاث والهواسات التخصصيه للشهيد الصدر. ١٤٢١ ق. = ۱۳۷۱. ۲۲۲، ۲۲، ۵۹ مع ص. ISBN 964 - 5860 - 03 - 2 فهرستنویسی بر آساس اطلاعات فیپا. عربي. كتابنامه به صورت زیرنویس. ۱. اسلام و دولت. ۲. اسلام و اقتصاد. ۳. اسلام و اجتماع. ٤. اسلام ـــ تجدید حیات فكرى. الف. كنگره بین ۱. اسلام و دولت. ۲. اسلام و اقتصاد. ۳. اسلام و اجتماع. ٤. اسلام ـــ تجدید حیات المدرسه الاسلامیه. د. عنوان: رسالتنا. ه الف ٤ ص / BP ٢٣١ 114 / EATT 1444 VT - 14074 كتابخانه ملى ايران



| الإسلام يقود الحياة، المدرسة الإسلامية، رسالتنا                     | أسم الكتاب :      |
|---------------------------------------------------------------------|-------------------|
| آية الله العظمى الشهيد السيّد محمّد باقر الصدر الله                 | -                 |
| اجنة التحقيق التابعة للمؤتمر العالمي للإمام الشهيد الصدر الله       | إعداد ر تحقيق :   |
| ركز الأبحاث و الدراسات التخصّصية للشهيد المدريغ (انتشارات دارالمدر) | التأشر و م        |
| ي المؤتمر : الرابعة                                                 | الطبعة المحققة فم |
| ۔<br>شریعت ہے قم                                                    |                   |
| J.A.1874                                                            |                   |
| ۳۰۰۰ تسخة                                                           |                   |
| ISBN : 964 - 5860 - 03 - 2                                          | رقم الشابك :      |

جميع الحقوق محفوظة للناشر





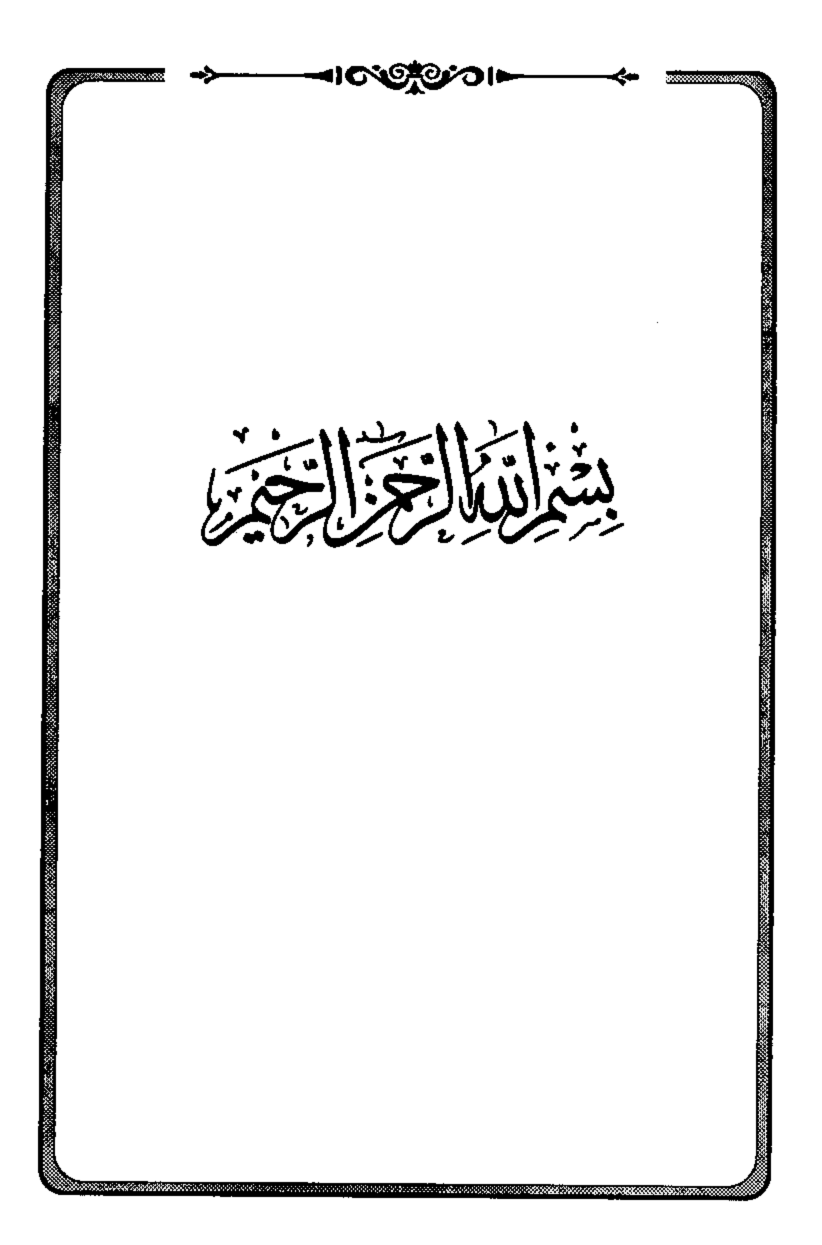












## كلمة المؤتمر:

تسيسي لملته الرجمي في التجيب في

الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على محمد وآله الطـيبين الطاهرين.

منذ منتصف القرن العشرين، وبعد ليل طويل نشر أجنحته السوداء على سماء الأمة الإسلامية لعدة قرون، فلفّها في ظلام حالك من التخلّف والانحطاط والجمود، بدأت بشائر الحياة الجديدة تلوح في أفق الأمّة، وانطلق الكيان الإسلامي العملاق \_الذي بـات يـرزح تـحت قـيود المستكبرين والظالمين مدى قرون \_ يستعيد قواه حتى انتصب حيّاً فاعلاً قويّاً شامخاً بانتصار الثورة الإسلاميّة في إيران تـحت قـيادة الإمـام الخـميني الأ يسقض مضاجع المستكبرين، ويـبدّد أحـلام الطـامعين والمستعمرين.

ولئن أضحت الأمّة الإسلاميّة مدينة فـي حـياتها الجـديدة عـلى مستوى التطبيق للإمام الخميني ﷺ فـهي بـدون شك مـدينة فـي حـياتها الجديدة على المستوى الفكري والنظري للإمام الشهيد الصدر بين، فقد كان المنظر الرائد بلا منازع للنهضة الجديدة؛ إذ استطاع من خلال كتاباته وأفكاره التي تميّزت بالجدة والإبداع من جهة، والعمق والشمول من جهة أخرى، أن يمهد السبيل للأمّة ويشق لها الطريق نحو نهضة فكرية إسلاميّة شاملة، وسط ركام هائل من التيّارات الفكرية المستوردة التي تنافست في الهيمنة على مصادر القرار الفكري والثقافي في المجتمعات الإسلاميّة، وتزاحمت للسيطرة على عقول مفكّريها وقلوب أبنائها المتقفين.

لقد استطاع الإمام الشهيد السيّد محمّد باقر الصدر بيرى بكفاءةٍ عديمة النظير أن ينازل بفكره الإسلامي البديع عمالقة الحضارة الماديّة الحديثة ونوابغها الفكريّين، وأن يكشف للعقول المتحرّرة عن قيود التبعيّة الفكريّة والتقليد الأعمى، زيف الفكر الإلحادي، وخبواء الحضارة الماديّة في أسسها العقائديّة ودعائمها النظريّة، وأن يثبت فاعليّة الفكر الإسلامي وقدرته العديمة النظير على حلّ مشاكمل المجتمع الإنساني المعاصر، والاضطلاع بمهمّة إدارة الحياة الجديدة بما يضمن للبشريّة السعادة والعدل والخير والرفاه.

ثم إنّ الإبداع الفكري الذي حقّقته مدرسة الإمام الشهيد الصدر ، لم ينحصر في إطار معيّن ، فقد طال الفكر الإسلامي في مجاله العـــام ، وفــي مجالاته الاختصاصيّة الحديثة كالاقتصاد الإسـلامي والفـلسفة المـقارنة والمنطق الجديد ، وشــمل الفكـر الإسـلامي الكـلاسيكي أيـضاً ، كــالفقه والأصول والفلسفة والمنطق والكلام والتفسير والتاريخ. فأحدث في كل فرع من هذه الفروع ثورةً فكريّة نقلت البحث العلمي فيه إلى مرحلة جديدة متميّزة سواء في المنهج أو المضمون.

ورغم مضيّ عقدين على استشهاد الإمام الصدر، ما زالت مـراكـز العلم ومعاهد البحث والتحقيق تستلهم فكره وعلمه، ومـا زالت السـاحة الفكريّة تشعر بأمسّ الحاجة إلى آثاره العلميّة وإبـداعـاته فـي مـختلف مجالات البحث والتحقيق العلمي.

ومن هنا كان في طليعة أعمال المؤتمر العالمي للإمام الشهيد الصدر إحياء تراثه العلمي والفكري بشكل يتناسب مع شأن هذا التراث القيّم.

وتدور هذه المهمّة الخطيرة \_مع وجود الكمّ الكبير مـن التـراث المطبوع للشهيد الصدر \_في محورين :

أحدهما : ترجمته إلى ما تـيسّر مـن اللـغات الحـيّة بـدقّة وأمـانة عاليتين.

والآخر : إعادة تحقيقه للتوصّل إلى النصّ الأصلي للمؤلّف منزّهاً من الأخطاء التي وقعت فيه بأنواعها من التصرّف والتلاعب والسقط... نتيجة كثرة الطبعات وعدم دقّة المتصدّين لها وأمانتهم، ثـمّ طـبعه مـن جـديد بمواصفات راقية.

ونظراً إلى أنَّ التركة الفكرية الزاخرة للسيّد الشهيد الصدر ﷺ شملت العلوم والاختصاصات المتنوّعة للمعارف الإسلاميّة وبمختلف المستويات الفكريّة، لذلك أوكل المؤتمر العالمي للشهيد الصدر مهمّة التحقيق فيها إلى لجنة علمية تحت إشراف علماء متخصّصين في شتّى فروع الفكر الإسلامي من تلامذته وغيرهم، وقد وُفّقت اللجنة في عرض هذا التراث بـمستوى رفيع من الاتقان والأمانة العلميّة، ولخّصت مـنهجيّة عـملها بـالخطوات التالية :

١ \_مقابلة النسخ والطبعات المختلفة. ٢ \_ تصحيح الأخطاء السارية من الطبعات الأولى أو المستجدة في الطبعات اللاحقة، ومعالجة موارد السقط والتصرّف.

٣ ــ تقطيع النــصوص وتــقويمها دون أدنــى تـغيير فــي الأسـلوب والمحتوى، أمّا الموارد النادرة التي تستدعي إضافة كلمة أو أكثر لاستقامة المعنى فيوضع المضاف بين معقوفتين.

٤ ـ تنظيم العناوين السابقة، وإضافة عناوين أُخرى بين معقوفتين. م

٥ - استخراج المصادر التي استند إليها السيّد الشهيد بتسجيل أقربها إلى مرامه وأكثرها مطابقة مع النصّ؛ ذلك لأنّ المؤلّف يستخدم النقل بالمعنى - في عدد من كتبه و آثاره - معتمداً على ما اختزنته ذاكرته من معلومات أو على نوع من التلفيق بين مطالب عديدة في مواضع متفرّقة من المصدر المنقول عنه، وربما يكون بعض المصادر مترجماً وله عدة ترجمات؛ ولهذا تُعدّ هذه المرحلة من أشقّ المراحل.

٦\_إضافة بعض الملاحظات في الهامش للتنبيه على اختلاف النسخ

« **\ •** »

أو تصحيح النصّ أو غير ذلك، وتُختم هـوامش السـيّد الشـهيد بـعبارة : (المؤلف ﷺ) تمييزاً لها عن هوامش التحقيق.

وكقاعدة عامّة ــلها استثناءات في بعض المؤلّفات ــيُحاول الابتعاد عن وضع الهوامش التي تتولّى عرض مـطالب إضــافيّة أو شـرح وبــيان فكرةٍ مّا أو تقييمها ودعمها بالأدلّة أو نقدها وردّها.

٧ - تزويد كلَّ كتاب بفهرس موضوعاته، وإلحاق بعض المؤلفات
 بثبت خاص لفهرس المصادر الواردة فيها.

وقد بسطت الجهود التحقيقيّة ذراعيها على كلّ ما أمكن العثور عليه من نتاجات هذا العالم الجليل، فشملت : كتبه، وما جاد به قلمه مقدمةً أو خاتمةً لكتب غيره ثم طُبع مستقلاً في مرحلة متأخرة، ومقالاته المنشورة في مجلّات فكريّة وثقافيّة مختلفة، ومحاضراته ودروسه في موضوعات شتّى، وتعليقاته على بعض الكتب الفقهيّة، ونتاجاته المتفرّقة الأخرى، ثمّ نُظِّمت بطريقة فنيّة وأعيد طبعها في مجلّدات أنيقة متناسقة.

والمجلّد الذي بــين يـدي القــارى الكـريم يشــتمل عــلى ثــلات مجموعات من آثاره القيّمة، هي :

أوّلاً: سلسلة «الإسلام يقود الحياة» التي تـتضمّن ستّ حـلقات، كتبها السيّد الشهيد في أواخر عـمره الشـريف وبـعد انـتصار الجـمهورية الإسلامية الإيرانـية. وكـان في نـاظراً إلى الحـاجات الفكـريّة والثـقافية للمجتمع الإسلامي في ظلّ حاكميّة الإسلام، فقدّم في هذه الكتيبات صورة إجماليّة عن القضايا المهمّة التي تواجهها الأمّة في مرحلة ما بـعد الشورة وممارسة السلطة.

ففي الحلقة الأولى اقترح أطروحة متينة \_وتعدّ الأولى من نوعها \_ لمشروع دستور الجمهورية الإسلامية، ووضع اللـبنات الأسـاسيّة لنـظام الحكم والإدارة.

وفي الحلقة الثانية رسم صورة كلّية لاقتصاد المجتمع الإسلامي. وبيَّن تفاصيل ذلك في الحلقة الثالثة. وأمَّا الحلقة الرابعة فسبيَّن فسيها دور الإنسسان والأُمّـة فسي الحسياة السياسيَّة.

وحاول في الحلقة الخامسة أن يبيّن منابع القدرة السياسية ويـفتح أمام الطلائع الرسالية ـ أُمّةً وقيادة ـ آفاق التحرّك ومنطلقاته المـوضوعية في البناء والتنمية وتعزيز الثقة بالنفس.

وكانت الحلقة السادسة هي آخر ما خطَّه قلمه، وقد خصّصها لبيان المعالم الرئيسية للبنك في المجتمع الإسلامي بشكل عامّ، وكان على أمل أن يواصل أبحاثه لاحقاً ويبحث تلك الأسس على مستوى التـفاصيل، ولكن...

ومن حسن التوفيق حصولنا على النسخ الأصليّة ــالمـعتمدة فــي الطبعة الأولى ــللحلقات : الأولى والثانية والرابعة مع صورة فو توغرافيّة عن الحلقة الثالثة، وقد قامت لجنة التحقيق التابعة للمؤتمر بـمقابلة هـذه النسخ الأصليّة مع المطبوعة، والتصحيح على ضوء ذلك. ثانياً : سلسلة «المدرسة الإسلامية» التي أصدرها السيّد الشهيد بهدف عرض الفكر الإسلامي ومفاهيمه الأساسيّة في المستوى المدرسي العام بعد أن لمس التفاوت الكبير بين طرح الفكر الإسلامي في مستواه العالي الملحوظ في كتابي (فلسفتنا واقتصادنا) وبين الواقع الثقافي البسيط الذي تعيشه قطاعات واسعة من الأمّة آنذاك، سيّما وقد قارن ذلك مطالبة التواء المؤكّدة بضرورة تبسيط كتاب (فلسفتنا)، فكان جلّ ما في العدد الأوّل \_الإسلام والمشكلة الاجتماعية \_ مستلهماً من تمهيد كتاب فطلقتنا). وأمّا العدد الثاني \_ماذا تعرف عن الاقتصاد الإسلامي \_ فقد ضمّنه المفاهيم الأساسيّة حول الاقتصاد الإسلامي والذي عالجه القسم التاني من كتاب (اقتصادنا)، ولم يستمرّ في إصدار باقي حلقات هذه السلسلة.

ثالثاً : مجموعة مقالات طبعت تحت عنوان «رسالتنا»، وهي عبارة عن كلمات افتتاحية تصدّرت مجلّة (الأضواء) التي كانت تصدر في العقد الخامس الميلادي من قِبَل جماعة العلماء في النجف الأشرف، وحيث أنّ تلك الكلمات لم تكن كلّها بقلم السيّد الشهيد في فقد اقتصرنا على عرض ما ثبتت نسبته إليه.

ولا يفوتنا أن نشيد بالموقف النبيل لورثة السيّد الشهيد كافّة سـيّما نجله البارّ (سماحة الحجّة السيّد جعفر الصدر حفظه الله) في دعم المؤتمر وإعطائهم الإذن الخاصّ في نشر وإحياء التراث العلمي للشهيد الصدر على وأخيراً نرى لزاماً علينا أن نتقدّم بالشكر الجزيل إلى اللجنة المشرفة على تحقيق تراث الإمام الشهيد، والعلماء والباحثين كافّة الذين ساهموا في إعداد هذا التراث وعرضه بالأسلوب العلمي اللائق، سائلين المولى عزّ وجلّ أن يتقبّل جهدهم، وأن يحنّ عليهم وعلينا جميعاً بـالأجر والثواب، إنّه سميع مجيب.

المؤتمر العالمي للإمام الشهيد الصدر الله أمانة الهيئة العلميّة

O الإسلام يقود الحياة. O المدرسة الإسلامية. 0 رسالتنا.

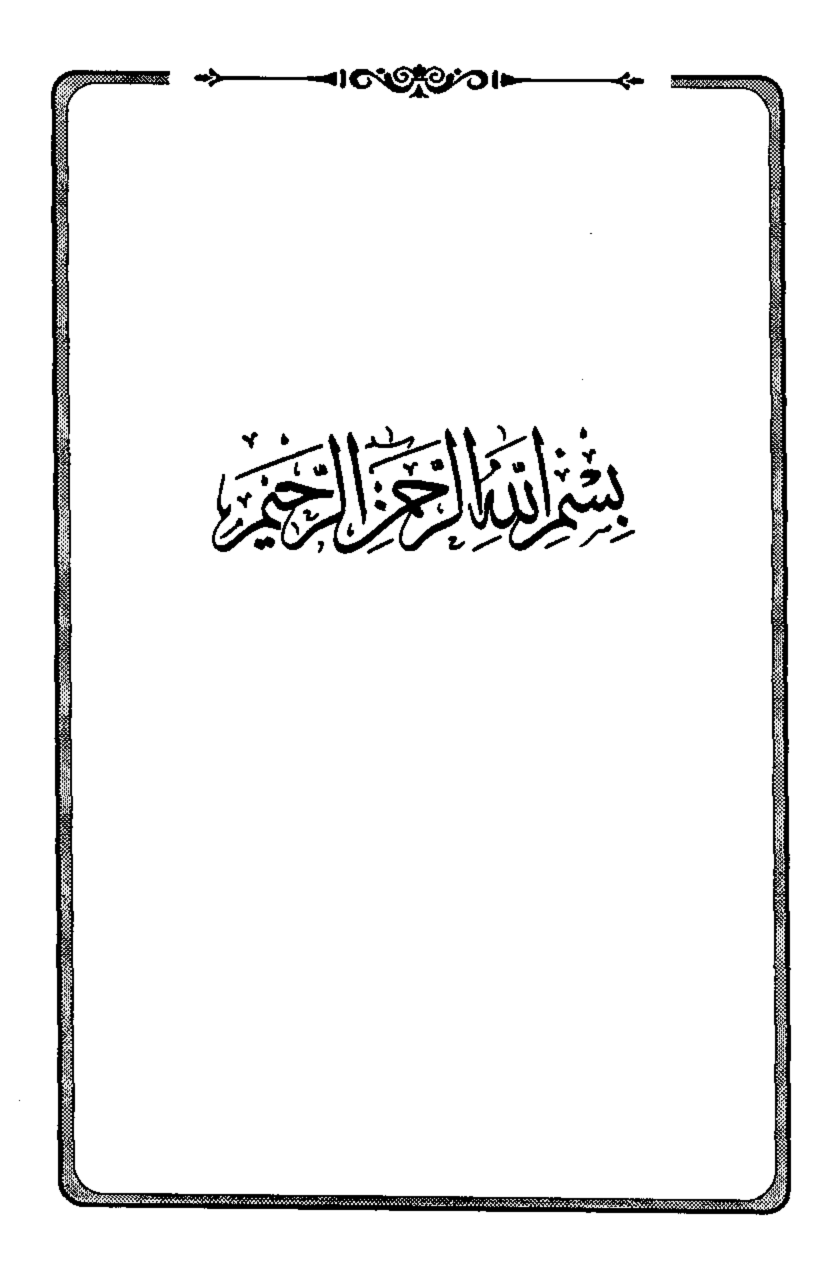


.



فأليف سِمَاجَلَ، ٱللَّإِلَى مُحَمَّا مِلْعَامِ لَمُنَا اللَّهُ ٱلسَّيَرَةُ مُحَمَّا وَالصَّرُ

٥ ٤ جَزَلُوا بِي الله مِنْ الله عَالَمَ الله عَالَمُ الله عَالَمُ الله عَالَمُ الله عَالَمُ الله عَالَمُ الله



الإسلام يقود الحياة: O لمحة فقهيّة تمهيدية عن مشروع دستورالجمهوريّة الإسلاميّة في إيران. صورة عن اقتصاد المجتمع الإسلامي . خطوط تفصيلية عن اقتصاد المجتمع الإسلامي . O خلافة الإنسان وشهادة الأنبياء. منابع القدرة في الدولة الإسلامية. O الأسس العامة للبنك في المجتمع الإسلامي .

ଞ୍ଚିତ୍ତ الإسلام يقود الحياة لمحة فقهية تمهيدية عن مشروع دستور الجمهوريّة الإسلاميّة في إيران 0 المقدّمة . O الأفكار الأساسيّة في مشروع الدستور. المقارنة بين القوانين الدستورية.

سماحة آية الله العظمى السيّد محمد باقر الصدر دام ظلّه السلام عليكم ورحمة الله وبركاته

.

وبعد، لا يخفى عليكم أنَّ أطروحة الجمهورية الإسلامية التي رفع رايستها سماحة آية الله العظمىٰ الإمام الخميني \_دام ظلَّه \_قد هزَّت الدنيا، وكان لها وقع إيجابيّ عظيم في أرجاء العالم الإسلامي بل في العالم كلَّه، غير أنَّها تواجه تحدّياً من مصادر الفكر العلماني التي لا ترى معنىً لهذه الأطروحة التي تـدمج الدولة بالإسلام وتربطها بالسماء، وتدّعي أنَّ الدولة مـن صنع الأرض ولا ربط لها بالسماء، وأنَّ أيّ محاولةٍ لهذا الربط تبقىٰ شعاراً بـلا مضمون. فـالمرجـوّ مـن سماحتِكم \_بحكم ما يعرفه العالم الإسلامي كلَّه عن تبحّركم في الفقه وكلّ فروع

١٢ ..... الإسلام يقود الحياة

المعرفة الإسلامية وقيمومتكم الرشيدة علىٰ أفكار العصر ــ أن تنفعونا بما يــلقي ضوءاً في هذا المجال، وتمدّونا بانطباعاتٍ عمّا تقدرونه من التصوّرات الأساسية للشعب الإيراني المسلم بهذا الصدد.

> الشيخ محمد جعفر شمس الدين السيد محمد الغروي الشيخ حسن عوّاد الشيخ نجيب سويدان الشيخ علي ضياء الشيخ علي طحيني الشيخ عبد الأمير شمس الدين الشيخ راغب حرب

[المقدّمة:]

بيسب ألله التمنز التجيسة

والصلاة والسلام على قائد البشرية محمّد وعلى الهداة الميامين مـن آله الطاهرين والخيرة من أصحابه الصالحين.

وبعد، فإنّا إذ نتمّن اهتمامكم المسؤول بـالأطروحة المـباركة التـي رفع سماحة آية الله العظمى الإمام الخميني رايتها، فأنعشت قلوب المسلمين جـميعاً وأنارت نفوسهم، نحاول في ما يلي أن نتحدّث إليكم ببضع كلماتٍ قد تُلقي ضوءاً في هذا المجال، وتساعد على طرح أفكارٍ بمستوى مفاهيم للإسلام، وافتراضاتٍ قابلةٍ للتطبيق إسلامياً، مع التأكيد على أنّ هذا الإمام المجاهد الذي رفع هذه الراية واستطاع أن يحقّق لها النصر هو صاحب الكلمة العليا، وسيّد الموقف الفـصل بشأنها، وكلّنا ثقة بأنّ نجاحه العظيم في تجسيدها و تطبيقها سوف لن يقلّ روعةً عن جهاده العظيم في نسف الطاغوت وإخراج إيران من ظلمات الطغيان.

إنّ الدولة ظاهرة اجتماعية أصيلة في حياة الإنسان، وقـد نشأت هـذه الظاهرة على يد الأنبياء ورسالات السماء، واتّخذت صيغتها السوية ومـارست دورها السليم في قيادة المجتمع الإنساني وتوجيهه من خلال ما حقّقه الأنبياء في هذا المجال من تنظيمٍ اجتماعيّ قائمٍ على أساس الحقّ والعدل، يستهدف الحفاظ على وحدة البشرية وتطوير نموّها في مسارها الصحيح. قال الله تعالى : ﴿ كَانَ النَّاسُ أُمَّةً وَاحِدَةً فَبَعَثَ اللهُ النَّبِيِّينَ مُبَشِّرِينَ وَمُنْذِرِينَ وأنْزل مَعَهُمُ الكِتَابَ بِالحَقِّ لِيَحكُمَ بَيْنَ النَّاسِ فِيما اختَلَفُوا فيهِ وَمَا اخْتَلَفَ فِيه إِلَّا الَّذِينَ أُو تُوهُ مِنْ بَعْدِمَا جَاءتْهُمُ الْبَيَّنَاتُ بَغِياً بَيْنَهُمْ فَهَدَى اللهُ الَّذِينَ آمَنُوا لِمَا اخْتَلَفُوا فِيهِ مِنَ الْحَقِّ بِإِذِيهِ وَاللهُ يَهْدِي مَنْ يَشَاءُ إلى صِراطٍ مُستقِيم ﴾<sup>(1)</sup>.

ونلاحظ من خلال هذا النصّ أنّ الناس كانوا أمّةً واحدةً في مرحلةٍ تسودها الفطرة، ويوحد بينها تصوّرات بدائية للحياة وهموم محدّدة وحاجات بسيطة، ثمّ نمت ـ من خلال الممارسة الاجتماعية للحياة ـ المواهب والقـابليات، وبـرزت الإمكانات المتفاوتة، واتّسـعت آفـاق النـظر، وتـنوّعت التـطلّعات، وتـعقّدت الحاجات، فنشأ الاختلاف وبدأ التناقض بين القويّ والضعيف، وأصبحت الحياة الاجتماعية بحاجةٍ إلى موازين تحدَّد الحقّ وتجسّد العـدل، وتـضمن اسـتمرار وحدة الناس في إطارٍ سليم، وتصبّ كلّ تلك القابليات والإمكانات ـ التي نمّتها التجربة الاجتماعية \_ في محورٍ إيـجابيّ يـعود عـلى الجـميع بـالخير والرخـاء والاستقرار، بدلاً عن أن يكون مصدراً للتناقض وأساساً للصراع والاستغلال.

وفي هذه المرحلة ظهرت فكرة الدولة على يـد الأنـبياء، وقـام الأنـبياء بدورهم في بناء الدولة السليمة، ووضع الله تعالى للدولة أسسَها وقواعدها، كما لاحظنا في الآية الكريمة المتقدمة الذكر . وظلّ الأنبياء يواصلون بشكلٍ وأخـر دورهم العظيم في بناء الدولة الصالحة، وقد تولّىٰ عدد كبير منهم الإشراف المباشر على الدولة، كداود وسليمان وغيرهما، وقضى بعض الأنبياء كلّ حياته وهو يسعى في هذا السبيل، كما في حالة موسى للظّلا ، واستطاع خاتم الأنبياء تشكل أن يتوّج جهود سلفه الطاهر بإقامة أنظف وأطهر دولةٍ في التأريخ شكّـلت بحقٌّ منعطفاً

(١) البقرة : ٢١٣.

لمحة فقهيَّة تمهيديَّة .....١٥

عظيماً في تأريخ الإنسان، وجسّدت مبادئ الدولة الصـالحة تـجسيداً كـاملاً ورائعاً.

وعلى الرغم من أنَّ هذه الدولة قد تولَّاها في كثيرٍ من الأحيان بعد وفاة الرسول الأعظم قادةً لا يعيشون أهدافها الحقيقية ورسالتها العظيمة؛ فإنَّ الإمامة \_التي كانت امتداداً روحياً وعقائدياً للنبوّة ووريثاً لرسالات السماء \_ مارست باستمرار دورها في محاولة تصحيح مسار هذه الدولة وإعادتها إلى طريقها النبويّ الصحيح، وقدّم الأئمة للمَيْكَلُمُ في هذا السبيل زخماً هائلاً من التضحيات التي توَّجها استشهاد أبي الأحرار وسيّد الشهداء أبي عبد الله الحسين مع الصفوة من أهل بيته وأصحابه في يوم عاشوراء.

وقد امتدّت الإمامة بعد عصر الغيبة في المرجعية، كما كانت الإمامة امتداداً بدورها للنبوّة، وتحمّلت المرجعية أعباء هذه الرسالة العظيمة، وقامت على مـرّ التأريخ بأشكالٍ مختلفةٍ من العمل في هذا السبيل أو التمهيد له بطريقةٍ وأخرى.

وقد عاش العالِم المسلم الشيعي دائماً \_مع كلِّ الصالحين وكلِّ المستضعفين من أبناء هذه الأمّة الخيِّرة \_عيشة الرفض لكلّ ألوان البـاطل، والإصـرار عـلى التعلّق بدولة الأنبياء والأئمّة، بدولة الحقّ والعدل التي ناضل وجاهد من أجلها كلّ أبرار البشرية وأخيارها الصالحين.

وقد استطاع الشعب الإيرانيّ المسلم أن يشكّل القاعدة الكبرى لهذا الرفض البطولي والثبات الصامد على طريق دولة الأنبياء والأثمّة والصدّيقين؛ باعتباره الجزء الأكثر التحاماً مع المرجعية الدينية وأسسها الدينية والمذهبية. وقد بسلغت هذه القاعدة الرشيدة بفضل القيادة الحكيمة للمرجعية الصالحة التي جسّدها الإمام الخميني \_دام ظلّه \_قمّةَ وعيها الرسالي والسياسي الرشيد من خلال صراعها المرير مع طواغيت الكفر ومقاومتها الشجاعة لفرعون ايران الحديث، حسّى

| ، الحياة | يقود | الإسلام | <i></i> |  |  |  |  | ۱٦ |
|----------|------|---------|---------|--|--|--|--|----|
|----------|------|---------|---------|--|--|--|--|----|

استطاعت أن تلحق به وبكلٍّ ما يمثّله من قوى الاستعمار الكافر أكبر هزيمةٍ يُمنىٰ بها المستعمر الكافر في عالمنا الإسلاميّ العظيم.

وكان من الطبيعي أن يمزداد الشعب الإيراني المسلم إيماناً برسالته التأريخية العظيمة وشعوراً بأنّ الإسلام هو قدرُه العظيم؛ لأنّه بالإسلام وبمزخم المرجعية التي بناها الإسلام وبالخميني القائد استطاع أن يكسر أشقل القيود ويحطِّم عن معصميه تلك السلاسل الهائلة، فلم يعد الإسلام هو الرسالة فحسب، بل هو أيضاً المنقذ والقوة الوحيدة في الميدان التي استطاعت أن تكتب النصر لهذا الشعب العظيم.

ومن هنا كان طرح المرجعية الرشيدة للجمهورية الإسلامية ـ شعاراً وهدفاً وحقيقةً ـ تعبيراً حيّاً عن ضمير الأمّة، وتتويجاً لنضالها بالنتيجة الطبيعية، وضماناً لاستمرار هذا الشعب في طريق النصر الذي شقّه له الإسلام.

والشعب الإيراني العظيم \_بحمله لهذا المـنار ومـمارسته مسـؤوليته فـي تجسيد هذه الفكرة وبناء الجمهورية الإسلامية \_يطرح نفسه لاكشعب يحاول بناء نفسه فحسب، بل كقاعدة للإشعاع على العالم الإسلامي وعلى العـالم كـلّه فـي لحظاتٍ عصيبةٍ من تأريخ هذه الإنسانية، يتلفّت فيها كلّ شعوب العالم الإسلامي إلى المنقذ من هيمنة الإنسان الأوروبي والغربي وحضارته المستغلّة، ويتحسَّس فيها كلّ شعوب العالم بالحاجة إلى رسالةٍ تضع حدّاً لاستغلال الإنسان للإنسان.

وعلى هذا الأساس يقوم الشعب الإيراني المسلم في هذه اللحظات الزاخرة بالتأريخ والغنيّة بمعاني البطولة والجهاد والمفعّمة بمشاعر النصر وإرادة التغيير، يقوم هذا الشعب بدوره التأريخي، فيصنع لأول مرّةٍ في تأريخ الإسلام الحديث دستور الجمهورية الإسلامية، ويصمّم على أن يجسّد هذا الدستور في تجربةٍ رائعةٍ ورائدة.

| ۱۷ |  | تمهيديّة | فقهية | لمحة |
|----|--|----------|-------|------|
|----|--|----------|-------|------|

وكما هزّ هذا الشعب العظيم ضمير العالم وزعزع مقاييسه المادية بقيمه التي جسّدها في مرحلة المبارزة، كذلك سيهزّ ضمير الإنسانية المضلَّلة ووجدان الملايين المعذّيين، ويغمر العالم بنورٍ جديدٍ هو نور الإسلام الذي حجبه الإنسان الغربي وعملاؤه المثقّفون وبذلوا كلَّ وسائلهم \_من الاحتلال العسكري إلى التشويه الثقافي والتحريف العقائدي \_في سبيل إيعاد العالم الإسلامي عن هذا النور؛ لكي يضمنوا لأنفسهم السيطرة عليه ويفرضوا عليه التبعية.

إنَّ الإسلام الذي حجزه الاستعمار عسكرياً وسياسياً في قمقمٍ ليصبغ العالم الإسلامي بما يشاء من ألوانٍ قد انطلق من قمقمه في إيران، فكسان زلزالاً عـلى-الظالمين، ومثلاً أعلى في بناء الشعب المجاهد والمضحّي، وسيفاً مصلتاً عـلى الطغاة ومصالح الاستعمار، وقاعدةً لبناء الأمّة من جديد. ولم يـبرهن الإمام الخميني بإطلاقه للإسلام من القمقم على قدرته الفائقة وبطولة الشعب الإيراني فحسب، بل برهن أيضاً على ضخامة الجناية التي يمارسها كلّ من يساهم في حجز الإسلام في القمقم وتجميد طاقاته الهائلة البنّاءة وإبعادها عن مجال البناء الحضاري لهذه الأمة.

وهذا النور الجديد الذي قدَّر للشعب الإيراني أن يحمله إلى العالم سـوف يعرَّي أيضاً تلك الأنظمة التي حملت اسم الإسلام زُوراً بنفس الدرجة التي يدين بها الأنظمة التي رفضت الإسلام.

[الأفكار الأساسيّة في مشروع الدستور:]

وفي ما يلي نستعرض عدداً من الأفكار الأساسية فـي مـجال التـمهيد لمشروع دستورٍ للجمهورية الإسلامية في إيران مستبطنين الحالة المعنوية للشعب الإيراني على ضوء تعاليم الإسلام. ١٨ ..... الإسلام يقود الحياة

يؤمن الشعب الايراني العظيم إيماناً مطلقاً : بالإسلام بوصفه الشريعة التي يجب أن تقام على أساسها الحياة . وبالمرجعية المجاهدة بوصفها الزعامة الرشيدة التي قادت هذا الشعب في أحلك ظروف المبارزة حتّى حطّم الطاغوت وحقّق النصر .

وبالإنسان الإيراني وكرامته وحقَّه في الحرّية والمساواة والمسـاهمة فسي بناء المجتمع.

وهذه الحقيقة الكبرى تعتبر أعظم ثـورةٍ شـنّها الأنـبياء ومـارسوها فـي معركتهم من أجل تحرير الإنسان من عبودية الإنسان.

وتعني هذه الحقيقة أنَّ الإنسان حرّ، ولا سيادة لإنسانٍ آخر أو لطـبقةٍ أو لأيِّ مجموعةٍ بشريةٍ عليه، وإنّما السيادة لله وحده، وبهذا يوضع حدّ نهائيّ لكلّ ألوان التحكّم وأشكال الاستغلال وسيطرة الإنسان على الإنسان.

وهذه السيادة لله تعالى التي دعا إليها الأنبياء تحت شعار : «لا إلهَ إلَّا الله» تختلف اختلافاً أساسياً عن الحقِّ الإلهيِّ الذي استغلَّه الطغاة والملوك والجبابرة قروناً من الزمن للتحكَّم والسيطرة على الآخرين، فإنَّ هؤلاء وضعوا السيادة اسميَّاً لله ؛ لكي يحتكروها واقعياً، وينصِّبوا من أنفسهم خلفاء لله على الأرض.

وأمّا الأنبياء والسائرون في موكب التحرير \_الذي قاده هـؤلاء الأنـبياء والأمناء من خلفائهم وقواعدهم \_فقد آمنوا بهذه السيادة، وحرّروا بها أنـفسهم والإنسانية من ألوهية الإنسان بكلّ أشكالها المزوّرة على مرِّ التأريخ؛ لأنّهم أعطوا لهذه الحقيقة مدلولها الموضوعي المحدّد المتمثّل في الشريعة النازلة بالوحي من السماء، فلم يعدْ بالإمكان أن تستغلّ لتكريس سلطة فردٍ أو عائلةٍ أو طبقةٍ بوصفها لمحة فقهيَّة تمهيديَّة .....١٩

سلطةً إلهية.

وما دام الله تعالى هـو مـصدر السـلطات وكـانت الشـريعة هـي التـعبير الموضوعي المحدّد عن الله تعالى، فمن الطبيعي أن تحدّد الطريقة التي تمارس بها هذه السلطات عن طريق الشريعة الإسلامية.

٢ \_إنّ الشريعة الإسلامية هي مصدر التشريع، بمعنى أنّها هي المصدر الذي يستمدّ منه الدستور وتشرّع على ضوئه القوانين في الجمهورية الإسلامية؛ وذلك على النحو التالي :

أولاً : أنَّ أحكام الشريعة الثابتة بوضوحٍ فقهيٍّ مطلقٍ تعتبر \_بقدر صـلتها بالحياة الاجتماعية \_جزءاً ثابتاً في الدستور، سواء نصّ عليه صريحاً في وثيقة الدستور أو لا.

ثانياً : أنَّ أيَّ موقفٍ للشريعة يحتوي على أكثر من اجتهادٍ يـعتبر نـطاق البدائل المتعدّدة من الاجتهاد المشروع دستورياً، ويظلّ اختيار البديل المعيَّن من هذه البدائل موكولاً إلى السلطة التشريعية التي تمارسها الاُمّة على ضوء المصلحة العامة.

ثالثاً : في حالات عدم وجود موقفٍ حاسمٍ للشريعة من تحريمٍ أو إيجابٍ، يكون للسلطة التشريعية التي تمثِّل الأمّة أن تسنَّ من القوانين ما تراه صالحاً على أن لا يتعارض مع الدستور ، وتسمّىٰ مجالات هذه القوانين بمنطقة الفراغ ، وتشمل هذه المنطقة كلّ الحالات التي تركت الشريعة فيها للمكلَّف اختيار اتّخاذ الموقف ، فإنّ من حقّ السلطة التشريعية أن تفرض عليه موقفاً معيِّناً وفقاً لما تـقدِّره من المصالح العامة ؛ على أن لا يتعارض مع الدستور .

٣ ـ إنَّ السلطة التشريعية والسلطة التنفيذية قــد أُســندت مــمارستهما إلى الأُمّة، فالأُمّة هي صاحبة الحقّ في ممارسة هاتين السلطتين بالطريقة التي يعيِّنها

الدستور، وهذا الحقّ حقّ استخلافٍ ورعايةٍ مستمدّ من مصدر السلطات الحقيقي وهو الله تعالى. وبهذا ترتفع الأمّة ..وهي تـمارس السلطة ..إلى قـمّة شـعورها بالمسؤولية؛ لأنّها تدرك بأنّها تتصرّف بوصفها خليفةً لله في الأرض، فحتّى الأمّة ليست هي صاحبة السلطان، وإنّما هي المسؤولة أمام الله سبحانه وتعالى عن حمل الأمانة وأدائها : ﴿ إِنَّا عَرَضنا الأمانةَ على السماواتِ والأرضِ والجبالِ فأبَينَ أن يحمِلُنَها وأشفَقنَ منها وحَمَلها الإنسانُ ﴾<sup>(١)</sup>.

والأُمّة تحقّق هذه الرعاية بالطرق التالية :

أولاً : يعود إلى الأمّة انتخاب رئيس السلطة التنفيذية بعد أن يتمّ ترشيحه من المرجعية، كما يأتي في الأمر الرابع، ويتولّى الرئيس المنتخّب بعد ذلك بنفسه تكوين أعضاء حكومته.

ثانياً : ينبثق عن الأمّة بالانتخاب المباشر مجلس، وهو مجلس أهل الحلِّ والعقد، ويقوم هذا المجلس بالوظائف التالية :

أولاً: إقرار أعـضاء الحكـومة التــي يشكّــلها رئــيس الســلطة التــنفيذية لمساعدته في ممارسة السلطة.

> ثانياً : تحديد أحد البدائل من الاجتهادات المشروعة. ثالثاً : ملء منطقة الفراغ بتشريع قوانين مناسبة.

رابعاً : الإشراف على سير تطبيق الدستور والقـوانـين ومـراقـبة السـلطة التنفيذية ومناقشتها.

٤ ـ إنَّ المرجعية الرشيدة هي المعبَّر الشرعي عن الإسلام، والمرجـع هـو النائب العامّ عن الإمام من الناحية الشرعية، وعلى هذا الأساس يتولّى ما يلي :

(١) الأحزاب : ٧٢

| 41 | <br>تمهيديّة | فقهيّة | لمحة |
|----|--------------|--------|------|
|    |              |        |      |

أولاً : أنَّ المرجع هو الممثِّل الأعلى للدولة والقائد الأعلى للجيش. ثانياً : المرجع هو الذي يرشّح أو يُمضي ترشيح الفرد أو الأفراد الذين يتقدّمون للفوز بمنصب رئاسة السلطة التنفيذية، ويعتبر الترشيح من المرجع تأكيداً على انسجام تولّي المرشَّح للرئاسة مع الدستور، وتوكيلاً له ـ على تقدير فوزه في الانتخاب ـ لإسباغ مزيدٍ من القدسية والشرعية عليه كحاكم.

ثالثاً : على المرجعية تعيين الموقف الدستوري للشريعة الإسلامية. الماً ما المالية من من ماليمان المالية ا

رابعاً : عليها البتُّ في دستورية القوانين التي يعيِّنها مـجلس أهـل الحـلّ والعقد لملء منطقة الفراغ.

خامساً : إنشاء محكمةٍ عليا للمحاسبة في كلَّ مخالفةٍ محتملةٍ في المجالات السابقة.

سادساً : إنشاء ديوان المظالم في كـلَّ البـلاد لدراسـة لوائـح الشكـاوى والمتظلّمين وإجراء المناسب بشأنها.

ويقوم المرجع بتأليف مجلسٍ يضمّ مئةً من المثقّفين الروحانيّين، ويشتمل على عددٍ من أفاضل العلماء في الحوزة، وعددٍ من أفاضل العلماء الوكلاء، وعددٍ من أفاضل الخطباء والمؤلّفين والمفكّرين الإسلاميّين؛ على أن يـضمّ المـجلس ما لا يقلّ عن عشرةٍ من المجتهدين، وتمارس المرجعية أعمالها من خلال هـذا المجلس.

والمرجعية حقيقة اجتماعية موضوعية في الأمّة تقوم على أساس الموازين الشرعية العامة، وهي كتطبيقٍ تتمثّل فعلاً في المرجع القائد للانمقلاب الذي قماد الشعب قرابة عشرين عاماً وسارت الأمّة كلّها خلفه حتّى حقّق النصر . وأمّا كمقولةٍ عليا للدولة الإسلامية على الخطّ الطويل فيجب أن يتوفّر في الشخص الذي يجسّد هذه المقولة :

أولاً : صفات المرجع الديني من الاجتهاد المطلق والعدالة. ثانياً : أن يكون خطَّه الفكري من خلال مـؤلَّفاته وأبـحاثه واضـحاً فـي الإيمان بالدولة الإسلامية وضرورة حمايتها.

ثالثاً : أن تكون مرجعيته بالفعل في الأمّة بالطرق الطبيعية المتّبعة تأريخياً. رابعاً : أن يرشِّحه أكثرية أعضاء مجلس المرجعية، ويؤيَّد الترشيح من قبل عددٍ كبيرٍ من العاملين في الحقول الدينية \_يحدّد دستورياً \_كعلماء وطـلبة فـي الحوزة وعلماء وكلاء وأئمّة مساجد وخطباء ومؤلّفين ومفكّرين إسلاميّين.

وفي حالة تعدّد المرجعيات المتكافئة من ناحية هذه الشـروط يـعود إلى الأمّة أمر التعيين من خلال استفتاءٍ شعبيٍّ عام.

٥ - إنَّ الأُمَّة -كما تقدَّم - هي صاحبة الحقّ في الرعاية وحمل الأمانة، وأفرادها جميعاً متساوون في هذا الحقّ أمام القانون، ولكلٍّ منهم التعبير -من خلال ممارسة هذا الحقّ -عن آرائه وأفكاره، وممارسة العمل السياسي بمختلف أشكاله. كما أنّ لهم جميعاً ممارسة شعائرهم الدينية والمذهبية.

وتتعهّد الدولة بتوفير ذلك لغير المسلمين من مـواطـنيها الذيـن يــؤمنون بالانتماء السياسي إليها وإلى إطارها العقائدي ولو كانوا ينتسبون دينياً إلى أديانٍ أخرى.

٦ ــ للجمهورية الإسلامية الإيـرانـية أهـداف تأريـخية بـحكم رسـالتها ومسؤوليتها العظيمة، وهـي أهـداف تـقوم عـلى أسـاسها خـطوطها السـياسية ومناهجها في مختلف المجالات.

ففي الداخل تستهدف : أولاً : تطبيق الإسلام في مختلف مجالات الحياة . ثانياً : تجسيد روح الإسلام بإقامة مبادئ الضمان الاجتماعي والتـوازن

| 11 | <br>تمهيدية | فقهتة | لمحة |
|----|-------------|-------|------|
|    | <b>-</b>    |       |      |

الاجتماعي، والقضاء على الفوارق بين الطبقات في المعيشة، وتوفير حدَّ أدنــــن كريمٍ لكلَّ مواطن، وإعادة توزيع الثروة بالأساليب المشروعة وبــالطريقة التــي تحقِّقُ هذه المبادئ الإسلامية للعدالة الاجتماعية.

ثالثاً : تثقيف المواطنين عـلى الإسـلام تـثقيفاً واعـياً، وبـناء الشـخصية الإسلامية العقائدية في كلّ مُواطِنٍ؛ لتتكون القاعدة الفكرية الراسخة التي تمكِّن الأُمَّة من مواصلة حمايتها للثورة.

وفي الخارج تستهدف الدولة : أولاً : حمل نور الإسلام ومشعل هذه الرسالة العظيمة إلى العالم كلّه . .

ثانياً : الوقوف إلى جانب الحقّ والعدل في القضايا الدولية، وتقديم المَثَل الأعلىٰ للإسلام من خلال ذلك.

ثـالثاً : مسـاعدة كـلٍّ المسـتضعفين والمـعذّبين فـي الأرض، ومـقاومة الاستعمار والطغيان، وبخاصّةٍ في العـالم الإسـلامي الذي تـعتبر إيـران جـزءاً لا يتجزّأ منه.

إنّ دولة القرآن العظيمة لا تستنفد أهدافها؛ لأنّ كلمات الله تعالى لا تنفد. والسير نحوه لا ينقطع، والتحرّك في اتّجاه المطلق لا يتوقّف. وهذا هو سرّ الطاقة الهائلة في هذه الدولة وقدرتها على التطوّر والإبداع المستمرّ في مسيرة الإنسان نحو الله ﴿ قُلْ لَوْ كَانَ البَحرُ مِدَاداً لِكَلِمَاتِ رَبِّي لَنَفِدَ البَحرُ قَبْلَ أَنْ تَنْفَدَ كَلِمَاتُ رَبِّي وَلَوْ جِنْنَا بِمِثْلِهِ مَدَداً ﴾<sup>(١)</sup>.

وتستطيعون أن تستخلصوا على ضوء ما تقدم أنَّ الصورة التي أعـطيناها تقوم على المبادئ التشريعية التالية في الفقه الإسلامي :

(١) الكهف : ١٠٩.

۱ ـ لا ولاية بالأصل إلَّا لله تعالى.

٢ ــالنيابة العامّة للمجتهد المطلق العادل الكفوء عــن الإمــام وفــقاً لقــول إمام العصر غليًّا : «وأمّا الحوادث الواقعة فارجعوا فيها إلى رواة حديثنا فــإنّهم حجّتي عليكم وأنا حجّة الله »<sup>(۱)</sup>.

فإنَّ هذا النصّ يدلّ على أنّهم المرجع في كلَّ العوادث الواقعة بالقَدَر الذي يتّصل بضمان تطبيق الشريعة عـلى الحـياة؛ لأنَّ الرجـوع اليـهم بـما هـم رواة أحاديثهم وحملة الشريعة يعطيهم الولاية بمعنى القيعومة على تـطبيق الشـريعة وحقّ الإشراف الكامل من هذه الزاوية.

٣ ــ الخلافة العامّة للأمّة على أساس قاعدة الشوري التــي تــمنحها حـقّ ممارسة أمورها بنفسها ضمن إطار الإشراف والرقابة الدستورية من نائب الإمام.

٤ فكرة أهل العل والعقد التي طبقت في العياة الاسلامية، والتي تؤدي بتطويرها ـ على النحو الذي ينسجم مع قاعدة الشورى وقاعدة الإشراف الدستوري من نائب الإمام ـ إلى افتراض مجلسٍ يمثّل الأمّة وينبثق عنها بالانتخاب.

[المقارنة بين القوانين الدستورية: ]

ويُتاح لكم من خلال هذه الخطوط الموجزة أن تقارنوا في المجال الفقهي للقانون الدستوري بين المواقف الآنفة الذكر ومواقف المذاهب الاجتماعية الأخرى في أهمّ النقاط التي درسها القانون الدستوري الحديث :

فمن ناحيةِ تكوّن الدولة ونشوئها تأريخياً نرفض إسـلامياً نـظرية القـوّة والتغلّب، ونظرية التفويض الإلهيّ للجبّارين، ونظرية العقد الاجتماعي، ونظرية

(1) وسائل الشيعة ٢٧ : ١٤٠ ، الباب ١١ من أبواب صفات القاضي ، الحديث ٩.

| ۲0 |  | تمهيديّة | فقهيئة | لمحة |
|----|--|----------|--------|------|
|----|--|----------|--------|------|

تطوّر الدولة عن العائلة، ونؤمن بأنّ الدولة ظاهرة نبوية، وهـي تـصعيد للـعمل النبوي، بدأت في مرحلةٍ معيّنةٍ من حياة البشرية.

ومن ناحيةِ وظيفة الدولة نرفض إسلامياً المذهب الفردي أو مذهب عـدم التدخل المطلق \_أصالة الفرد \_، والمذهب الاشتراكي أو أصالة المجتمع، ونؤمن بأنّ وظيفتها تطبيق شريعة السماء التي وازنت بـين الفـرد والمـجتمع، وحـمت المجتمع لا بوصفه وجوداً هيغلياً<sup>(۱)</sup> مقابلاً للفرد، بل بـقدر مـا يـعبّر عـن أفـراد وما يضمّ من جماهير تتطلّب الحماية والرعاية.

ومن ناحية شكل الحكومة تعتبر الحكومة قانونيةً، أي تتقيّد بالقانون على أروع وجه؛ لأنّ الشريعة تسيطر على الحاكم والمحكومين على السواء.

كما أنَّ النظرية الإسلامية ترفض الملكية \_أي النظام الملكي \_وترفض الحكومة الفردية بكلَّ أشكالها، وترفض الحكومة الارستقراطية، وتطرح شكلاً للحكم يحتوي على كلَّ النقاط الإيجابية في النظام الديمقراطي مع فوارق تزيد الشكل موضوعيةً وضماناً لعدم الانحراف، فالاُمّة هي مصدر السيادة في النظام الديمقراطي، وهي محطَّ الخلافة ومحطَّ المسؤولية أمام الله تعالى في النظام الإسلامي، والدستور كلَّه من صنع الإنسان في النظام الديمقراطي ويمثّل \_على أفضل تقدير وفي لحظاتٍ مثاليةٍ \_تحكَّم الأكثرية في الأقلية، بينما تمثّل الأجزاء الثابتة من الدستور وعداته التي وعدالته التي تضمن موضوعية الدستور وعدم تحيّزه.

فالشريعة الإسلامية التي وضعت \_مثلاً \_مبدأ الملكية العامة وملكية الدولة إلى جانب الملكية الخاصّة، لم تعبّر بذلك عن نتاج صراعٍ طبقيّ أو تقديمٍ لمصالح هذا الجزء من المجتمع على ذلك الجزء، وإنّما عبّرت عنّ موازين العدل والحقّ،

نسبة إلى الفيلسوف الديالكتيكي هيغل ( ١٧٧٠ ـ ١٨٣١) م.

ولهذا سبقت بذلك تأريخياً كلّ المبرّرات المادية أو الطبقية لظهور هذا اللون من التشريع.

ومن ناحية تحديد العلاقات بين السلطات تقترب الدولة الإسلامية من النظام الرئاسي، ولكن مع فوارق كبيرةٍ عن الأنظمة الرئاسية في الدول الرأسمالية الديمقراطية التي تقوم عـلى أسـاس الفـصل بـين السـلطة التـنفيذية والسـلطة النشريعية.

وكان التطبيق العملي للحياة الإسلامية دائـماً يـفترض الدولة مـمثّلةً فـي رئيسٍ يستمدّ شرعية تمثيله من الدستور ـالنصّ الشرعي ـ أو من الاُمّة مباشرةً \_الانتخاب المباشر ـ أو منهما معاً .

ولا مجال في هذه العجالة للدخول في تفاصيل الفرق بين تنظيم السلطات وتحديد علاقاتها في الصورة الإسلامية المقترحة وتنظيمها وتحديد علاقاتها في النظريات والتطبيقات الأخرى.

هذه فكرة فقهية موجزة ــأيّها العلماء الأعلام ــقـد تـفي بـاختصارٍ فـي الجواب على سؤالكم الكريم، وتكوين نـظرةٍ إجـماليةٍ عـن فكـرة الجـمهورية الإسلامية التي طرحها الشعب الإيراني المسلم بقيادة الإمام الخميني دام ظـلّه، ونحن نقدَّمها بوصفها مجرّد اقتراحاتٍ نظريةٍ قابِلةٍ للدرس والتطبيق وتلقي ضوءاً إسلامياً على الموقف.

نسأل المولى سبحانه أن يحفظكم ويوفّقكم لخدمة الإسلام ورفـع رايـته، والسلام عليكم ورحمة الله وبركاته.

محمد ياقر الصدر النُجِف الأشرف ٦ ربيع الأول ١٣٩٩ ه

<)C`\©<u>\*</u>@/OIÞ الإسلام يقود الحياة صورة عن اقتصاد المجتمع الإسلامي 0 المقدّمة. O هل الإسلام منهج للحياة ؟ المؤشّرات العامّة لاقتصاد المجتمع الإسلامي.

[المقدّمة:]

بيس\_ لِللَّهِ ٱلزَّمْ يَزَالُتَجِيسِ لِمَ

والحمد لله ربّ العالمين، والصلاة والسلام على سيّد خلقه مـحمّدٍ وعـلى الهداة الميامين من آله الطاهرين.

وبعد، فإنّي أشعر باعتزازٍ كبيرٍ يغمر نفسي وأنا أتحدّث إلى هـذا الشـعب العظيم، إلى هذا الشعب الإيراني المسلم الذي كتب بجهاده ودمه وبطولته الفريدة تأريخ الإسلام من جديد، وقدَّم إلى العالم تجسيداً حيّاً نـاطقاً لأيـام الإسـلام الأولى بكلّ ما زخرت به من ملاحم الشجاعة والإيمان.

ويزداد شعوري عمقاً وأنا أجد هذا الشعب أمام لحظةٍ عظيمةٍ لا تشكِّل منعطفاً في تأريخه فحسب، بل تشكُّل منعطفاً في حياة الأمَّة الإسلامية كلَّها، وهي اللحظة التي يقف فيها هذا الشعب المجاهد ليعلنَ رأيه في الجمهورية الإسلامية التي طرحها قائده الإمام الخميني، وليـوكُّدَ مـن جـديدٍ ـبـتصويته إلى جـانب التي طرحها قائده الإمام الخميني، وليـوكُّدَ مـن جـديدٍ ـبـتصويته إلى جـانب الجمهورية الإسلامية ـإيمانه بالإسلام بعد أن أكّد ذلك سابقاً بما قدَّم من تضحياتٍ وما مارسه من ألوان العطاء والجهاد، وليَبتدئ مع كلمة «نعم» التي سوف يقولها الشعب الإيراني المجاهد للجمهورية الإسلامية مرحلةً جديدةً في حياة المسلمين تخرجهم من ظلمات الجاهلية إلى نور التوحيد، ومـن ألوان اسـتغلال الإنسـان للإنسان إلى العبودية المخلصة لله تعالى التي تشكّل الأساس الحـقيقي للـحرّية

والعدل والمساواة.

ولم يكن الإمام الخميني فـي طـرحــه لشـعار الجـمهورية الإسـلامية إلّا استمراراً لدعوة الأنبياء، وامتداداً لدور محمدٍ وعليٍّ طليَّزِيط في إقــامة حكـم الله على الأرض، وتعبيراً صادقاً عن أعماق ضمير هذه الأمّة التي لم تعرف لها مجداً إلّا بالإسلام، ولم تعش الذلّ والهوان والبؤس والحرمان والتبعية للكافر المستعمر إلّا حين تركت الإسلام وتخلّت عن رسالتها العظيمة في الحياة.

وليست الشريعة الإسلامية خياراً من خيارين، بل لا خيار سواها؛ لأنّها حكم الله تعالى وقضاؤه في الأرض وشريعته التي لا بديل عـنها : ﴿ وَمَـاكَـانَ لَمُؤمنٍ ولَا مُؤْمِنَةٍ إِذَا قَضَى اللهُ وَرَسُولُهُ أَمْراً أَنْ يَكُونَ لَهُمُ الْخِيَرة من أَمْرِهِمْ ﴾<sup>(١)</sup>. ولكنّ الإمام أراد أن يؤكّد الشعب الإيراني المسلم من جديدٍ اخـتياره وإرادتـه وجدارته بتحمّل هذه الأمانة العظيمة بوعي وتصميم.

ولا شكّ أنّكم باختيار الجمهورية ألإسلامية منهجاً في الحياة وإطاراً للحكم تؤدّون فريضةً من أعظم فرائض الله تعالى، وتُعيدون إلى واقع الحياة روح التجربة التي مارسها النبيّ الأعظم تَبَلَيُّ وكرَّس حياته كلّها من أجلها، وروح الأطروحة التي جاهد من أجلها الإمام أمير المؤمنين عليَّلاً وحارب لحسابها المارقين والقاسطين، وروح الثورة التي ضحّى الإمام الحسين عليَّلاً بآخر قطرةٍ من دمه الطاهر في سبيلها.

إنّكم بالاختيار العظيم تحقِّقون للدماء الطاهرة التي أريقت قبل ثلاثة عشر قرناً على ساحة كربلاء هدفها الكبير .

ومن الطبيعي أن تجد الحضارة الغربية في اختياركم الواعي للإسلام منهجاً

(١) الأحزاب : ٣٦.

| ۳۱ | الإسلامي | المجتمع | اقتصاد | عن | صورة |
|----|----------|---------|--------|----|------|
|----|----------|---------|--------|----|------|

للحياة تحديماً صارخاً لأسسها الفكرية وإيديولوجيتها الحضارية، كما وجدت في إصراركم الشجاع على طرد الشاه من السلطة والقضاء على حكمه تحديماً صارخاً لمصالحها السياسية وتصوّراتها العملية؛ وذلك أنّ الحضارة الأوروبّية للإنسان الأوروبي والأمريكي ظنّت منذ أمدٍ طويلٍ أنّها صفّت الإسلام نهائياً واستطاعت أن تفرض على المسلمين –عسكرياً أو سياسياً أو ثقافياً –التخلّي عنه واستبداله بتقليد الإنسان الغربي في مناهجه وطرائقه في الحياة.

وقال الجناح الغربي من الحضارة الأوروبية : إنَّ أوروبّا لم تتطوّر إلَّا حين فصلت الدين عن الحياة . وقال الجناح الشرقي : إنَّ الدين أفيون الشعوب ، فلكي تستطيع الشعوب أن تكافح من أجل الحرّية لابدّ لها أن تتخلّى عن الدين .

وأنتم أقدر الناس على الردّ على هاتين الأكذوبتين معاً؛ لأنّكم تـردّون عليهما من واقع حياتكم وتجربتكم، فلم يكن العائق عن تطوّر الشعب الإيراني المسلم ونموّه الحقيقي إلّا ابتعاده عن الإسلام وفرض النظام الشاهنشاهي عـليه وما يعبّر عنه من أفكار الجاهلية وقيمها، ولم تكن الطاقة التي دفعت الشعب إلى الثورة وتحطيم الطاغوت إلّاالدين وهذا الإسلام الذي سوف تختارونه غداً منهجاً للحياة وطريقاً للبناء.

| الحباة       | يقود | الإسلام |                                         | 377 |
|--------------|------|---------|-----------------------------------------|-----|
| - <u>-</u> . | -3-2 |         | ••••••••••••••••••••••••••••••••••••••• |     |

## هل الإسلام منهج للحياة ؟

ويردِّد المثقّفون الغربيون والمستغربون : أنَّ الإسلام دين وليس اقتصاداً، وأنَّه عقيدة وليس منهجاً للحياة، وأنَّه علاقة بين الإنسان وربّه ولا يصلح أن يكون أساساً لثورةٍ اجتماعيةٍ في إيران. وقد فات هؤلاء أنَّ الإسلام ثورة لا تنفصل فيها الحياة عن العقيدة ولا ينفصل فيها الوجه الاجتماعي عن المحتوى الروحي، ومن هنا كان ثورةً فريدةً على مرَّ التأريخ.

فالتوحيد هو جوهر العقيدة الإسلامية، وبالتوحيد يحرِّر الإسلام الإنسان من عبودية غير الله «لا إله إلاّ الله»، ويرفض كلّ أشكال الألوهية المزيَّفة على مرّ التأريخ، وهذا هو تحرير الإنسان من داخل ثمّ يقرّر ـكنتيجةٍ طبيعيةٍ لذلك ـ تحرير الثروة والكون من أيَّ مالكٍ سوى الله تعالى، وهذا هو تحرير الإنسان من خارج. وقد ربط الإمام أمير المؤمنين طلَّلا بين الحقيقتين حين قال : «المِبَادُ عِبَادُ الله وَالمالُ مالُ الله»<sup>(۱)</sup> وبذلك حطّم الإسلام كلّ القيود المصطنعة والحواجز التأريخية التي كانت تعوق تقدّم الإنسان وكدحه إلى ربّه وسيره الحثيث نحوه، سواء تمثّلت هذه القيود والحواجز على مستوى آلهةٍ ومخاوف وأساطير وتحجيم الإنسانية بين يدي قوى أسطورية، أو تمثّلت عملى مستوى ملكياتٍ تكرّس السيادة على الأرض لطاغوتٍ ـفرداً كان أو فئةً أو طبقةً ـ على حساب الناس،

<sup>(</sup>١) أُنظر : شرح نهج البلاغة لابن أبي الحديد ٧ : ٣٧، وفيه : «فأنتم عباد الله، والمــال مــال الله».

ومن هنا كان الإسلام ــالذي كافح من أجله الأنبياء ــ ثورةً اجتماعيةً على الظلم والطغيان وعلى ألوان الاستغلال والاستعباد.

ومن هنا أيضاً كان الأنبياء \_وهم يحملون هذا المشعل \_ يستقطبون دائماً المعذَّبين في الأرض والجماهير البائسة التي مزّقتها أساطير الآلهة المزيّقة روحياً، وشتّتتها الجاهلية فكرياً، ووقعت فريسةَ أشكالٍ مختلفةٍ من الاستغلال والظلم الاجتماعي.

غير أنَّ ثورة الأنبياء تميِّزت عن أي ثورةٍ اجتماعيةٍ أخرى في التأريخ تميزاً نوعياً؛ لأنَّها حرّرت الإنسان من الداخل وحرّرت الكون من الخارج في وقت واحد، وأطلقت على التحرير الأول اسم : الجهاد الأكبر، وعلى التحرير الثاني اسم : الجهاد الأصغر؛ لأنَّ هذا الجهاد لن يحقِّق هدفه العظيم إلَّا في إطار الجهاد الأكبر.

أولاً : أنّها لم تضع مستغلاً جديداً في موضع مستغلٍّ سابق ولا شكلاً مـن الطُغيان بديلاً عن شكلٍ آخر ؛ لأنّها في الوقت الذي حرّرت فـيه الإنسـان مـن الاستغلال حرّرته من منابع الاستغلال في نفسه وغيّرت من نـظرته إلى الكـون والحياة.

قال الله سبحانه وتعالى : ﴿ وَنُرِيدُ أَنْ نَمُنَّ علىٰ الَّذِينَ اسْتُضْعِفُوا في الأَرْضِ وَنَجْعَلَهُمْ أَئِمَّةً وَنَجْعَلَهُمُ الوَارِثِينَ ﴾<sup>(١)</sup>. لاحظوا كيف يسير العَمَلان الثوريان جنباً إلى جنب، يجعل المستضعفين أَثمَّةً ويجعلهم الوارثين، وهـذا يـعني أَنَّ حـلول المستضعفين محلّ المستغلّين والمستثمِرين، وتسلّمهم للمقاليد من أيديهم يواكبَ

(۱) القصص : ۵.

ونجم عن ذلك :

جعلهم أئمّة، أي تطهيرهم من داخلٍ والارتفاع بهم إلى مستوى القدوة والنموذج الإنساني الرفيع، ولهذا لن تكون عملية الاستبدال الثوري على يد الأنسبياء كسما استبدل الإقطاعي بالرأسمالي أو الرأسمالي بالبروليتاريا، أي مجرّد تغييرٍ لمواقع الاستغلال، وإنّما هي تصفية نهائية للاستغلال ولكلّ ألوان الظلم البشري.

وقد حدَّد القرآن الكريم في نصُّ آخر صفة هـؤلاء المسـتضعفين الذيـن ترشَّحهم ثورة الأنبياء لتسلَّم مقاليد الخـلافة فـي الأرض، إذ قـال الله تـعالىٰ : ﴿ الَّذِينَ إِنْ مَكْنَاهُمْ في الأَرْضِ أَقَامُوا الصَّلاةَ وَآتَوُا الزَّكَاةَ وَأَمَـرُوا بـالمعرُوفِ وَنَهَوْا عَنِ المُنْكَرِ وَللهِ عَاقِبَةُ الأُمُورِ ﴾<sup>(١)</sup>.

وثانياً : أنّ صراع الأنبياء مع الظلم والاستغلال لم يتّخذ طابعاً طبقياً كما وقع لكثيرٍ من الثورات الاجتماعية ؛ لأنّه كان ثورةً إنسانية ولتحرير الإنسان من داخلٍ قبل كلّ شيء، ولم يكن جانبه الثوري الاجتماعي إلّا بناءً عملوياً لتملك الثورة، حتّى أنّ الرسول الأعظم ﷺ أطلق على ثورة التحرير من داخل اسم : «الجهاد الأكبر»، وعلى ثورة التحرير من خارج اسم : «الجهاد الأصغر»، كما تقدم.

وقد استطاع الإسلام \_بعملية التحرير من الداخل وبتحقيق متطلّبات الجهاد الأكبر \_ أن ينبَّه في النفوس الخيِّرة كلّ كوامن الخير والعطاء، ويفجّر فيها طاقات الإبداع على اختلاف انتماءاتها الطبقية في المجتمعات الجاهلية، فكان الغنيّ يقف إلى جانب الفقير على خطَّ المواجهة للظلم والطغيان، وكان مستغِلّ الأمس يندمج مع المستغَلّ \_بالفتح \_في إطارٍ ثوريّ واحدٍ بعد أن يحقّق الجهاد الأكبر فيه قيمه العظيمة.

(١) الحجّ : ٤١.

صورة عن اقتصاد المجتمع الإسلامي ..... ٣٥

إنّ الثائر على أساسٍ نبويّ ليس ذلك المستغّلّ الذي يـؤمن بأنّ الإنسـان يستمدّ قيمته من ملكية وسائل الإنتاج وتمكّنه في الأرض، ويسعى من أجل ذلك في سبيل انتزاع هذه القيمة من يد مستغِلّيه والاستئثار بها لنـفسه؛ لكي تـفرض طبيعة هذا الصراع أن يكون الانتماء إلى طبقة المستغِلّين أو المستغَلّين هو الذي يحدّد موقع الإنسان في الصراع، بل الثائر النبويّ هو ذلك الإنسان الذي يؤمن بأنّ الإنسان يستمدّ قيمته من سعيه الحثيث نحو الله، واستيعابه لكلّ ما يعنيه هذا السعي من قيم إنسانية، ويشنّ حرباً لا هوادة فيها على الاستغلال باعتباره هديراً لتسلك القيم وتحويلاً للإنسانية من مسيرتها نحو الله وتحقيق أهدافها الكبرى وإلهـائها القيم الحويلاً للإنسانية من مسيرتها نحو الله وتحقيق أهدافها الكبرى والهـائها بالتكاثر وتجميع المال. والذي يحدّد هذا الموقع للثائر النبويّ مدى نجاحه في الجهاد الأكبر لا موقعه الاجتماعي والانتماء الطبقي.

خلافة الإنسان

وبعد أن قرّر الإسلام مبدأ ملكية الله تعالى رتّب عليه أنّ دور الإنسان في الثروة هو دور الخليفة المستأمّن من قبل الله تعالى على مصادر الثروة في الكون؛ ليدبّر أمرها ويدير شأنها وفقاً للروح العامة لملكية الله تعالى، قـال الله تـعالى : ﴿ وَأَنْفِقُوا مِمّا جَـعَلَكُمْ مُسْـتَخْلَفِينَ فِـيهِ ﴾<sup>(١)</sup>. ﴿ وَآتُـوهُمْ مِـنْ صَالِ اللهِ الّـذي آتَاكُمْ ﴾<sup>(٢)</sup>.

والاستخلاف يتمّ على مرحلتين : المرحلة الأولى : استخلاف للجماعة البشـرية الصـالحة ككـلٍّ، قـال الله

(۱) الحديد : ۷

(٢) النور : ٣٣

سبحانه : ﴿ وَلَا تُؤْتُوا السُّفَهَاءَ أَمْوالَكُمُ الَّتِي جَعَلَ اللهُ لَكُمْ قِيامًا ﴾ (١).

وهذا النص الشريف يتحدّث عن أموال السفهاء، وينهى الجماعة أن يسلِّموها إلى السفهاء، ويضيف الأموال إلى الجماعة نفسِها على الرغم من أنّها أموال أفرادٍ منهم؛ وذلك إشعاراً بأنّ الأموال في هذا الكون قد جعلت لإقامة حياة الجماعة، وتمكينها من مواصلة حياتها الكريمة، وتحقيق الأهداف الإلهية من خلافة الإنسان على الأرض. ولمّاكان السفيه لا يصلح لتحقيق هذه الأهداف فقد منع الله الجماعة من إطلاق يده في أمواله.

ومن ناحيةٍ أخرى نلاحظ أنّ القرآن الكريم والفقه الإسلامي يُطلق على كلّ الثروات الطبيعية التي تحصل عليها الجماعة المسلمة من الكفّار اسم الفيء ويعتبرها ملكيةً عامة. والفيء : كلمة تدلّ على عود الشيء الى أصله، وهذا يعني أنّ هذه الثروات كلّها في الأصل للجماعة، وأنّ الاستخلاف من الله تعالى استخلاف للجماعة.

ولهذا فإنّ الجماعة \_ككلٍّ \_بحكم هذا الاستخلاف مسؤولة أمام الله تعالى، وهذه المسؤولية تحدّدها الآية الكريمة في قوله تعالى : ﴿ اللهُ الّذي خَلَقَ السّمُوَاتِ وَالأَرْضَ وَأَنْزَلَ مِنَ السَّمَاءِ مَاءً فَأَخْرَجَ بِهِ مِنَ النَّمَرَاتِ رِزْقاً لَكُمْ وَسَخَّرَ لَكُمُ الفُلْكَ لِتَجْرِيَ في البَحْرِ بأمْرِهِ وَسَخَّرَ لَكُمُ الأَنْهَارَ \* وَسَخَّرَ لَكُمُ الشَّمْسَ وَالقَمَرَ دَائَبَيْنِ وَسَخَّرَ لَكُمُ اللَيلَ وَالنَّهَارَ \* وَآتَاكُمُ مِنْ كُلٍّ مَا سَأَلْتُموهُ وَإِنْ تَـعُدُوا نِـعْمَةَ اللهِ لا تُحْصُوهَا إِنَّ الإِنْسَانَ لَظَلُومٌ كَفَارُ ﴾<sup>(٢)</sup>.

فإنَّ هذا النصِّ القرآني الشريف بعد أن يستعرض مـا اســتخلف الله عــليه

- (۱) النساء : ٥.
- (٢) إبراهيم : ٣٢ ـ ٣٤.

| ۳۷ | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | الإسلامي | المجتمع | اقتصاد | عن | صورة |
|----|-----------------------------------------|----------|---------|--------|----|------|
|----|-----------------------------------------|----------|---------|--------|----|------|

الإنسان من ثروات الكون وطاقاته ونعمه الموفورة، أشار الى لونين من الانحراف : أحدهما الظلم، والآخر كفران النعمة. والظلم يعني سوء التوزيع وعدم توفير هذه النعم لأفراد الجماعة على السواء، وهو ظلم بعض أفراد الجماعة للبعض الآخر. وكفران النعمة يعني تقصير الجماعة في استثمار ما حباها الله به من طاقات الكون وخيراته المتنوّعة، أي التوقّف عن الإبداع الذي هو في نفس الوقت توقّف في السير نحو المطلق، نحو الله تعالى، وهذا ظلم الجماعة لنفسها.

وهذه الإشــارة تــحدًّد فــي الوقت نـفسه مســؤولية الجــماعة بــين يــدي المستخلف سبحانه وتعالى في أمرين :

أحدهما : العدل في توزيع الثروة، أي أن لا يقع تصرّف في الشروة التــي استُخلِفت عليها الجماعة تصرّفاً يتعارض مع خلافتها العامة وحــقّها ككـلّ فــي ما خلق الله.

والآخر : العدل في رعاية الثروة وتنميتها، وذلك ببذل الجماعة طاقاتها في استثمار الكون وإعمار الأرض وتوفير النعم.

المرحلة الثانية من الاستخلاف : هي استخلاف الأفراد الذي يـتّخذ مـن الناحية الفقهية والقانونية شكلَ الملكية الخاصّة، والاستخلاف هنا من الجـماعة للفرد، ولهذا أضافت الآية الكريمة أموال الأفراد إلى الجماعة في النصّ القرآني الآنف الذكر، وعلى هذا الأساس لا يمكن أن تقرَّ أيّ ملكيةٍ خاصّةٍ تتعارض مع خلافة الجماعة وحقّها \_ككلٍّ \_في الثروة.

وما دامت الملكية الخاصّة استخلافاً للفرد من قبل الجماعة فمن الطبيعي أن يكون الفرد مسؤولاً أمام الجماعة عن تمصرّفاته فمي ماله وانسجامها مع مسؤولياتها أمام الله تعالى ومتطلبات خلافتها العامة، ومن الطبيعي أن يكون من حقّ الممثِّل الشرعي للجماعة أن ينتزع من الفرد ملكيته الخاصّة إذا جعل منها أداةً

| لإسلام بقود الحباة | • | ۳۸ |
|--------------------|---|----|
|                    |   |    |

للإضرار بالجماعة والتعدي على الآخرين، وتوقّف دفع ذلك على انتزاعها، كما صنع رسول الله تليشي في قصّة سمرة بن جندب<sup>(۱)</sup>، فقد جاء في عدّة روايات<sup>(۲)</sup>: أنّ سمرة بن جندب كان له عذق، وكان طريقه إليه في جوف منزل رجل من الأنصار، فكان يبجيء ويدخل إلى عذقه بغير إذن من الأنصاري، فقال الأنصاري : يا سمرة، لا تزال تفجأنا على حال لا نحب أن تفجأنا عليه، فإذا دخلت فاستأذن، فقال : لا أستأذن في طريق وهو طريقي إلى عذقي، فشكاه وزعم أنّك تمرّ عليه وعلى أهله بغير إذن، فاستأذن عليه إذا قد شكاك فقال : يا رسول الله تلتي ، فأرسل إليه النبي، فأتاه فقال : إنّ فلاناً قد شكاك وزعم أنّك تمرّ عليه وعلى أهله بغير إذن، فاستأذن عليه إذا أردت أن تدخل، فقال : يا رسول الله أستأذن في طريقي إلى عذقي ؟ افقال له النبي تلتي : خلّ عنه ولك مكانه عذق في مكان كذا وكذا... فقال : لا... فقال له النبي تلتي : إنّك ولك مكانه عذق في مكان كذا وكذا... فقال : لا... فقال له رسول الله تشكية : إنّك رجل مضار، ولا ضرر ولا ضرار على مؤمن. ثمّ أمر بها رسول الله فقّلعت ورمي بها إليه.

وينبغي أن نشير هنا إلى أنّ العدل الذي قامت عـلى أسـاسه مسـؤوليات الجماعة في خلافتها العامة هو الوجه الاجتماعي للعدل الإلهي الذي نـادىٰ بـه الأنبياء، وأكّدت عليه رسالة السماء كأصلٍ ثانٍ من أصول الدين يـتلو التـوحيد مباشرة.

ولم يكن الاهتمام على هذا المستوى بالعدل الإلهي وتمييزه كأصلٍ مستقلّ

- (۱) سمرة بن جندب بن هلال بن جريح بن مُرَّة الفزاري، له وقائع فظيعة. أنظر الإصابة ۲:
   ۷۸، وأُسد الغابة ۲: ۳۵٤. مات سنة ۵۱، وقيل : ۵۹، وقيل : ۲۰.
- (٢) وسائل الشيعة ٢٥ : ٤٢٨، الباب ١٢، الحديث ٣. الكافي ٥ : ٢٩٤، الحديث ٨، التهذيب ٧ : ١٤٦، الحديث ٣٦. من لا يحضره الفقيه ٣ : ١٠٣، الحديث ٣٤٢٣.

| *9 | الإسلامي | المجتمع | اقتصاد | عن | صورة |
|----|----------|---------|--------|----|------|
|----|----------|---------|--------|----|------|

للدين من بين سائر صفات الله تعالى \_من علمٍ وقدرةٍ وسمعٍ وبصرٍ وغير ذلك \_إلا لِمَا لهذا الأصل من مدلولٍ اجتماعيّ وارتباطٍ عميقٍ بمغزى الثورة التي يمارسها الأنبياء على صعيد الواقع ، فالتوحيد يعني اجتماعياً : أنّ المالك هو الله دون غيره من الآلهة المزيّقة ، والعدل يعني : أنّ هذا المالك الوحيد بحكم عدله لا يؤثر فرداً على فرد ، ولا يمنح حقّاً لفئةٍ على حساب فئة ، بل يستخلف الجماعة الصالحة ككلٍّ على ما وفّر من نعمٍ وثروات .

أهداف الخلافة

والإسلام إذ يضع مبدأ الخلافة ويستخلف الجماعة البشرية عـلى الأرض يضع للخلافة أهدافها الصالحة، وبهذا يحدث انقلاباً عظيماً في تصوّر الأهـداف وتقويمها يؤدّي بالمقابل إلى انقلابٍ عظيمٍ في الوسائل والأساليب. ولكى يحدث الإسلام هذا الانقلاب العظيم فـي تـقويم الحـياة وتـحديد

أهدافها كان لابدً أن يعطي تصوّراً لها يلائم ما يريد طرحه من أهداف، ويـهيّئ الجوَّ النفسي في مجتمع الخلافة الصالحة لتبنّي تلك الأهـداف ووضـعها مـوضع التنفيذ.

ولكن ما هو التغيير الذي يريد الإسلام تحقيقه في مجال تلك الأهداف ؟

إنَّ المجتمعات الجاهلية لا تنظر إلىٰ الحياة إلَّا من خلال شوطها القصير الذي ينتهي بالموت، ولا تدرك لذَّاتها ومتعها إلَّا من خلال إشباع ما لدى الإنسان من غرائز وشهوات، وهي على هذا الأساس تجد في المال ـ بوصفه مالاً ـ وفي تجميعه وادّخاره والتنافس فيه الهدف الطبيعي الذي يضمن للإنسان القدرة على امتصاص أكبر قدرٍ ممكنٍ من الحياة وتحديدها نوعياً وكمياً، أي على الخلود النسبي بقدر ما تسمح به إمكانات الحياة المادية على الأرض.

| د الحياة | الإسلام يقو | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | ٤ | • |
|----------|-------------|-----------------------------------------|---|---|
|----------|-------------|-----------------------------------------|---|---|

وكان هذا التصور للحياة ولدور المال في تحديدها هو الأساس لكلّ ما زخرت به المجتمعات الجاهلية من محاولات الاستزادة والتكاثر وألوان التناقض والاستغلال؛ لأنّ المسـرح مـحدود، والأوراق مـعدودة، واللاعـبين كـثيرون، وصاحب الحظّ السعيد من يحصل على أكبر عددٍ مـن تـلك الأوراق ولو عـلى حساب الآخرين.

ولإزالة هذا التصور واستئصال جذور، النفسية من الإنسان شجب الإسلام المال وتجميعه وادّخار، والتكاتر فيه كهدف، ونفى أيّ دورٍ له في تخليد الإنسان أو منحه وجوداً حقيقياً أكبر : ﴿ وَيْلُ لِكُلٌ هُمَزَةٍ لَمَزَةٍ \* الّذي جَمَعَ مَالاً وَعَدَّدَهُ \* يَحْسَبُ أَنَّ مَالَهُ أَخْلَدَهُ \* كَلًا لَيُنْبَذَنَّ في الحُطَمَةِ \* ومآ أَدْرَاكَ مَا الحُطَمَةُ \* نَارُ اللهِ المُوقَدَةُ \* التي تَطَّلِعُ عَلَى الأَفْئِدَةِ ﴾<sup>(1)</sup>.

أَلَّذِينَ يَكْنِزُونَ الذَّهَبَ وَالفِضَّةَ وَلا يُنْفِقُونَها في سَبِيلِ اللهِ فَبَشَّرْهُمْ بِعَذَابٍ أَلِيمٍ \* يَوْمَ يُحْمَى عَلَيْهَا في نَارِ جَسَهَنَمَ فَسَتْخُوَى بِسَهَا جِسَبَاهُهُمْ وَجُنُوبُهُمْ وَظُهُورُهُمْ هَذَا مَا كَنَزْتُمْ لاَنْفُسِكُمْ فَذُوتُوا مَا كُنْتُمْ تَكْيَرُونَ ﴾<sup>(\*)</sup>.

ولم يقتصر الإسلام على شجب أهداف الجاهلية وقيمها عن الحياة، بـل وضع بدلاً عنها الهدف الذي يجب أن تسير في اتّجاهه. قال سـبحانه وتـعالى:

- (۱) الهمزة : ۱\_۷.
- (٢) التكاثر : ١\_٧.
- (٣) التوبة : ٣٤\_٣٥

صورة عن اقتصاد المجتمع الإسلامي ..... ٤١

﴿ تَبَارَكَ الَّذِي بِيَدِهِ المُلْكُ وَهُوَ عَلَى كُلُّ شَيءٍ قَدِيرُ \* الَّذِي خَلَقَ المَوْتَ وَالحَيَاةَ لِيَبْلُوَكُمْ أَيُّكُمْ أَحْسَنُ عَمَلاً وَهُوَ العَزِيزُ الغَفُورُ ﴾<sup>(١)</sup>، فبدلاً عن الأكثر مالاً والأخلد ثروةً وضع الأحسنَ عملاً هو المثل الأعلى والهدف الأول، وَحتَّ الله تعالى الجماعة البشرية التي تولّى الأنبياء تربيتها وإعدادها على التنافس في مجال هذا الهدف والتسابق في العمل الصالح : ﴿ وَفِي ذَلِكَ فَلْيَتَنَافَسِ المُتَنَافِسُونَ ﴾<sup>(١)</sup>.

ولكي يقوم هذا الهدف الجديد على أساس واقعيّ ومتينٍ أعطىٰ الإسلام نظرة جديدة إلى الساحة، فربطها بعالم غير منظور حسياً وأكّد على خلود العمل -بدلاً عن المال والثروة -عبر ذلك العالم غير المنظور وامتداده في أعماق نفس الإنسان العامل وتبلوره في النهاية بالطريقة التي تنظّم بها الأعمال في ذلك العالم الحقّ؛ وبهذا خلق في الإنسان الشعور بأنّ خلوده وبقاءه بالعمل الصالح، لابادّخار المال واكتناز الثروة، وغيَّر من مفهومه عن إنفاق المال في سبيل الله، فبدلاً عن أن ينظر إليه بوصفه تلاشياً لوجود الإنسان ومغامرة على حساب مستقبله وضمان استمراره -أو على الأقل بوصفه عطاءً بدون مقابل - خلق الإسلام نظرة جديدة إلى هذا الإنفاق بوصفه ضماناً لامتداد الإنسان وخلوده وعطاءً بمقابل، بل تجارة قادرة على النمو وإثراء العامل روحياً ومستقبلياً :

﴿ وَمَا أَنْفَقْتُمْ مِنْ شَيءٍ فَهُوَ يُخْلِفُهُ ﴾<sup>(٣)</sup>. ﴿ مَنْ جَاءَ بِـالْحَسَنَةِ فَـلَهُ عَشـرُ أَمْثَالِهَا ﴾<sup>(٤)</sup>. ﴿ إِنْ تُقْرِضُوا اللهَ قَرْضاً حَسَناً يُضَاعِفْهُ لَكُـمْ ﴾<sup>(٥)</sup>. ﴿ مَـثَلُ الَّـذينَ

- (١) الملك : ١ ـ ٢ .
- (٢) المطغّنين : ٢٦.
  - (٣) سبأ : ٣٩.
- (٤) الأتعام : ١٦٠.
  - (٥) التغابن : ١٧.

يُنْفِقُونَ أَمْوَالَهُمْ في سَبيلِ اللهِ كَمَثَلِ حَبَّةٍ أَنْبَـتَتْ سَبْعَ سَنَابِلَ في كُلِّ سُنْبُلَةٍ مِائَةً حَبَّةٍ وَاللهُ يُضَاعِفُ لِمَنْ يَشَاءُ وَاللهُ وَاسِعٌ عَلِيمٌ ﴾<sup>(١)</sup>.

وهذا هو الوجه الاجتماعي الثوري للمعاد بوصفه الأصل الخامس من أصول الدين، فالمعاد يلعب معلى صعيد الثورة الاجتماعية للأنبياء دوراً أساسياً بوصفه الأساس الواقعي لما يتبنّاه إنسان الأنبياء الصالح من أهدافٍ وقسيمٍ في الحياة.

وإذا عرفنا أنّ النبيّ هو حامل الثورة ورسولها من السماء، وأنّ الإمامة -بمعنى الوصاية \_ هي مرحلة الانتقال التي تواصل السماء من خلالها قسمومتها على الثورة إلى أن ترتفع الأمّة الى مستوى النضج الثوري المطلوب، إذا عسرفنا ذلك يتبيّن بكلّ وضوح أنّ أصول الدين الخمسة التي تمثّل على الصعيد العقائدي جوهر الإسلام والمحتوى الأساسي لرسالة السماء هي في نفس الوقت تسمَّل -بأوجهها الاجتماعية على صعيد الثورة الاجتماعية التي قادها الأنبياء \_الصورة المتكاملة لأسس هذه الثورة، وترسم للمسيرة البشرية معالم خلافتها العامة على الأرض.

## الإسلام ثابت والحياة متطورة

وكثيراً ما يـقول المشكِّكون : كـيف يـمكن أن تـعالج مشـاكـل الحـياة الاقتصادية في نهاية القرن العشرين على أساس الإسـلام، مـع مـا طـرأ عـلى العلاقات الاجتماعية والاقتصادية بعد قرابة أربعة عشر قرناً من تـوسّعٍ وتـعقيد وما يواجه إنسان اليوم من مشاكل نتيجةً لذلك؟!

(١) البقرة : ٢٦١.

| ٤٣ |  | الإسلامي | المجتمع | اقتصاد | عن | صورة |
|----|--|----------|---------|--------|----|------|
|----|--|----------|---------|--------|----|------|

والجواب على ذلك : أنّ الإسلام قادر على قيادة الحياة وتنظيمها ضمن أطره الحيّة دائماً : ذلك أنّ الاقتصاد الإسلامي تمثّله أحكام الإسلام في الثروة ، وهذه الأحكام تشتمل على قسمين من العناصر :

أحدهما العناصر الثابتة : وهي الأحكام المنصوصة في الكتاب والسنّة في ما يتّصل بالحياة الاقتصادية.

والآخر العناصر المرنة والمتحرّكة : وهي تلك العناصر التي تستمدّ ـ على ضوء طبيعة المرحلة في كلّ ظرفٍ ـ من المؤشّرات الإسلامية العامة التي تــدخل في نطاق العناصر الثابتة.

فهناك إذن في العناصر الثابتة ما يقوم بدور مؤشَّراتٍ عامّةٍ تُعْتَمَد كَأُسسٍ لتحديد العناصر المرنة والمتحرّكة التي تتطلَّبها طبيعة المرحلة.

ولا يستكمل الاقتصاد الإسلامي \_أو اقتصاد المجتمع الإسـلامي بـتعبيرٍ آخر \_صورته الكاملة إلّاباندماج العناصر المتحرّكة مع العناصر الثابتة في تركيبٍ واحدٍ تسوده روح واحدة وأهداف مشتركة.

وعملية استنباط العناصر المتحرّكة من المؤشّرات الإسلامية العامة تتطلّب : أولاً : فهماً إسلامياً واعـياً للـعناصر الثـابتة وإدراكاً مـعمّقاً لمـؤشّراتـها ودلالاتها العامة.

ثانياً : استيعاباً شاملاً لطبيعة المرحلة وشروطها الاقتصادية، ودراسةً دقيقةً للأهداف التي تحدّدها المؤشّرات العامة وللأساليب التي تتكفّل بتحقيقها.

ثالثاً : فهماً فقهياً قانونياً لحدود صلاحيات الحاكم الشرعي \_ولي الأمر \_ والحصول على صيغٍ تشريعيةٍ تجسَّد تلك العناصر المتحرّكة في إطار صلاحيات الحاكم الشرعي وحدود ولايته الممنوحة له.`

ومن هنا كان التخطيط للحياة الاقتصادية في المجتمع الإسلامي مهمّةً يجب

| الإسلام يقود الحياة                                             | ٤£  |
|-----------------------------------------------------------------|-----|
| يتعاون فيها مفكّرون إسلاميّون واعون _ويكونون في نفس الوقت فقهاء | أن  |
| لِعِين _وعلماء اقتصاديّون محدثون.                               | ميد |

وأمّا ما هي الخطوط العامة للمؤشّرات التي تشكّل أسـاساً فـي الصـورة الكاملة لاقتصاد المجتمع الإسلامي فهي كما يلي :

| ٤٥ | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | الإسلامي | المجتمع | اقتصاد | عن | صورة |
|----|-----------------------------------------|----------|---------|--------|----|------|
|----|-----------------------------------------|----------|---------|--------|----|------|

## المؤشَّرات العامّة [لاقتصاد المجتمع الإسلامي]

أ - اتّجاه التشريع

وهذا المؤشّر يعني أن تتواجد في الشريعة وضمن العـناصر الشـابتة مـن الاقتصاد الإسلامي أحكام منصوصة في الكتاب والسنّة، تتّجه كلّها نحو هـدفٍ مشتركٍ علىٰ نحوٍ يبدو اهتمام الشارع بتحقيق ذلك الهدف، فيعتبر هـذا الهـدف بنفسه مؤشّراً ثابتاً، وقد يتطلّب الحفاظ عليه وضع عناصر متحرّكةٍ لكي يـضمن بقاء الهدف أو السير به إلىٰ ذروته الممكنة.

وفيما يلي مثال على هذا المؤشّر يتمثّل في مجموعةٍ من الأحكام الشرعية التي تشكّل بمجموعها اتّجاهاً تشريعياً :

 ١ ـ لم يسمع الإسلام بالملكية الخاصّة لرقبة المال في مصادر الشروة الطبيعية.

٢ ـ ألغىٰ الإسلام الحمىٰ، أي اكتساب الحقّ في مصدرٍ طبيعيّ على أساس الحيازة ومجرّد السيطرة بدون إحياءٍ، فلا يكتسب حقّ خاصّ في مصادر الثروة الطبيعية بدون عمل.

٣ ـ إذا تلاشىٰ العمل المنفَق في مصدرٍ طبيعيّ وعاد إلى حالته الأولى كان من حقّ أيِّ فردٍ آخر غير العامل الأول أن يستثمر المصدر من جـديدٍ ويـوظّفه توظيفاً صالحاً.

٤ ــ العمل المنفَق في إحياء مصدرٍ طبيعيّ ـكالأرض ــ أو فسي اســتثماره لا ينقل ملكيةً من القطّاع العامٌ إلى القطّاع الخــاصّ، وإنّــما يــؤكّد للــعامل حــقّ

الأولوية في ما أحياه على أساس العمل.

٥ ــ الإحياء غير المباشر بالطريقة الرأسمالية ــ أي بدفع الأجور ووســائل العمل إلىٰ الأجراء ــ لا يُكسب حقّاً ولا يبرَّر للرأسمالي الدافع للأجور أن يدّعي لنفسه الحقّ في نتائج الإحياء وأن يقطف ثمار العمل المأجور ، كما هي الحالة في المجتمع الرأسمالي.

٦ ــالإنتاج الرأسمالي في الصناعات الاستخراجية لا يُكسب الرأسمالي حقّ ملكية السلعة المنتجة، مثلاً : شخص أو أشخاص يدفعون الأجور إلىٰ العمّال الذين يستخرجون النفط ويزوّدونهم بالوسائل والأدوات اللازمة لذلك، فلا يعتبر النفط المستخرج في هذه الحالة ملكاً لدافعي الأجور ومـالكي الأدوات، وهـذا معنى رفض إقامة الصناعات الاستخراجية على أساسٍ رأسمالي.

٧ ـ ملكية وسائل الإنتاج المستخدمة في الصناعات التحويلية ومختلف عمليات الإنتاج لا تمنح مالك هذه الوسائل والأدوات حقّاً في السلعة المنتجة، فإذا مارس عدد من الناس غزل صوفهم في أدوات غزلٍ ميكانيكيةٍ يملكها غيرهم لم يكن لمالكي هذه الأدوات نصيب في الصوف المغزول، وإنّما لهم أجور الانتفاع بتلك الأدوات على الممارسين لعملية الغزل الذين يملكون القيمة المنتجة كلّها.

٨-رأس المال النقدي إذا كان مضموناً في عملية الاستثمار فليس من حقّه أن يساهم في أيٍّ ربحٍ ينتج عن توظيف رأس المال المذكور؛ لأنّ الرب حسرام، ومجرّد تأجيل الرأسمالي لانتفاعه بماله أو حرمانه نفسه من الاستفادة المباشرة منه لا يبرّر له حقّاً في الربح بدون عمل، بل الربح في حالةٍ من هذا القبيل كلّه للعامل على الرغم من أنّه قد لا يكون مالكاً للبضاعة نفسها، والطريقة الوحيدة التي سمح بها الإسلام لمشاركة رأس المال النقدي في الربح : أن يتحمّل صاحبه المخاطرة به، ويتحمّل وحده دون العامل كلّ التبعات السلبية للعملية.

| ٤٧ | •••••• | الإسلامي | المجتمع | اقتصاد | عن | صورة |
|----|--------|----------|---------|--------|----|------|
|----|--------|----------|---------|--------|----|------|

٩ ــ لا يجوز للمستأجر أن يستثمر الأجرة التي دفعها استثماراً رأسمالياً ويربح على أساسها ربحاً بدون عمل، وذلك بأن يستأجر الدار أو السفينة أو المعمل بأجرةٍ محدّدةٍ ثمّ يؤجرهُ بأجرةٍ أكبر دون أن يقوم بعملٍ في العين المستأجرة، وكذلك لا يجوز أن يُستأجر الأجير بأجرةٍ ثمّ تؤجر منافعه بأجرةٍ أكبر.

١٠ ـ ٧ يجوز إشغال ذمّة الغير بمالٍ عن طريق القرض بدون إقباضه مالاً حقيقياً؛ لأنّ القبض شرط في عقد القرض، وبهذا تبطل كلّ الأوراق المالية التي تفتَّق عنها ذهن الرأسمالي الأوروبي ووجد فيها فرصته الذهبية لتنمية المال بدون أيّ عمل تنميةً رأسمالي الأوروبي ووجد فيها فرصته الذهبية لتنمية المال بدون أيّ عمل تنميةً رأسمالي الأوروبي ووجد فيها فرصته الذهبية لتنمية المال بدون أيّ عمل تنميةً رأسمالي الأوروبي ووجد فيها فرصته الذهبية لتنمية المال بدون أيّ عمل تنميةً رأسمالي الأوروبي ووجد فيها فرصته الذهبية لتنمية المال بدون أيّ عمل تنميةً رأسمالي الأوروبي ووجد فيها فرصته الذهبية لتنمية المال بدون بقيّ عمل تنميةً رأسمالية بحتةً؛ وذلك لأنّه لاحظ أنَّ بإمكانه أن يصدر تعهّدات بقيمة عشرة أضعاف ما لديه من أموال حقيقيةٍ ويغطّي بيها قروضاً للآخرين بعام بقيمة عشرة أضعاف ما لديه من أموال حقيقيةٍ وينظلي بيا مكانه أن يصدر تعهّدات بقيمة عشرة أضعاف ما لديه من أموال حقيقيةٍ وينظلي بيا مكانه أن يصدر تعهّدات بقيمة عشرة أضعاف ما لديه من أموال حقيقيةٍ وينظلي بيا مكانه أن يصدر تعهّدات بعا يعادل القيمة المتعهد بها في تعلك الأوراق ما دام يعرف أنّه لن يطالب بعا يعادل القيمة المتعهد بها في تعلك الأوراق ما دام يعرف أنّه لن يطالب بالتزاماته في وقت واحد، وأنّ كلّ مدين يؤثر التعامل بأوراقه المالية بدلاً عن أن يسحب المال الحقيقي من خزائن الرأسمالي أو البنك الرأسمالي، وهكذا تتضاعف ثروة الرأسمالي بدون عمل على أساس إلغاء دور القبض في عقد القرض.

وهذه الأحكام تتّجه كلّها إلى استئصال الكسب الذي لا يقوم على أساس العمل ورفض الاستئمار الرأسمالي، أي تنمية ملكية المال بالمال وحده، وهـذا الاتّجاه يشكّل مؤشّراً ثابتاً وأساساً للعناصر المـتحرّكـة فـي اقـتصاد المـجتمع الإسلامي، وعلى الحاكم الشرعي أن يسير على هذا الاتّجاه ضمن صيغٍ تشريعيةٍ تتّسع لها صلاحيّاته ولا تصطدم مع عنصرٍ ثابتٍ في التشريع.

ب \_ الهدف المنصوص لحكم ثابت

وهذا المؤشّر يعني : أنّ مصادر الإسلام \_من الكتاب والسنّة \_إذا شرّعت حكماً ونصّت على الهدف منه كان الهدف علامةً هاديةً لملء الجانب المتحرّك من

| الحياة | يقود       | الإسلام | ,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,, | ٤٨ |
|--------|------------|---------|-----------------------------------------|----|
| -      | <b>•</b> • | · ·     |                                         |    |

صورة الاقتصاد الإسلامي بصيغ تشريعيةٍ تضمن تحقيقه؛ على أن تـدخل هـذه الصيغ ضمن صلاحيّات الحاكم الشرعي الذي يجتهد ويقدّر ما يتطلّبه تحقيق ذلك الهدف عملياً من صيغٍ تشريعيةٍ على ضوء ظروف المجتمع وشروطه الاقتصادية والاجتماعية.

ومثال ذلك النصّ القرآني الآتي : ﴿ مَا أَفَاءَ اللهُ عَلَى رَسُولِهِ مِنْ أَهْلِ القُرَى فَلِلَّهِ وَلِلِرَّسُولِ وَلِذِي القُرْبَى وَاليَسَتَامَى وَالمَسَاكِينِ وَابْنِ السَّبِيلِ كَيْ لا يَكُونَ دُولَةً بَيْنَ الأُغْنِيَاءِ مِنْكُمْ وَمَا آتَاكُمُ الرَّسُولُ فَخُذُوهُ وَمَا نَهَاكُمْ عَنْهُ فَانْتَهُوا وَاتَّقُوا اللهَ إِنَّ الله شَديدُ العِقَابِ ﴾<sup>(١)</sup>، فإنّ الظاهر من هذا النصّ الشريف أنّ التوازن وانستشار المال –بصورةٍ تشبع كلّ الحاجات المشروعة في المجتمع –وعدم تركّزه في عددٍ محدودٍ من أفراده، هدف من أهداف التشريع الإسلامي .

وهذا الهدف يعتبر مؤشّراً ثابتاً فيما يتّصل بالعناصر المتحرّكة، وعلىٰ هذا الأساس يضع وليّ الأمر كلّ الصيغ التشريعية الممكنة التي تحافظ على التوازن الاجتماعي في توزيع المال وتحول دون تركّزه فـي أيـدي أفـرادٍ مـحدودين. وتحارب الدولة الإسلامية التركيز الرأسمالي في الإنـتاج والاحـتكار بـمختلف أشكاله.

ومثال آخر : أنّ نصوص الزكاة صرّحت بأنّ الزكاة ليست لسدِّ حاجة الفقير الضرورية فحسب، بل لإعطائه المال بالقدر الذي يلحقه بـ الناس فـي مسـتواه المعيشي، أي لابدٌ من توفير مستوىً من المعيشة للفقير يلحقه بالمستوى العـام للمعيشة الذي يتمتّع به غير الفقراء في المجتمع، وهذا يـعني أنّ تـوفير مسـتوىً معيشيّ موحّدٍ أو متقاربٍ لكلّ أفراد المجتمع هدف إسلامي لابدٌ للحاكم الشرعي من السعي في سبيل تحقيقه.

(۱) الحشر : ۷.

| ٤٩ |  | الإسلامي | المجتمع | اقتصاد | عن | صورة |
|----|--|----------|---------|--------|----|------|
|----|--|----------|---------|--------|----|------|

ج - القيم الاجتماعية التي أكّد الإسلام على الاهتمام بها

وهذا المؤشّر يعني أنّ في النصوص الإسلامية من الكتاب والسنّة ما يؤكّد على قيم معيّنةٍ وتبنّيها، كالمساواة والأخوّة والعدالة والقسط ونحو ذلك، وهـذه القيم تشكّل أساساً لاستيحاء صيغ تشريعيةٍ متطوّرةٍ ومتحرّكةٍ \_وفقاً للمستجدات والمتغيّرات \_ تكفل تحقيق تلك القيم وفقاً لصلاحيات الحاكم الشرعي في ملء منطقة الفراغ. قال الله سبحانه وتعالىٰ :

وكما توجد قيم معلنة إسلامية كذلك نجد في مصادرنا الإسلامية مـفاهيمَ معيِّنةً وتفسيراتٍ محدّدةً لظواهر اجتماعيةٍ أو اقتصادية، وهذه المفاهيم بـدورها تلقي ضوءاً على العناصر المتحرّكة أيضاً.

ومثال ذلك : مفهوم الإمام أمير المؤمنين للظلم عن الفقر . حيث روي عنه أنّه قال : «ما جاع فقير إلّا بما مُتِّع به غني »<sup>(٦)</sup>.

- (۱) المائدة : ۸ .
- (٢) المائدة : ٤٢.
- (٣) النحل : ٩٠.
- (٤) الشورئ : ١٥.
- (٥) الحجرات : ١٣.
- (٦) نهج البلاغة : ٥٣٣. الحكمة ( ٣٢٨) وفيه : بِما مَنَع غنيَّ .

ومثال آخر : مفهومه عن دور التاجر ومبرّرات الربح التجاري في الحياة الاقتصادية، فقد تحدّث إلى واليه على مصر مالك الأشتر عن التجّار وذوي الصناعات في سياقٍ واحد، وأكّد على أنّه لا قوام للحياة الاقتصادية «إلّا بالتجّار وذوي الصناعات في ما يجتمعون عليه من مرافقهم، ويقيمونه من أسواقهم، ويكفونهم من الترفّق بأيديهم ما لا يبلغه رفق غيرهم»<sup>(١)</sup>. وقال في موضع آخر عنهم : «فإنّهم موادّ المنافع ... وجلّابها من المباعد والمطارح في بـرّك وبـرك وسهلك وجبلك، وحيث لا يلتئم الناس لمواضعها ولا يجترئون عليها»<sup>(٢)</sup>. وهذا يعني أنّ الإمام كان يجد في التاجر منتجاً كالصانع ويربط بين شرعية ربحه من الناحية الاقتصادية وما يقوم به من جهدٍ في توفير البضاعة وجلبها والحفاظ عليها، وهو مفهوم يختلف كلّ الاختلاف عن المفهوم الرأسمالي للتجارة.

د ... اتّجاه العناصر المتحرّكة على يد النبيّ أو الوصيّ

وهذا المؤشّر يعني أنّ النبيّ ﷺ والأثمّة للمهم شسخصيّتان : الأولى بوصفهم مبلّغين للعناصر الثابتة عن الله تعالى، والأخرى بوصفهم حكّاماً وقـادةً للمجتمع الإسلامي يضعون العناصر المتحرّكة التي يستوحونها مـن المـؤشّرات العامّة للإسلام والروح الاجتماعية والإنسانية للشـريعة المـقدسة، وعـلى هـذا الأساس كان النبي ﷺ والأثمّة للميكل يمارسون وضع العناصر المتحرّكة فـي مختلف شؤون الحياة الاقتصادية وغيرها، وهذه العناصر ـبحكم صدورها عن صاحب الرسالة أو ورثته المعصومين ـ تحمل بدون شكّ الروح العامة للاقتصاد

- (١) نهج البلاغة : ٤٣٢، الكتاب ٥٣.
- (٢) نهج البلاغة : ٤٣٨، الكتاب ٥٣.

| ٥١ |  | الإسلامي | المجتمع | اقتصاد | عن | صورة |
|----|--|----------|---------|--------|----|------|
|----|--|----------|---------|--------|----|------|

الإسلامي وتعبّر عن تطلّعاته في واقع الحياة. ومن هنا كانت ممارسات القـائد المعصوم في هذا المجال ذاتَ دلالةٍ ثابتة، وعلى الحاكم الشرعي أن يستفيد منها مؤشّراً إسلامياً \_بقدر ما لا يكون مشدوداً إلىٰ طبيعة المرحـلة التسي رافـقتها \_ ويحدِّد على أساس هذا المؤشّر العناصر المتحركة.

ومن أمثلة هذا المؤشّر :

أولاً : ما روي في أحاديث عديدةٍ من أنّ النبيّ ﷺ منع في فترةٍ معينةٍ من إجارة الأرض، ففي روايةٍ أنّ النبيّ ﷺ قال : «من كانت له أرض فليزرعها أو ليُزرِعْها أخاه، ولا يُكرِها بثلثٍ ولا بربعٍ ولا بطعامٍ مسمّى »<sup>(١)</sup>، وفي روايةٍ أخرى أنّه قال : «من كانت له أرض فليزرعها أو ليمنحها أخاه، فإن أبئ فليمسك أرضه »<sup>(٢)</sup>، وفي روايةٍ عن جابر بن عبد الله أنّ النبيّ قال : «من كانت له أرض فليزرعها، فإن لم يستطع ... فليمنحها أخاه، ولا يؤاجرها إيّاه»<sup>(٣)</sup>.

فإنّ عقد الإجارة وإن كان قد سمح به من وجهة القانون المدني للمفقه الإسلامي إلّا أنّ النبيّ ﷺ يبدو من هذه الروايات أنّه استعمل صلاحياته -بوصفه وليّ الأمر \_في المنع عنها؛ حفاظاً على التوازن الاجتماعي، وللحيلولة دون نشوء كسبٍ مترفٍ لا يقوم على أساس العمل، في الوقت الذي يغرق فيه نصف المجتمع \_المهاجرون \_في ألوان العوز والفاقة.

ثانياً : ما جاء في النصوص من أنَّ النبيِّ ﷺ نهى عن منع فــضل المــاء والكلا، فعن الإمام الصادق عليَّةِ أنَّه قال : «قـضى رســول الله ﷺ بــين أهــل

- (١) كنز العمّال ١٥ : ٥٣١، الحديث ٤٢٠٥٤.
- (٢) سنن ابن ماجة ٢ : ٨٢٠ ، الحديث ٢٤٥٢ ، ط دار إحياء التراث .
  - (٣) كنز العمّال ١٥ : ٥٣١ ، الحديث ٤٢٠٥٣ .

المدينة في مشارب النخل... أنّه لا يمنع فضل ماءٍ وكلاً»<sup>(١)</sup>. وهذا النهي نهي تحريمٍ مارسه الرسول الأعظم بوصفه وليّ الأمر ؛ نظراً إلى أنّ مجتمع المدينة كان بحاجةٍ شديدةٍ إلى إنماء الثروة الزراعية والحيوانية ، وإلى توفير الموادّ اللازمة للإنتاج توفيراً عامّاً وعدم احتكارها ، فألزمت الدولة عـلى هذا الأساس الأفراد ببذل ما يفضل من مائهم وكلأهم للآخرين .

ثالثاً : ما جاء في عهد الإمام أمير المؤمنين للظلَّة إلى مالك الأشتر \_واليه على مصر \_من التأكيد على منع الاحتكار في كلّ الحالات منعاً باتاً؛ إذ تحدّت الإمام إلى واليه عن التجّار ودورهم في الحياة الاقتصادية وأوصاه بهم، ثمّ عقّب ذلك قائلاً : «واعلم \_مع ذلك \_ أنّ في كثيرٍ منهم ضيقاً فاحشاً وشحّاً قدبيحاً واحتكاراً للمنافع وتحكّماً في البياعات، وذلك باب مضرّةٍ للعامّة، وعيب على الولاة، فامنع من الاحتكار ؛ فإنّ رسول الله تلائيًة منع منه. وليكن البيع بيعاً سمحاً بموازين عدلٍ وأسعارٍ لا تجحف بالفريقين من البائع والمبتاع»<sup>(٢)</sup>.

وهذا المنع الحاسم من الإمام للاحتكار يعني حرص الإسلام على شجب الأرباح التي تقوم على أثمانٍ مصطنعةٍ تخلقها ظروف الاحتكار الرأسمالية، وأنّ الربح النظيف هو الربح الذي يحصل عن طريق القيمة التبادلية الواقعية للبضاعة \_وهي القيمة التي يدخل في تكوينها منفعة البضاعة ودرجة قدرتها وفقاً للعوامل الطبيعية والموضوعية \_ مع استبعاد دور الندرة المصطنعة التي يخلقها التجّار والرأسماليون المحتكرون عن طريق التحكّم في العرض والطلب.

- (١) وسائل الشيعة ٢٥ : ٤٢٠، الباب ٧ من أبواب إحياء الموات، الحديث ٢ مع اختلاف
  - (٢) نهج البلاغة : ٤٣٨، الكتاب (٥٣).

يسير .

صورة عن اقتصاد المجتمع الإسلامي ..... ٥٣

رابعاً : ما ثبت عن الإمام أمير المؤمنين للظِّلَا من أنّه وضع الزكاة على أموالٍ غير الأموال التي وضعت عليها الزكاة في الصيغة التشريعية الشابنة، فأنّ الصيغة التشريعية الثابنة وضعت الزكاة على تسعة أقسام من الأموال، غير أنّه ثبت عن الإمام أنّه وضع الزكاة في عهده على أموالٍ أخرى أيضاً كالخيل مثلاً<sup>(1)</sup>، وهذا عنصر متحّرك يكشف عن أنّ الزكاة كنظرةٍ إسلاميةٍ لا تختصّ بمالٍ دون مال، وأنّ من حقّ وليّ الأمر أن يطبّق هذه النظرية في أيّ مجالٍ يراه ضرورياً.

هـ - الأهداف التي حُدَّدت لوليِّ الأمر

وهذا المؤشّر يعني أنّ الشريعة وضعت في نصوصها العامة وعناصرها الثابتة أهدافاً لوليّ الأمر وكلّفته بتحقيقها، أو السعي من أجل الاقتراب نحوها بقدر الإمكان، وهذه الأهداف تشكِّل أساساً لرسم السياسة الاقتصادية، وصياغة العناصر المتحرّكة في الاقتصاد الإسلامي بالصورة التي تحقّق تلك الأهداف، أو تجعل المسيرة الاجتماعية متّجهةً بأقصى قدرٍ ممكنٍ من السرعة نحو تحقيقها.

ومثال ذلك : أنّه جاء في الحديث عن الإمام موسى بن جـعفر للمُوَّلِطُّ : أنّ على الوالي في حالة عدم كفاية الزكاة أن يُموِّن الفقراء من عنده بقدر سعتهم حتّى يستغنوا<sup>(٢)</sup>.

وكلمة «من عنده» تدلّ على أنّ المسؤولية في هذا المجال متّجهة نحو وليّ الأمر بكلِّ إمكاناته، لا نحو قلم الزكاة خاصّةً من أقلام بيت المـال. فـهناك إذن

- (۱) وسائل الشيعة ٩: ٧٧، الباب ١٦ من أبواب ما تجب فيه الزكاة وما تستحبّ فيه، الحديث الأول.
  - (٢) أنظر : وسائل الشيعة ٩ : ٢٦٦، الباب ٢٨ من أبواب المستحقِّين للزكاة، الحديث ٣.

هدف ثابت يجب على وليّ الأمر تحقيقه، أو السعي في هذا السبيل بما أوتي من إمكانات، وهو توفير حدّ أدنى يحقّق الغِنىٰ فـي مسـتوى المـعيشة لكـلّ أفـراد المجتمع الإسلامي، وهذا مؤشّر يشكّل جزءاً من القاعدة الثابتة التي يقوم عليها البناء العلوي للعناصر المتحرّكة من الاقتصاد الإسلامي فيما إذا لم تف العـناصر الثابتة بتحقيق الهدف المذكور.

إنَّ الصورة الكاملة لاقتصاد المجتمع الإسلامي هي الصورة التي تبرز فيها العناصر المتحرّكة إلى جانب العناصر الثابتة لتتعاون معاً لتحقيق العدل الإسلامي على الأرض وفقاً لِمَا أراده الله سبحانه وتعالىٰ.

وقد وضعتُ بين أيديكم في هذه الوريقات منهج الصورة الكاملة لاقتصاد المجتمع الإسلامي، وحدّدتُ لكم قسماً من العناصر الثابتة والأهداف الثابتة التي تشكّل بدورها أساساً للعناصر المتحرّكة ومؤشّراً لاتّجاهاتها العامة، وعلى هـذا الضوء يمكننا أن نلخٌص عدداً من الخطوط المهمّة التي تشـتمل عـليها الصـورة الكاملة لاقتصاد المجتمع الإسلامي :

فالاقتصاد الإسلامي يؤمن بأنّ مصادر الثروة الطبيعية كلّها لله تعالى، وأنّ اكتساب حقّ خاصّ في الانتفاع بها لا يقوم إلّا على أساس الجهد والعمل.

\_ويؤمن أيضاً بأنّ أيَّ إنتاجٍ بشريّ للثروة الطبيعية لا يعطي حقّاً في الثروة المنتجة إلّا للعامل المنتج نفسه وليست الطبيعة أو وسائل الإنتاج إلّا أدواتٍ لخدمة الإنسان.

- ويؤمن أيضاً بأنّ على الدولة أن تسعىٰ في سبيل ربط الكسب بـالعمل، والاستئصال التدريجي لألوان الكسب التي لا تقوم على هذا الأساس، وبقدر ما يتضاءل دور المخاطرة برأس المال في المشاريع الانتاجية والتجارية ينبغي أن يعمل للتقليص من الكسب الذي يقوم على أساسٍ رأسماليّ بحت، ويؤكّد بالمقابل صورة عن اقتصاد المجتمع الإسلامي ..... ٥٥

دور الكسب الذي يقوم على أساس العمل. \_ ويؤمن أيضاً بأنّ عليها أن توفّر مستوىً معيشياً موحَّداً أو متقارباً لكلِّ أفراد المجتمع؛ وذلك بتوفير الحدّ المعقول مـن جـانب، والمـنع مـن الإسـراف وتحريمه من جانب آخر.

\_ويؤمن أيضاً بأنّ عليها الحفاظ على التوازن الاجتماعي بالحيلولة دون تركيز الأموال وعدم انتشارها .

وتتّجه الدولة في ظلِّ الصورة الكاملة للاقتصاد الإسلامي إلى إعادة النقد إلى دوره الطبيعي كأداةٍ للتبادل ـ لاكأداةٍ لتنمية المال بالربا أو الادّخار ـ ووضع ضريبةٍ على الادّخار والتجميد، وحذف ما يمكن حذفه من العمليات الرأسمالية الطفيلية التي تـ تخلّل بـ ين إنستاج السلعة ووصولها إلى المسستهلك، ومقاومة الاحتكار، أي كلّ عمليةٍ يستهدف منها إيجاد حالة ندرةٍ مصطنعةٍ للسلعة بـ قصد رفع ثمنها.

وتتّجه الدولة أيضاً إلى تحويل دور النظام المصرفي من كونه وسيلةً للتنمية الرأسمالية للمال إلى كونه وسيلةً لإثراء الأمّة ككلّ، وتجميع أموالها المتفرّقة في مصبّ واحدٍ لإسهام أكبر عددٍ من المواطنين فـي عـملية الادّخـار والتـجميع، واستثمار ما يدّخر في مشاريع إنتاجيةٍ مفيدةٍ تخطّط لها الدولة على أساس قواعد المضاربة ـالشركة ـفي الفقه الإسلامي بين العامل والمالك.

كما تلتزم الدولة أيضاً بتوفير العمل في القطّاع العامّ لكلٍّ مواطن، وبإعالة كلٍّ فردٍ غير قادرٍ على العمل أو لم تتوفّر له فرصة العمل، وتقوم بجباية الزكاة لتوفير صندوقٍ للضمان الاجتماعي، كما أنّها تخصّص خمس عمائدات النفط وغيره من الثروات المعدنية للضمان الاجتماعي، وبناء دور سكنى للمواطنين وفق تنظيمٍ تضعه الدولة. و تلتزم الدولة بالإنفاق من واردات القطّاع العامّ على التعليم مجّاناً وفي كلّ مراحله، وعلى الخدمات الصحّية مجّاناً وبكلّ أشكالها على نحوٍ يوفّر لكلّ مواطنٍ القدرة على الاستفادة من المجال التعليمي والصحّي بدون مقابلٍ وفقاً لنظامٍ معيَّنٍ تقرُّره الدولة.

هذه صورة عن اقتصاد المجتمع الإسلامي، وسنستعرض في حلقةٍ قادمةٍ التفاصيل بنحوٍ أوسعَ إن شاء الله تعالى، والله وليّ التوفيق.

النجف الأشرف محمّد باقر الصدر ۲۰ / ربيع الثاني / ۹۹ ه

<sup>(</sup>١) الأنفال : ٢٤ و ٢٢.

C 07070 الإسلام يقود الحياة خطوط تفصيلية عن اقتصاد المجتمع الإسلامي 0 المقدّمة . O الباب الأوّل : التوزيع الأوّلي لمصادر الثروة الطبيعيّة . O الباب الثانى : الانتاج ، وكيف يتم توزيع منتوجاته . 0 الباب الثالث : التبادل والاستهلاك . O الباب الرابع : مسؤوليّات الدولة العامّة .

<)C`\©<u>\*</u>@∕`OI► خطوط تفصيليّة عن اقتصباد المجتمع الإسلامي المقدمة O الصورة الكاملة والمحدودة لأحكام الثروة . O ما هي عناصر الصورة الكاملة ؟ مصطلحات عامّة. المعالم الرئيسيّة في الصورة الكاملة لاقتصاد المجتمع الإسلامي .

بيسي أيتما التخن التجيسي

[الصورة الكاملة والمحدودة لأحكام الثروة:]

تقدّم في الحلقة السابقة أنّ مبدأ الخلافة العامّة الذي نادى به الإسلام يؤمن بأنّ الله تعالىٰ هو المالك الحقيقي الوحيد للكون وكلّ ما فيه من ثروات، وأنّه قد استخلف الإنسان على ما يملك. وقد استحقّ الإنسان شرف خلافة الله فسي الأرض؛ لأنّ الاستخلاف يعني الإحساس بالمسؤولية وشرف الأمانة، والإنسان هو الكائن الأرضي المتميِّز بالإحساس بالمسؤولية.

ومن هنا كان من الطبيعي نتيجةً للاستخلاف أن يتصرّف الإنسان في الأمانة التي تحمّلها وفقاً لأوامر الله الذي استخلفه على الكون وائتمنه على كلّ ما يحويه من خيراتٍ وطيِّبات.

وأحكام الثروة في الإسلام تمثّل جانباً من أوامر الله تـعالى التـي تـتّحد وأمانة الإنسان الخليفة وفقاً لدرجة التزامه بها وتطبيقه لها.

غير أنَّ هذه الأحكام تُعطى إسلامياً من خلال صورتين : إحداهما الصورة الكاملة إسلامياً. والأخرى الصورة المحدودة إسلامياً. والصورة الكاملة هي الصورة التشريعية التي تـعطى إسـلامياً فـي حـالة

مجتمعٍ كاملٍ يراد بناء وجوده على أساس الإسلام وإقامة اقتصاده وخلافته في الأرض على ضوء شريعة السماء.

والصورة المحدودة هي الصورة التشريعية التي تعطى إسلامياً في حالة فردٍ متديّنٍ يُعنى شخصياً بتطبيق سلوكه وعلاقاته مع الآخرين على أساس الإسلام، غير أنّه يعيش ضمن مجتمعٍ لا يتبنّىٰ الإسلام نظاماً في الحياة، بل يسير وفق أنظمةٍ اجتماعيةٍ وإيديولوجياتٍ عقائديةٍ أخرىٰ.

والفارق بين الحالتين كبير، وتبعاً لذلك تـختلف الصـورتان. ويـمكن أن نلخٌص أهمّ أسباب الاختلاف بين الصورتين في ما يلي :

أولاً : أنَّ عدداً من الأحكام الثابتة في الشريعة الإسلامية يـتجاوز قـدرة الفرد ويعتبر حكماً موجّهاً نحو المجتمع، وهذا النحو من الأحكام لا موضع له في الصورة المحدودة التي ترسم للفرد المتديَّن سلوكه الاقتصادي، بينما هي جـزء أساسيّ في الصورة الكاملة لاقتصاد المجتمع الإسلامي. ومن أمثلة ذلك : وجوب إيجاد التوازن الاجتماعي في المجتمع الإسلامي بالمعنى الذي سيأتي شـرحـه، فإنّ هذا الوجوب يمثّل تكليفاً للمجتمع وقيادته العامة، وليس له مدلول عمليّ في التطبيق الدينيّ الفرديّ البحت.

ثانياً : أنّ المؤشّرات الإسلامية العامة التي تشكّل أساساً للعناصر المتحرّكة في الاقتصاد الإسلامي وما ينجم عنها من هذه العناصر، تـدخل في تكوين الصورة الكاملة لاقتصاد المجتمع الإسلامي، مع أنّها كثيراً ما لا تلعب أيَّ دورٍ في الصورة المحدودة لسلوك الفرد المتديّن؛ لأنّها علىٰ الأكثر ترتبط بصيغٍ تشريعية يضعها وليّ الأمر والحـاكـم الشـرعي وفـقاً لصـلاحياته الشـرعية وتـجسيداً لمسؤولياته في قيادة المجتمع على ضوء تلك المؤشّرات. وأمّا حـيث لا تكون المسألة مسألة قيادة مجتمع، بل توجيه فردٍ، فتختفي جُلّ تلك العناصر المتحرّكة خطوط تفصيلية عن اقتصاد المجتمع الإسلامي .....

وصيغها التشريعية .

ومثال ذلك : الصيغ التشريعية التي على الحاكم الشرعي أن يضعها وفسقاً لصلاحياته؛ لمقاومة الاحتكار في كلّ ميادين الحياة الاقتصادية، والحيلولة دون ظهور أثمانٍ مصطنعةٍ بفعل التلاعب الاحتكاري بكمّية العرض والطلب، فإنّ هذه الصيغ لا تنفصل عادةً عن الدور القيادي للحاكم الشرعي، وتكون مجمَّدةً في حالة فردٍ متديّنٍ يعيش ضمن مجتمعٍ غير ملتزمٍ اجتماعياً بالإسلام.

ثالثاً : أنّ حالة الفرد المتديّن الذي يعيش ضمن مجتمعٍ لا يتبنّىٰ الإسـلام منهجاً للحياة هي حالة معقّدة وتحتوي تناقضاً بين التكليف الشّرعي والضرورات التي لا يجد لها تبديلاً في المجتمع، وكثيراً ما تـولّد ظـروفاً شـاذّةً لهـا أحكـام استثنائية تختلف عن طبيعة الأحكام التي تأخذ موضعها الطـبيعي فـي الصـورة الكاملة لاقتصاد المجتمع الإسلامي.

ومثال ذلك : موقف الفرد المتديِّن من البنوك الحكومية في مجتمعٍ يـؤمن نظامه بالربا، وموقف المجتمع الإسلامي من البنوك ذاتها، فالأول قد يسمح له بأخذ الفائدة على ما يودعه في تلك البنوك باعتبارها مالاً مجهول المالك، فيأذن له الحاكم الشرعي في أخذها وصرفها على نفسه وعلى الفقراء. وأمّـا المجتمع الإسلامي فهو يرفض الفائدة رفضاً كاملاً، ويربط أرباح البنك بالعمل وبما تساهم به من جهدٍ منتجٍ في الحياة الاقتصادية.

وهكذا نلاحظ من خلال هذه الأسباب كيف تختلف الصورتان اخـتلافاً جوهرياً.

وفي أكثر الرسائل العملية تُقدَّم عادةً الصورة المحدودة؛ لأنّها تتعامل مع فردٍ متديِّنٍ يريد أن يطبِّق سلوكه علىٰ الشريعة رغم تواجده في مجتمعٍ غير ملتزمٍ بالإسلام منهجاً في الحياة.

ومن هنا لم تكن الصورة التي توحي بها تلك الرسائل كـافيةً لاسـتيعاب التصوّر الشامل لأهمّية الاقتصاد الإسلامي وثماره المرجوّة في تـوفير السـعادة والرفاه، ولكنّها مع هذا صورة لا غنيٰ عنها، والهدف من تقديمها :

أولاً : تمكين الفرد المتديِّن من طاعة ربَّه والخروج عن عهدة التكليف في سلوكه الخاصّ.

ثانياً : الحفاظ عملياً على ما يمكن للفرد المتديِّن من الحفاظ عليه وتبنّيه في واقع الحياة كتعبيرٍ حيِّ عن الإيمان برسالة السماء، والإصرار على أنّها هي المنهج السويِّ للحياة، وعن الرفض الضمني لأيِّ نظامٍ اجتماعيّ آخر.

ثالثاً : تحقيق نصيبٍ من العدالة الاجتماعية التي يتوخّاها الإسلام بالقدر الذي تنّسع له قدرة الفرد المتديّن في مجال التطبيق. وقد يكون من أروع الأمثلة علىٰ ذلك : الدور الإنساني الربّاني الذي تقوم به فريضتا الزكاة والخمس في مجال التكافل الاجتماعي ورعاية الفقراء البائسين، فإنّهما فريضتان ماليتان يمارس الأفراد الشرفاء المتديّنون تطبيقهما على الرغم ممّا يدفعون من ضرائب رسميةٍ، ويحرصون على أدائها خروجاً عن العهدة وشعوراً منهم بالمسؤولية الإسلامية تجاه كلّ الفقراء والمستضعفين في الأرض، ويقدّمون بذلك مثلاً حيّاً على التكافل الاجتماعي بين أفراد الجماعة المسلمة.

غير أنَّ تقديم هذه الصورة المحدَّدة لا يُغني عن تقديم الصورة الكاملة التي تعطى إسلامياً لمجتمعٍ يريد أن يبني حياته على أساس الإسلام.

ما هي عناصر الصورة الكاملة؟

والسؤال الذي نواجهه : ما هي عناصر الصورة الكاملة ؟ يفرض علينا أن نبدأ بتحليل العلاقات التي يمارسها الإنسان في حياته الاقتصادية، فإنّ الإنسان يمارس توعين مختلفين من العلاقات :

أحدهما : علاقاته مع الطبيعة من خلال ممارسته للعمل ومحاولته السيطرة عليها والحصول على ما فيها من خيرات، وهذا النوع من العلاقات تجسّده عادةً عملية الإنتاج بأشكالها المختلفة على مرِّ التأريخ، فالحجر البسيط، والمحراث اليدوي، والطاحونة الهوائية، والآلة البخارية، والمحرّكات الكهربائية كلِّها أشكال من الإنتاج تعبِّر عن العلاقات المتنوّعة التي نشأت بين الإنسان والطبيعة في مجال استثماره لها على مرِّ التأريخ.

والآخر : علاقاته مع الإنسان الآخر الذي يشاركه حقّه في الاستفادة من الطبيعة وخيراتها، وهذه العلاقات تـجسّدها عـادةً عـملية التـوزيع بأشكـالها المختلفة، فالاسترقاق والنظام الإقطاعي والرأسمالية والاشــتراكـية والاقـتصاد الإسلامي كلّها أشكال من التوزيع، وتعبَّر عن علاقاتٍ متنوّعةٍ تقوم بـين أفـراد المجتمع لتحديد طريقة اشتراكهم فِي خيرات الطبيعة إيجاباً أو سلباً.

وقد ذهبت الماركسية خطأ إلى ربط أشكال التوزيع بأشكال الإنتاج، واعتبرت علاقات التوزيع بناءً علوياً حتمياً لعلاقات الإنتاج، فكلّ علاقة إنتاج ينشأ منها بالضرورة علاقة توزيع معيّنة، وهي العلاقة التي تمنسجم مع الشكل السائد للإنتاج وتساعد على نموّه، حتّى إذا أصبحت علاقات التوزيع بشكلها الاجتماعي عقبةً أمام نموً الإنتاج وظهرت علاقات إنتاج وقوىً منتجة جمديدة تتطلّب تنميتها إعادة التوزيع على شكلٍ جديدٍ، اتّجهت قوانين المادية التأريخية إلى تغيير الميزان الاجتماعي، وتبديل علاقات التوزيع وإقامة علاقات توزيع جديدةٍ تفي بحاجات الإنتاج وعلاقات.

وهذا يعني أنّ مصلحة الإنتاج لا الإنسان هي التي تحدّد وتبرّر عـلاقات التوزيع، وأنّ كلّ شكلٍ لعلاقات التوزيع يعتبر صحيحاً ومـقبولاً مـا دام يـحقّق

مصلحة الإنتاج، وحتّى نظام الاسترقاق اعتبرته المادية التأريخية نظاماً تقدّمياً في التوزيع في المرحلة التي كان يخدم فيها عملية الإنتاج.

وعلى العكس من ذلك الإسلام؛ فإنَّه لا يجد مصلحة الإنتاج هي المبرّر لعلاقات التوزيع، وإنَّما يقيم هذه العلاقات على أساس قيمٍ ثـابتة، وهـي القـيم الإنسانية والربّانية التي تعبّر عنها خلافة الإنسان في الأرض، وتؤكّد الحقّ والعدل والمساواة والكرامة الإنسانية؛ ولهذا يشجب الإسلام علاقات التـوزيع القـائمة على أساس الاستغلال والظلم مهما كان مستوى الإنتاج وشكله، بل إنّ الإسلام لم يشجب هذه العلاقات نظرياً فقط، بل ألغاها عملياً في ظرفٍ كـانت عـلاقات الإنتاج فيه بمنطق الماركسية أبعد ما تكون عن شجب تلك الألوان من الاستغلال واستئصالها، وبهذا كان الإسلام يو تطبيقه التأريخي تحدياً ما الاستغلال المادية التأريخية وقيم الماركسية عن التأريخ والاقتصاد.

وفي تصور الإسلام أنّ علاقات الإنتاج يجب أن تتأثّر بـاستمرارٍ بـتطوّر خبرة الإنسان بالطبيعة وتقدّمه العلمي. ولمّا كانت هذه الخـبرة العـلمية مـتناميةً باستمرارٍ، فمن الطبيعي أن تتطوّر علاقة الإنسان مع الطبيعة باطّرادٍ ويزداد سيطرةً عليها وتحسيناً لأدواته ووسائله التي يمارس بها الإنتاج.

وأمّا علاقات التوزيع فهي تقوم فـي التـصوّر الإسـلامي عـلى الحـقوق الإنسانية الثابتة ومنطق خلافة الله في الأرض، كما أشرنا سابقاً.

ومن هنا لم يكن شكل التوزيع يتجدّد ويختلف بالضرورة تبعاً لاخـتلاف علاقات الإنسان مع الطبيعة، فربطُ الإسلام بين العمل والمـلكية وجـعلُه العـمل والحاجة أساسَين للملكية في الاقتصاد الإسلامي، ليس قراراً نسبياً أو إجراءً يراد به إزاحة العوائق عن نموّ القُوى المنتِجة، كما تؤمن الماركسية بـضرورة التأمـيم كضرورةٍ من ضرورات قوى الإنتاج، بل الإسلام يرى إقامة الملكيّة على أساس العمل والحاجة مبدأً ثابتاً في علاقات التوزيع لا يختلف فيه عصر الإنتاج اليدوي عن عصر الإنتاج الآلي، ومجتمع الطاحونة الهـوائـية عـن مـجتمع الطـاحونة البخارية.

والأداة التي يحملها الإنسان المنتج سواء كانت حـجراً أو محراثاً أو آلةً معقدةً ليست هي التي تعلّمه معنى العدل، وإنّما هي التي قد تمكّنه من الانحراف عن مسيرة العدل الاجتماعي والتلاعب بسـنن الخـلافة العـامة للإنسـان عـلى الأرض.

وهذا هو المنفذ الذي يتأثّر بسببه التشريع فـي مـيدان عـلاقات التـوزيع بما يستجدّ من ظروفٍ متطوّرةٍ في عمليات الإنتاج وعلاقات الإنسان بالطبيعة؛ لأنّ نموّ الأداة المنتجة في يد بعض أفراد المجتمع يفتح أبواباً للاستغلال ولابدّ من مواجهته وصيانة المجتمع منه بتشريعاتٍ إضافية؛ لكـي لا يـؤثّر تـطوّر القُـوئ المنتِجة على سلامة التوزيع وعدالته.

وعلى هذا الأساس تقسَّم عناصر اقتصاد المجتمع في ضوء الإسـلام الى ثلاثة أقسام :

القسم الأول : عناصر ثابتة، وهي العناصر التي تنظّم علاقات التوزيع وفقاً لمبادئ العدالة الاجتماعية والخلافة العامة للإنسان على الأرض. وهذه العناصر قد وضعت في الإسلام على شكل أحكامٍ منصوصةٍ في الكتاب الكريم والسنّة، أو مستخلصة من الأحكام المنصوصة.

ومثال ذلك : ما تقدم من ربط الملكية بأساسين فقط هما : العمل والحاجة . القسم الثاني : عناصر متحرّكة في مجال التوزيع وتنظيم علاقاته ، تسدعو الضرورة اليها بسبب المستجدّات والمتغيّرات في عسملية الإنستاج ومسلابساتها ، ومدى ما يمكن لهذه المتغيّرات من إيجاد فرصٍ جديدةٍ للاستغلال . ويدخل في

هذا القسم العناصر الإسلامية المتحرّكة التي حدّدنا في الحلقة السابقة (١) مؤشّراتها الثابتة في الشريعة الإسلامية.

ومثال هذا القسم : تحديد الحاكم الشرعي حدّاً أعلىٰ لا يسمح بتجاوزه في عملية إحياء الأرض أو غيرها من مصادر الثروة الطبيعية، فيما إذا كان السماح المطلق مع نموّ القدرات المادّية والآلية لعملية الإنتاج يؤدّي إلى إمكـان ظـهور ألوانٍ من الاستغلال والاحتكار التي لا يقرّها الإسلام.

القسم الثالث : عناصِر متحرَّكة في مجال الإنتاج وتحسينه وتطوير أدواته وتنمية محصوله. وهذه العناصر متطوّرة بطبيعتها، ولا معنى لافتراض الثبات في علاقات الإنسان بالطبيعة ما دامت هذه العلاقات وليدةَ الخبرة البشرية، والخبرة تستجدّ وتنمو باستمرار.

والأساس لهذه العناصر المتحرّكة هو البحث العلمي والعلوم المموضوعيّة الطبيعية، بما في ذلك علم الاقتصاد بالقدر الذي ير تبط بالطبيعة والقوانين الطبيعية لإنتاجها، من قبيل قانون الغلّة المتناقصة مثلاً.

والإسلام قد وضع القسم الأول من العناصر ــكما عـرفت ـ عـلى شكـل أحكامٍ ثابتة، ووضع المؤشّرات العامة لتحديد القسم الثاني من العناصر، وبـهذا وذاك ضمن تحقيق تصوّراته العامة عن العدالة الاجتماعية وسلامة التوزيع فـي المجتمع الإسلامي.

وأمّا القسم الثالث \_ولنطلق عليه اسم العناصر المتحرّكة الزمنية تمييزاً لها عن العناصر المتحرّكة السابقة \_فهو متروك للدراسات العلمية وأحدث ما تتوصّل إليه الخبرة البشرية في هذا المجال.

(۱) راجع الصفحة ٤٠.

خطوط تفصيليّة عن اقتصاد المجتمع الإسلامي ......

وعلى الدولة في المجتمع الإسلامي أن ترسم سياسةً اقتصاديةً للإنتاج تقوم على العناصر المتحرّكة المستوحاة من تلك الدراسات والخبرات؛ على أن تكون أهداف السياسة منسجمةً مع تقويم الإسلام للإنتاج وتوجيهه الحضاري له.

وكما يجب على الدولة في هذا المجال أن تتوخّىٰ في رسم سياسة الإنتاج إزالة العوائق الطبيعية بالاستفادة من خبرات العلم ومنجزاته ووضع خطّةٍ موجّهةٍ له تقوم على أساليب الإحصاء العلمي، كذلك يجب على الدولة أن تزيل العوائق السياسية عن استثمار المجتمع لثروته، وتقضي على كلّ ظواهـرها التـي تـمِسّ كرامة الأمّة وسيادتها على ثروتها.

ومثال ذلك : الصيغ التشريعية التي تتّخذ لتحرير المجتمع الإسـلامي مـن أشكال التبعية الاقتصادية واستعادته السيطرة على كلّ مجالات اقتصاده.

ونحن \_في ما يلي \_حينما نستعرض عدداً من الخطوط التـفصيلية فـي الصورة الكاملة لاقتصاد المجتمع الإسلامي، نسـتهدف بـصورةٍ رئـيسيةٍ إيـراز القسمين الأول والثاني من عناصر اقتصاد هـذا المـجتمع، أي العـناصر الثـابتة والعناصر الإسلامية المتحرّكة ذات المؤشّرات العامة الثابتة.

#### مصطلحات عامة:

الملكية العامّة : هي كلَّ ملكيةٍ للمال تعود إلى الدولة بـوصفها المـنصب الإلهي في الأمّة أو إلى الأمّة الإسلامية.

ملكية الدولة : هي ملكية النبيّ أو الإمام باعتباره منصباً، وينوب عنهما الحاكم الشرعي الذي يتمتّع بصلاحياتهما القيادية شرعاً. ملكية الأمّة : هي كلّ ملكيةٍ للمال تعود إلى الأمّة الإسلامية بوصفها أمّـةً وعلى امتدادها التأريخي.

رقبة المال : إذا كان المال مصدراً من مصادر الثروة ، كآبار الماء أو مناجم النفط التي تمدَّ الإنسان بالماء أو بالنفط ، سمّي البئر والمنجم والنهر أنفسها برقبة المال ، تمييزاً لها عن الكمّيات المحدودة التي تسحب من تلك المصادر .

المباحات العامة : هي الثروات الطبيعية التي لم تمنع ملكيتها في البدء لفردٍ أو لجهةٍ، وأُعطي جميع أفراد المجتمع حقّاً بالاستفادة منها دون تمييزٍ لفردٍ على فردٍ مع بقاء رقبة المال ــالمصدر الطبيعي ــعلى إباحته العامة .

الملكية الخاصّة : هي كلَّ ملكيةٍ للمال تعود إلى فردٍ أو مصلحةٍ خــاصّة، ويصبح المالك بموجبها غير مسؤولٍ عن دفع تعويضٍ إلى الأُمّـة أو الدولة فــي مقابل منفعة ذلك المال.

حقّ الأولوية : هو حقّ خاصٌ يكسبه الفرد في قطّاع الملكية العامة يجعل منه الفرد الأولىٰ بالانتفاع من غيره من الأفراد مع بقاء رقبة المال مندرجـةً فــي إطار الملكية العامة.

الحقّ العامّ للأمّة : هو نفس حقّ الأولوية المذكور آنفاً فيما إذا اكـتسبته الأمّة الإسلامية ككلّ وعلى امتدادها التأريخي، فإذا اكتسبت هذا الحقّ مثلاً في قطّاع ملكية الدولة كانت الرقبة ملكاً للدولة وكان للأمة حقّ الأولوية.

الحِمىٰ : هو اكتساب ملكيةٍ أو حقّ في مصدرٍ من مصادر الثروة الطبيعية على أساس السيطرة والحيازة.

الإحياء : هو العمل الذي يجعل المرفق الطبيعي صالحاً للإنتاج فعلًا، كحراثة الأرض وتفتيت تربتها وإيصال الماء إليبها، فـإنَّ ذلك إحـياء للأرض، وكذلك الكشف عن المـعدن والوصـول إلى مـخازنه وعـروقه وجـعله صـالحاً للاستخراج منه، فإنّ هذا إحياء للمعدن، كما أنّ حفر الأرض للوصول إلى عـين الماء إحياء للعين، وهكذا. خطوط تفصيليّة عن اقتصاد المجتمع الإسلامي ......

القطّاع العامّ : هو كلّ مالٍ يدخل في نطاق الملكية العامة، وكذلك أيـضاً رقبة المال في المباحات العامة.

القطَّاع الخاصِّ : هو كلَّ مالٍ يدخل في نطاق الملكية الخاصَّة.

الإنتاج الرأسمالي : معناه المذهبي أن تكون ملكية مالٍ سابقٍ أساساً للكسب بصورةٍ منفصلةٍ عن أيٍّ عـمل، وقـد نـطلق عـلى ذلك اسـم «الطـريقة الرأسمالية»، ويشمل ذلك حالة كون المال السابق نقداً أو أرضاً أو وسيلةَ إنتاج.

الإنتاج الأوّلي : هو الإنتاج الذي يمارس فيه المنتج إنتاج مادةٍ طـبيعيةٍ لم يـتجسّد فـيها عـمل إنسـانٍ سـابق، كـالصناعات الاسـتخراجـية والإنــتاج الزراعي في حالة عدم كون البذر مملوكاً لمنتجٍ سابق، ونحو ذلك من عـمليات الإنتاج.

الإنتاج الثانوي : هـو الإنـتاج الذي يـمارس فـيه المـنتِج إنـتاج مـادةٍ قد طوّرت بشرياً ودخلت في نطاق ملكية إنسـانٍ مـنتِج فـي مـرحـلةٍ سـابقة، كما في الصناعات التـحويلية، كـصناعة الأقـمشة وإنـتاج الآلة عـلى مـختلف أشكالها.

المعالم الرئيسية في الصورة الكاملة لاقتصاد المجتمع الإسلامي:

ونتناول الآن المعالم الرئيسية في الصورة الكاملة لاقتصاد مجتمعٍ إسلامي، وذلك من خلال تصنيف أحكام الثروة في الإسلام إلى الأبواب التالية : الباب الأول : التوزيع الأوّلي لمصادر الثروة الطبيعية. الباب الثاني : الإنتاج وكيف يتمّ توزيع منتوجاته ؟ أ\_الإنتاج وأهمّيته في الاقتصاد الإسلامي. ب\_الإنتاج الأوّلي وكيف يتمّ توزيع منتوجاته ؟

.

4)C`@#@;`OI► خطوط تفصيلية عن اقتصاد المجتمع الإسلامي البابالأوّل التوزيع الأوّلى لمصادر الثروة الطبيعيّة 0 المقدّمة. مصادر الثروة الطبيعيّة. 0 الأموال المنقولة . 

### [المقدّمة]

حينما يجد الإنسان نفسَه مع الطبيعة وثرواتها المختلفة ضمن مجتمعٍ فإنَّه يفكِّر في حيازة أيَّ شيءٍ يُتاح له أن يسيطر عليه ويدَّخره لنفسه وانتفاعه، فـهو يحوز الأرض، ويحوز آبار النفط، ويقطع الخشب من الغابة، ويستقي الماء من البئر أو النهر، ويحمل الأحجار الطبيعية من الصحراء أو مـن الجـبال، ويـصطاد السمك من الماء والطير في الهواء، وهكذا.

وكلَّ هذه الألوان من الحيازة تجد لها دافعاً عند الإنسان مــا دام يــواجــه الطبيعة ضمن مجتمع. وأمّا إذا افترضنا الإنسان نفسَه وقد واجه الطبيعة بمفرده ولم يوجد أيّ إنسانٍ آخر قد ينافسه أو يسابقه فإنّ الموقف سيتغيّر والحيازة ستفقد دوافعها في جملةٍ من هذه الحالات، ولكنّها تظلّ عملاً طبيعياً معقولاً في حالاتٍ أخرى.

فمثلاً : لا يبقى للإنسان في حالةٍ من هذا القبيل أيّ مبرّرٍ للتفكير في حيازة المعدن أو حيازة نهرٍ طبيعيّ والسيطرة عليه؛ لأنّه ماذا يريد من ذلك سوى أن يكون النهر حاضراً لتلبية حاجته متى ما أحب، وهذا موجود فعلاً ما دام آمناً من المنافسة، ولكنّه سوف يفكّر على أيّ حالٍ في جلب الخشب من الغابة، أو أخذ الماء من النهر وحيازته إلى مسكنه ومزرعته؛ إذ من الواضح أنّ هذه الحيازة شرط

أساسيّ في انتفاعه بهذا الماء ودخول الماء أو الخشب في نطاق الاستعمال فــي حياته الخاصّة.

وهكذا نعرف أنّ الحيازة في الحالات الأولى عملية احتكارٍ نــاتجة عــن التنافس، وليست عملاً اقتصادياً موضوعياً. وأمّا في الحالات الأخيرة فهي عمل اقتصادي، وليست بطبيعتها احتكاراً وإن كانت قد تتحوّل إلى احتكار.

وإذا لاحظنا الحالات التي تكون الحيازة فيها احتكاراً بطبيعتها نجد أنّها هي حالات السيطرة على مصادر الثروة الطبيعية، من أراضٍ ومعادن ومصادر الماء الطبيعية. وأمّا الحالات التي تكون الحيازة فيها مشروعاً في الانتفاع وعملاً اقتصادياً بطبيعتها لا احتكاراً، فهي حالات حيازة مقاديرَ محدودةٍ من الثروة التي يمكن للإنسان أن يستمدّها من تملك المصادر ومختلف مجالات الطبيعة. فاصطياد الطيور والأسماك حيازة تمثّل عملاً اقتصادياً، واقتطاع الخشب من الغابة حيازة تمثّل عملاً اقتصادياً، واقتطاع الخشب من الغابة حيازة تمثّل عملاً اقتصادياً، واستقاء الماء من النهر حيازة تمثّل عملاً العستخرَجة تمثّل عملاً اقتصادياً، واستقاء الماء من مناجم النفط حيازة للكمّية المستخرَجة تمثّل عملاً اقتصادياً، وهكذا.

وعلى هذا الضوء نقسُّم الثروة الطبيعية إلى قسمين رئيسيّين :

القسم الأول : مصادر الثروة الطبيعية من أراضٍ ومعادن وأنـهارٍ ومـجارٍ وعيون ماء.

القسم الثاني : الثروات الطبيعية الأخرى المتفرّقة في أرجاء الكون، كالحيوانات على أقسامها، والنباتات، والأخشاب، والأحجار، وما إلى ذلك من الثروات المتنوّعة التي يمكن للإنسان الانتفاع بها عن طريق حيازتها، وتكون حيازتها عملاً اقتصادياً، ولنسمٌ هذا القسم بالأموال المنقولة تمييزاً له عن مصادر الثروة التي هي أموال غير منقولة. خطوط تفصيليّة عن اقتصاد المجتمع الإسلامي .....٧٧

## مصادر الثروة الطبيعية

أمّا مصادر الثروة الطبيعية فأقسامها الرئيسية كما يلي : أولاً : الأرض بما تضمّ من غاباتٍ وأراضٍ صـالحةٍ بـطبيعتها للـزراعـة، وأراضٍ غير مهيّأة لذلك طبيعياً وتحتاج تهيئتها لذلك إلى إعدادٍ بشري . ثانياً : المعادن، وهي كلّ ثروةٍ مادّيةٍ متواجدةٍ في الأرض أو فـي قـاع البحار ، كمناجم النفط والذهب والفضّة والحديد والملح وغير ذلك .

ثالثاً : مصادر المياه من أنهارٍ وبحارٍ وبحيراتٍ وعيون ماء.

ويدخل القسم الأول والقسم الثاني في نطاق القـطّاع العـامّ الذي تـملكه الدولة، وأمّا القسم الثالث فهو من المباحات العامة.

وفي كلّ هذه الأقسام لا يؤذّن إسلامياً بنشوء ملكيةٍ خاصّةٍ لرقبة المال، أي لمصدر الثروة نفسه، بل إنّ رقبة المال تظلّ ملكاً عامّاً للـدولة، أو ضـمن إطـار المباحات العامة لا استئثار فيها ولا تمييز.

كما لا يؤذّن إسلامياً بقيام أيّ حقّ خاصّ أو ملكيةٍ خـاصّةٍ للأفـراد فـي المصادر الطبيعية للثروة بأقسامها عـلى أسـاس الحِـمى والحـيازة، أي مـجرّد السيطرة؛ لأنّ الإسلام ألغى الحِمىٰ وأعلن الرسول الأعظم ﷺ أنّه: «لا حِمى إلّا لله وللرسول»<sup>(۱)</sup>؛ وذلك لأنّ الحمى هو الشكل الاحتكاري من الحيازة، فحيازة المصادر الطبيعية ليست أساساً لتملّك الحائز أو اكتسابه حقّاً خاصّاً؛ لأنّها احتكار وليست عملاً اقتصادياً.

وإنَّما سمح الإسلام بنشوء حقَّ خاصَّ للأفراد على أساس الإحياء فـقط؛

(۱) مسند أحمد بن حنبل ۲ : ۳۸ و ۷۱ و ۷۳، ط / دار صادر \_بیروت.

| الحياة | يقود | الإسلام | ••••••••••••••••••••••••••••••••••••••• | ۷۸ |
|--------|------|---------|-----------------------------------------|----|
|--------|------|---------|-----------------------------------------|----|

لأنّه عمل اقتصادي وليس احتكاراً، وهذا العمل يخلق فرصة أو قابلية الاستئمار والانتفاع بالمصدر الطبيعي، فمن يحيي أرضاً بتفتيت تربتها وتخليصها من الصخور وتوفير الماء لها يكون قد خلق فيها قابلية الانتفاع، ومن يحيي معدناً بحفره والوصول إلى عروقه على نحو يصبح من الممكن استخراج كمّيات ترابه يكون قد خلق فرصةً معينة، وهي إمكانية الاستفادة من المعدن والأخذ من مادته، وهذه الفرص بوصفها نتيجةً للجهد البشري المبذول في عملية الإحياء تصبح ملكاً للمحيي، وهذا يعطي للمحيي حقّ الانتفاع بالمصدر الطبيعي وكونه أولى من غيره بالانتفاع من تلك الفرصة التي خلقها بعمله. ولكنّ هذا لا يعني أنّ رقبة المال تكون ملكاً له أو حقاً خاصاً من حقوقه، بل بإمكان غيره أن يستفيد من المصدر نفسه من خلال عملية إحياءٍ أخرى يخلق بها فرصةً مناسبة.

وإذا زالت معالم الإحياء فقَدَ الفرد المحيي حقَّ الأولوية، وكان لأيِّ فـردٍ آخر أن يعيد للمصدر الطبيعي حياته ويحلَّ محلَّ الفرد السابق.

وعلى العموم لا يجوز لأيّ فردٍ يمارس عمله على مصدرٍ طبيعيّ ويحييه أن يجمّده أو يتراخىٰ في استثماره وتوظيفه في عملية الإنتاج بالنحو المناسب.

وأمّا التحجير \_وهو وضع علاماتٍ أو أحجارٍ معيّنةٍ أو بناء سـورٍ يـحيط بالأرض\_فلا يؤدّي إلى نشوء حقٍّ للمحجّر إلّا بوصفه شروعاً في عملية الإحياء.

كما أنّ الإحياء يؤدّي إلى حقّ الأولوية للفرد المحيي في حدود المصدر الطبيعي الذي أحياه، ولا يمتدّ الحقّ إلى غيره ما لم يتمَّ إحياؤه فعلاً. وهذا يعني أنّ من اكتسب حقّ الأولوية في الأرض على أساس إحيائها زراعياً مثلاً، لا يكون له الحقّ نفسه في المعادن والثروات الطبيعية التي تـضمّها الأرض بسبب إحيائه الزراعي للأرض؛ لأنّ عملية الإحياء الزراعي إنّما تتعلّق بالأرض بوصفها أرضاً صالحةً للإعداد، ولا صلة لها بالمعادن والمناجم التي قد تـتواجـد فسي جـوف الأرض ويحتاج إحياؤها إلى عملٍ آخر. خطوط تفصيليّة عن اقتصاد المجتمع الإسلامي .....٧٩

وليس السماح العامّ للأفراد بالإحياء واكتساب حـقّ الأولوية إلّا أحـد الأشكال الممكنة التـي تـمارسها الدولة فـي اسـتثمار القـطّاع العـامّ وتـوظيفه اقتصادياً، وللدولة أن تمارس استثمار القطّاع العامّ بأشكالٍ أخرى إذاكانت تحقّق نتائج أفضل بالنسبة إلى مجمل الحياة الاقتصادية للمجتمع الإسلامي.

ومن المهمّ أن يلاحظ أنَّ الإحياء الذي يكسب حقّ الأولوية هـو العـمل المباشر المنفق، فلا يعتبر الإحياء بالطريقة الرأسـمالية أسـاساً لاكـتساب حـقّ الأولوية، وهو استخدام الأجراء لعملية الإحياء وتـزويدهم بـالأدوات اللازمـة للعملية، فإنّ رأس المال الذي يغطّي أجـور العـمل والأدوات المادية للإحـياء لا يمتلك حقّاً في الأرض، وإنّما ينشأ الحقّ على أساس العمل المباشر .

وإذا استخدم العامل أدوات غيره في عملية الإحياء كان عليه دفع أجرة المثل لمالك الأدوات في مقابل ما تفتّت من عمله المختزن في تـلك الأدوات، ومن حقّ الدولة أن تشتري حقّ الأولوية من الفرد المحيي وتُلزِمه ببيعه إذا أدّى بقاء هذا الحقّ إلى إخلالٍ في عدالة توزيع المصادر الطبيعية على الأفراد والتوازن الاجتماعي، ويُدفع إلى المحيي في حالة شراء حقّ الأولوية منه قيمةً ما جسّده من عملٍ في المصدر الطبيعي الذي أحياه أو انتقل إليه من المحيي بـالإرث أو المعاوضة، على أن تقدَّر قيمة ذلك بوصفه أداةً للإنتاج المباشر، لا بـوصفه أداة الإنتاج الرأسمالي.

انتقال حقَّ الأولوية إلى الأمَّة:

إذا نشأ للفرد حقّ الأولوية في مصدرٍ طبيعيّ على أسـاس الإحـياء قـبل دخوله في دار الإسلام، ثمّ دخل هذا المصدر الطبيعي ـوهو في حالة حياةٍ ـدار الإسلام عن طريق الفتح سقط حقّ الأولوية للـفرد المـحيي، وانـتقل إلى الأمّـة الإسلامية بامتدادها التأريخي، وبهذا يصبح حقّ الأولوية حقّاً عامّاً للاُمّة بالفتح

والجهاد، وتسمّى الأرض المُفتوحة في حالةٍ من هذا القبيل بالأرض الخراجية، ولا يمكن أن تنشأ بعد ذلك حقوق خاصّة على الأرض الخراجية.

وإذا خَرِبت وزالت معالم الإحياء عنها بإهمالٍ من الدولة أو غياب الحاكم الشرعي عن الساحة لم يسمع للفرد أن يكتسب حقَّ الأولوية عن طريق إحيائها، بل لا بدّ للدولة من إعادة إحيائها من جديدٍ باسم الأمّة.

وخلافاً لذلك الأرضُ التي أحياها الكافرون ثمّ أسلم عليها أصحابها طوعاً فدخلت دار الإسلام استجابةً للدعوة، ففي حالةٍ من هذا القـبيل يـظلّ الحـقّ المكتسَب بالإحياء ثابتاً، ولا يسـقط بـدخول أصـحاب الأرض فـي الإسـلام وخضوعها لسيطرة الدولة الإسلامية.

المصادر الحيّة بطبيعتها:

وما دام الإحياء هو السبب الوحيد لنشوء حقوقٍ خـاصّةٍ للأفراد عـلى أساسه، فإنّ هذا يعني أنّ المصادر الحيّة بطبيعتها والصالحة للاستثمار والتوظيف النافع فعلاً لا ينشأ فيها حقّ خاصّ، وذلك كـما فـي الغـابات المـعدّة طـبيعياً، والمعادن الظاهرة على وجه الأرض، والأراضي الصالحة للزراعـة مـن نـاحية تربتها وقربها من الماء، فهذه المرافق الطبيعية لا ينشأ فيها حقّ خاصّ، ولا تجوز ممارسة العمل فيها إلّا بإذن الإمام.والعمل هنا يكون انتفاعاً لا إحياءً، وبهذا تنقطع صلة العامل بالمرفق الحيِّ بمجرَّد تركه للانتفاع به أو سحب الدولة يده عنه.

القاعدة ١

كلَّ مصادر الثروة الطبيعية تدخل في القطَّاع العامَّ ويكتسب الأفراد الحقوق الخاصَّة بالانتفاع بها على أساسٍ وحيد، وهو العمل الذي يتمثّل فـي الإحـياء، ويراد به العمل المباشر. خطوط تفصيليّة عن اقتصاد المجتمع الإسلامي ......

# الأموال المنقولة

وأمّا القسم الثاني من الثروات الطبيعية فـقد أطـلقنا عـليه اسـم الأمـوال المنقولة. وهذه الأموال مباحة لأفراد المجتمع جميعاً، وتعتبر حـيازة الفـرد لهـا بأشكالها المختلفة ـمن اقتطاع الخشب من الغابة واصطياد السمك مـن البـحر، واستقاء الماء من النهر، وغير ذلك ـعملاً اقتصادياً لا احتكارياً.

وعلى هذا الأساس أقرّت الحيازة في الشروات المـنقولة بـوصفها سـبباً للملكية، كالإحياء بالنسبة إلى المصادر الطبيعية.

وكلَّ من إحياء المصدر الطبيعي وحيازة الثروة المنقولة عـملَّ اقـتصادي يخلق فرصة للانتفاع بالمال، فالعامل الممارس للإحياء أو الحيازة يـملك هـذه الفرصة، ولمّا كان المصدر الطبيعي أكبر عادة من فرصة للانـتفاع التـي يـخلقها المحيي بإحيائه، فلا يعني تملّك الفرصة تملّك المصدر نفسه، بل يـظلّ المـصدر ملكاً عاماً، ويسمع للآخرين بإيجاد فرصٍ مناسبةٍ للاستفادة منه أيضاً.

وأمّا المال المنقول \_هذه الكمّية المحدودة من الماء أو السمك أو الخشب \_ فلمّا كان من الناحية العملية يساوي فـرصة الانـتفاع بـه التـي يـحقّقها العـامل بالاستقاء أو الاصطياد أو الاقتطاع، كانت الحيازة سبباً لمـلكية العـامل للـمال المنقول الذي حازه.

ونلاحظ هنا \_كما لاحظنا في عمليات الإحياء \_أنّ الإسلام لا يقرّ الحيازة بالطريقة الرأسمالية ، فإذا قدَّم شخص رأس المال الكافي لعملية الحيازة بأن أعطىٰ لمجموعةٍ من الصيّادين أجورَهم اليومية وأدوات الصيد ، لم يكتسب بذلك حقّاً في الثروة التي يحوزونها ، وإنّما ينشأ الحقّ والملكية الخاصّة للثروة المنقولة من العمل ٨٢ ..... الإسلام يقود الحياة المباشر لحيازتها . وإذا وجد المال المنقول في سيطرة شخصٍ بدون بذل عملٍ وإنفاق جهدٍ في حيازته لم يكفِ ذلك في تملّكه ، وظلَّ مالاً مباحاً للجميع .

القاعدة ٢

كلَّ الثروات المنقولة في الطبيعة تُملك على أساس العمل لحيازتها، ويراد بذلك العمل المباشر، ولا تُملك بسببٍ آخر إلَّا عن طريق الانــتقال مــن العــامل بإرثٍ أو معاوضةٍ أو غير ذلك من نواقل المِلك.

خطوط تفصيلية عن اقتصاد المجتمع الإسلامي البابالثاني الإنتاج، وكيف يتم توزيع منتوجاته ؟ O أ\_الإنتاج وأهميته في الاقتصاد الإسلامي . O ب\_الإنتاج الأولى وكيف يتم توزيع منتوجاته؟ O ج \_ الإنتاج الثانوي وكيف يتم توزيعه ؟

# أ \_ الإنتاج وأهمّيته في الاقتصاد الإسلامي

إنَّ الاقتصاد الإسلامي يتَّفق مع كلَّ المذاهب الاجـتماعية الأخـرى فـي ضرورة الاهتمام بالإنتاج وبذل كلَّ الأساليب الممكنة في سبيل تنميته وتحسينه، وتمكين الإنسان الخليفة على الأرض مـن السـيطرة عـلى المـزيد مـن نـعمها وخيراتها.

ولكنّ الإسلام حين يطرح تنمية الإنتاج كقضيةٍ يجب السعي اجتماعياً لتحقيقها، يضعها ضمن إطارو الحضاري الإنساني، ووفقاً للأهداف العامّة لخلافة الإنسان على الأرض. ومن هنا يختلف عن المذاهب الاجتماعية المادية في التقويم والمنهج اختلافاً كبيراً، فالنظام الرأسمالي مثلاً ـ يعتبر تنمية الإنتاج هدفاً بذاتها، بينما الإسلام لا يرى تجميع الثروة هدفاً بذاته، وإنّما هو وسيلة لإيجاد الرخاء والرفاه، وتمكين العدالة الاجتماعية من أن تأخذ مجراها الكامل في حياة الناس، وشرط من شروط تحقيق الخلافة الصالحة على الأرض وأهدافها الرشيدة في بناء مجتمع التوحيد.

وهذا الاختلاف يؤدّي الى فروقٍ عديدةٍ بين موقف الإسلام مـن عـملية الإنتاج ومواقف الاتّجاهات الاجتماعية الأخرى، ونشير في ما يلي الى عددٍ من هذه الفروق :

| الحياة | يقود | الإسلام |  | ۲۸ | Ļ |
|--------|------|---------|--|----|---|
|--------|------|---------|--|----|---|

الأول : أنَّ الأشكال التي تتّخذها عملية الإنتاج والأوضاع الاجتماعية التي تتجسّد من خلالها، يجب أن تنسجم إسلامياً مع كرامة الإنسان وقسمه المعنوية وحقوقه الطبيعية التي يؤمن بها الإسلام، فما مارسته الرأسمالية من استغلال النساء والصبيان في عمليات الإنتاج بأرخص الأجور، وما قدّمته من تضحياتٍ بالقيم الخلقية وبروابط العائلة وبالصيانة المعنوبة للمرأة في سبيل مصالح الإنتاج الرأسمالي، ممّا يرفضه الإسلام رفضاً باتّاً.

الثاني : أنّ الإنتاج في الاقتصاد الإسلامي لا يتحرّك وفقاً لمؤشّرات الطلب في السوق فحسب، كما هي الحالة في المجتمع الرأسمالي، بل هو يتحرّك قبل كلِّ شيءٍ إيجاباً؛ لتوفير الموادّ الحيوية اللازمة لكلّ فردٍ مهما كانت ظروف الطلب في السوق، ويعتبر ذلك في المجتمع الإسلامي فريضةً يمارسها الأفراد كما يمارسون واجباتهم الشرعية وعباداتهم التي يتقرّبون بها إلى الله تعالىٰ.

ويتحرّك الإنتاج في الاقتصاد الإسلامي سلباً؛ لشجب كلّ قطّاعات الإنتاج التي تخصَّص لتوفير سلع الترف والبذخ التي يتعاطاها المترفون والمسرفون. وهكذا يُبنى الإنتاج في المجتمع الإسلامي على أن يوفّر للأفراد حياةً تتوفّر فيها كلّ مقوّمات المعيشة الصالحة وتنعدم منها كلّ مظاهر البذخ والاستهتار، خلافاً للمجتمع الرأسمالي تعاماً الذي يتحرّك فيه الإنتاج وفقاً للطلب والقدرة الشرائية للطالبين، فيؤدّي ذلك إلى اتّجاه الإنتاج نحو توفير سلع الترف وأدوات التسلية وفنون التجميل؛ لأنّ طلبها يعتمد على القدرة الشرائية للأغنياء المترفين وتقاعس الإنتاج وانكماشه عن توفير السلع الحيوية بالقدر الكافي.

الثالث : أنَّ الإنتاج في المجتمعات الرأسمالية يعاني في حالاتٍ معيّنةٍ من تضخّمٍ مصطنع : وذلك لأنَّ الإنتاج يتحرّك وفقاً للطلب ، والطـلب لا يـعني فـي المجتمع الرأسمالي طلب المستهلك الحقيقي ، بل طلب المشتري ، والمشتري كثيراً خطوط تفصيليّة عن اقتصاد المجتمع الإسلامي ..... ٨٧

ما يكون أحد الوسطاء المتنوّعين الذين يتفنّن المجتمع الرأسـمالي فــي صــنعهم وتوزيع الأدوار عليهم.

ومن هنا يعيد الإنتاج عمله في صنع السلعة من جديدٍ بمجرّد تصريفها على هؤلاء الوسطاء بقطع النظر عن الحاجة الحقيقية للمستهلكين وحجمها الواقـعي، وبهذا يتراكم الإنتاج، وتحدث الأزمات، ويضطرّ الرأسماليون إلى إيقاف العمل وحتى إلى إتلاف كمّياتٍ كبيرة من البضاعة حفاظاً على درجةٍ من التناسب بين العرض والطلب.

وهذا اللون من الإفراط في الإنتاج نتيجة خداع طلب الوسطاء، ووجود الهوَّة الكبيرة بين المنتج والمستهلك، وهذه الهوّة لا وجود لهما في الاقستصاد الإسلامي؛ لأنّه يتّجه إلى استئصال الأدوار الطفيلية لهمؤلاء الوسطاء، ويمقرِّب عمليتي الإنتاج والاستهلاك إحداهما من الأخرى، وبهذا يمنجو الإنستاج في المجتمع الإسلامي من مشاكل هذه الوفرة التي لا توجد مبرّرات موضوعية لها، وتقوم الدولة بتوجيهه وفقاً للحاجات الحقيقية في المجتمع.

القاعدة ٣

الإنتاج لخدمة الإنسان، وليس الإنسان لخدمة الإنتاج.

ب \_ الإنتاج الأوّلي وكيف يتمّ توزيع منتوجاته؟

في كلّ إنتاج أوّليّ للثروة يوجد عنصران مندمجان في عملية الإنتاج : أحدهما : العُمل البشري المنفق في الإنتاج ، والآخر : الطبيعة ؛ ذلك لأنّ الإنتاج ليس خلقاً من العدم ، بل هو استخراج للمعدن من جوف الأرض ، أو للماء من عروقه , أو للسمك من البحر ، وهكذا . فهناك إذن طبيعة وهناك عمل يستزج معها ويُدخِل تعديلاً عليها ، وهذا التعديل هو الإنتاج .

وقد يفترض وجود أدواتٍ ووسائل يستخدمها المنتج في عـملية تـعديل المادة، فيكون إلىٰ جانب الطبيعة التي يتعلق بها الإنتاج والعمل البشري عـنصر ثالث، وهو وسائل الإنتاج المستمدّة بدورها أيضاً من الطبيعة وعملٍ سابق.

ويؤمن الإسلام في مجال توزيع الثروة التي يسفر عنها الإنتاج الأوّلي : أولاً : بأنّ الثروة المنتجة ملك للعامل المنتج ، وهذه ملكية تقوم على أساس العمل .

وثانياً : بأنّ العامل إذا كان قد استخدم أدواتٍ ووسائل يملكها الآخرون فلهم عليه أجرة المثل لقاء ما تـفتّت مـن عـملهم المـختزَن فـي تـلك الأدوات والوسائل خلال عملية الإنتاج، وليس لهم نصيب في الثروة المنتَجَة.

وثالثاً : بأنّ للجماعة ممثّلة في الدولة الحقّ في جزءٍ من الشروة المنتّجّة تأخذه كأجرةٍ عن انتفاع المنتج بالمصدر الطبيعي الذي تملكه الدولة، كـما فـي الخراج الذي يوضع على الأرض، أو كفريضةٍ ماليةٍ في الثروة المنتّجّة، كما فـي الخمس الموضوع على ما يستخرج من ثروات البحر، أو على كـلّ فـائدةٍ بـعد إخراج المؤونة. خطوط تفصيليّة عن اقتصاد المجتمع الإسلامي ...... ٨٩

وملكية الدولة أو الجماعة لجزءٍ من الثروة المنتَجّة تقوم على أساس حاجة الجماعة وتغطية مصالحها العامة، والحاجة هـي الأسـاس الثـاني للـملكية فـي الاقتصاد الإسلامي.

ويتّضح ممّا تقدم : تميّز الاقتصاد الإسلامي عن كلٍّ من الاقتصاد الرأسمالي والاقتصاد الماركسي، فالرأسمالية تعتبر العمل الإنساني عسنصراً من عسناصر الإنتاج وعلى مستواها، ويحدّد نصيب كلٍّ واحدٍ منها على أساس قوانين العرض والطلب، بينما الإسلام لا يعتبر العمل الإنساني عنصراً من عناصر الإنستاج، بسل يرى أنّ العامل هو محور الإنتاج وصاحب الحقّ فيه، وأنّ سائر العناصر الأخرى من أدواتٍ ووسائل ورؤوس أموالٍ هي مساعدة له وخادمة لغرضه ولا تشاركه في الثروة المنتَجّة، وإنّما يستحقّ أصحابها أجراً على العامل المنتج.

وأمّا الماركسية فهي تعتبر العمل أساساً للقيمة التبادلية الجديدة في الثروة المنتَجَة وتجعل القيمة الجديدة ملكاً للعامل؛ لأنّ عمله هو الذي خلقها. ولا يوجد مبرّر على الأساس الماركسي لملكية الجماعة لجزءٍ من الشروة المـنتَجَة؛ لأنّ الجماعة ليس لها مساهمة في عملية الإنتاج وخلق القيمة الجديدة، فـلا يـمكن تفسير ملكيتها على أساسٍ ماركسي.

وقد حاول بعض الكتّاب أن يفسَّر ملكية الجماعة على أساس مساهمتها في تكوين القيمة الجديدة عن طريق ممارستها التأريخية وخبراتها المتعاقبة التي سبقت العامل المنتج وانحدرت إليه وراثياً أو اجتماعياً وساهمت فسي تكوين درجة كفاءته الإنتاجية.

ولكن يجب أن نلاحظ أنّ الخبرات التأريخية للجماعة وإن كـانت عـملاً بشرياً ولكنّ هذا العمل لا تمتصّه الثروة المنتَجَة؛ لأنّ هذه الخبرات هي الخبرات، لا تتناقص ولا تستهلك ولا تندمج في الثروة المنتَجة، والعمل إنّما يخلق القيمة إذا

كان يتجسّد في الثروة المنتَجَة، أي كانت الثروة تفنيه وتمتصّه، وليس هذا العمل الذي يُفنىٰ ويُمتصّ كذلك سوى ما أنفقه العامل المنتِج على عملية الإنتاج أو على إعداد نفسه للقيام بالعملية.

وهكذا نلاحظ أنّ إنسانية الاقتصاد الإسلامي وارتكازه على الإيمان بملكية الله العامة للكون وخلافة الإنسان عنه، هو وحده الذي يبرّر تقاسم الثروة المنتَجَة بين الفرد والجماعة بالمنطق القرآني القائل : ﴿ آمِنُوا بِاللهِ وَرَسُولِهِ وَأَنْفِقُوا مِتَّا جَعَلَكُمْ مُسْتَخْلَفِينَ فِيهِ ﴾<sup>(١)</sup>.

وعلى ضوء ما تقدّم نعرف أنَّ الإسلام يشجب الإنــتاج الأوّلي بــالطريقة الرأسمالية، ويرفض اكتساب حقّ في قيمة السلعة المنتَجَة على أساسها.

ومثال ذلك : أن يدفع شخص الأجور إلى العمّال ويروّدهم بالأدوات فيباشرون عملية الإنتاج، وفي حالةٍ من هذا القبيل يستحوذ الرأسمالي \_دافع الأجور والأدوات \_على قيمة السلعة المنتَجّة بعد خصم الأجور، بينما لا يحصل على شيءٍ من ذلك في المجتمع الإسلامي؛ لأنّ الإسلام لا يقرّ الطريقة الرأسمالية في الإنتاج الأولي.

وهناك حالة وحيدة لم تُلغَ فيها عملية الإنتاج الرأسمالي إلغاءً تـامّاً فـي الشريعة على مذهب عددٍ من الفقهاء<sup>(٢)</sup>، وهي حالة عقد المزارعة التي يتّفق فيها صاحب الأرض مع المزارع الذي له البذر على أن يقدِّم له أرضه ويشاركه فـي المحصول.

- (۱) الحديد : ۷.
- (۲) أنظر السرائر ۲ : ٤٤١، والحدائق الناضرة ۲۱ : ۲۷۸، وجواهر الكلام ۲۷ : ۲، ومفتاح الكرامة ۱۵ : ٤٠٩.

| ۹۱. | · , , , | الإسلامي | اقتصاد المجتمع | عن | تفصيليّة | خطوط |
|-----|---------|----------|----------------|----|----------|------|
|-----|---------|----------|----------------|----|----------|------|

وهذه الحالة إذا لم تكن قد ألغيت شرعاً إلغاءً تماماً كما يمرى بعض الفقهاء<sup>(١)</sup> فهناك عناصر متحرّكة في الاقتصاد الإسلامي تدعو إلى العمل من أجل إقصاء هذا النوع من العقود والمنع عن ممارستها، وفقاً لمما روي عمن الرسول الأعظم تيكيد من منعه عن الاستثمار الرأسمالي للأرض، وتخييره للمالك بين أن يزرع أرضه أو يسمع لآخر بأن ينتفع بها بدون مقابل<sup>(١)</sup>. وبإدراج عنصرٍ متحرّكٍ من هذا القبيل وفقاً لصلاحيات وليّ الأمر تتكامل الصورة من هذه الناحية وتستأصل كلّ أشكال الإنتاج الرأسمالي.

#### القاعدة ٤

يقوم توزيع الثروة المنتَجَة في الإنتاج الأوّلي عـلى أسـاسين : أحـدهما العمل، والآخر الحاجة، وتستأصل كلّ أشكال الإنتاج الرأسمالي.

(١) منهم مالك والشافعي وأبو حنيفة، راجع الأم ٤ : ١٢، والمجموع ١٤ : ٤٢٠ ـ ٤٢١، آ واللباب فى شرح الكتاب ٢ : ٢٢٨. وانظر الخلاف ٣ : ٥١٥، ومفتاح الكرامة ١٥ : ٤٠٩.

| الحياة | يقود | الإسلام | ••••••••••••••••••••••••••••••••••••••• | ٩1 | ŗ |
|--------|------|---------|-----------------------------------------|----|---|
|--------|------|---------|-----------------------------------------|----|---|

# ج - الإنتاج الثانوي وكيف يتمّ توزيعه؟

ندرس الإنتاج الثمانوي وكيف يستمّ تموزيعه فسي حمالتين اجمستماعيّتين متغايرتين :

الحالة الأولى : حالة مجتمع سارت فيه عـملية التـوزيع الأوّلي لمـصادر الثروة الطبيعية، وعمليات الإنتاج الأولي، وتوزيع الثروة المنتجة فـيه المسـبقة وفقاً لقواعد الاقتصاد الإسلامي المتقدمة.

الحالة الثانية : حالة مجتمعٍ لم تجرِ فيه عمليات التـوزيع المسـبقة وفـقاً لمتطلبات الاقتصاد الإسلامي وتخطيطه العام، وأدَّىٰ ذلك في النهاية إلى ظـهور التفاوت الكبير بين أفراد المجتمع في الملكية واختلال التوازن الاجتماعي.

أمّا الحالة الأولىٰ فكلّ عملية إنتاج ثانويّ في هذه الحـالة تـعني \_وفـقاً للتعريف المتقدِّم للإنتاج الثانوي \_أنّ هِناك مادةً قد تمّ إنجازها في عملية إنتاج أوَّليّ وأصبحت ملكاً للعامل الذي أنتجها \_وفقاً لقاعدة أنّ العمل أساس الملكية \_ ويراد الآن تطويرها، كالقطن يصنع ورقاً، والخشب يصنع سريراً، والحديد يصنع آلةً وهكذا. وهذا التطوير هو الإنتاج الثانوي.

وفي هذا المجال لا يعطي الإسلام لأيّ فرد حرّية التـصرّف فـي المـادة المذكورة وتطويرها بصورةٍ منفصلةٍ عن إرادة الفرد الأول الذي ملكها بعمله وعن التعاقد معه؛ لأنّ الإسلام ما دام قد أقرّ ملكية هذا العامل للثروة التي أنجزها في الإنتاج الأوّلي، فمن الطبيعي أن يعطي له الحقَّ في التصرّف بها.

وبذلك يختلف الإسلام عن الماركسيّة، فإنّ الماركسية لا تقرّ ملكية العامل الأول للثروة التي أنتجها، وإنّما تقرّ ملكيته للقيمة التبادليّة التي أنتجها، أي ذلك القدر من القيمة الذي أسبغه العامل الأول على البذر بتحويله إلى قطن. فإذا جاء عامل آخر وحوّل القطن إلى ورقٍ فازدادت قيمته التبادلية كانت القيمة الجديدة ملكاً للعامل الثاني.

وهذا التصوّر الماركسي يقوم على أساسٍ خاطئ، وهو ربط ملكية العامل بمقدار القيمة التبادلية التي يخلقها فقط لا بالثروة ذاتها، وهو يفترض أنّ القسيمة التبادلية للسلعة كلّها مستمدَّة من العمل، فالعامل في الإنتاج الأوّلي يـملك كـلّ القيمة التبادلية الثابتة فعلاً للسلعة، والعامل في الإنتاج الثانوي يملك ما استجدّ من قيمةٍ بسبب هذا الإنتاج.

ولكنّ الصحيح أنّ القيمة التبادلية للسلعة مستمدّة من منفعتها وندرتها الطبيعية، وكلّما احتاج إنتاجها إلى كمّيةٍ أكبر من العمل ازدادت قسيمةً؛ لأنّ ذلك عامل يؤثّر في ندرتها الطبيعيّة. ومن أجل ذلك نلاحظ أنّ الندرة الطبيعية لكمّية الذهب في الكون بالنسبة إلى الفضّة يجعله أكبر قيمةً منها، حتّى لو لم يحتج إنتاجه إلى كمّيةٍ أكبر من العمل. فهناك إذن ندرة تنشأ من طبيعة العمل الذي يحتاجه الإنتاج وكمّيته، وندرة أخرى تنشأ من ظروف الطبيعة نفسها، وكملتا الندرتين تساهمان في تحديد القيمة التبادلية، فلو قصرنا ملكية العامل على مقدار القبيمة التي يخلقها لما برَّر ذلك تملّكه لكامل القيمة التبادلية التي أنتجها.

وهكذا يرى الإسلام أنّ ربـط القـيمة التـبادلية بـالعمل خـطأ، وأنّ ربـط ملكية الثروة بالعمل هو المبدأ الصحيح. وهذا يعني أنّ منتج القطن يكون مـالكاً للقطن نفسه على أساس عمله في إنتاجه، لا للقيمة السوقية التي مـنحها للـمادة فحسب.

وفي هذه الحالة يكون زمام العبادرة في عملية الإنتاج الثانوي بيد العامل الذي أنتج القطن، ومن الناحية النظرية يمكن أن يـقوم بـنفسه بـعملية الإنــتاج

الثانوي، فيؤكّد بذلك ملكيته للسلعة كلّها. ويمكن أن يأذن لعاملٍ آخر في القيام بهذه العملية وفي هذه الحالة إمّا أن يشاركه في السلعة المنتجة عـلى أسـاس الجُعالة، وإمّا أن يحدِّد له أجراً غير مجحفٍ بقيمة عمله.

والدولة هي التي توجّه هذه الاتّفاقات؛ لكي تـضمن سـلامتها مـن روح الاحتكار.

وحين تقدّر قيمة العمل كنسبةٍ من السلعة أو كأجرٍ ثابتٍ يجب على الدولة أن تلغي من الحساب الندرة المصطنعة التي تنشأ من عوامل الاحتكار، كما يتفق في المجتمعات الرأسمالية؛ إذ يحتكر الرأسماليون الموادّ الأولية ويجعلون منها سلعةً نادرةً في سوق الإنتاج الثانوي على أساس الندرة المصطنعة التي يسخلقها الاحتكار، بينما يكون العمل سلعةً مبذولةً؛ لعدم تدخّل الاحتكار في ندرتها، وحاجة العامل إلى عرض عمله في السوق بأيّ أجرٍ يكفل له الحدّ الأدنس من الحياة.

ومع إلغاء الندرة المصطنعة التسي يسخلقها الاحستكار تسبرز للسعمل قسيمته الحقيقيّة، ويصفّىٰ تدريجياً بصورةٍ طبيعيةٍ الإنتاج الرأسمالي في عمليات الإنتاج الثانوي؛ لأنّ النسبة الكبيرة من الكسب الرأسمالي في هذه العمليات تقوم عسلى تحكيم عامل الندرة المصطنعة التي يخلقها الاحتكار، والتي تجعل حصّة رأس المال من السلعة المنتَجَة أكبرَ كثيراً من حصّة العمل المنفق في إنتاجها.

وينبغي أن يلاحظ بهذا الصدد أيضاً : أنَّ ظروف الإنتاج الأوّلي وظروفَ التوزيع للثروة المنتَجَة وفـقاً للاقـتصاد الإسـلامي لا تسـمح بـطبيعتها بـظهور أعراض الرأسمالية وتناقضاتها في مجال الإنتاج الثانوي، فلن يكـون بـإمكان الفرد أن يحصل على كمّياتٍ هائلةٍ من الموادّ الأولية، أو من النقود التي يحوّلها في السوق إلى موادّ أوليةٍ، ويخلق عن هذا الطريق نوعاً من الاحـتكار، ويـمارس خطوط تفصيليّة عن اقتصاد المجتمع الإسلامي ...... ٩٥

عملية الإنبتاج الرأسمالي بمالطريقة التمي يمارسها الأفراد في المجتمعات الرأسمالية.

وهكذا تبرز عظمة الإسلام في أنّه يصمِّم المجتمع تصميماً يصونه منذ البدء من أعراض الاستغلال الرأسمالي والإثراء على حساب الآخرين، مـع الحـفاظ على الحقّ الطبيعي للعامل في تملّك الثروة التي ينتجها<sup>(١)</sup>.

وأمّا أدوات الإنتاج ووسائله التي تتدخّل فـي عـملية الإنـتاج الثـانوي فدورها في هذه العملية تماماً كدورها في عملية الإنتاج الأوّلي، أي إنّها لا نصيب لها من السلعة المنتَجَة، وإنّما تُعتبر خادمةً للإنسان المـنتج، فـلها عـليه الأجـر المتناسب.

وفكرة الأجور عموماً تقوم من الناحية النظرية في الاقستصاد الإسلامي على التعويض عمّا تفتّت من العمل المختزّن في أداة الإنتاج أو أيّ آلةٍ أُخـرى؛ ولهذا رفض الإسلام الأجر الذي يأخذه الرأسماليّون المُرابُون تحت اسم الفوائد؛ لأنّ رأس الأموال النقدي لا يتفتَّت منه شيء خلال استعمال المقترِض له ثمّ إعادته إلى المالك على شكل وفاءٍ للدين.

وإذاكانت أجور رؤوس الأموال العينيَّة من أدواتٍ ووسائل وغيرها مر تفعةً

(١) وقد يكون هذا هو السبب في ما رواه حمّاد بن عيسى عن إبراهيم بن محمد عن الإمام
 الصادق ﷺ أنّه قال : «ما جمع رجل قطّ عشرة آلاف درهمٍ من حلّ». وسائل الشيعة ١٧ :
 ٣٦، الباب ٨ من أبواب مقدّمات التجارة، الحديث ٥.

ب بمعنى أنَّ الاقتصاد الإسلامي بمجموع عناصره مصمّم على نحوٍ لا يتمكَّن الفـرد فـي إطاره من تجميع هذا المقدار من الثروة من الطرق المشروعة . وهذا المقدار يجب أن يلحظ لا بوصفه كمّيةً ثابتةً من الفضّة ، بل باعتباره ثروةً محدودةً لِمَا كان لهذا المقدار مـن قـوةٍ شرائيةٍ وقتنذٍ مع أخذ مجموع الثروة الكلّية للمجتمع بعين الاعتبار . (المؤلّف نَثْرُق) .

جدًاً في المجتمعات الرأسمالية فهذا نتيجة للندرة المصطنعة التي يخلقها الاحتكار الرأسمالي لهذه الثروات، ولابدً للدولة الإسلامية التـي تـقاوم الاحـتكار بكـلَّ أشكاله أن تتّجه إلى إلغاء هذه الندرة كعاملٍ فـي تـحديد أجـرة تـلك الأدوات والوسائل.

أمّا الحالة الثانية فسوف نواجه فيها عدداً من الأفراد الذين استطاعوا من خلال الظروف الشاذّة لعمليات التوزيع السابقة في اقتصاد المجتمع أن يحصلوا على مواقع ماليّةٍ واقتصاديةٍ تُمكُّنهم من الحصول على الموادّ الأوّلية للإنـتاج الثانوي بكمياتٍ كبيرةٍ، إمّا مباشرةً أو عن طريق شرائها من منتِجِيها.

وهذا يعرِّض عمليات الإنتاج الثانوي لألوانٍ من الاستغلال الرأسمالي عن طريق احتكار طبقةٍ معيّنةٍ للموادّ الأوّلية، وتمكّنها على هذا الأساس من فرض إرادتها على العاملِين الذين يسيِّرون دفّةَ الإنتاج الثانوي.

وفي هذا المجال يجب على الدولة أن تتدخّل لمقاومة هذا الاحتكار، وتحديد الأسعار بصورةٍ لا يتدخّل فيها الاحتكار، ولإعادة التوازن الاجتماعي، واستخدام القطّاع العامّ لذلك، وتحديد المشاريع الفردية للإنتاج الثانوي تحديداً يكفل عدم تمكّنها من السيطرة على الحياة الاقتصادية ومن تعطيل مبادئ العدالة الاجتماعية في الإسلام.

### القاعدة ٥

الثروة التي تدخل في عملية إنتاج ثانوي تظلّ مِلكاً للعامل الذي مـلكها بعمله في الإنتاج الأوّلي، ما لم يحصل بينه وبين فـردٍ آخـر اتّـفاق يـعدّل مـن ذلك. خطوط تفصيليّة عن اقتصاد المجتمع الإسلامي ..... ٩٧

## القاعدة ٦

تُحدَّد أجور أدوات الإنتاج وأجور العمل من قبل الدولة مع الاتّــجا، إلى إلغاء عامل الندرة المصطنَعَة التي يخلقها الاحتكار.

## القاعدة ٧

كلَّما وُجِدت ظروف استثنائية تؤدَّي إلى تعرَّض التوازن الاجتماعي إلى الخطر، بسبب ما تقدم في القاعدة (٦) تتدخَّل الدولة وفقاً لصلاحيّاتها بــاتّخاذ الإجراءات المناسبة؛ لإيجاد التوازن الاجتماعي والحفاظ عليه.

<!**♡`©**\*@י∕>!⊧ خطوط تفصيلية عن اقتصاد المجتمع الإسلامي البابالثالث التبادل والاستهلاك 0 أ\_التبادل. 0 ب\_استهلاك المال.

# أ \_ التبادل

نشأت ظاهرة التبادل في المجتمعات البشريّة من حقيقة أنّه حتّى في أبسط المجتمعات لا يغطّي الفرد بإنتاجه المباشر عادةً كلّ حاجاته الاستهلاكية ولا يستهلك كلّ ما ينتِجه، وذلك منذ بدأ الاتّجاه إلى تقسيم العمل والتخصّص فيه، وأدرك أفراد المجتمع ثمار هذا التقسيم والتخصّص وأثره في إجادة العمل وتحسينه باستمرار، فأصبح الفرد ينتج كمّياتٍ من سلعةٍ معيّنةٍ تزيد على حاجته وفقاً لتقسيم العمل، ويعتمد على ما ينتجه في الحصول على ما يحتاجه من السلع المتنوّعة التي ينتِجها الآخرون، وذلك عن طريق العبادلة.

وقد اتّخذت المبادلة في المرحلة الأولى شكل المقايضة، فكان المنتج لنوعٍ من السلعة يقدِّم ما يزيد على حاجته من تلك السلعة لمن يحتاجها ويحصل منه على ما يحتاجه من السلع الأخرى التي ينتجها الفرد الآخر، فكلّ من الطرفين في عقد المقايضة كان منتِجاً من ناحيةٍ ومستهلكاً من ناحيةٍ أخرى، أي إنَّ الإنستاج كان يوازيه استهلاك مماثل.

ومن ناحيةٍ أخرى لم يكن بإمكان المنتج أن يحتفظ بالثروة التـي أنـتجها ويدّخرها ادّخاراً عينيّاً؛ لأنّ كلّ سلعةٍ تتناقص قيمتها عادةً بمرور الزمن عليها، كما إنّ حصول الفرد على ما يحتاجه من طيّبات الحياة كان يتمّ من طريق إنتاجه

لها، أو إنتاجه لطيِّباتٍ أخرى يبادلها بالطيِّبات التي ينتجها، أي إنَّ الإنتاج كان هو الطريق للحصول على الطيِّبات.

وأمّا المبادلة نفسها فليست أداةً لكسب الطيّبات، بل لتبادلها فقط، وهـذا يعني أنّها لا تخلق للفرد ثروةً جديدةً، وإنّما تضمن له إشباع كلّ حـاجاته عـن طريق تبديل ما لا يحتاجه من إنتاجه بما يحتاجه من إنتاج الآخرين.

فهناك إذن ثلاث ظواهر كانت تسيطر على عمليّة التبادل في عصر المقايضة هي باختصار :

> أوّلاً : أنّ الإنتاج كان لا ينفصل عن الاستهلاك. ثانياً : أنّ الادّخار باستمرارٍ لم يكن ممكناً.

ثالثاً : أنَّ المبادلة نفسها لم تكن تحقَّق كسباً جديداً للفرد.

وقد استطاع ظهور النقد ـكأداةٍ عامّةٍ للتبادل ولتحديد قيم السلع ـأن يؤثّر على هذه الظواهر تأثيراً كبيراً. فبالنسبة الى الظاهرة الأولىٰ أصبح بإمكان المنتج أن يبيع السلعة بنقدٍ ويؤجّل شراءه الاستهلاكي، وبهذا انـفصل الإنـتاج عـن الاستهلاك.

وبالنسبة إلى الظاهرة الثانية لُوحِظ أنّ النـقود غـالباً لا تــتناقص قــيمتها بادّخارها، وبهذا أصبحت أداةَ ادّخارٍ واكتناز، وظهرت إمكانية الاحتكار.

وبالنسبة الى الظاهرة الثالثة أصبح بالإمكان استخدام عملية المبادلة نفسها لأجل الحصول على كسبٍ جديد؛ إذ يكفي أن يكون لدى الإنسان نقد كافٍ لشراء كمّيةٍ كبيرةٍ من سلعةٍ ما والتحكّم بعد ذلك ببيعها بأسعارٍ احتكارية، وبهذا يحصل على كسبٍ جديدٍ ناتج عن عمليَّتَي المبادلة بصورةٍ منفصلةٍ عن أيِّ إنتاج حقيقيّ للثروة، بل أصبح النقد نفسه بحكم قدراته التي اكتسبها في الحياة الاقتصادية سلعةً مطلوبةً لا لأجل الاستهلاك، بل لأجل الاستثمار. وانبرى أولئك الذين حصلوا خطوط تغصيليّة عن اقتصاد المجتمع الإسلامي .....

على كمّياتٍ كبيرةٍ من النقد الى احتكارها وبيعها بنقدٍ أكبر مؤجّل، وعـلى هـذا الأساس نشأ الربا، وفتحت الأسواق الرأسمالية القروض الربويّة.

والإسلام يرى أنّ انحراف المجتمع في مجال المبادلة عن تلك الظواهر الثلاث التي استعرضناها أوّلاً يهدَّد سلامته ويقضي على التوازن الاجتماعي فيه، ويَخرج بالعمليات الاقتصادية عن مسارها الطبيعي، ومن هـنا فـإنّ الاقـتصاد الإسلامي بعناصره الثابتة وعناصره المتحرّكة يضع سياسته على أساس تفادي هذا الانحراف بكلّ الأساليب الممكنة.

ولذلك فـقد شـجب الربـا وحـرّم الفـائدة تـحريماً بـاتّاً<sup>(١)</sup>؛ لأنّ الفـائدة نتيجة للسعر الاحتكاري للنقد وليست أجراً في مـقابل مـا يـتفتّت مـن العـمل المختَزن.

فأنت حين تستأجر محراثاً لتستعمله تُفتَّت جزءاً من العمل المختزَن في المحراث من خلال استعمالك له، فترجعه الى صاحبه وقد فقد جزءاً ممّا كان مخزوناً فيه من العمل، فمن الطبيعي أن تدفع أجراً مناسباً لصاحب المحراث، وأمّا حينما تقترض مبلغاً من النقود لتمويل مشروعٍ ثمّ تُعيد كمّية النقود الى صاحبها تكون النقود قد عادت دون أن تفقد شيئاً من العمل المختزَن فيها، فليس الأجر أو الفائدة هنا إلاّ تعبيراً عن السعر الاحتكاري للنقد.

كما حرّم الإسلام اكتناز النقد وادّخاره<sup>(٢)</sup>، ووضع في كثيرٍ من الحـالات ضريبةً على النقد المكتنَز؛ لكي لا يتحوّل النقد عن دوره الطبيعي \_كأداةٍ لتيسير المـــبادلة بــين الســلع المــنتجة \_إلى دوره الاحــتكاري كأداةٍ لتـجميع الثـروة

(۱) البقرة : ۲۷۵، وأيضاً راجع وسائل الشيعة : ۱۸ : ۱۱۷، الباب الأوّل من أبواب الرّبا .
 (۲) التوبة : ۳٤.

واحتكارها والتحكّم عن هذا الطريق بأسعارها.

وكذلك اتَّجه الإسلام الى إلغاء عمليات المبادلة الطفيلية التي تـفصل بـين الإنتاج والاستهلاك، ومنع من بيع السلعة قبل قبضها<sup>(١)</sup>، وأعطىٰ للتاجر مـفهوماً يستبطن العمل والجهد، ولم يرخِّص للفرد في شراء منفعةٍ بثمنٍ وبيعها بثمنٍ أكبر مالم يقم بعملٍ يبرّر هذه الزيادة<sup>(١)</sup>.

وقد جاء في العناصر الثابتة للإسلام النصّ على ذلك بـالنسبة إلى مـبادلة المنافع، وأكبر الظنّ أنّه لم يأتِ نصَّ مماثل بالنسبة إلى مبادلة السلع والأعيان؛ لأنّ مبادلتها كانت تعني عادةً في الظروف التأريخية التي رافقت التشريع الإسلامي ـ العمل والجهد، ولا تنفصل عنهما، فإنّ العملية التجارية لم تكن وقنتلاً منفصلةً عن عمليّات نقل السلعة وتوفيرها في المحلّ المناسب وتخزينها والحفاظ عليها، ومن أجل ذلك لاحظنا في الحلقة السابقة أنّ الإمام أمير المؤمنين للظِّلا حدّد هويّة التجّار بقوله : «فإنّهم موادّ المنافع، وأسباب المرافق، وجلّابها من المباعد والمطارح، في برّك وبحرك، وسهلك وجبلك، وحيث لا يسلتم الناس

وعلى هذا الضوء فلابدّ أن يتّجه الاقتصاد الإسلامي بعناصره المتحرّكة في مجال مبادلة السلع والأعيان، نفس الاتّجاه الذي اتّخذته العناصر الثابتة في مجال مبادلة المنافع.

- (۱) أنظر وسائل الشيعة ۱۸ : ٦٥، الباب ١٦ من أبواب أحكام العقود.
- (٢) أنظر الكافي ٥ : ٢٧٢ و ٢٧٣. الحديث ٤ و ٨، والتسهذيب ٧ : ٢٠٤، الحـديث ٨٩٩، والخلاف ٣ : ٤٩٤.
  - (٣) نهج البلاغة : الكتاب ٥٣.

خطوط تفصيليّة عن اقتصاد المجتمع الإسلامي .....

## القاعدة ٨

يمنع من ادّخار النقد واكتنازه.

## القاعدة ٩

يتّجه العمل لمنع أيٍّ كسبٍ تولِّده الأثمان الاحتكارية للنقد بـما فـي ذلك الفوائد الربويّة.

## القاعدة ١٠

تتِّجه السياسة الاقتصادية في الدولة الإسلامية إلى تضييق الهوّة بين المنتج والمستهلِك، واستئصال دور عمليّة المبادلة نفسها كأساسٍ للكسب بصورةٍ منفصلةٍ عن الإنتاج والعمل.

## ب \_ استهلاك المال

وكما وضع الإسلام قيوداً على تبادل المال كذلك وضع قيوداً على الإنفاق لإشباع الحاجات، وذلك بتحريم الإسراف<sup>(۱)</sup> وتحريم التـبذير<sup>(۱)</sup>. و [تـحريم] الإسراف يمثّل تحديداً كمّياً لنفقات المعيشة، إذ لا يسمح لأيٌّ فردٍ في المجتمع الإسلامي أن يتجاوز الحدود المألوفة من إشباع الحاجات في مجتمعه، فـإذا تجاوزها اعتبر ذلك إسرافاً ووجب على الدولة منعه.

وهذا أحد العاملين اللذَين يستخدمهما الإسلام في القضاء عـلى الفـروق الكبيرة بين مستويات المعيشة، وإذا لاحـظنا إلى جـانبه العـامل الآخـر وهـو الارتفاع بمستوى معيشة الفقراء إلى المعدَّل العامّ للرخاء استطعنا أن نتبيّن كـيف يحقِّق الإسلام توازناً اجتماعياً في المعيشة بين أفراد المجتمع على الرغـم مـن اختلاف الدخول.

والإسراف على ضوء ما ذكرناه أمر نسبيّ يتأثّر بدرجة الرخاء العـامّ فـي المجتمع، فكلّما كانت درجة الرخاء المألوفة عموماً أكبر كـان الإسـراف يـعني تجاوز تلك الدرجة بصورةٍ حادّة، بينما نفس هذه الدرجة تعتبر إسرافاً في مجتمعٍ أقلّ رخاءً على العموم.

وأمّا [ تحريم ] التبذير فهو يمثّل تـحديداً كـيفيّاً للـتصرّف؛ إذ لا يسـمح لأيِّ فردٍ بأن يصرف المال في نزواتٍ غير مقبولةٍ واندفاعاً مع خواطر غير متّزنةٍ

- (١) الأعراف : ٣١.
- (٢) الإسراء : ٢٦.

خطوط تفصيليّة عن اقتصاد المجتمع الإسلامي ......

في العرف الإسلامي العام، من قـبيل أن يـنفق جـزءاً مـن أمـواله عـلى إعـالة مجموعةٍ من الكلاب أو على ألعابٍ رخيصة، ونـحو ذلك مـن الأغـراض غـير الرشيدة.

وفي مقابل منع الفرد في المجتمع الإسلامي من ألوان الإسراف والبذخ قام الإسلام بحثِّه على التطوّع بما زاد على حاجته المعقولة للـجماعة ومصالحها وإنفاقه في سبيل الله تعالى. قال الله تعالى : ﴿ يَسْأَلُونَكَ مَاذَا يُنْفِقُونَ قُلِ الْعَفْوَ ﴾<sup>(١)</sup> أي : ما زاد على الحاجة.

كما وضع على الأفراد مسؤولية التكافل الاجتماعي فأوجب على جميع القادرين من أبناء المجتمع الإسلامي أن يسدّوا حاجات المضطرّين منهم ويَعولوا بفقرائهم غير القادرين على العمل، ودَعَمَ الإسلام ذلك بتربيةٍ روحيّةٍ وعقائديّة، مُهيِّئاً المناخ الضروري لكلّ هذه التوقّعات من الأفراد.

وهكذا يحوّل الإسلام اتّجاه الفرد المسلم ومسار إنفاقه للمال من التسابق المحموم على إشباع الرغبات والاستجابة للنزعات والتفنّن في أساليب الحسياة وبذخها إلى تسحمّل الهـموم الكـبيرة والإحسـاس بـمسؤوليات الخـلافة عـلى الأرض.

وقد استطاعت تربية الإسلام الفريدة أن تنشئ جوّاً روحيّاً ومناخاً فكرياً يتناسب مع هذا التحويل العظيم في مسار الإنفاق ودوافعه وغاياته، حتىٰ اضطرّ الإسلام إلى أن يذكر الحدّ الأقصىٰ<sup>(٢)</sup> للإنفاق في سبيل الله لئلّا يقدِم الأفراد على إنفاق كلِّ ما يملكون في هذا السبيل. قال الله تعالىٰ :

- (١) البقرة : ٢١٩.
- (٢) في الأصل : الحَّد الأدني . والصحيح ما أثبتناه .

## القاعدة ١١

إنّ مستوى معيشة الفرد يجب أن لا يتجاوز بصورةٍ حادّةٍ مستوى الرخاء العام في المجتمع، وللدولة تقدير ذلك والقيام بما يكفل عدم الإسراف.

(١) البقرة : ١٩٥.

(٢) الإسراء : ٢٩.

\$©<u>7</u>0/⊃|► خطوط تفصيلية عن اقتصاد المجتمع الإسلامي البابالرابع مسؤوليتات الدولية العامتة مسؤوليّة الضمان الاجتماعى. مسؤوليّة التوازن الاجتماعي. مسؤولية رعاية القطاع العام. مسؤوليّة الإشراف على حركة الإنتاج. مسؤوليّة الحفاظ على القيم التبادليّة .

يمكن تحديد مسؤوليات الدولة الإسلاميّة عـن الحـياة الاقـتصادية فـي المجتمع في خطّين عريضين :

أحدهما : تطبيق العناصر الثابتة من الاقتصاد الإسلامي .

والآخر : ملء العناصر المتحرّكة وفقاً لظروف الواقع وعلى ضوء المؤشّرات الإسلامية العامّة التي تقدّم ذكرها وتفصيل البحث حولها .

وتتفرّع على هذين الخطّين مسؤوليات تفصيلية عديدة، منها : مسؤولية الضمان الاجتماعي، ومسؤوليّة التوازن الاجتماعي، ومسؤولية رعاية القطّاع العامّ واستثماره بأقصى درجةٍ ممكنة، ومسؤولية الإشراف على مجمل حركة الإنتاج في المجتمع وإعطاء التوجيهات اللازمة بهذا الصدد تفادياً لمشاكل الفوضى في الإنتاج، ووضع سياسةٍ اقتصاديةٍ لتنمية الدخل الكلّي للمجتمع ضمن الصيغ التشريعية التي تتّسع لها صلاحيات الحاكم الشرعي، ومسؤولية الحفاظ على القيم التبادليّة الحقيقية للسلع وأشكال العمل بمقاومة الاحتكار في كلّ مجالات الحياة الاقتصادية.

[مسؤوليّة الضمان الاجتماعي:] أمّا مسؤولية الضمان الاجتماعي فهي في الأساس تـر تكز عـلى إيـمان

الإسلام بحقّ الجماعة كلّها في الانتفاع بثروات الطبيعة، وتنشأ مـن هـذا الحـقّ المسؤولية المباشرة للدولة في ضمان مستوى الكفاية من العيش الكريم لجـميع أفراد المجتمع، وذلك بتوفير العمل لمن كان قادراً عـلى العـمل مـنهم، وبـإعالة الأفراد العاجزين عن العمل أو الذين لم يمكن توفير فرص العمل لهم.

والرصيد الذي خصّصه الإسلام لعمليّة الضمان الاجتماعي وتمكين الدولة من أداء مسؤوليّاتها بهذا الصدد يتمثّل ـ إضافةً إلى الفرائض المالية التي أوجبها على الأفراد من زكاةٍ أو خمس \_ في القطاع العامّ الذي أنشأه الاقتصاد الإسلامي وأمر وليّ الأمر الصرف منه على المعوزين من أفراد المجتمع. قال الله سبحانه وتعالى : ﴿ ومَا أَفَاءَ اللهُ علَى رَسُولِهِ مِنْهُمْ فَمَا أَوْجَفْتُمْ عَلَيْهِ مِنْ خَيْلٍ وَلا رِكَابٍ وتعالى : ﴿ ومَا أَفَاءَ اللهُ علَى رَسُولِهِ مِنْهُمْ فَمَا أَوْجَفْتُمْ عَلَيْهِ مِنْ خَيْلٍ وَلا رِكَابٍ وتعالى : ﴿ ومَا أَفَاءَ اللهُ علَى رَسُولِهِ مِنْهُمْ فَمَا أَوْجَفْتُمْ عَلَيْهِ مِنْ خَيْلٍ وَلا رِكَابٍ السَولِهِ مِنْ أَهْلِ القُرى فَلِلَّهِ وَلِلرَّسُولِ وَلِذِي القُرْبَى وَاليَعَامَ وَالا مِكَابُ وَابْ نِ السَبِيلِ كَنْ لا يَكُونَ دُولَةً بَينَ الأغْنِياءِ مِنْكُمْ ﴾<sup>(١)</sup>.

[مسؤوليّة التوازن الاجتماعي:]

وأمّا مسؤولية التوازن الاجتماعي فهي تعني :

أولاً : توفير حدَّ أدنىٰ مـن اليسـر والرفـاه لكـلَّ أفـراد المـجتمع، وذلك بالار تفاع بمستويات المعيشة المنخفضة إلى ذلك الحدّ.

وقد جاء في الحديث عن الإمام موسى بن جعفر للظلِّةِ أنّه حدّد مسؤولية الوالي في أموال الزكاة فقال : «إنّ الوالي يأخذ المال فيوجّهه الوجه الذي وجّهه الله له على ثمانية أسهمٍ للفقراء والمساكين... يقسِّمها بينهم بقدر ما يستغنون في

(١) الحشر : ٢\_٧.

خطوط تفصيليَّة عن اقتصاد المجتمع الإسلامي ......

سَنَتهم بلا ضيقٍ ولا تقتير ، فإن فضُل من ذلك شيء رُدَّ إلى الوالي ، وإن نقص من ذلك شيء ولم يكتفوا به كان على الوالي أن يموَّنهم من عنده بقدر سعتهم حـتّى يستغنوا»<sup>(۱)</sup>.

وهذا النصّ يحدّد بـوضوحٍ أنَّ الهـدف النـهائي الذي يـحاول الإسـلام تحقيقه ويلقي مسؤولية ذلك على وليّ الأمر هو إغـناء كـلِّ فـردٍ فـي المـجتمع الإسلامي.

ثانياً : التحديد من الإنفاق والمنع من تجاوز مستوى المعيشة بصورةٍ حادّةٍ المستوى المعقولَ للرفاه الذي يمكن توفيره في المجتمع وفيقاً للمقاعدة (١١). وبهذين الأمرين يتحقّق التوازن الاجتماعي في مستوى المعيشة.

ثالثاً : الحيلولة دون احتكار الثروة وتكدّس الأموال في أيـدي طـبقةٍ خاصّة، والسعي من أجل توفير إمكانات العمل وفرص الإنتاج للجميع.

ومن الواضع على ضوء ما تقدّم من قواعد الاقتصاد الإسلامي أنَّ النّـموّ الطبيعي للمجتمع الإسلامي ضمن إطاره الاقتصادي السليم لا يسـمح بـتواجـد ظاهرة الاحتكار والتكدّس التي نشأت في المجتمع الرأسمالي واستقطبت الحياة الاقتصادية فيه.

ومن هنا كان التطبيق السليم لقواعد الاقتصاد الإسلامي من الدولة خير وقايةٍ من حدوث أعراض هذه الظاهرة والحفاظ على التوازن الاجتماعي، ولكن إذا ظهرت هذه الأعراض بسبب إهمال تطبيق تلك القواعد في مرحلةٍ سابقةٍ فعلى الدولة أن تـتّخذ \_وفـقاً لصـلاحياتها \_الإجـراءات المـناسبة لإعـادة التـوازن

 <sup>(</sup>۱) وسائل الشيعة ٩ : ٢٦٦، الباب ٢٨ من أبواب المستحقِّين للزكاة، الحديث ٣، مع اختلاف

الاجتماعي، كما صنع الرسول الأعظم ﷺ حين اختلّ توازن المجتمع الإسلامي في المدينة بظهور التناقض والتفاوت الكبير بين المستوى المالي الجيّد نسبياً للأنصار والمستوى المنخفض للمهاجرين الذين هاجروا بأنفسهم تاركين دورهم وجلّ أموالهم للعدوّ، فقام النبيّ ﷺ بإجراءاتٍ من أجل إعادة التوازن، وأمر الأفراد الذين كان دخلهم ووضعهم يزيد على حاجتهم أن يُنفقوا ما زاد على الحاجة لإشباع حاجات الأفراد الآخرين<sup>(۱)</sup>. ويلعب القطّاع العامّ في هذا المجال دوراً كبيراً.

# [مسؤوليّة رعاية القطّاع العام:]

وأمّا مسؤولية الدولة في رعاية القطّاع العامّ فهي ثابتة بحكم كون هذا القطّاع أمانةً تتسلّمها الدولة للحفاظ عليها وتحقيق الأهداف الربّانية التي شرحتها آية الفيء منها، فلابدً لوليَّ الأمر من رعاية هذا القطّاع والاستفادة من أحدث الأساليب وكلّ المستجدّات العلمية في سبيل تنميته وإصلاحه والارتفاع بمستوى قدرته الإنتاجية؛ لكي يكون قوةً كبيرةً موجّهةً للحياة الاقتصادية نحو أغراضها الإسلامية الرشيدة.

ولا تزال كلمة الإمام أمير المؤمنين للظلم في هذا المجال رقماً حيّاً على هذه الحقيقة حين كتب إلى واليه مالك الأشتر قائلاً له : «وليكُنْ نـظرُكَ فـي عـمارة الأرضِ أبلغ من نظرِك في استجلابِ الخَراجِ»<sup>(٢)</sup>.

- (۱) أنظر مجمع البيان ۹ : ۳۳۱.
- (٢) نهج البلاغة : ٤٣٦، الكتاب ٥٣.

[مسؤوليّة الإشراف على حركة الإنتاج:]

وأمًا مسؤولية الإشراف على مجمل حركة الإنتاج فتنبع من وجوب تطبيق السياسة الإسلامية في مجال الإنتاج وضمان إنتاج الحاجات العامة بدرجةٍ توفِّر للجميع فرصة الحصول عليها والحيلولة دون الإسراف في الإنتاج؛ إذكما أنّ الفرد يحرم عليه الإسراف في الإنفاق كذلك يحرم على المجتمع الإسراف فيه.

ومن الواضح أنَّ عملية الإنتاج إذا لم يوجد محور موجَّه لها على أسـاس إحصاءاتٍ علميةٍ دقيقةٍ أدَّىٰ ذلك بها إلى الإسراف بسبب نـوع السـلعة أو كـمّية السلع التي يتمّ إنتاجها.

كما أنَّ رسم سياسةٍ اقتصاديةٍ للتنمية الاقتصادية ورفع مستوى الإنتاج يُعتبر واجباً على الدولة في حدود صلاحيًّاتها؛ وذلك لأنَّ القوة الاقتصادية أصبحت من أكبر القوى الاجتماعية التي تدخل في تقييم المجتمعات وتحديد درجة قوّتها وصمودها على الساحة الدوليّة، وقد قال الله تعالىٰ : ﴿ وَأُعِدُّوا لَهُمُ مَا اسْتَطَعْتُمْ مِنْ قُوَّةٍ وَمِنْ رِبَاطِ الخَيْلِ تُرهِبُونَ بِهِ عَدُوَّ اللهِ وَعَدُوًكُمْ ﴾<sup>(1)</sup>، ولا تعني الآية هنا القوة التي تنزل إلى ميدان الحرب، بل كلّ قوةٍ تحقّق للمجتمع الإسلامي رهبةً في نفوس المجتمعات الجاهلية التي تتربّص به وتتآمر عليه، وفي طليعة هذه التُوى القوة الاقتصادية للمجتمع.

## [مسؤوليّة الحفاظ على القيم التبادليّة: ]

وأمّا مسؤولية الدولة في الحفاظ على القيم التبادليّة الحقيقية للسلع وأشكال العمل فتقوم على أساس الإيمان بأنَّ القيمة التبادلية الحقيقية مستمدَّة من المنفعة

(١) الأنفال : ٦٠.

التي يمكن للشيء بها أن يُشبع حاجة الإنسان مع عامل الندرة الطبيعية، ويدخل في عامل الندرة كمّية وصعوبة العمل التي يتطلّبها، فكلّما كانت السلعة تستطلّب عملاً أطول أو أصعب كانت درجة ندرتها الطبيعية أكبر، كما يدخل أيضاً مدى التواجد الطبيعي للمادّة في الكون، فقد يكون الذهب أعلى قيمةً من الفضّة لمجرّد أنّ مناجم الذهب أندر في الطبيعة من مناجم الفضّة.

وأمّا عامل الندرة الذي يخلقه الاحتكار وتحكّم الأفراد بمستوى العرض أو الطلب فهو يساهم في تحديد الثمن الفعلي للسلعة أو الأجر الفعلي للـعمل، ولكنّه ثمن مصطنع لا يتطابق مع القيمة التبادلية الثابتة بصورةٍ موضوعية، أي إنّه ثمن تدخّلت إرادة الإنسان لاستغلال الآخرين في تكوينه.

وهكذا يميّز الإسلام بين القيمة والأثمان الفعليّة، وتتّجه الدولة في ظلّه إلى محاولة الاحتفاظ للسلع وأشكال العمل في مختلف ميادين الحياة الاقستصادية بقيمها التبادليّة الحقيقيّة التي تحدّدها المنفعة وعامل الندرة الطبيعيّة، ومقاومة كلّ انحرافٍ للثمن السوقي عن تلك القيمة صعوداً أو هبوطاً بسبب الندرة المصطنعة التي يخلقها الاحتكار والمحتكرون.

قال الإمام أمير المؤمنين على للمالك الأشتر : «واعلم مع ذلك أنَّ في كثيرٍ منهم ضيقاً فاحشاً، وشُحًاً قبيحاً، واحتكاراً للمنافع، وتحكماً في البِياعات، وذلك باب مضرَّةٍ للعامة، وعيب على الولاة، فامنع من الاحتكار، فإنّ رسول الله تيك منع منه. وليكن البيع بيعاً سمحاً بموازين عدلٍ، وأسعارٍ لا تجحف بالفريقين من البائع والمبتاع، فمن قارف حكرة بعد نَهيِكَ إيّاه فنكُّل به وعاقِبُه في غير إسراف»<sup>(۱)</sup>.

(١) نهج البلاغة : ٤٣٨، الكتاب ٥٣.

خطوط تفصيليّة عن اقتصاد المجتمع الإسلامي .....

#### القاعدة ١٢

على الدولة أن تطبَّق العناصر الثابتة مـن الاقـتصاد الإسـلامي، وتـحدُّد العناصر المتحرَّكة وفقاً للمؤشَّرات الإسلامية العامّة.

#### القاعدة ١٣

على الدولة من خلال ممارستها لتطبيق العناصر التابتة والمتحرّكة أن تحقّق : أولاً : ضماناً اجتماعياً يكفل حدّاً أدنى من الرفاه لجميع أفراد المجتمع . ثانياً : توازناً اجتماعياً في المعيشة بالتقريب بين مستويات المعيشة وفي الدخل بالمنع من الاحتكار وتركّز الأموال . ثالثاً : استثماراً بأعلىٰ درجةٍ ممكنةٍ للقطّاع العامّ مع وضع سياسةٍ عامّةٍ

للتنمية الاقتصادية.

رابعاً : عملاً مستمرَّاً في سبيل تقريب أثمان السلع وأشكال العمل نحو قيمها التبادليّة الحقيقيّة، وذلك بمقاومة الاحتكار في كلّ ميادين الحياة الاقتصادية.

على ضوء ما تقدّم في هذه الحلقة والحلقة السـابقة يـمكنكم أن تكـوَّنوا تصوّراً محدّداً من حياة المؤمنين في المجتمع الإسلامي وما يسودها من صـور العدالة والرخاء وما يوجّهها من أهدافٍ وقيمٍ كبيرةٍ وما يوجد بينها مـن عـقيدةٍ تصنع الإنسان الثائر الحقّ.

ولنختم هذه الجلقة بفقراتٍ في دعاء الافتتاح تجسّد تلك الصورة العظيمة

للمجتمع في ظلِّ الإسلام عـلى أسـلوب دعـاءٍ وتـوسَّلٍ إلى الله تـعالىٰ بـإظهار وليّه للظٍّلا لتحقيق تلك الصورة وإنزال الإسلام إلى مسـتوى التـطبيق فـي واقـع الحياة :

«اللهمّ المُمْ به شَعَثَنا، واشعَبْ به صَدْعَنا، وارتُقْ به فَتْقَنا، وكثَّر بـه قـلّتنا، وأعزِزْ به ذِلَّتنا، وأَغنِ به عائلنا، واقضِ به عن مَغْرَمنا، واجبر به فقرنا، وسُدَّ بـه خَلَّتنا، ويسِّر به عُسرَنا، وفُكَّ به أَسْرَنا، وأنجِزْ به مواعيدَنا، وأعطنا بـه سُـؤْلَنا، وبلِّغنا به من الدنيا والآخرة آمالنا يا خير المسؤولين وأوسع المعطين»<sup>(۱)</sup>.

النجف الأشرف ١٠ ربيع الثاني ١٣٩٩ هـ السيّد محمّد باقر الصدر

<sup>(</sup>١) إقبال الأعمال : ٦٠، أدعية شهر رمضان.

الإسلام يقود الحياة خلافةالإنسان وشهادة الأنبياء توضيح لخطين رتسانيين يقوم على أساسهما مجتمع التوحيد وتنسيق الحياة الاجتماعية للإنسان على الأرض O المعالم العامّة لخطّى الخلافة والشهادة . O مسار الخلافة والشهادة على الأرض.

6<u>4</u>07 خلافة الإنسان وشهادة الأنبياء المعالم العامة لخطي الخلافة والشهادة O الأساس الإسلامي لخطي الخلافة والشهادة . • خط الخلافة وركائزه العامة. O خط الشهادة وركائزه العامة.

بيس\_ لِللَّهِ ٱلْتَحْبَرُ ٱلْتَحْبَدِ لِلَّهِ

الأساس الإسلامي

# لخطَّي الخلافة والشهادة

١ - الخلافة العامة في القرآن الكريم:

قال الله سبحانه وتعالى :

٢ - ﴿ إِذْ جَعَلَكُمْ خُلَفَاءَ مِنْ بَعْدِ قَوْمٍ نُوحٍ ﴾ <sup>(٢)</sup>.
٣ - ﴿ ثُمَّ جَعَلْناكُمْ خَلائِفَ فِي الأَرْضِ ﴾ <sup>(٣)</sup>.

- (١) ألبقرة : ٣٠ ـ ٢٣.
  - (٢) الأعراف : ٦٩.
    - (۳) يونس : ١٤.

٤ - ﴿ يَا دَاوُدُ إِنَّا جَعَلْنَاكَ خَلِيفَةً في الأَرْضِ فَاحْكُمْ بَيْنَ النَّاسِ بالحَقِّ ﴾<sup>(١)</sup>. ٥ - ﴿ إِنَّا عَرَضْنَا الأَمَـانَةَ عَـلَى السَّـماواتِ وَالأَرْضِ وَالجـبَالِ فأبَـيْنَ أَنْ يَحْمِلْنَها وَأَشْفَقْنَ مِنْها وَحَمَلَهَا الإِنسَانُ إِنَّهُ كَانَ ظَلُوماً جَهُولاً ﴾<sup>(١)</sup>.

٢ \_ الشهادة في القرآن الكريم:

قال الله سبحانه و تعالى :

١ ـ ﴿ فَكَنِفَ إِذَا جِئْنَا مِنْ كُلُّ أُمَّةٍ بِشَهِيدٍ وَجِئْنَا بِكَ عَلَى هَوْلَاءِ شَهِيداً ﴾ (").
٢ ـ ﴿ وَكَذَلِكَ جَعَلْنَاكُمْ أُمَّةً وَسَطاً لِتَكُونُوا شُهَداءَ عَلَى النَّاسِ وَيَكُونَ

٣ ـ ﴿ وَكُنْتُ عَلَيهِمْ شَهِيداً مَا دُمْتُ فِيهِمْ فَلَمًا تَوَفَّيْتَنِي كُنْتَ أَنْتَ الرَّقِيبَ عَلَيْهِمْ وَأَنْتَ عَلى كُلُّ شَيءٍ شَهِيدٌ ﴾<sup>(٥)</sup>.

٤ ـ ﴿ وَيَوْمَ نَبْعَتُ فِي كُلُّ أُمَّةٍ شَهِيداً عَلَيْهِمْ مِنْ أَنْفُسِهِمْ وَجِئْنَا بِكَ شَهِيداً عَلى هَوُلَاءٍ وَنَزَّ لَنَا عَلَيْكَ الكِتَابَ تِبْيَانَاً لِكُـلٌ شَيءٍ وَهُـدىً وَرَحْـمَةً وَبُشْرَى لِلْمُسْلِمِين ﴾<sup>(1)</sup>.

٥ - ﴿ هُوَ سَمَّاكُمُ المُسْلِمِينَ مِنْ قَبْلُ وَفِي هَذَا لِيَكُونَ الرَّسُولُ شَهِيداً عَلَيْكُمْ

- (۱) ص : ۲۱.
- (٢) الأحزاب : ٧٢.
  - (۳) النساء : ٤١.
  - (٤) البقرة : ١٤٣٠.
- (٥) المائدة : ١١٧.
  - (٦) النحل : ٨٩.

خلافة الإنسان وشهادة الأنبياء .....

وَتَكُونُوا شُهَداءَ عَلى النَّاسِ ﴾<sup>(١)</sup>. ٦- ﴿ إِنْ يَمْسَسْكُمْ قَرْحٌ فَقَدْ مَسَّ القَوْمَ قَرْحٌ مِثْلُهُ وَتِلْكَ الأَيَّامُ نُدَاوِلُهَا بَيْنَ

النَّاسِ وَلِيَعْلَمَ اللهُ الَّذِينَ آمَنُوا وَيَتَّخِذَ مِنْكُمْ شُهَدَاءَ وَآللهُ لا يُحِبُّ الظَّالِمينَ ﴾<sup>(٢)</sup>.

٧ ـ ﴿ إِنَّا أَنْزَلْنَا التَّوْرَاةَ فِيهَا هُدى وَنُورٌ يَحْكُمُ بِهَا النَّبِيُّونَ الَّذِينَ أَسْلَمُوا لِلَّذِينَ هَادُوا وَالرَّبَّانِيُّونَ وَالأَحْبَارُ بِمَا اسْتُحْفِظُوا مِنْ كِتَابِ اللهِ وَكَانُوا عَلَيْهِ شُهَدَاءَ ﴾<sup>(٣)</sup>.

٨- ﴿ وَأَشْرَقَتِ الأَرْضُ بِنُورِ رَبُّهَا وَوُضِعَ الكِتَابُ وَجِيءَ بِالنَّبِيِّينَ وَالشُّهَدَاءِ
وَقُضِيَ بَيْنَهُمْ بِالحَقِّ وَهُمْ لا يُظْلَمُونَ ﴾<sup>(٤)</sup>.

- (١) الحجّ : ٧٨.
- (۲) آل عمران : ۱٤۰.
  - (٣) المائدة : ٤٤.
    - (٤) الزمر : ٦٩.

# خط الخلافة وركائزه العامة

إنَّ الله سبحانه وتعالى شرّف الإنسان بالخلافة على الأرض، فكان الإنسان متميِّزاً عن كلٍّ عناصر الكون بأنّه خليفة الله على الأرض، وبهذه الخلافة استحقّ أن تسجد له الملائكة، وتدين له بالطاعة كلَّ قُوىٰ الكون المنظور وغير المنظور.

والخلافة التي تتحدَّث عنها الآيات الشريفة المذكورة ليست استخلافاً لشخص آدم للظلم ، بل للجنس البشري كلَّه؛ لأنَّ من يفسد في الأرض ويسفك الدماء \_وفقاً لمخاوف الملائكة \_ليس آدم بالذات، بل الآدمية والإنسانية على امتدادها التأريخي. فالخلافة إذن قد أعطيت للإنسانية على الأرض؛ ولهـذا خاطب القرآن الكريم في المقطع الثاني والمقطع الثالث المجتمع البشري في مراحل متعدّدة وذكَرهم بأنّ الله قد جعلهم خلائف في الأرض، وكان آدم هـو الممثِّل الأول لها بوصفه الإنسان الأول الذي تسلّم هذه الخلافة وحظي بـهذا الشرف الربّاني، فسجدت له الملائكة ودانت له قُوىٰ الأرض.

وكما تحدَّث القرآن الكريم عن عملية الاستخلاف من جانب الله تــعالى، كذلك تحدّث عن تحمّل الإنسان لأعباء هذه الخلافة بوصفها أمانةً عظيمةً ينوء الكون كلّه بحملها. قال الله سبحانه وتعالىٰ :

﴿ إِنَّا عَرَضْنَا الأَمَانَةَ عَلَى السَّعْوَاتِ وَالأَرْضِ وَالْجِبَالِ فَأَبَينَ أَنْ يَحْمِلْنَهَا

وَأَشْفَقْنَ مِنْهَا وَحَمَلَهَا الإنْسَانُ إِنَّه كَانَ ظَلُوماً جَهُولاً ﴾ (١).

واستخلاف الله تعالى خليفة في الأرض لا يعني استخلافه على الأرض فحسب، بل يشمل هذا الاستخلاف كلّ ما للمستخلِف سبحانه وتعالى من أشياء تعود إليه. والله هو ربّ الأرض وخيرات الأرض، وربّ الإنسان والحيوان وكلّ دابّةٍ تنتشر في أرجاء الكون الفسيح، وهذا يعني أنّ خليفة الله في الأرض مستخلَف على كلّ هذه الأشياء. ومن هنا كانت الخلافة في القرآن أساساً للحكم، وكان الحكم بين الناس متفرّعاً على جعل الخلافة، كما يلاحظ في المقطع الرابع من المقاطع القرآنية المتقدّمة<sup>(٢)</sup> المر تبطة بالخلافة.

ولمّا كانت الجماعة البشرية هي التي منحت ــ ممثَّلةً في آدم ــ هذه الخلافة، فهي إذن المكلَّفة برعاية الكون وتدبير أمر الإنسان، والسير بالبشرية في الطريق المرسوم للخلافة الربانية.

وهذا يعطي مفهوم الإسلام الأساسي عن الخلافة، وهو : أنّ الله سبحانه وتعالى أناب الجماعة البشرية في الحكم، وقـيادة الكـون وإعـماره اجـتماعياً وطبيعياً، وعلى هذا الأساس تقوم نظرية حكم الناس لأنفسهم وشرعية ممارسة الجماعة البشرية حكم نفسها بوصفها خليفةً عن الله.

وعملية الاستخلاف الربّاني للجماعة على الأرض بـهذا المـفهوم الواسـع تعنى :

أوّلاً : انتماء الجماعة البشرية إلى محورٍ واحدٍ وهو المستخلِف \_أي الله سبحانه وتعالى \_الذي استخلفها على الأرض بدلاً عن كلّ الانتماءات الأخرى،

- (١) الأحزاب : ٧٢.
- ۲٦) وهي قوله تعالىٰ : ﴿ يا داودُ إِنَّا جعلناكَ خليفةً ... ﴾ ، سورة ص : ٢٦.

والإيمان بسيّدٍ واحدٍ ومالكٍ واحدٍ للكون وكلّ ما فيه، وهذا هو التوحيد الخالص الذي قام على أساسه الإسلام وحملت لواءه كلّ شورات الأنسياء تسحت شعار «لا إلهُ إلّا الله » : ﴿ صِبْغَةَ اللهِ وَمَنْ أَحْسَنُ مِنَ اللهِ صِبْغَةً وَنَحْنُ لَهُ عَابِدُونَ ﴾<sup>(١)</sup>. ﴿ يَا صَاحِبَي السَّجْنِ أَأَرْبَابُ مُتَفَرَّقُونَ خَيْرُ أَمِ اللهُ الوَاحِدُ القَهَّارُ ﴾<sup>(١)</sup>.

ثانياً : إقامة العلاقات الاجتماعية عـلى أسـاس العـبودية المـخلِصة لله، وتحرير الإنسان من عـبودية الأسـماء التـي تـمثَّل ألوان الاسـتغلال والجـهل والطاغوت : ﴿ مَا تَعْبُدُونَ مِنْ دُونِهِ إِلَّا أَسْمَاءً سَمَّيْتُمُوهَا ﴾<sup>(٣)</sup>.

ثالثاً : تجسيد روح الأخوّة العامّة في كلّ العلاقات الاجتماعية بعد محو ألوان الاستغلال والتسلّط . فما دام الله سبحانه وتعالى واحداً ولا سيادة إلّا له والناس جميعاً عباده ومتساوون بالنسبة إليه ، فحن الطبيعي أن يكونوا إخوة متكافئين في الكرامة الإنسانية والحقوق كأسنان المشط على ما عبّر الرسول الأعظم<sup>(1)</sup>. ولا تفاضل ولا تمييز في الحقوق الإنسانية ، ولا يقوم التفاضل في مقاييس الكرامة عند الله تعالى إلّا على أساس العمل الصالح تقوى أو علماً أو جهاداً : ﴿ وَأَنْ لَيْسَ لِلإِنْسَانِ إِلّا مَا سَعَى ﴾<sup>(0)</sup>.

رابعاً : أنَّ الخلافة استئمان؛ ولهذا عبَّر القرآن الكـريم عـنها فـي المـقطع الأخير<sup>(1)</sup> بالأمانة. والأمانة تفترض المسؤولية والإحساس بالواجب؛ إذ بـدون

- (١) البقرة : ١٣٨.
- (۲) يوسف : ۳۹.
- (۳) يوسف : ٤٠.
- (٤) من لا يحضره الفقيد ٤ : ٢٧٩، الحديث ٥٧٩٨.
  - (٥) النجم : ٣٩.
- (٦) وهي قوله تعالى: ﴿ إِنَّا عرضنا الأمانةَ ... ﴾ . الاحزاب : ٧٢.

إدراك الكانن أنّه مسؤول لا يمكن أن ينهض بأعباء الأمانة أو يُختار لمـمارسة دور الخلافة : ﴿ إِنَّ العَهْدَكَانَ مَسْؤُولاً ﴾<sup>(١)</sup>.

والمسؤولية علاقة ذات حدَّين :

فهي من ناحيةٍ تعني الارتباط والتقيّد، فالجماعة البشرية التـي تـتحمّل مسؤوليات الخلافة على الأرض إنّما تمارس هذا الدور بوصفها خليفةً عن الله، ولهذا فهي غير مخوَّلةٍ أن تحكم بهواها أو باجتهادها المـنفصل عـن تـوجيه الله سبحانه وتعالى؛ لأنّ هذا يتنافىٰ مع طبيعة الاستخلاف، وإنّما تحكم بالحق وتؤدي الى الله تعالى أمانته بتطبيق أحكامه على عباده وبلاده.

وبهذا تتميّز خلافة الجماعة بمفهومها القرآني والإسلامي عن حكم الجماعة في الأنظمة الديمقراطية الغربية، فإنّ الجماعة فسي هذه الأنظمة هسي صاحبة السيادة، ولا تنوب عن الله في ممارستها، ويترتّب على ذلك أنّها ليست مسؤولةً بين يدي أحد، وغيرُ ملزمةٍ بمقياسٍ موضوعيٍّ في الحكم، بل يكفي أن تتّفق على شيءٍ ولو كان هذا الشيء مخالفاً لمصلحتها ولكرامتها عموماً، أو مخالفاً لمصلحة جزءٍ من الجماعة وكرامته ما دام هذا الجزء قد تنازل عن مصلحته وكرامته.

وعلى العكس من ذلك حكم الجماعة القائم على أساس الاستخلاف، فإنّه حكم مسؤول، والجماعة فيه ملزمة بتطبيق الحقّ والعدل، ورفض الظلم والطغيان، وليست مخيَّرةً بين هذا وذاك، حتّى إنّ القرآن الكريم يسمّي الجماعة التي تقبل بالظلم وتستسيغ السكوت عن الطغيان بأنّها «ظالمة لنفسها»، ويعتبرها مسؤولةً عن هذا الظلم ومطالبةً برفضه بأيَّ شكلٍ من الأشكال ولو بالهجرة والانفصال إذا تعذّر التغيير، قال الله سبحانه وتسعالى: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ تَـوَقًاهُمُ المـلائِكَةُ ظَـالِمِي

(١) الإسراء : ٣٤.

أنْفُسِهِمْ قَالُوا فِيمَ كُنْتُمْ قَالُوا كُنَّا مُسْتَضْعَفِينَ فِي الأرض قَالُوا أَلَمْ تَكُـنْ أَرْضُ اللهِ وَاسِعَةً فَتُهَاجِرُوا فِيهَا فَأُولَئِكَ مَأُويْهُمْ جَهَنِمُ وَسَاءَتْ مَصِيراً ﴾<sup>(١)</sup>.

وتعني المسؤولية من ناحيةٍ أخرى أنّ الإنسان كائن حرّ؛ إذ بدون الاختيار والحرّية لا معنى للمسؤولية، ومن أجل ذلك كان بالإمكان أن يستنتج من جعل الله خليفةً على الأرض أنّه يجعل الكائن الحرّ المختار، الذي بإمكانه أن يصلح في الأرض وبإمكانه أن يفسد أيضاً، وبإرادته واختياره يحدِّد ما يحقِّقه مىن هـذه الإمكانات : ﴿ إِنَّا هَدَيْنَاهُ السَّبِيلَ إِمَّا شَاكِراً وَإِمَّا كَفُوراً ﴾<sup>(٢)</sup>.

وأكبر الظنَّ أنَّ هذه الحقيقة هي التي أثارت في نفوس الملائكة المخاوف من مصير هذه الخلافة وإمكانية انحرافها عن الطريق السويّ الى طريق الفساد وسفك الدماء؛ لأنَّ صلاح المسيرة البشرية لمّا كان مرتبطاً بإرادة هذا الإنسان الخليفة ولم يكن مضموناً بقانونٍ قاهرٍ حكما هي الحالة في كلّ مجالات الطبيعة ـ فمن المتوقّع أن تجد إمكانية الإفساد والشرّ مجالاً لها في الممارسة البشرية على أشكالها المختلفة. وكأنّ الملائكة هالَهم أن توجد لأوّل مرّةٍ طاقة محايدة يتعادل فيها الخير والشرّ ولا تُضبط وفقاً للقوانين الطبيعيّة والكونية الصارمة التي الكون بالحكمة والتدبير، وفضّلوا على ذلك الكائن الذي يولد ناجزاً مصمَّماً لا فراغ في سلوكه، تتحكّم فيه باستمرار قوانين الكون كما تتحكّم في الظواهر الطبيعية.

ومن هنا قدَّموا أنفسهم كبديلٍ عن الخليفة الجديد، ولكن فاتهم أنَّ الكائن الحرّ الذي جعله الله تعالى خليفةً في الأرض لا تعني حرّيته إهمال الله تعالى له،

- (۱) النساء : ۹۷.
- (٢) الإنسان : ٣.

بل تغيير شكل الرعاية، فبدلاً عن الرعاية من خلال قـانونٍ طـبيعيّ لا يـتخلّف ـكما تُرعىٰ حركات الكواكب ومسيرة كلّ ذرّةٍ في الكون ـ يـتولّىٰ الله سـبحانه وتعالى تربية هذا الخليفة وتعليمه لكي يصنع الإنسان قَـدَرَه ومـصيره، ويـنمِّي وجوده على ضوء هدئ وكتابٍ منير.

ومن هنا علَّم الله تعالى آدم الأسماءَ كلُّها، وأثبت للملائكة \_مـن خـلال المقارنة بينه وبينهم \_أنَّ هذا الكائن الحرّ الذي اجـتباه للـخلافة قـابل للـتعليم والتنمية الربّانية، وأنَّ الله تعالى قد وضع له قانون تكامله من خلال خـطًّ آخـر يجب أن يسير الى جانب خطً الخلافة، وهو خط الشـهادة الذي يـمثِّل القـيادة الربّانية والتوجيه الربّاني على الأرض.

إنَّ الملائكة لاحظوا خطَّ الخلافة بصورةٍ منفصلةٍ عن الخطَّ المكمَّل له بالضرورة، فتارت مخاوفهم. وأمَّا الخطَّة الربَّانية فكانت قد وضعت خطِّين جنباً الى جنب : أحدهما خطَّ الخلافة، والآخر خطَّ الشهادة الذي يجسّده شهيد ربّاني يحمل الى الناس هدى الله ويعمل من أجل تحصينهم من الانحراف، وهو الخطَّ الذي أشار إليه القرآن الكريم في قوله : ﴿ قُلْنَا الهُبِطُوا مِنْهَا جَميعاً فَإِمَّا يَأْتِيَنَّكُمْ مِنِّي هُديَّ فَمَنْ تَبِعَ هُدَايَ فَلَا خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَخْزَنونَ ﴾<sup>(1)</sup>.

مسار الخلافة على الأرض:

ما هو الهدف المرسوم لخلافة الإنسان على الأرض ؟ وفي أيِّ اتّجاهٍ يجب أن تسير هذه الخلافة في ممارستها الدائبة ؟ ومتى تحقّق هدفها و تستنفد غرضها ؟ إنّ الخلافة الربّانية للجماعة البشرية وفقاً لركائزها المتقدّمة تقضي بطبيعتها

(١) البقرة : ٣٨.

على كلّ العوائق المصطَنَعة والقيود التي تجمّد الطاقات البشرية وتهدر إمكانات الإنسان، وبهذا تصبح فرص النمو متوفّرةً توفّراً حقيقياً. والنمو الحقيقي في مفهوم الإسلام أن يحقِّق الإنسان الخليفة على الأرض في ذاته تلك القيم التي يؤمن بتوحدها جميعاً في الله عزّ وجلّ الذي استخلفه واسترعاه أمر الكون. فصفات الله تعالى وأخلاقه من العدل والعلم والقدرة والرحمة بالمستضعفين والانتقام من الجبّارين والجود الذي لا حدّ له في مؤشّرات للسلوك في مجتمع الخلافة وأهداف للإنسان الخليفة، فقد جاء في الحديث : « تشبّهوا بأخلاق الله »<sup>(1)</sup>.

ولمّا كانت هذه القيم على المستوى الإلهـي مـطلقةً ولا حـدَّ لهـا، وكـان الإنسان الخليفة كائناً محدوداً فمن الطبيعي أن تتجسّد عملية تحقيق تلك القـيم إنسانياً في حركةٍ مستمرّةٍ نحو المطلق وسيرٍ حثيثٍ الى الله.

وكلَّما استطاع الإنسان من خلال حركته أن يتصاعد في تحقيق تلك المثل ويجسّد في حياته بصورةٍ أكبر فأكبر عدالة الله وعلمه وقدرته ورحمته وجوده ورفضه للظلم والجبروت، سجَّل بذلك انتصاراً في مقاييس الخلافة الربّانية واقترب نحو الله في مسيرته الطويلة التي لا تنتهي إلاّ بانتهاء شوط الخلافة على الأرض : ﴿ يَا أَيُّهَا الإِنْسَانُ إِنَّكَ كَادِحُ إلى رَبِّكَ كَدْحاً فَمُلَاقِيهِ ﴾<sup>(٢)</sup>.

ولم يكن من الصدفة أن يوضع العدل أصلاً ثانياً من أصول الدين ويميَّز عن سائر صفات الله تعالى بذلك، وإنَّما كان تأكيداً على أهمّ صفات الله تـعالى فـي مدلوله العملي ودوره في توجيه المسـيرة الإنسـانية، ـكما أشـرنا فـي حـلقةٍ سابقة<sup>(٣)</sup>ـوذلك لأنّ العدل في المسيرة وقيامها على أساس القسط هو الشـرط

- بحار الأنوار ٦١ : ١٢٩ ، وفيه : « تخلّقوا بأخلاق الله».
  - (٢) الانشقاق : ٦.
  - (٣) راجع الصفحة ٣٤.

الأساسي لنموّ كلّ القيم الخيِّرة الأخرى، وبدون العدل والقسط يـفقد المـجتمع المناخ الضروري لتحرّك تلك القيم وبروز الإمكانات الخيّرة.

فالخلافة إذن حركة دائبة نحو قيم الخير والعـدل والقـوة، وهـي حـركة لا توقّف فيها؛ لأنّها متّجهة نحو المطلق، وأيّ هدفٍ آخر للحركة سوى المـطلق ـسوى الله سبحانه وتعالى ـ سوف يكون هدفاً محدوداً، وبالتالي سوف يـجمّد الحركة ويوقّف عملية النموّ في خلافة الإنسان.

وعلى الجماعة التي تتحمّل مسؤولية الخلافة أنّ توفّر لهذه الحركة الدائبة نحو هدفها المطلق الكبير كلّ الشروط الموضوعية، وتحقّق لهـا مـناخها اللازم. وتصوغ العلاقات الاجتماعية على أساس الركائز المتقدّمة للخلافة الربّانية.

## خط الشهادة وركائزه العامّة

وَ لَقَدْ خَلَقْنَا الإِنْسَانَ وَنَعْلَمُ مَا تُوَسْوِسُ بِهِ نَفْسُهُ ﴾<sup>(١)</sup>.
 أَفَحَسِبْتُمْ أَنَّمًا خَلَقْنَاكُمْ عَبَتًا وَأَنَّكُمْ إِلَيْنَا لَا تُرْجَعُونَ ﴾<sup>(١)</sup>.
 وَ الْعَصْرِ \* إِنَّ الإِنْسَانَ لَفِي خُسْرٍ \* إِلَّا الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ وَتَوَاصَوْا بِالْحَقِّ وَتَوَاصَوْا بِالصَّبْرِ ﴾.

وضع الله سبحانه وتعالى إلى جانب خطَّ الخلافة \_خلافة الإنسان على الأرض \_خطَّ الشهادة الذي يمثّل التدخّل الربّاني من أجل صيانة الإنسان الخليفة من الانحراف وتوجيهه نحو أهداف الخلافة الرشيدة؛ فالله تعالى يعلم ما توسوس به نفس الإنسان، وما تزخر به من إمكاناتٍ ومشاعر، وما يتأثّر به من مغرياتٍ وشهوات، وما يصاب به من ألوان الضعف والانحلال، وإذا تُرك الإنسان ليمارس دوره في الخلافة بدون توجيهٍ وهدىً كان خلقه عبثاً ومجرّدَ تكريسٍ للـنزوات والشهوات وألوان الاستغلال، وما لم يحصل تدخّل ربّاني لهداية الإنسان الخليفة

- (۱) ق : ۱۲.
- (٢) المؤمنون : ١١٥.
  - (٣) العصر : ١ ـ ٣.

في مسيره فإنّه سوف يخسر كلّ الأهداف الكبيرة التي رُسِمت له في بداية الطريق. بناية من المناسبة المستور من أماليه المستور من أن المناسبة المرابع المسال

وهذا التدخّل الربّاني هو خطّ الشهادة. وقد صنَّف القرآن الكريم الشهداء إلى ثلاثة أصناف فقال:

﴿ إِنَّا أُنْزَلْنَا التَّوْرَاةَ فِيهَا هُدى وَنُورٌ يَحْكُمُ بِهَا النَّبِيُّونَ الَّذِينَ أَسْلَمُوا لِلَّذِينَ هَادوا وَالربّانِيُّونَ وَالأَحْبَارُ بِمَا اسْتُحفِظُوا مِنْ كِتَابِ اللهِ وَكَانُوا عَلَيْهِ شُهَدَاءَ ﴾ <sup>(١)</sup>.

والأصناف الثلاثة على ضوء هذه الآية هم النبيّون والربّانيّون والأحــبار . والأحبار هم علماء الشريعة، والربّانيّون درجة وسطى بين النبيّ والعـالم وهــي درجة الإمام.

ومن هنا أمكن القول بأنَّ خطَّ الشهادة يتمثَّل :

- أولاً: في الأنبياء.
- وثانياً : في الأئمّة الذين يُعتبَرون امتداداً ربّانياً للنبيّ في هذا الخطّ .

وثالثاً : في المرجعية التي تُعتبر امتداداً رشيداً للـنبيّ والإمـام فــي خـطّ الشهادة.

والشهادة على العموم يتمثّل دورها المشترك بين الأصـناف الثـلاثة مـن الشهداء في ما يلي :

أولاً : استيعاب الرسالة السماوية والحفاظ عليها : ﴿ بِمَا اسْتُحفِظُوا مِـنْ كِتَابِ اللهِ وَكَانُوا عَلَيْهِ شُهَدَاءَ ﴾<sup>(٢)</sup>.

ثانياً : الإشراف على ممارسة الإنسان لدوره في الخلافة ومسؤولية إعطاء التوجيه بالقدر الذي يتّصل بالرسالة وأحكامها ومفاهيمها. .

ثالثاً : التدخّل لمقاومة الانحراف واتّخاذ كلّ التدابير المـمكنة مـن أجـل

سلامة المسيرة.

فالشهيد مرجع فكري وتشريعي من الناحية الإيديولوجية، ومشرف على سير الجماعة وانسجامه إيديولوجياً مع الرسالة الربّانية التي يحملها، ومسؤول عن التدخّل لتعديل المسيرة أو إعادتها إلى طريقها الصحيح إذا واجه انحرافاً في مجال التطبيق.

هذا هو المحتوى المشترك لدور الشهداء بأصنافهم الثلاثة.

ومع هذا فإنّ هناك فروقاً جوهريةً بينهم في طريقة أداء هذا الدور، فالنبيّ هو حامل الرسالة من السماء باختيار الله تعالى له للوحي، والإمام هو المستودّع للرسالة ربّانياً، والمرجع هو الإنسان الذي اكتسب من خلال جهدٍ بشريّ ومعاناةٍ طويلةِ الأمد استيعاباً حيّاً وشاملاً ومتحرّكاً للإسلام ومصادره، وورَعاً معمّقاً يروِّض نفسه عليه حتّى يصبح قوةً تتحكّم في كلّ وجوده وسلوكه، ووعياً إسلامياً رشيداً على الواقع وما يزخر به من ظروفٍ وملابساتٍ ليكون شهيداً عليه.

ومن هنا كانت المرجعية مقاماً يمكن اكتسابه بالعمل الجـادّ المـخلص لله سبحانه و تعالى خلافاً للنبوّة والإمامة، فإنّهما رابطتان ربّـانيتان بـين الله تـعالى والإنسان النبيّ أو الإنسان الإمام، ولا يمكن اكتساب هذه الرابطة بالسعي والجهد والترويض.

والنبيّ والإمام معيَّنان من الله تعالى تعييناً شخصياً، وأمّا المرجع فهو معيَّن تعييناً نوعياً، أي إنّ الإسلام حدّد الشروط العامة للمرجِع وتـرك أمـر النـعيين والتأكد من انطباق الشروط إلى الأمّة نفسها؛ ومن هنا كانت المرجعية كخطّ قراراً إلهياً، والمرجعية كتجسيدٍ في فردٍ معيَّنٍ قراراً من الأمّة.

وارتباط الفرد بالنبيّ ارتباطاً دينياً والرجوع إليه في أخذ أحكام الله تعالى عن طريقه يجعل منه مسلماً بالنبيّ، وارتباطه بالإمام على هذا النحو يجعل منه

مؤمناً بالإمام، وارتباطه بالمرجع على النحو المذكور يجعل منه مقلَّداً للمرجع. وهناك فارق آخر أساسي بين النبيّين والربّانيين من الشهداء وبين الأحبار منهم، وهو أنّ النبيّ والربّاني \_الإمام \_ يجب أن يكون معصوماً، أي مجسِّداً للرسالة بقيمها وأحكامها في كلّ سلوكه وأفكاره ومشاعره، وغير ممارسٍ لا بعمدٍ ولا بجهالةٍ أو خطأً أيّ ممارسةٍ جاهلية. ولا بدّ أن تكون هذه النظافة المطلقة متوفِّرةً حتى قبل تسلّمه للنبوّة والإمامة؛ لأنّ النبوّة والإمامة عهد ربّاني إلى الشخص، وقد قال الله تعالى : ﴿ لَا يَنَالُ عَهْدِي الظَّالمِينَ ﴾<sup>(1)</sup>، فكلّ ممارسةٍ جاهليةٍ أو اشتراك ضمني في ألوان الظلم والاستغلال والانحراف تجعل الفرد غير جديرٍ بالعهد الإلهي.

وأمّا المرجعية فهي عهد ربّاني إلى الخطّ لا إلى الشخص، أي إنّ المرجع محدّد تحديداً نوعياً لا شخصياً، وليس الشخص هو طرف التعاقد مع الله، بسل المركز كمواصفاتٍ عامة، ومن هذه المواصفات العدالة بدرجةٍ عاليةٍ تقرب من العصمة، فقد جاء في الحديث عن الإمام العسكري للظّيْلا : «فأمّا من كان من الفقهاء صائناً لنفسه، حافظاً لدينه، مخالفاً على هواه، مطيعاً لأمر مولاه، فللعَوامّ أن يقلِّدوه»<sup>(٣)</sup>.

ولكنَّ هذه العدالة ليس من الضروري أن تبلغ إلى درجة العصمة ولا أن يكون المرجع مصوناً من الخطأ بحالٍ من الأحوال. ومن هنا كان هو بدوره بحاجةٍ إلى شهيدٍ ومقياسٍ موضوعي : ﴿ لِيكونَ الرَّسُولُ شَهِيداً عَلَيْكُمْ وَتَكُونُوا شُـهَدَاءَ عَلى النَّاسِ ﴾<sup>(٣)</sup>.

- (١) البقرة : ١٢٤.
- (٢) وسائل الشيعة ٢٧ : ١٣١، الباب ١٠ من أبواب صفات القاضي، الحديث ٢٠.
  - (٣) الحبِّج : ٧٨.

|     | <b>4</b>            |         |        |
|-----|---------------------|---------|--------|
| \₩٩ | at cost a data a    | -1NI    | XáN X  |
|     | <br>وسهاده الالبيام | الإستان | حيد مه |

وبالمقارنة بين آيات الشهادة في القرآن الكريم نستخلص شروط الشهيد : فالعدالة هي الوسطية والاعتدال في السلوك؛ الذي عُبّر عنه القرآن الكريم في قوله تعالىٰ : ﴿ وَكَذَلِكَ جَعَلْنَاكُمْ أُمَّةً وَسَطاً لِتَكُونُوا شُهَدَاءَ عَلَىَ النَّاسِ ﴾<sup>(١)</sup>.

والعلم واستيعاب الرسالة هو استحفاظ الكتاب الذي عُبّر عنه قرآنياً بقوله سبحانه : ﴿ بِمَا اسْتُحفِظُوا مِنْ كِتَابِ اللهِ وَكَانُوا عَلَيْهِ شُهَدَاءَ ﴾<sup>(٢)</sup>.

والوعي على الواقع القائم مستبطن في الرقابة الني يفترضها مقام الشهادة : ﴿ فَلَمّا تَوَفَّيْتَني كُنْتَ أَنْتَ الرَّقِيبَ ﴾ <sup>(٣)</sup>؛ إذ لا معنى للرقابة بدون وعيٍ وإدراكٍ لِمَا يراد من الشهيد مراقبته من ظروفٍ وأحوال.

والكفاءة والجدارة النفسية التي ترتبط بالحكمة والتعقّل والصبر والشجاعة هي الإمكانات التي توخّىٰ الله سبحانه وتعالى تحقيقها في الصالحين من عـباده ـ من خلال المِحَن والتجارب والمعاناة الاجتماعية في سبيل الله ـ وربط بها مقام الشهادة فقال : ﴿ إِنْ يَمْسَسْكُمْ قَرْحٌ فَقَدْ مَسَّ القَوْمَ قَرْحُ مِنْلُهُ وَتِلْكَ الأَيَّامُ نُدَاوِلُهَا بَيْنَ النَّاسِ وَلِيَعْلَمَ اللهُ الَّذِينَ آمَنُوا وَيَتَّخِذَ مِنْكُمْ شُهَدَاءَ ﴾ <sup>(ع)</sup>. فالله تعالى يسلِّي المؤمنين ويصبِّرهم علىٰ المحن، ويبعث في نفسهم العزيمة ويعِدهم بمقام الشهادة إذا اجتازوا التجارب والمحن صابرين.

وهكذا نخرج من ذلك بأنَّ الشهيد ـ سواء كان نبيأ أو إماماً أو مرجعاً ـ يجب أن يكون عالماً على مستوى استيعاب الرسالة، وعادلاً على مستوى الالتزام بها

- (١) البقرة : ١٤٣.
- (٢) المائدة : ٤٤.
- (٣) المائدة : ١١٧)
- (٤) آل عمران : ١٤٠.

والتجرّد عن الهوى في مجال حملها، وبصيراً بالواقع المـعاصر له، وكـفوءاً فـي ملكاته وصفاته النفسية.

وقد شرحنا حتّى الآن المعالم العامة للخطّين الربّانيين : خـطّ الخـلافة، ( خلافة الإنسان على الأرض)، وخطَّ الشهادة (شهادة النبيّ والإمام والمرجع ). وهذان الخطّان يندمجان في بعض مراحلهما ويتجسّدان في محورٍ واحدٍ يـمثّل الخلافة والشهادة معاً. وهذا ما سنراه في الفصل المقبل إن شاء الله تعالىٰ.

خلافة الإنسان وشهادة الأنبياء مسارالخلافة والشهادة على الأرض 0 التمهيد لدور الخلافة. مرحلة الفطرة من الخلافة. O الثورة على يد الأنبياء لإعادة مجتمع التوحيد. الوصاية على الثورة ممثّلة في الإمام. المرجعيّة بو صفها المرحلة الثالثة من خطّ الشهادة .

التمهيد لدور الخلافة :

وقد قُدِّر لآدم علىﷺ أن يكون هو الممثَّل الأول للإنسانية التي استخلفها الله تعالىٰ علىٰ الأرض.

وبدأ آدم حياته كما يبدأ أيّ إنسانٍ آخر حياته في هذه الدنيا مع فـارقٍ جوهري، وهو أنّ كلّ إنسانٍ يمرّ في مرحلة الطفولة بدور احتضانٍ إلى أن يـبلغ رشده؛ لأنّ هذه المرحلة لا تسمح للإنسان بالاستقلال ومواجهة مشاكل الحـياة وتحقيق أهداف الخلافة، فلابدٌ من حضانةٍ ينمو الطفل من خـلالها ويـربّىٰ فـي إطارها إلى أن يستكمل رشده.

وكلَّ طفلٍ يجد عادةً في أبويه وجوَّهما العائلي الحضانة اللازمة له، غير أنّ الإنسان الأول – آدم – الذي لم ينشأ في جوِّ عائليٍّ من هذا القبيل كان بحاجةٍ إلى دار حضانةٍ استثنائيةٍ يجد فيها التنمية والتوعية التي تؤهِّله لممارسة دور الخلافة على الأرض، من ناحية فهم الحياة ومشاكلها المادية، ومن ناحية مسؤولياتها الخلقية والروحية. وقد عبّر القرآن الكريم عن دار الحضانة الاستثنائية التي وفرِّت للإنسان الأول بالجنّة؛ إذ حقّق الله تعالى في هذه الجُنَينة الأرضية لادم وحوّاء كل وسائل الاستقرار وكفل لهما كل الحاجات : ﴿ إِنَّ لَكَ أَلَّا تَجُوعَ فِيهَا

وَلَا تَعْرَىٰ \* وَأَنَّكَ لَا تَظْمَوُا فِيهَا وَلَا تَضْحَىٰ ﴾ (١).

وكان لا بدّ من مرور فترةٍ تنمو فيها تجربة هذين الانسانين وتـصل إلى الدرجة التي تُتيح لهما أن يبدآ مسيرتهما في الأرض وكدحهما نحو الله من خلال ممارسة أعباء الخلافة، وكذلك كان لابدّ في هذه الفترة مـن تـربية الإحسـاس الخُلقي وزرع الشعور بالمسؤولية وتعميقه في نفس الإنسان، وذلك عن طـريق امتحانه بما يوجّه إليه من تكاليف وأوامر.

وكان أوّل تكليفٍ وُجِّه إليه أن يمسك عن شجرةٍ معيّنةٍ في تلك الجُـنينة؛ ترويضاً للإنسان الخليفة على أن يتحكّم في نزواتـه، ويكـتفي مـن الاسـتمتاع بطيّبات الدنيا بالحدود المعقولة من الإشباع الكريم، ولا يـنساق مـع الحـرص المحموم على المزيد من زينة الحياة الدنيا ومتعها وطيّباتها؛ لأنّ هـذا الحـرص هو الأساس لكـلّ مـا شـهده المسـرح بـعد ذلك مـن ألوان اسـتغلال الإنسـان للإنسان.

وقد استطاعت المعصية التي ارتكبها آدم بتناوله من الشجرة المحرَّمة أن تُحدث هزّةً روحيةً كبيرةً في نفسه، وتفجّر في أعماقه الإحساس بالمسؤولية من خلال مشاعر الندم. وطفق في اللحظة يخصف على جسده من ورق الجنة ليواري سوءته ويستغفر الله تعالى لذنبه.

وبهذا تكامل وعيه في الوقت الذي كمانت قمد نمضجت لديمه خبرات الحياة المتنوّعة وتعلّم الأسماء كملها، فحان الوقت لخروجه من الجنة إلى الأرض التي استخلف عليها ليمارس مسيرته نحو الله من خملال دوره في الخلافة.

(۱) طه : ۱۱۸\_۱۱۹

## مرحلة الفطرة من الخلافة:

قال الله سبحانه وتعالى : ﴿ وَمَا كَانَ النَّاسُ إِلَّا أُمَّةً وَاحِدةً فَـاخْتَلَفُوا ﴾ <sup>(،)</sup>، ﴿ كَانَ النَّاسُ أُمَّةً وَاحِدَةً فَبَعَثَ اللهُ النَّبِيِّينَ مُبَشَّرِينَ وَمُنْذِرِينَ وَأَنْزَلَ مَعَهُمُ الكِتَابَ بِالحْقِّ لِيَحْكُمَ بَيْنَ النَّاسِ فِيَما اخْتَلَفُوا فِيهِ ﴾ <sup>(٢)</sup>.

وقد جاء في التفسير عن الإمام محمد بن عليّ الباقر طليَّرًا : «أنّ الناس كانوا أُمّةً واحدةً على فطرة الله فبعث الله النبيّين »<sup>(٣)</sup>.

يعرف في ضوء هذه النصوص أنَّ الجماعة البشرية بدأت خلافتها على الأرض بوصفها أمَّةً واحدةً وأنشأت المجتمع الموحَّد، مجتمع النوحيد بسركائزه المتقدمة، وكان الأساس الأوّلي لتلك الوحدة ولهذه الركائز الفطرة؛ لأنَّ الركائز - التي يقوم عليها مجتمع التوحيد وتمثَّل أساس الخلافة على الأرض ـ كلّها ذات جذورٍ في فطرة الإنسان : ﴿ فَأَقِمْ وَجْهَكَ لِلدَّينِ حَنِيفاً فِطْرَتَ اللهِ الَّتِي فَطَرَ النَّاسَ عَلَيْهَا لَا تَبْدِيلَ لِخَلْقِ اللهِ ذَلِكَ الدِّينُ القَيَّمُ وَلَكِنَّ أَكْثَرَ النَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ \* مُنِيبِينَ وَكَانُوا شِيَعاً كُلُّ حِزْبٍ بِمَا لَدَيْهِمْ فَرِحُونَ ﴾<sup>(ع)</sup>.

فالإيمان بالله الواحد، ورفض كلَّ ألوان الشرك والطاغوت، ووحدة الهدف والمصلحة والمسير معالم الفطرة الإنسانية، وأيّ شرك وجبروت، وأيّ تــناقضٍ وتفرّقٍ فهو انحراف عن الفطرة.

- (۱) يونس : ۱۹.
- (٢) البقرة : ٢١٣.
- (٣) مجمع البيان ١ : ٣٠٧.
  - (٤) الروم : ٣٠ ـ ٣٢.

وهكذا شكّلت الفطرة في البداية أساساً لإقامة مجتمع التوحيد، وكمان الإنسان ممثَّلاً في الجماعة الإنسانية كلّها ميمارس خلافة الله على الأرض وفقاً لذلك، وكان خطَّ الشهادة قائماً إلى جانب خطَّ الخلافة ممثَّلاً في الأنبياء، وكان دور الأنبياء في تلك المرحلة ممارسة مهمّة الشهيد الربّاني، مهمّة الهادي والموجِّه والرقيب، كما يفهم من النصَّ القرآني الثاني؛ إذ اعتبر بعثة الأنبياء الذين يحكمون بين الناس في فترةٍ تاليةٍ للمرحلة التي كان الناس فيها أمّةً واحدةً. فيفي هذه المرحلة إذن كانت الخلافة والحكم للجماعة البشرية نفسها، وكان خطَّ المرادة والرهوب.

وبعد أن مرّت على البشرية فترة من الزمن وهي تمارس خلافتها من خلال مجتمع موحدٍ تحقّقت نبوءة الملائكة، وبدأ الاستغلال والتـناقض فـي المـصالح والتنافس على السيطرة والتملّك، وظهر الفساد وسفك الدماء؛ وذلك لأنّ التجربة الاجتماعية نفسها وممارسة العمل على الأرض نمَّت خبرات الأفراد ووسّعت إمكاناتهم، فبرزت ألوان التفاوت بين مواهبهم وقابلياتهم، ونجم عن هذا التفاوت اختلاف مواقعهم على الساحة الاجتماعية، وأتاح ذلك فرص الاستغلال لمـن حظي بـالموقع الأقـوى، وانـقسم المجتمع بسبب ذلك إلى أقـوياء وضعفاء ومتوسّطين، وبالتالي إلى مستغلّين ومستضعفين، وفقدت الجماعة البشرية بذلك وحدتها الفطرية، وصدق قول الله تعالى في آية تـحمّل الإنسان للأمـانة التي أشفقت منها الساوات والأرض، إذ قال: ﴿ وَحَمَلَهَا الإِنْسَانُ إِنَّـهُ كَـانَ ظَـلُوماً

وعلى هذا الأساس لم يَعُد في المنطق الربّاني للأقوياء المستغلِّين موقع في

(١) الأحزاب : ٧٢.

الخلافة العامّة للجماعة البشرية؛ لأنَّ هذه الخلافة أمانة، كما تقدم، ومـن خــان الأمانة لم يَعُد أميناً.

وأمّا المستضعفون فمن يواكب منهم الظلم ويسير فـي اتّـجاهه ويـخضع للاستغلال يعتبر في المفهوم القرآني ظالماً لنفسه وبالتالي خائناً لأمانته، فلا يكون جديراً بالخلافة.

ويظلّ في موقعه من الخلافة أولئك المستضعفون الذين لم يظلموا أنفسهم ولم يستسلموا للظلم، فهؤلاء هم الورثة الشرعيّون للجماعة البشرية في خلافتها، كما قال الله سبحانه وتعالىٰ : ﴿ وَنُرِيدُ أَنْ نَمُنَّ عَلَى الَّذِينَ اسْتُضْعِفُوا في الأَرْضِ وَنَجْعَلَهُمْ أَئِمَةً وَنَجْعَلَهُمُ الوَارِثِينَ ﴾<sup>(١)</sup>.

ولكنّ المجتمع قد غرق في هذه اللحظة في ألوان الاسـتغلال، وسـيطرت عليه علاقات اجتماعية تجسّد هذه الألوان، ومشاعر نفسية تبرّر الانحراف عن الفطرة، وأساطير فكرية ووثنية تمزّق المجتمع شيعاً وأحزاباً، ولم يبقَ مستضعَف غير ظالمٍ لنفسه إلّا عدد قليل مغلوب على أمره.

الثورة على يد الأنبياء لإعادة مجتمع التوحيد:

وكان لا بدَّ في هذه الظروف من ثورةٍ تُعيد المسيرة إلى طريقها الصالح، وتبني المجتمع الموحَّد من جديدٍ على أساسٍ أعمق وأوعىٰ من أساس الفطرة، وتهيِّئ الجماعة لاستئناف دورها الربّاني في خلافة الله على الأرض.

وكانت الثورة بحاجةٍ إلى أساسٍ ترتكز عليه وتنطلق عنه وتستمدّ دوافعها وحيويّتها منه.

(۱) القصص : ۵.

| الحياة | يقود         | الإسلام    | <br>188 |
|--------|--------------|------------|---------|
| -      | <b>•</b> ••• | ۰ <b>۰</b> |         |

وقد شهد التأريخ البشري منذ أقدم عصور الاستغلال أسـاسين مـختلفين للثورة :

الأساس الأول : ما تــزخـر بــه قـلوب المســتضعّفين والمــضطَهّدين مــن المشاعر الشخصية المتّقدة بسبب ظلم الآخرين واستهتارهم بـحقوق الجــماعة ومصالحها.

وهذا الشعور يتكوّن ويمتدّ في المستضعّفين تدريجاً كلّما ازدادت حالتهم سوءاً وازداد المستغِلّون لهم عُتُوّاً واستهتاراً بهم. ولكي يتحوّل هذا الشحور إلى ثورةٍ لابدّ له من بؤرةٍ تستقطبه، وتنبثق عن هذه البؤرة التي تستقطب هذا الشعور القيادة التي تتزعّم المستضعّفين في كفاحهم ضدّ المستغلّين والثورة عليهم.

وإذا لاحظنا هذا الأساس بعمقٍ نجد أنّه يتعامل مع نفس المشاعر الشخصية والمادية التي خلقتها ظروف الاستغلال، فالاستغلال يكرّس في جميع أفراد المجتمع الشعور الشخصي بالمصلحة ويسنمي فيهم الاهستمام الذاتسي بسالتملّك والسيطرة، غير أنّ هذا الشعور وهذا الاهتمام ينعكس إيجابياً في المستغلّين على صورة الاستيلاء المحموم على كلّ مسا تسمتد إليه أيسديهم، وتسسخير كسلً الإمكانات من أجل إشباع هذه المطامع، وينعكس الشعور والاهتمام نفسه سلبياً في المستضعين على صورة المقاومة الصامتة أولاً والمتحرّكة ثانياً والثائرة ثالثاً على المستغلّين، وهسي مقاومة تسحمل نفس الخطفيّة النفسية التسي يسحملها المستغلّون وتنطلق من نفس المشاعر والأحساسيس التبي خسلتها ظروف الاستغلّال.

وهذا يؤدّي في الحقيقة إلى أنّ الثورة لن تكون شورةً عـلى الاسـتغلال وعلى جذوره، ولن تعيد الجماعة إلى مسيرتها الرشيدة ودورها الخلافيّ الصالح، وإنّما هي ثورة على تجسيدٍ مـعيَّنٍ للاسـتغلال مـن قـبل المـتضرِّرين مـن ذلك

التجسيد. ومن هنا كانت تغييراً لمواقع الاستغلال أكثر مـن كـونها اسـتئصالاً للاستغلال نفسه.

الأساس الثاني : استئصال المشاعر التي خلقتها ظروف الاستغلال واعتماد مشاعر أخرى أساساً للثورة .

وبكلمةٍ أخرى: تطوير تلك المشاعر على نحوٍ تــمثّل الإحســاس بــالقيم الموضوعية للعدل والحقّ والقسط والإيمان بعبودية الإنسان لله ــالتي تحرّر. من كلّ عبودية ــوبالكرامة الإنسانية.

وهذه المشاعر تخلق القاعدة التي تتبنّىٰ تصفية الاستغلال ــ لا لأنّه يمسّ مصالحها الشخصية فحسب، بل لأنّه أيضاً يـمسّ المصالح الحقيقية للـظالمين والمظلومين على السواء ـ وتنتزع وسائل السيطرة من المستغِلِّين؛ لا طمعاً فيها وحرصاً على احتكارها، بل إيماناً بأنّها من حقّ الجماعة كلّها، وتلغي العلاقات الاجتماعية التي نشأت على أساس الاستغلال؛ لا لتنشئ علاقاتٍ ممائلة لفئةٍ أخرى من المجتمع، بل لتعيد إلى الجماعة البشرية الشروط الضرورية لممارسة الخلافة العامّة على الأرض وتحقيق أهدافها الرشيدة.

وواضع من خلال المقارنة أنَّ الأساس الثـاني وحـده هـو الذي يشكَّـل الخلفيَّة الحقيقية للثورة، والرصيد الروحي القادر على جـعلها ثـورةً بـدلاً عـن تجميدها في منتصف الطريق، بينما الأساس الأول لا يمكن أن ينجز سوى ثورةٍ نسبيةٍ تتغيَّر فيها مواقع الاستغلال.

غير أنَّ مجرَّد ذلك لا يكفي وحـده لاخـتيار الأسـاس الثـاني واعـتماد المستضعَفين له في كفاحهم؛ ذلك لأنَّ الأساس الثاني يتوقِّف على تربية للمحتوى الداخلي للثائرين أنفسهم وإعدادٍ روحيّ ونفسيّ ـ من خلال التعبئة والمـمارسة الثوريّتين ـ يطهِّرهم من مشاعر الاسـتغلال ويسـتأصل مـن نـفوسهم الحـرص

المسعور على طيّبات هذه الحياة وثرواتها المادية، سواء كان حرصاً مسعوراً في حالة هيجانٍ كما في نـفوس المسـتغلّين، أو فـي حـالة كـبتٍ كـما فـي نـفوس المستضعفين.

وهذه التربية لا يمكن أن تبدأ من داخل الجماعة التي انحرفت مسيرتها وتمزّقت وحدتها، بل لابدّ من تربيةٍ تتلقّاها، ولابدّ من هدىً ينفذ إلى قلوبها من خارج الظروف النفسية التي تعيشها.

وهنا يأتي دور الوحي والنبوّة : ﴿ فَبَعَثَ اللهُ النَّـبِيِّينَ مُـبَشِّرِينَ وَمُـنْذِرِينَ وَٱنْزَلَ مَعَهُمُ الكِتَابَ بِالْحَقِّ لِيَحْكُمَ بَيْنَ النَّاسِ فِيَما اخْتَلَفُوا فِيهِ ﴾<sup>(١)</sup>.

وتتحقّق بذلك كلمة الله : ﴿ إِنِّي أَعْلَمُ مَا لَا تَعْلَمُونَ ﴾ <sup>(٢)</sup> بـعد أن تـحقّقت نبوءة الملائكة.

فالوحي وحد، هو القادر على أن يؤمّن التربية الثورية والخلفيّة النفسية الصالحة التي تنشئ ثائرين لا يريدون في الأرض علوّاً ولا فساداً، وتجعل من المستضعفين أئمّةً لكي يتحمّلوا أعباء الخلافة بحقّ ويكونوا هم الوارثين : ﴿ يَلْكَ الدَّارُ الآخِرَةُ نَجْعَلُهَا لِلَّذِينَ لَا يُرِيدُونَ عُلُوّاً في الأرْضِ وَلَا فَسَاداً ﴾ <sup>(٣)</sup>، ﴿ وَنُرِيدُ أَنْ نَمُنَّ عَلَى الَّذِينَ اسْتُضْعِفُوا في الأَرْضِ وَنَجْعَلَهُمْ أَئِمَةً وَنَجْعَلَهُمُ الوَارِثِينَ ﴾ <sup>(٤)</sup>.

والنبيّ الرسول هو حامل الرسالة من السماء والإنسان المبنيّ ربّانياً لكي يبني للثورة قواعدها الصالحة ويعيد الى الجماعة الشـروط الحـقيقية لاسـتعادة

- (١) البقرة : ٢١٣.
  - (٢) البقرة : ٣٠.
- (۳) القصص : ۸۳.
  - (٤) القصص : ٥.

دورها الخلافي الصالح، وذلك باعتماد الأساس الثاني. ومن هنا دعا الأنبياء \_كما ذكرنا في حلقةٍ سابقةٍ \_الى جهادين : أحدهما الجهاد الأكبر من أجل أن يكون المستضعّفون أثمّةً وينتصروا على شهواتهم ويبنوا أنفسهم بناءً ثورياً صالحاً.

والآخر الجهاد الأصغر من أجل إزالة المستغِلِّين والظالمين عن مواقعهم.

وتسير العمليتان في ثورة الأنبياء جنباً الى جنب، فالنبيّ ينتقل بأصحابه دائماً من الجهاد الأكبر الى الأصغر ومن الجهاد الأصغر الى الأكبر، بسل إنّهم يمارسون الجهادين في وقتٍ واحد، وحتّى عندما يخوضون ساحات القتال وفي أحرج لحظات الحرب. انظروا الى الثائر النموذجي في الإسلام الإمام عليّ بن أبي طالب للثّلا كيف أقدم بكلّ شجاعةٍ وبطولةٍ على مبارزة رجل الحرب الأول في العرب عمرو بن عبد ودّ، واعتبر الناس ذلك منه انتحاراً شبه محقّق ؟ ثمّ كيف أمسك عن قتله بضع لحظاتٍ بعد أن تغلّب عليه؛ لأنّ عمرواً أغضبه فلم يشأ أن يقتله وفي نفسه مشاعر غضٍ شخصيّ وحرص على أن يُنجز هذا الواجب الجهادي في لحظةٍ لا غضب لديه فيها إلاّ لله تعالى ولكرامة الإنسان على واحدٍ فريد.

وعلى هذا الأساس نؤمن بأنّ الثورة الحقيقية لا يمكن أن تنفصل بحالٍ عن الوحي والنبوّة وما لهما من امتدادات في حياة الإنسان، كما أنّ النبوّة والرسالة الربّانية لا تنفصل بحالٍ عن الثورة الاجتماعية على الاستغلال والترف والطغيان :

المناقب لابن شهر أشوب ٢ : ١١٥، فصل في حلمه وشفقته ﷺ .

< ومَا أَرْسَلْنَا فِي قَرْيَةٍ مِنْ نَذِيرٍ إِلَّا قَالَ مُتْرَفُوهَا إِنَّا بِمَا أَرْسِلْتُمْ بِهِ كَافِرُونَ ﴾<sup>(١)</sup>. ﴿ وَكَذَلِكَ مَا أَرْسَلْنَا مِنْ قَبْلِكَ فِي قَرْيَةٍ مِنْ نَذِيرٍ إِلَّا قَالَ مُتْرَفُوهَا إِنَّا وَجَدْنَا آبَاءَنَا عَلَى أُمَّةٍ وَإِنَّا على آثَارِهِمْ مُتْتَدُونَ ﴾<sup>(٢)</sup>.

فالنبوّة ظاهرة ربّانية تمثّل رسالةً ثوريةً وعملاً تغييرياً وإعداداً ربّانياً للجماعة لكي تستأنف دورها الصالح. وتفرض ضرورة هذه الشورة أن يستسلَّم شخص النبيّ الرسول الخلافة العامّة لكي يحقّق للثورة أهدافها في القضاء على الجاهلية والاستغلال : ﴿ وَيَضَعُ عَنْهُمْ إِصْرَهُمْ وَالأَغْلَالَ الَّتي كَانَتْ عَلَيْهِمْ ﴾<sup>(٢)</sup> ويبني القاعدة الثورية الصالحة؛ لكي يمنَّ الله عليهم ويجعلهم أشمّةً ويسجعلهم الوارثين : ﴿ ... فَالَّذِينَ آمَنُوا بِهِ وَعَزَّرُوهُ وَنَصَرُوهُ وَاتَّبَعُوا النَّورَ الَّذِي أُنْزِلَ مَعَهُ

وبذلك يندمج خطَّ الشهادة وخطَّ الخلافة في شخصٍ واحدٍ وهـو النـبيّ، فالنبوّة تجمع كِلا الخطِّين، ومن هنا اشترط الإسلام في النبيّ العصمة. وفي كـلّ حالةٍ يُقَدَّر للخطُّين أن يجتمعا في واحدٍ \_بحكم ضرورات التغيير الرشيد \_نجد أنّ العصمة شرط أساسيّ في المحور الذي يُقَدَّر له أن يمارس الخطِّين معاً؛ لأنّه سوف يكون هو الشهيد وهو المشهود عليه في وقتٍ واحد.

وخلافة الجماعة البشرية في مرحلة التغيير الثوري الذي يسمارسه النسبيّ باسم السماء ثابتة مبدئياً من الناحية النظرية، إلّا أنّها من الناحية الفسعلية ليست موجودةً بالمعنىٰ الكامل، والنبيّ هو الخليفة الحقيقي من الناحية الفسعلية، وهسو

- (۱) سبأ : ۳٤.
- (٢) الزخرف : ٢٣.
- (٣) و (٤) الأعراف : ١٥٧.

المسؤول عن الارتفاع بالجماعة إلى مستوى دورها في الخلافة . تبيأ مسالم من السيمية المسالم المن مشاتر المسال

وقد أوجب الله سبحانه وتعالى على النبيّ \_مع أنّه القـائد المـعصوم \_ أن يشاور الجـماعة ويُشـعِرهم بـمسؤوليّتهم فـي الخـلافة مـن خـلال التشـاور : ﴿ وَشَاوِرْهُمْ فِي الأَمْرِ فِإِذَا عَزَمْتَ فَتَوَكّلْ عَلى الله ﴾<sup>(١)</sup>.

ويعتبر هذا التشاور من القائد المعصوم عمليةَ إعدادٍ للـجماعة مـن أجـل الخلافة وتأكيد عملي عليها.

كما أنّ التأكيد على البيعة للأنبياء وللرسول الأعظم وأوصيائه تأكيد من الرسول على شخصية الأمّة، وإشعار لها بخلافتها العامّة، وبأنّها بـالبيعة تـحدّد مصيرها، وأنّ الإنسان حينما يبايع يساهم في البناء ويكون مسؤولاً عن الحفاظ عليه.

ولا شكّ في أنّ البيعة للقائد المعصوم واجبة لا يمكن التخلّف عنها شرعاً. ولكنّ الإسلام أصرّ عليها واتّخذها أسلوباً من التعاقد بين القائد والاُمّة لكي يركّز نفسياً ونظرياً مفهوم الخلافة العامة للاُمّة.

وقد دأب القرآن الكريم على أن يتحدّث الى الأمّة في قضايا الحكم توعيةً منه للأمّة على دورها في خلافة الله على الأرض : ﴿ وَإِذَا حَكَمْتُمْ بَيْنَ النَّاسِ أَنْ تَحْكُمُوا بِـالْعَدْل ﴾<sup>(٢)</sup>، ﴿ الزَّانِـيةُ وَالزَّانِـي فـاجْلِدُوا كُـلَّ وَاحِـدٍ مِـنْهُما ﴾<sup>(٣)</sup>، ﴿ وَالسَّارِقُ وَالسَّارِقَةُ فَاقْطَعُوا أَيْدِيَهِما ﴾<sup>(٤)</sup>، ﴿ أَنْ أَقِـيمُوا الدِّيـنَ وَلَا تَـتَفَرَّقُوا

- (۱) آل عمران : ۱۵۹.
  - (۲) النساء : ۸۸.
    - (٣) النور : ٢.
  - (٤) المائدة : ٣٨.

فِيهِ ﴾<sup>(١)</sup>، ﴿ وَالمُؤْمِنُونَ وَالمُؤْمِنَاتُ بَعْضُهُمْ أَوْلِبَاءُ بَـعْضٍ يَأْمُرُونَ بِـالمَعْرُوفِ وَيَنْهَوْنَ عَنِ المُنْكَرِ ﴾<sup>(٢)</sup>.

وإذا لا حظنا الجانب التطبيقي من دور النبوّة الذي مارسه خاتم المرسلين عَلَيْهُ نجد مدى إصرار الرسول على إشراك الأُمّة في أعباء الحكم ومسؤوليات خلافة الله في الأرض، حتّى أنّه في جملةٍ من الأحيان كان يأخذ بوجهة النـظر الأكثر أنصاراً مع اقتناعه شخصياً بعدم صلاحيتها؛ وذلك لسببٍ واحد، وهـو أن يُشعِر الجماعة بدورها الإيجابي في التجربة والبناء.

الوصاية على الثورة ممثَّلة في الإمام:

وليس صنع مجتمع التوحيد بالأمر الهيِّن؛ لأنَّه ثورة على الجاهلية بكلَّ جذورها، وتطهير للمحتوى النفسي والفكري للمجتمع من جذور الاستغلال ومشاعره ودوافعه؛ ومن هناكان شوط الثورة أطول عادةً من العمر الاعـتيادي للرسول القائد، وكان لابدً للرسول أن يترك الثورة في وسط الطـريق ليـلتحق بالرفيق الأعلى وهي في خضمً أمواج المعركة بين الحقّ والباطل : ﴿ وَمَا مُحَمَّدُ إِلَّا رَسُولُ قَدْ خَلَتْ مِنْ قَبْلِهِ الرُّسُلُ أَفَإِنْ مَاتَ أَوْ قُتِلَ انْقَلَبْتُمْ عَلَى أَعْقَابِكُمْ وَمَـن يَنْقَلِبْ عَلَى عَقِبَيْهِ فَلَنْ يَضُرَّ اللهِ شَيْئاً ﴾<sup>(٢)</sup>.

ومن الواضح أنَّ الحفاظ على الثورة \_وهي بعد لم تحقُّق بـصورةٍ نـهائيةٍ مجتمع التوحيد \_يفرض أن يمتدَّ دور النبيَّ في قائدٍ ربّانيّ يمارس خلافة الله على

- (١) الشورئ : ١٣.
  - (٢) التوبة : ٧١.
- (٣) آل عمران : ١٤٤.

الأرض وتربية الجماعة وإعدادها، ويكون شهيداً في نفس الوقت. وهذا القـــائد الربّاني هو الإمام.

ويجب أن يكون معصوماً؛ لأنّه يستقطب الخطّين معاً، ويـمارس ـوفـقاً لظروف الثورة \_خطّ الخلافة الى جانب خطّ الشهادة معاً. وعصمة الإمام تعني أن يكون قد استوعب الرسالة التي جاء بها الرسول القائد استيعاباً كاملاً بكلّ وجوده وفكره ومشاعره وسلوكه، ولم يعِش لحظةً شيئاً من رواسب الجاهلية وقيمها، ولم تُدنِّسه الجاهلية بأنجاسها ولم تُلبِسه المدلهمّات من ثيابها<sup>(۱)</sup>؛ لكي يكون قادراً على الجمع بين الخطّين في دورٍ واحدٍ يمارس فيه عملية التغيير دون أن يتغيّر، ومواصلة الإشعاع النبويّ دون أن يخفت، واتّخاذ القرارات النابعة بكامل حجمها من الرسالة التي يحملها دون أدنيٰ تأثّرٍ بالوضع الجاهلي الذي يقاومه.

فالإمام كالنبيِّ شهيد وخليفة مَّنه في الأرض من أجل أن يواصل الحفاظ على الثورة وتحقيق أهدافها، غير أنَّ جزءاً من دور الرسول بكون قد اكتمل، وهو إعطاء الرسالة والتبشير بها، والبدء بالثورة الاجتماعية على أساسها. فالوصيّ ليس صاحب رسالة ولا يأتي بدينٍ جديد، بل هو المؤتّمَن على الرسالة والثورة التي جاء بها الرسول.

والإمامة ظاهرة ربّانية ثابتة عـلى مـرّ التأريـخ، وقـد اتّـخذت شكـلين ربّانيّين :

أحدهما : شكل النبوّة التابعة لرسالة النبيّ القائد، فقد كان فـي كــثيرٍ مــن الأحيان يخلف النبيّ الرّسول أنبياءٌ غير مرسلَين يكلَّفون بحماية الرسالة القائمة

 <sup>(</sup>۱) بحار الأنوار ۱۰۱ : ۲۰۰ ، باب زیاراته صلوات الله علیه المطلقة \_ زیارة وارث ، الحدیث
 ۲۲.

ومواصلة حملها، وهؤلاء أنبياء يوحىٰ إليهم، وهم أئمّة بمعنى أنّهم أوصياء على الرسالة وليسوا أصحاب رسالة : ﴿ وَوَهَبْنَا لَهُ إِسْحَاقَ وَيَغْقُوبَ نَافِلَةً وكُلًا جَعَلْنَا صَالِحِينَ \* وَجَعَلْنَاهُمْ أَئِمَّةً يَهْدُونَ بِأَهْرِنَا وَأَوْحَـيْنَا إِلَـيْهِمْ فِـعْلَ الخَـيْرَاتِ ﴾<sup>(١)</sup>، ﴿ وَجَعَلْنَاهُ هُدى لِبَني إِسْرَائِيلَ \* وَجَعَلْنَا مِنْهُمْ أَئِمَّةً يَهْدُونَ بِأَسْرِنَا لَـمَّا صَـبَرُوا

والشكل الآخر : هو الوصاية بدون نبوّة، وهذا هـو الشكـل الذي اتّـخذه رسول الله ﷺ بأمرٍ من الله تعالى، فعيَّن أوصياءه الاثني عشر<sup>(٣)</sup> من أئـمّة أهـل البيت، ونصّ على وصيّه المباشر بعده عليٍّ بن أبي طالبٍ فـي أعـظم مـلاً مـن المسلمين.

ولعلّ الذي يحدِّد هذا الشكل أو ذاك مدى إنجاز الرسول القائد لتبليغ رسالته، فإذا كان قد أكمل تبليغها أخذت السماء بالشكل الثاني، كما هو الحال بالنسبة إلى سيّد المرسلين كما نصّ القرآن الكريم : ﴿ ٱلْيَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ وِيـنَكُمْ وأَتْمَمْتُ عَلَيكُمْ نِعْمَتي وَرَضِيْتُ لَكُمُ الإِسْلَامَ وِيـنَاً ﴾<sup>(ع)</sup>. وإذا كانت الرسالة والثورة بحاجةٍ إلى وحي مستمرٌّ واتصالٍ مباشرٍ بما تتنزّل به الملائكة من قرارات السماء اتّخذ الشكل الأول.

ويلاحظ في تأريخ العمل الربّاني على الأرض أنّ الوصاية كانت تُـعطىٰ غالباً لأشخاصٍ يرتبطون بالرسول القائد ارتباطاً نسبياً أو لذرّيته وأبنائه، وهذه

- (١) الأنبياء : ٧٢\_٧٣.
- (٢) السجدة : ٢٢ ـ ٢٤.
- (٣) الكافي ١ : ٢٩٢ ـ ٣٢٨ من كتاب الحجّة.
  - (٤) المائدة : ٣.

الظاهرة لم تتفق فقط في أوصياء النبيّ محمدٍ ﷺ، بل اتّفقت في أوصياء عددٍ كبيرٍ من الرسل، قال الله سبحانه وتعالى : ﴿ وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا نُوحًاً وَإِبْرَاهِيمَ وَجَـعَلْنَا فـي ذُرِّيَّتِهِمَا النُّبُوَّةَ وَالْكِتَابَ ﴾<sup>(١)</sup>، ﴿ وَوَهَبْنَا لَهُ إِسْحَاقَ وَيَعْقُوبَ كُـلاً هَـدَيْنَا وَنُـوحاً هَدَيْنَا مِنْ قَبْلُ وَمِنْ ذُرِّيَّتِهِ دَاوُدَ وَسُلَيْمانَ ﴾<sup>(٢)</sup>.

فاختيار الوصيِّ كان يتم عادة من بين الأفراد الذين انحدروا من صاحب الرسالة ولم يروا النور إلا في كنفه وفي إطار تربيته، وليس هذا من أجل القرابة بوصفها علاقةً ماديةً تشكّل أساساً للتوارث، بل من أجل القرابة بوصفها تشكّل عادةً الإطار السليم لتربية الوصيّ وإعداده للقيام بدوره الربّاني. وأمّا إذا لم تحقِّق القرابة هذا الإطار فلا أثر لها في حساب السماء، قال الله تعالى : ﴿ وَإِذَ ابْسَتَلَىَ إِبْرَاهِيمَ رَبَّهُ بِكَلِمَاتٍ فَأَتشَهُنَّ قَالَ إِنِّي جَاعِلُكَ لِلنَّاسِ إِمَاماً قَالَ وَمِنْ ذُرَّيَّتي قَالَ لَا يَنالُ عَهْدِي الظَّالِمِينَ ﴾<sup>(٣)</sup>.

## المرجعية بوصفها المرحلة الثالثة من خطَّ الشهادة :

وقد قُدِّر للإمامة بعد وفاة الرسول الأعظم ﷺ أن تُحرَم مـن المـمارسة الفعلية لخلافة الله في الأرض ومواصلة القيادة السياسية والاجـتماعية للـتجربة التي خلِّفها النبيَ ﷺ، وتولَّىٰ هذه الخلافة عمَلياً عدد من الصحابة على التعاقب وفقاً لأشكالِ مختلفةٍ من الاختيار.

وحاولت الأمّة بقيادة هؤلاء الصحابة أن يواصلوا قيادة التجربة مع

- (١) الحديد : ٢٦.
- (٢) الأنعام : ٨٤.
- (٣) البقرة : ١٢٤.

الاحتفاظ ـفي بداية الأمر ـللإمامة بخطَّ الشهادة، فقد اعتُبر الإمام عليّ شهيداً، أي مشرفاً وميزاناً إيديولوجياً وإسلامياً للحقّ والباطل، حتّى قال عـمر مـرّاتٍ عديدةً : «لولا عليّ لَهلَك عمر»<sup>(۱)</sup>، وقال للإمام : «أعوذ بالله أن أعيش في قومٍ لستّ فيهم يا أبا الحسن»<sup>(۲)</sup>، وقال : «كاد يهلك ابن الخطّاب لولا عليّ»<sup>(۳)</sup>، وقال : «اللهمّ لا تُبقِني لمعضلةٍ ليس فيها أبو الحسن»<sup>(٤)</sup>.

ولكن سرعان ما انتُزِع هذا الدور أيضاً من الإمام، وجَرَّدت السلطةُ الإمامَ عليّاً من كلا الخطّين، وتراكمت من خلال التطبيق الأخطاء، وفَسَحت خلافة عثمان للعناصر المستغلّة أن تظهر على المسرح من جديدٍ، وأخذت الرواسب التي كانت في طريق الاستئصال تبرز شيئاً بعد شيء، واستيقظت مطامع المستغلّين الذين حاربوا الإسلام بالأمس، وأدّىٰ ذلك بالتدريج إلى استيلاء أعداء الإسلام القدامىٰ على الحكم بعد عصر الخلفاء، إذ أعلن معاوية عن نفسه خليفةً للمسلمين بقوّة الحديد والنار، وكان ذلك أعظم مأساةٍ في تأريخ الإسلام.

ولم يترك الأئمّة ـ على الرغم من إبعادهم عن مركزهم الطبيعي في الزعامة الإسلامية ـ مسؤوليّاتهم القيادية، وظلّوا باستمرارٍ التجسيدَ الحيَّ الثوريَّ للإسلام والقوةَ الرافضةَ لكلّ ألوان الانحراف والاستغلال، وقد كلَّف الأئمّة ذلك حـياتهم الواحد بعد الآخر واستُشهِد الأئمّة الأحد عشر من أهل البيت بين مجاهدٍ يـخرّ

- (١) الفصول المهمّة : ٣٤، والرياض النضرة ٣ : ١٦٢.
- (۲) ذخائر العقبى : ۸۲، ومنتخب كنز العمّال هامش مسند أحمد ۲ : ۳۵۲، وتأريخ دمشق لابن عساكر ٤٢ : ٤٠٧.
  - (٣) كفاية الطالب : ٢١٩، والغدير ٦ : ١٠٦.
  - (٤) تذكرة الخواصّ : ١٣٧، والرياض النضرة ٣ : ١٦١، مع اختلاف في التعبير .

| 104 |  | لبهادة الأنبياء | الإنسان ون | خلافة |
|-----|--|-----------------|------------|-------|
|-----|--|-----------------|------------|-------|

صريعاً في ساحة الحرب ومجاهدٍ يعمل من أجل كرامة الأمّة ومقاومة الانحراف فيُغتال بالسيف أو السمّ.

وقد فَرض هذا الواقع المرير \_ضمن تفصيلاتٍ لا يتّسع لها هذا البحث \_أن يقرِّر الإمام الثاني عشر بأمرٍ من الله تعالى التواري عن الأنظار انـتظاراً لِلَّحظة المناسبة التي تتهيّأ فيها الظروف الموضوعية للظهور وإنشاء مجتمع التوحيد فـي العالم كلّه.

وكانت غيبة الإمام صدمةً مريرةً لقواعده الشعبية، وكان بالإمكان أن تؤدّي إلى تفتّتها وضياعها، غير أنّ الإمام تدرّج في الغيبة علاجاً لآثار هذه الصدمة، فبدأ بالغيبة الصغرى التي كان يتّصل فيها مع الخواصّ من شيعته حتّى أَلِفَ المسلمون هذا الوضع فأعلن عن الغيبة الكبرى، وبذلك بدأت مرحلة جديدة من خطّ الشهادة تمثّلت في المرجعية.

وتميّز في هذه المرجلة خطَّ الشهادة عن خطَّ الخلافة بعد أن كانا مندمجَين في شخص النبيّ أو الإمام؛ وذلك لأنّ هذا الاندماج لا يصعّ إسلامياً إلّا في حالة وجود فردٍ معصومٍ قادرٍ على أن يمارس الخطّين معاً، وحين تخلو الساحة من فردٍ معصومٍ فلا يمكن حصر الخطّين في فردٍ واحد.

فخطَّ الشهادة يتحمَّل مسؤوليته المرجع على أساس أنَّ المرجعية استداد للنبَّوة والإمامة على هذا الخطَّ.

وهذه المسؤولية تفرض:

أوَّلاً : أن يحافظ المرجع على الشريعة والرسالة ويردَّ عنها كيد الكائدين وشبهات الكافرين والفاسقين.

ثانياً : أن يكون هذا المرجع في بيان أحكام الإسلام ومفاهيمه مـجتهداً، ويكون اجتهاده هو المقياس الموضوعي للأمّة من النـاحية الإسـلامية، وتــمتدّ

مرجعيته في هذا المجال إلى تحديد الطابع الإسلامي لا للمعناصر الشابتة من التشريع في المجتمع الإسلامي فقط ، بل للعناصر المتحرّكة الزمنية أيضاً ، باعتبار ه هو الممثّل الأعلى للإيديولوجية الإسلامية.

ثابئاً : أن يكون مشرفاً ورقيباً على الأمّة، وتفرض هذه الرقابة عـليه أن يتدخّل لإعادة الأمور إلى نصابها إذا انحرفت عـن طـريقها الصـحيح إسـلامياً وتزعزعت المبادئ العامة لخلافة الإنسان على الأرض.

والمرجع الشهيد معيَّن مـن قـبل الله تـعالى بـالصفات والخـصائص، أي بالشروط العامة في كلّ الشهداء التي تقدم ذكرها، ومعيَّن من قبل الأمّة بالشخص؛ إذ تقع على الأمّة مسؤولية الاختيار الواعي له.

وأمّا خطّ الخلافة الذي كان الشهيد المعصوم يمارسه فما دامت الأمّة محكومةً للطاغوت ومقصيّةً عن حقّها في الخلافة العمامة فمهذا الخطّ يمارسه المرجع، ويندمج الخطّان حينئذ مالخلافة والشهادة مافي شخص المرجع.

وليس هذا الاندماج متوقّفاً على العصمة؛ لأنّ خطَّ الخلافة في هذه الحالة لا يتمثّل عملياً إلّا في نطاقٍ ضيَّقٍ وضمن حدود تصرّفات الأشخاص، وما دام صاحب الحقّ في الخلافة العامة قاصراً عن ممارسة حقّه نتيجةً لنظامٍ جبّارٍ فيتولّىٰ المرجع رعاية هذا الحقّ في الحدود الممكنة، ويكون مسؤولاً عن تسربية هـذا القاصر وقيادة الأمّة لاجتياز هذا القصور وتسلّم حقّها في الخلافة العامة.

وأمّا إذا حرّرت الأمّة نفسها فخطّ الخلافة ينتقل اليها، فهي التي تـمارس القيادة السياسية والاجتماعية في الأمّة بتطبيق أحكام الله وعلى أساس الركائز المتقدمة للاستخلاف الربّاني.

وتمارس الأمّة دورها فـي الخـلافة فـي الإطـار التشـريعي للـقاعدتين القرآنيتين التاليتين :

وَأَمْرُهُمْ شُورَى بَيْنَهُمْ ﴾<sup>(۱)</sup>.

أَدُوالمُؤْمِنُونَ وَالمُؤْمِنَاتُ بَعْضُهُمْ أَوْلِيَاءُ بَعْضٍ يَأْمُرُونَ بِالمَعْرُوفِ وَيَنْهَوْنَ عَن المُنْكَر ﴾<sup>(٢)</sup>.

فإنّ النصّ الأول يعطي للأمّة صلاحية ممارسة أمورها عن طريق الشورى ما لم يرد نصّ خاصّ على خلاف ذلك، والنصّ الثاني يتحدّث عن الولاية وأنّ كلّ مؤمنٍ وليّ الآخرين. ويريد بالولاية تولّي أموره بقرينة تفريع الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر عليه، والنصّ ظاهر في سريان الولاية بين كـلّ المـؤمنين والمؤمنات بصورةٍ متساوية.

وينتج عن ذلك الأخذ بمبدأ الشورى وبرأي الأكثرية عند الاختلاف.

وهكذا وزّع الإسلام في عصر الغيبة مسؤوليات الخطّين بـين المـرجـع والأمّة، بين الاجتهاد الشرعي والشورى الزمـنية، فـلم يشأ أن تـمارس الأمّـة خلافتها بدون شهيدٍ يضمن عدم انحرافها ويشرف على سلامة المسيرة ويحدّد لها معالم الطريق من الناحية الإسلامية، ولم يشأ من النـاحية الأخـرى أن يـحصر الخطّين معاً في فردٍ ما لم يكن هذا الفرد مطلقاً، أي معصوماً.

وبالإمكان أن نستخلص من ذلك : أنَّ الإسلام يتَّجه إلى توفير جوّ العصمة بالقدر الممكن دائماً، وحيث لا يوجد على الساحة فرد معصوم ـ بـل مـرجـع شهيد ـ ولا أمّة قد أنجزت ثورياً بصورةٍ كاملةٍ وأصبحت مـعصومةً فـي رؤيـتها النوعية ـ بل أمّة لا تزال في أوّل الطريق ـ فلاً بدَّ أن تشترك المرجعية والأمّة في ممارسة الدور الاجتماعي الربّاني بتوزيع خطّي الخلافة والشهادة وفقاً لما تقدم.

(۱) الشوري : ۳۸.

(٢) التوبة : ٧١.

| الحياة | يقود | الإسلام | •••••• | 177 |
|--------|------|---------|--------|-----|
|--------|------|---------|--------|-----|

ومن الضروري أن يلاحظ أنّ المرجع ليس شهيداً على الأمّة فقط ، بل هو جزء منها أيضاً ، وهو عادةً من أوعىٰ أفراد الأمّة وأكثرها عطاءً ونزاهة ، وعلى هذا الأساس وبوصفه جزءاً من الأمّة يحتلّ موقعاً من الخلافة العامّة للإنسان عسلى الأرض ، وله رأيه في المشاكل الزمنية لهذه الخلافة وأوضاعها السياسية بقدر ما له من وجودٍ في الأمّة وامتدادٍ اجتماعيّ وسياسيّ في صفوفها . وهكذا نعرف أنّ دور المرجع كشهيدٍ على الأمّة دور ربّاني لا يمكن التخلّي عنه ، ودور ه في إطار الخلافة العامّة للإنسان على الأرض دور بشري اجتماعي يستمدّ قيمته وعمقه من مدى وجود الشخص في الأمّة و ثقتها بقيادته الاجتماعية

والسياسية.

النجف الأشرف ١٥ ربيع الثاني ١٣٩٩ ه

4)C`@<u>#</u>@/OIÞ الإسلام يقود الحياة منابع القدرة في الدولة الإسلامية بحث في القدرات الهائلة التي تتميّز بها الدولة الإسلاميّة في مجال التطوير الحضاري للأمة والقضاء على أوضاع التخلف ١٥ ـ التركيب العقائدي للدولة الإسلامية. ٥ ٢ - تركيب الفرد المسلم في واقعنا المعاصر. 

بيس ألِلَّهُ التَّمْزَ التَّجِيرِ فِ

إنَّ الدولة الإسلامية تارةً تُدرس بما هي ضرورة شرعية؛ لأنَّها إقامة لحكم الله على الأرض وتجسيد لدور الإنسان في خلافة الله، وأخرى تدرس على ضوء هذه الحقيقة ولكن من ناحية معطياتها الحضارية العظيمة وقدراتها الهمائلة التمي تتميِّز بها عن أيَّ تجربةٍ اجتماعية أخرى.

وهذا ما نريد التحدّث عنه فـي هـذه الحـلقة لنـعرف بـوضوح أنّ الدولة الإسلامية ليست ضرورةً شـرعيةً فـحسب، بـل هـي إضـافةً إلى ذلكً ضـرورة حضارية؛ لأنّها المنهج الوحيد الذي يمكنه تفجير طاقات الإنسـان فـي العـالم الإسلامي والارتفاع به إلى مركزه الطبيعي على صعيد الحضارة الإنسانية وإنقاذه ممّا يعانيه من ألوان التشتّت والتبعية والضياع.

وفي ما يلي نوضّح هذه الحقيقة من خلال استعراض مميّزات الدولة الإسلامية في نقطتين رئيسيّتين كما يلي : أولاً : في التركيب العقائدي الذي يميّز الدولة الإسلامية . ثانياً : في التركيب العقائدي والنـفسي للـفرد المسـلم فـي واقـع عـالمنا الإسلامي اليوم .

## ١ \_ التركيب العقائدي للدولة الإسلامية

أ \_ التركيب العقائدي للدولة وهدف المسيرة :

كلّ مسيرةٍ واعيةٍ لها هدف، وكلّ حركةٍ حـضاريةٍ لهـا غـاية تـتّجه نـحو تحقيقها، وكلّ مسيرةٍ وحركةٍ هادفةٍ تستمدّ وقودها وزخم اندفاعها من الهـدف الذي تسير نحوه وتتحرّك الى تحقيقه، فالهدف هو وقود الحركة، وهو في نفس الوقت القوة التي تمتصّها عند تحقّق الهدف، فتتحوّل الحركة الى سكونٍ باستنفادها لهدفها.

خذ إليكَ أيّ فردٍ يسعىٰ بجدٍّ في سبيل الحصول على درجةٍ علميةٍ وشهادةٍ معيّنةٍ، فإنّك تلاحظ أنّ الجذوة تظلّ متّقدةً في نفسه تدفعه باستمرارٍ نحو تحقيق الهدف الذي يسعى للحصول عليه، حتى إذا أنجز ذلك انطفأت الجـذوة وانـتهى التحرّك، وفقد أيَّ مبررٍ للبقاء ما لم يبرز هدف جديد.

والشيء نفسه يصدق على المجتمعات، فإنّها كـلّما تـبنّت فـي تـحرّكـها الحضاري هدفاً أكبر استطاعت أن تواصل السير وتعيش جذوة الهـدف شـوطاً أطول، وكلّما كان الهدف محدوداً كانت الحركة محدودةً واستنفد التطوّر والإبداع قدرته على الاستمرار بعد تحقّق الهدف المحدود.

ومن هنا واجهت المادّية التأريخية مشكلةً في ما يتّصل بتصوّراتـها عـن

مسار النطوّر البشري وفقاً لقوانين الديالكتيك، وهي أنّ الهدف اللاواعسي الذي تفترضه الماركسية لحركة التأريخ ومسيرة الإنسان هو إزالة العوائق الاجتماعية عن نموِّ القُوى المنتجة ووسائل الإنتاج، وذلك بالقضاء عـلى المـلكية الخـاصّة وإقامة المجتمع الشيوعي. فإذاكان هذا هو هدف المسيرة فهذا يعني أنّها ستتوقّف وأنّ التطوّر سيتجمّد في اللحظة التي يقوم فيها المجتمع الشيوعي.

إنّ تحرير وسيلة الإنتاج من علاقات التوزيع المعيقة إذا كان هـو الهـدف المحرِّك للتأريخ، فسوف يتوقَف التأريخ عند تحريرها، وتجفّ كلّ ما في الإنسان من طاقات التطور والإبداع.

والحقيقة أنّ الهدف الوحيد الذي يضمن للتحرّك الحضاري للإنسان أن يواصل سيره وإشعاعه وجذوته باستمرارٍ هو الهدف الذي يقترب مـنه الإنسـان باستمرار، ويكتشف فيه \_كلّما اقترب منه \_ آفاقاً جديدةً وامتداداتٍ غير منظورةٍ تزيد الجذوة اتّقاداً والحركة نشاطاً والتطور إبداعاً.

وهنا يأتي دور الدولة الإسلامية لتضع الله هدفاً للمسيرة الإنسانية، وتطرح صفات الله وأخلاقه كمعالم لهذا الهدف الكبير، فالعدل والعـلم والقـدرة والقـوة والرحمة والجود تشكِّل بمجموعها هدف المسيرة للـجماعة البشـرية الصـالحة، وكلَّما اقتربت خطوةً نحو هذا الهدف وحقّقت شيئاً منه انفتحت أمامها آفاق أرحب وازدادت عزيمةً وجذوةً لمواصلة الطريق؛ لأنَّ الإنسان المـحدود لا يـمكن أن يصل إلى الله المطلق ولكنّه كلّما توغّل في الطريق إليه اهتدى إلى جديدٍ وامتد به السبيل سعياً نحو المزيد : ﴿ وَالَّذِينَ جَاهَدُوا فِينَا لَنَهْدِيَنَّهُمْ سُبُلَنَا ﴾ <sup>(1)</sup>. ومن هنا نلاحظ أنَّ إنسان الدولة الإسلامية ـالذي انظلق في مطلع تأريخ

(١) العنكبوت : ٦٩.

هذه الأمّة لكي يصنع التأريخ من جديدٍ لم تنطفئ الشعلة في نفسه طيلة المدّة التي كان الله تعالى هدفه الحقيقي فيها، بل كان يستمدّ من العـدل المـطلق الذي يمتّله هذا الهدف العظيم وقود معركته التي لا تنتهي وتحرّكه الذي لا يخمد ضدّ ظلم الظالمين وجبروت الطغاة، لا في قريته فحسب، ولا في جـزيرته خـاصّةً ولا بين أفراد قومه فقط، بل في كلّ أرجاء الدنيا.

وقد اهتزّ كسرى بجبروته حينما سأل عبادة بن الصامت مستهزئاً عمّا دعا المسلمين إلى النفكير في غزو إمبراطوريته، فردَّ عليه بأنّ الجيش الإسلامي جاء لتحرير المظلومين<sup>(۱)</sup>.

وهذا يعني أنّ العدل المطلق لا ينفد وأنّ الهدف المطلق يظلّ دائماً قــادراً على التحريك والعطاء : ﴿ قُلْ لَوْ كَانَ البَحْرُ مِدَاداً لِكَلِمَاتِ رَبِّي لَنَفِدَ البَحْرُ قَبْلَ أَنْ تَنْفَدَ كَلِمَاتُ رَبِّى وَلَوْ جِئْنَا بِمِثْلِهِ مَدَدَاً ﴾<sup>(١)</sup>.

فالتركيب العقائدي للدولة الإسلامية \_الذي يقوم على أساس الإيمان بالله وصفاته ويجعل من الله هدفاً للمسيرة وغايةً للتحرّك الحضاري الصالح على الأرض \_ هو التركيب العقائدي الوحيد الذي يمدّ الحركة الحضارية للإنسان بوقودٍ لا ينفد.

ومن أجل ذلك شجب الإسلام أيَّ اتِّجاءٍ إلى تـحويل الأهـداف النسـبية والمرحلية إلى هدفٍ مطلق؛ لأنّ ذلك يعيق الحركة عن الاستمرار وتجاوز الهدف النسبي في مرحلةٍ تالية.

(١) راجع الكامل في التأريخ ٢ : ٤٦٣ **، والبداية والنهاية ٧ : ٤**٦ ، وفيها القائل هو ربعي بسن عامر ، وليس عبادة بن الصامت . (٢) الكهف : ١٠٩ .

فالمسلم حينما يقاوم الظلم في قريته أو في بلده أو في بني قـومه مـثلاً، لا يعزل هذا الظلم عن أيّ ظلم آخر يمارسه الجبّارون على الأرض، ولا يجعل إزالة هذا الظلم خـاصّةً هـدفاً نـهائياً ومطلقاً له؛ لأنّ فـي ذلك إقـراراً ضـمنياً بما يمارس من ظلم في أرجاء العالم، وإنّما يقاوم الظلم الذي يواجهه في محيطه بوصفه ظلماً من الإنسان لأخيه الإنسان. وبذلك وحده يكون قادراً على إعادة دور عبادة بن الصامت الذي انطلق مع إخوانه من جزيرة العرب لكـي يـحرّروا الفلاحين المظلومين في أقصى بلاد فارس.

# ب \_ أخلاقية التركيب العقائدي للدولة وتحرير الإنسان من الانشداد إلى الدنيا:

إنَّ إقامة الحقّ والعدل وتحمّل مشاق البناء الصالح بحاجةٍ إلى دوافعَ تنبع من الشعور بالمسؤولية والإحساس بالواجب، وهذه الدوافع تواجه دائماً عـقبةً تحول دون تكوّنها أو نموّها.

وهذه العقبة هي الانشداد إلى الدنيا وزينتها والتعلّق بالحياة على هذه الأرض مهما كان شكلها، فإنّ هذا الانشداد والتعلّق يـجمّد الإنسان فـي كـثيرٍ من الأحيان ويوقف مساهمته في عملية البناء الصالح؛ لأنّ المساهمة فـي كـلّ بناءٍ كبيرٍ تعني كثيراً من ألوان الجهد والعطاء، وأشكالاً من التضحية والأذى في سبيل الواجب، وتحمّلاً شجاعاً للحرمان مـن أجـل سـعادة الجـماعة البشـرية ورخائها.

وليس بإمكان الإنسان المشدود إلى زخارف الدنـيا والمـتعلِّق بأهـداف الحياة الأرضية أن يتنازل عن هذه الطيِّبات الرخيصة ويخرج عن نطاق هـمومه اليومية الصغيرة إلى هموم البناء الكبيرة، فلابدٌ لكي تجنّد طاقات كلّ فردٍ للبناء

الكبير من تركيبٍ عقائديٍّ له أخلاقية خاصّة تربّي الفرد على أن يكون سيّداً للدنيا لا عبداً لها، ومالكاً للطيّبات لا مملوكاً لها، ومتطلِّعاً إلى حياةٍ أوسع وأغنى مـن حياة الأرض، ومؤمناً بأنّ التضحية بأيَّ شيءٍ على الأرض هي تحضير بـالنسبة إلى تلك الحياة التي أعدّها الله للمتّقين من عباده.

وهذا هو التركيب العقائدي الذي تملكه الدولة الإسلامية ممثَّلاً في تعاليم القرآن الكريم والإسلام التي تحدَّد المعالم العامة لأخلاقيته : ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لاَ تُلْهِكُمْ أَمْوَالُكُمْ وَلَا أَوْلَادُكُمْ عَنْ ذِكْرِ اللهِ وَمَنْ يَغْعَلْ ذَلِكَ فَأُولَـئِكَ هُـمُ الخَاسِرُونَ ﴾<sup>(1)</sup>، ﴿ وَاعلَمُوا أَنَّمَا أَمْوَالُكُمْ وَأَوْلَادُكُمْ فِـنْنَةً وَأَنَّ اللهَ عِـنْدَهُ أَجْرُ عَظِيمٌ ﴾<sup>(1)</sup>. وقال الرسول الأعظم : «من أصبح والدنيا أكبر همّه فليس من الله في شيء »<sup>(1)</sup>. وقال : «حبّ الدنيا رأس كلِّ خطيئة »<sup>(1)</sup>.

فالتعلَّق بالدنيا والانشداد إليها أساس كلَّ انحرافٍ، وحمل همومها يـعتبر تخلَّياً عن دور الخلافة الرشيدة على الأرض، والانغماس في طـيّباتها ولهـوها يعني تناسي ذكر الله والالتهاء عن كلَّ ما يمثّله هذا الإله الواحد العظيم من قـيمٍ توجَّه المسيرة وتحدَّد الهدف وتشدّ الإنسان إلى السماء.

ومن أجل أن ينتزع الإسلام من الفرد المسلم هذا التعلق الشديد بالدنيا وهمومها أعطىٰ للدنيا حجمها الطبيعي، فالدنيا حينما تتّخذ كهدفٍ تتعارض مع الآخرة \_أي مع عملية البناء العظيمة التي تدعو إليها الآخرة وتحت عليها \_تتحوّل

- (١) المنافقون : ٩.
- (٢) الأنفال : ٢٨.
- (٣) المستدرك للحاكم ٤ : ٣١٧، كتاب الرقاق.
- (٤) مستدرك الوسائل ١٢ : ٤٥، الباب ٦٢ من أبواب جهاد النفس، الحديث ١٤.

من دارٍ للتربية إلى أرضٍ لِلَّهو والفساد : ﴿ أَنَّمَا الحَيَاةُ الدُّنْيَا لَعِبٌ وَلَــهُوُ وَزِيـنَةُ وَتَفَاخُرُ بَيْنَكُمْ وَتَكَاثُرُ في الأَمْوَالِ وَالأَوْلَادِ ﴾<sup>(١)</sup>، ﴿ زُيِّنَ لِلنَّاسِ حُبُّ الشَّهَوَاتِ مِنَ النِّسَاءِ وَالبَنِينَ وَالقَنَاطِيرِ المُقَنْطَرَةِ مِنَ الذَّهَبِ وَالفِضَّةِ وَالخَيْلِ المُسَوَّمَةِ وَالأَسْعَامِ وَالْحَرْثِ ذَلِكَ مَتَاعُ الحَيَاةِ الدُّنْيَا وَاللهُ عِنْدَهُ حُسْنُ المآبِ ﴾<sup>(١)</sup>.

وأمّا حينما تتّخذ الدنيا طريقاً للآخرة \_أي أداة ينمّي الإنسان في إطار خيراتها وجوده الحقيقي وعلاقته بالله وسعيه المستمرّ نحو المطلق في عملية البناء والإبداع والتجديد \_ فإنّ الدنيا تتحوّل في هذه النظرة العظيمة من كونها مسرحاً للتنافس والتكالب على العال الى مسرح للـبناء الصالح والإبـداع المستمرّ : ﴿ وَابْتَغِ فِيمَا آتَاكَ اللهُ الدَّارَ الآخِرَةَ وَلَا تَنْسُ نَصِيبَكَ مِنَ الدُّنْيَا وَأَحْسِنْ كَمَا أَحْسَنَ اللهُ إِلَيْكَ وَلَا تَبْعِ الفَسَادَ في الأَرْضِ إِنَّ اللهُ لا يُحِبُّ المُفْسِدِينَ ﴾ (<sup>1)</sup>. وجاء في الحديث : «بع دنياك بآخرتك تربحهما جميعاً ولا تَبعُ آخرتك بدنياك فتخسرهما جميعاً»<sup>(3)</sup>.

ولم يطرح الإسلام النظرة الطريقية إلى الدنيا بوصفها مجرّد تصورٍ ذهــنيٍّ بحت، بل ربط النظرة بالسلوك الذي يجسَّدها، ودعا إلى إنزال هــذه النــظرة إلى مستوىٰ الواقع والتعامل مع طيّبات الدنيا على أساسها.

وقد حدّد الإسلام التعبير العملي لهذه النظرة، فقال الرسول ﷺ ألهـاكـم التكاثر يقول ابن آدم: مالي مالي، وهل لك من مالك إلّا ما تصدّقت فأبقيت أو

- (۱) الحديد : ۲۰.
- (۲) آل عمران : ۱٤.
  - (۳) القصص : ۷۷.
- (٤) بحار الأنوار ١٣ : ٤٢٢، الحديث ١٧.

١٧٢ ..... الإسلام يقود الحياة

منابع القدرة في الدولة الإسلاميّة ..... ١٧٣ أكلت فأفنيت أو لبست فأبليت ؟ »<sup>(١)</sup>.

فلكلّ إنسانٍ يؤمن بالنظرة الإسلامية إلى الدنيا ويجسِّدها في سلوكه أن يأخذ من الدنيا ويستمتع بالحلال من طيّباتها بقدر حاجته؛ لأنّ الدنيا وضعت في الأساس لسدّ الحاجة لا للاكتناز والتكاثر، وما دامت لا تشكَّل للانسان هـدفه وإنّما تجدَّد قدرته باستمرارٍ على مواصلة الكدح في طريقه إلى ربّـه وتحقيق هدفه، فمن الطبيعي أن يأخذ الإنسان منها حاجته ويوظّف الباقي للهدف الكبير؛ لأنّه إذا احتكر لنفسه أكثر من حاجته تـحوّلت الدنيا بـالنسبة إليه إلى هـدف وخسر بذلك دوره الصالح على الأرض، وجنى على الخطّ الطـويل ثـمار ذلك فيما سيؤدي إليه الانحراف عن أهداف المسيرة الرشـيدة مـن ألوان الاسـتغلال والظلم والانحراف، ولهذا قال الرسول تيكيَّلُة : «من أخذ من الدنيا فوق ما يكفيه فقد أخذ حتفه وهو لا يشعر»<sup>(٢)</sup>.

وبهذا البناء الصالح للمواطن في الدولة الإسـلامية يسـتطيع الإنسـان أن يتحرّر من مغريات الأرض ويرتفع عن الهموم الصـغيرة التـي تـفصله عـن الله ويعيش من أجل الهموم الكبيرة.

وبذلك يواجه أعظم مسؤوليات البناء بصدرٍ رحبٍ وقلبٍ مطمئنّ ونـفسٍ قويةٍ ومعادلةٍ حسابيةٍ رابحةٍ لا موضع فيها للخسارة بحالٍ من الأحوال : ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا هَلْ أَدُلُّكُمْ عَلَى تِجَارَةٍ تُنْجِيكُمْ مِنْ عَذَابٍ أَلِيمٍ \* تُؤْمِنُونَ بِاللهِ وَرَسُولِهِ وَتُجَاهِدُونَ فِي سَبيلِ اللهِ بِأَمْوالِكُمْ وَأَنْفُسِكُمْ ذَلِكُمْ خَيْرُ لَكُمْ إِنْ كُنْتُمْ تَعْلَمُونَ ﴾<sup>(\*)</sup>.

- المستدرك على الصحيحين ٤ : ٣٢٢، كتاب الرقاق، مع اختلاف يسير .
  - (٢) كنز العمّال ٣: ١٩٣، الحديث ٦١١٧ باختلافٍ يسير.
    - (٣) الصَفَّ : ١٠ ـ ١١.

ج \_ المدلولات السياسية في التركيب العقائدي للدولة الإسلامية :

و تقوم المدلولات السياسية في التركيب العقائدي للدولة الإسلامية بأدوارٍ عظيمةٍ في تنمية كلّ الطاقات الخيَّرة لدى الإنسان و توظيفها لخدمة الإنسان.

فمن تلك المدلولات استئصال الدولة الإسلامية لكلّ علاقات الاســتغلال التي تسود مجتمعات الجاهلية، وبتحرير الإنسان من اســتغلال أخــيه الإنســان في كلّ مجالات الحياة السياسية والاقتصادية والفكرية تُوفَّر للـمجتمع طـاقتان للبناء :

إحداهما : طاقة الإنسان المستغَلَّ الذي تمّ تحريره؛ لأنّ طاقته كانت تهدر لحساب المصالح الشخصية للآخرين ووقوداً لعملية التكاثر في الأموال وزيـنة الحياة الدنيا، بينما هي بعد التحرير طاقة بنّاءة لخير الجماعة البشرية.

والأخرى: طاقة الإنسان المستغِلَّ الذي كان يبدَّد إمكاناته فـي تشـديد قبضته على مستغِلَيه، بينما تعود هذه الإمكانات بعد التحرير إلى وضعها الطبيعي وتتحوّل إلى إمكانات بناءٍ وعمل.

وكم من قابلياتٍ وإمكاناتٍ تذوب في ظلّ حكم الطـاغوت وفــي إطـار علاقات الاستغلال، أو يمارس الظالمون تذويبها أو محاصرتها، بينما تجد لها في المناخ الحرّ الرشيد الذي تخلقه الدولة الإسلامية القدرة على النموّ والامتداد.

وتأريخ الإسلام في تجربته الفريدة أكبر شاهدٍ على ذلك، فـقد اسـتطاع الإسلام بما أعاده للإنسان من حريةٍ وكرامةٍ أن يسهيّئ المـناخ المـناسب للـنموّ والإبداع لكلّ إنسانٍ بقطع النظر عن عرقه ونسبه ومركزه وماله، واستطاع عـدد كبير ممّن كانوا عبيداً أو أشباه العبيد في مجتمعات الجاهلية أن يكونوا من قادة البشرية الأكفاء ونوابغها المبدعين في مختلف مجالات الحياة الفكرية والسياسية والعسكرية؛ وذلك لأنّ النموّ الصالح للفرد فـي الدولة الإسـلامية لا يـحدّده أيّ

اعتبارٍ سوى قدرات الفرد وقابلياته الخاصّة.

قال الإمام أمير المؤمنين عليّ عليه الصلاة والسلام لواليه على مصر : « ثمّ اعرف لكلّ امرى منهم ما أبلى ولا تضمَّنَّ بلاء امرى ًإلى غيره ولا تقصّرنَّ به دون غاية بلائه، ولا يدعونّك شرف امرى ً إلى أن تعظم من بـلائه مـاكـان صـغيراً ولاضعة امرى ًإلى أن تستصغر من بلائه ماكان عظيماً »<sup>(١)</sup>.

ومن المدلولات السياسية للدولة الإسلامية الوضع الواقعي الذي يعيشه الحاكم والحاكمون في الدولة الإسلامية، فإنّهم يعيشون مواطنين اعتياديّين في حياتهم الخاصّة وسلوكهم مع الناس ومساكنهم التي يسكنونها وعـلاقاتهم مع الآخرين.

وإنما أتحدّث هنا عن الوضع الواقعي للحاكم والحاكمين لأنّي أعـلم أنّ الوضع القانوني الذي لا يتجسّد في واقع الحياة لا يهزّ إنساناً ولا يحقّق القـدوة الصالحة في واقع الحياة، فما أسهلها من لعبةٍ تشريعيةٍ على الطغاة والجبّارين أن يصوغوا للشعوب التي يحكمونها دساتيرها ويـملأون هـذه الدسـاتير بـمفاهيم المساواة بين الحاكم والمحكومين، ولكنّها تظلّ في واقع الحـياة مجرّد ألفـاظٍ لا عطاء فيها ولا بناء، وليس لها من دور إلّا التستّر على واقع التناقض بين حياة الحاكم وحياة المحكومين وامتيازات الحاكم وهوّان المحكومين.

بينما هذه المفاهيم لا تطرح في الدولة الإسلامية على مستوى نقوشٍ جميلةٍ في لوحة الدستور، بل على مستوى تطبيقٍ عمليّ وممارسةٍ فعليةٍ في واقع الحياة. وتأريخ التجربة الإسلامية وواقعها المعاصر شاهدان حيّان على ذلك، ففي تأريخ التجربة وقف رئيس الدولة الإسلامية الإمام عليّ للجَلْةِ بسين يـدي القـاضي مـع

(١) نهج البلاغة، الكتاب ٥٣.

مواطنٍ اعتياديّ شكاه إلى القاضي فأحضرهما القضاء لكي يقضي بينهما<sup>(١)</sup>. وفي مرّةٍ سابقةٍ على ذلك رفع يهوديّ مواطن في الدولة الإسلامية شكوى على الإمام للكلِّ إلى الخليفة في عهد عمر، فأحضر عمر اليهودي وابن عمّ رسول الله تَبَلَله معاً في مجلس القضاء، وحينما استمع إلى كلام كلّ منهما لاحظ على الإمام شيئاً من التأثّر، وخُيِّل له أنَّ الإمام ساءه أن يحضر في مجلس القضاء مع مواطنٍ يهودي، فقال الإمام عليَّله لعمر : «إنّي استأت لأنّك لم تساوِ بينه وبيني، إذ كنّيتني ولم تُكنِّه»<sup>(1)</sup>.

هكذا جسّدت الدولة الإسلامية المثل الأعلى للمساواة بسين الحساكمين والمحكومين في القضاء والعدل، كما جسّدت في حياة الحاكم الخاصّة القسدوة الحقيقية والسلوة الروحية لكلّ المستضعفين في الأرض؛ لأنّ الحاكم كان يعيش كأيّ مواطنٍ اعتياديّ لا يتمّيز عليهم بقصورٍ عالية، ولا بسياراتٍ فارهة، ولا ببذخٍ في الموائد والأثاث، ولا بألوان التفنّن في اقتناء التحف والمجوهرات.

قال الامام عليّ ظلِّلا : «أأقنع من نفسي بأن يقال : هـذا أمـير المـؤمنين، ولا أشاركهم في مكاره الدهر أو أكون أسوةً لهم في جشوبة العيش»<sup>(٣)</sup>.

هكذا يعلَّم الإسلام الحاكم بأنَّ الحكم ليس وسيلةً للاستمتاع بملاذَ الدنيا، ولا أداةً للتميِّز عن الآخرين في مظاهر الحياة وزينتها، وإنِّما هو مسؤولية وخلافة ومشاركة للمستضعفين في همومهم.

وإذا تجاوزنا تأريخ التجربة إلى واقعها المعاصر وجـدنا أنّ ذلك العـلوي

- الغارات لابن هلال الثقفي : ٧٤.
- (٢) شرح نهج البلاغة لابن أبي الحديد ١٧ : ٦٥.
- (٣) نهج البلاغة : ٤١٨، الكتاب ٤٥ إلى عثمان بن حنيف الأنصاري .

العظيم<sup>(۱)</sup> ــالذي قاد كفاح شعبه تحت راية الإسلام حتّى نصره الله، وسقطت في يده إمبراطورية الشاه بكلّ خزائنها، ورجع إلى بلده رجوع الف اتحين ــ لم يــؤثر على بيته القديم بيتاً، بل عاد إلى نفس البيت الذي نفاه الجبّارون منه قبل عشرين عاماً تقريباً، ليقدِّم الدليل على أنّ الإمام عليّاً طليَّلاً لم يكن شخصاً معيّناً وقد انتهى وإنّما هو خطّ الإسلام الذي لا ينتهي.

ولا شكّ في أنّ هذا الخطّ الذي تحقّقه الدولة الإسلامية يفجّر في المواطنين طاقاتٍ هائلةً، ويمدّهم بزخمٍ روحيّ كبير، ويجعل كلّ فردٍ يشعر بأنّ اسـتجابته لعملية البناء التي تقودها الدولة هي استجابة لكرامته وعزّته على الأرض.

ومن المدلولات السياسية للدولة الإسلامية تعاملها على الساحة الدولية، فإنّها تتعامل لا على أساس الاستغلال وامتصاص الشعوب الضعيفة كما تـصنع الحضارة الغربية، ولا على أساس المصالح المتبادلة كما تدّعي هذه الحضارة، بل علىٰ أساس الحقّ والعدل ونصرة المستضعفين على الأرض.

والحقّ والعدل حقيقة تملأ ضمير الدولة الإسلامية وليس مـجرّد عــناوين تُستغلّ وتُستثمر وفقاً للمصلحة كما دأبت على ذلك هيئة الأمــم المـتّحدة وكـلّ الهيئات الدولية عادةً.

فإذا التقت قضية حقّة مع مصلحة دولةٍ كبرى وجد الحقّ لساناً معبّراً عنه في قاعات الأمم المتّحدة بقدر الارتباط المصلحي، وأمّا إذا لم تجد أيّ دولةٍ كبرى مصلحةً لها في تبنّي هذا الحقّ فلن يجد هذا الحقّ أيّ قدرةٍ له على اجتياز أسوار الأمم المتّحدة.

وفي تأريخ التجربة الإسلامية أمثلة فريدة في هذا المجال نجدها حتى في

أي الإمام آية الله العظمى السيّد الخميني قائد الثورة الإسلامية في إيران.

الفترات التي شجبت فيها التجربة وعصفت بها أهواء كثيرٍ من الظالمين.

ولنذكر مثالاً لا من عهد الرسول الأعظم والخلفاء ، بل من عهدٍ أقلّ تألّقاً منه بكثير ، ففي عصر عمر بن عبد العزيز كان جيش المسلمين بقياده قتيبة قد اتّفق مع أهل سمرقند على بنودٍ معيّنة ، ودخل البلد ولم يف لأهل البلد بما اتّفق معهم عليه من التزامات ، فشكاه أهالي البلاد إلى الخليفة ، فأمر الخليفة قائده الفاتح وممثّلي أهالي البلاد بالمثول بين يدّي القاضي ليحكم بينهم بالعدل ، فحكم القاضي لأهل البلاد وألزم الجيش الفاتح بالانسحاب ، فهل رأيتم أو سمعتم أنّ جيشاً فاتحاً يُرغَم على الانسحاب لا من قبل هيئةٍ دوليةٍ أو مؤسّسةٍ عالمية ، بل من قبل القضاء الذي ينتمي إلى نفس الدولة التي ينتمي اليها الجيش ؟ ا<sup>(١)</sup>

إنّ تعامل الدولة الإسلامية على الساحة الدولية يجسّد قوله تعالىٰ : ﴿ يَــا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا كُونُوا قَوَّامِينَ للهِ شُهَدَاءَ بِالقِسْطِ وَلَا يَجْرِمَنَّكُمْ شَنَنَانُ قَوْمٍ عَلَى أَلَّا تَعْدِلُوا اعْدِلُوا هُوَ أَقْرَبُ لِلتَّقْوَى وَاتَّقُوا اللهَ إِنَّ اللهَ خَبِيرٌ بِمَا تَعْمَلُونَ ﴾<sup>(٢)</sup>.

ولا شكّ في أنّ تعامل الدولة الإسلامية على الساحة الدولية بـهذه الروح يؤدِّي عالمياً إلى إيقاظ الضمير الإنساني وتوعيته على مـفاهيم العـدل والحـقّ وتحريكه للمساهمة في مسيرة العدل على الأرض.

(٢) المائدة : ٨.

<sup>(</sup>١) تأريخ الطبري ٦ : ٥٦٧ ـ ٥٦٨.

# ٢ - تركيب الفرد المسلم في واقعنا المعاصر

كما توجد قدرات هائلة للدولة الإسلامية تنبع من تركيبها العقائدي كذلك تتميّز بقدراتٍ عظيمةٍ أيضاً تنبع من التركيب العقائدي والنفسي والتأريخي لواقع إنسان العالَم الإسلامي في يومنا الحاضر، فإنّ أيَّ نظام اجتماعيّ لا يمارس دوره في فراغ، وإنّما يتجسّد في كائناتٍ بشريةٍ وعلاقاتٍ قائمةٍ بينهم، وهو من هذه الناحية تتحدّد درجة نجاحه وقدرته عـلى تـعبئة إمكانات المجتمع، وتـفجير الطاقات الصالحة في أفراده تبعاً لمدى انسجامه إيجاباً أو سلباً مع التركيب النفسي والتأريخي لهؤلاء الأفراد.

ولانقصد بذلك أنّ النظام الاجتماعي والإطار الحضاري للمجتمع يجب أن يجسّد التركيب النفسي والتأريخي لأفراد المجتمع، ويحوّل نفس ما لديـهم مـن أفكارٍ ومشاعر إلى صيغٍ منظّمة، فإنّ هذا لا يمكن أن يكون صحيحاً بالنسبة إلى مجتمعات العالم الإسلامي التي تشكو من أعراض التـخلّف والتـمزّق والضـياع وتعاني من ألوان الضعف النفسي؛ لأنّ تجسيد هذا الواقع النفسي المهزوم ليس إلّا تكريساً له واستمراراً في طريق الضياع والتبعية.

وإنَّما الذي نقصده أنَّ أيّ بناءٍ حضاريّ جديدٍ لمجتمعات التخلّف هذه إذا كان يستهدف وضع أطُرٍ سليمةٍ لتنمية الاُمّة وتعبئة طاقاتها وتحريك كلّ إمكاناتها

للمعركة ضد التخلّف، فلا بد لهذا البناء عند اختيار الإطار السليم أن يُدخِل في الحساب مشاعر الأمّة ونفسيّتها وتركيبها العقائدي والتأريخي؛ ذلك لأنّ حاجة التنمية الحضارية إلى منهج اجتماعيّ وإطارٍ سياسيّ ليست مجرّد حاجةٍ إلى إطارٍ من أطر التنظيم الاجتماعي، ولا يكفي لسلامة البناء أن يدرس الإطار ويختار بصورةٍ تجريديةٍ ومنفصلةٍ عن الواقع، بل لا يمكن لعملية البناء أن تحقّق هدفها في تطوير الأمّة واستنفار كلّ قُواها ضدّ التخلّف إلاّ إذا اكتسبت إطاراً يستطيع أن يدمج الأمّة ضمنه حقّاً وقامت على أساسٍ يتفاعل معها، فحركة الأمّة كلّها شرط أساسي لإنجاح أيّ عملية بناءٍ حضاريّ جديدٍ وأيّ معركةٍ شاملةٍ ضدّ التخلّف ؛ لأنّ حركتها تعبير عن نموّها ونموّ إرادتها وانطلاق مواهبها الداخلية، وحيث لا تنمو الأمّة لا يمكن لأيّ منهج أو صيغٍ محنّطةٍ أن تغيّر من الواقع شيئاً : ﴿ إنّ الله لا يُغَيِّرُ مَا يِقَوْمٍ حَتَّى يُغَيَّرُوا مَا بِأَنْفُسِهِمْ ﴾<sup>(١)</sup>.

فنحن حين نريد أن نختار منهجاً أو إطاراً عــامّاً لبــناء الأمّـة واســتئصال جذور التخلّف منها، يجب أن نأخذ هذه الحقيقة أساساً ونفتّش في ضوئها عــن مركَّبٍ حضاريّ قادرٍ على تحريك الأمّة وتعبئة كلّ قُواها وطاقاتها للمعركة ضدّ التخلِّف.

ولن تستطيع أيّ دولةٍ أن تقدِّم هـذا المـركَّب الحـضاري لإنســان العـالَم الإسلامي سوى الدولة الإسلامية التي تتّخذ من الإسـلام أسـاساً لعـملية البــناء وإطاراً لنظامها الاجتماعي.

ونستعرض في ما يلي عدداً من النقاط التي تؤكّد ذلك وتبر هن على قدرات التحريك والبناء الهائلة التي بالإمكان توفير ها عن طريق الدولة الإسلامية :

(۱). الرعد : ۱۱.

أ - الإيمان بالإسلام:

لا شكّ في أنّ إنسان العالَم الإسلامي يؤمن بالإسلام بوصفه ديناً ورسالةً من الله تعالى أنزلها على خاتم أنبيائه، ووعد من اتّبعها وأخلص لها بالجنّة وتوعّد المتمرِّدين عليها بالنار .

وهذا الإيمان يعيش في الجزء الأعظم من المسلمين عقيدةً باهتةً فـقدت عبر عصور الانحراف كثيراً من اتّقادها وشعلتها، وبخاصّةٍ بعد أن دخـل العـالم الإسلامي عصر الاستعمار وعمل المستعمرون من أجـل تـذويب هـذه العـقيدة وتفريغها من محتواها الثوري الرشيد.

ومن أجل ذلك لم يَعد المسلمون تعبيراً عن الأُمّة الإسلامية التي جعلها الله أُمّةً وسطاً لتتولّىٰ الشهادة على العالم وكانت خير أُمّةٍ أخرجت للناس؛ لأنّ الأُمّة الإسلامية ليست مجرّد تجميع عدديّ للمسلمين، وإنّما تعني تحمّل هـذا العـدد. لمسؤوليته الربّانية على الأرض، فالأُمّة الإسـلامية مسـؤولة داخـلياً بأن تأمر بالمعروف وتنهىٰ عن المنكر، أي بأن تحوّل عقيدتها إلى عملية بناء : ﴿ كُنْتُمْ خَيْرَ أُمَّةٍ أُخْرِجَتْ لِلنَّاسِ تأْمُرُونَ بِالمعْرُوفِ وَتَنْهَوْنَ عَنِ المُنْكَرِ وَتُؤْمِنُونَ بِاللهِ ﴾<sup>(1)</sup>

وقد جُعل الإيمان بـالله الخـصيصة الشـاللة للأمّـة الإسـلامية بـعد الأمـر بالمعروف والنهي عن المنكر تأكيداً على أنّ المعنى الحقيقي للإيـمان ليس هـو العقيدة المحنّطة في القلب، بل الشعلة التي تتّقد وتشعّ بضوئها عـلى الآخـرين، والأمّة الإسلامية مسؤولة خارجياً عن العالَم كلّه بحكم كونها أمّةً وسطاً وشهيدةً عليه : ﴿ وَكَذَلِكَ جَعَلْنَاكُمْ أُمَّةً وَسَطَاً لِتَكُونُوا شُهَدَاءَ عَلَى النَّاسِ ... ﴾<sup>(٢)</sup>.

فما لم يكن المسلمون على مستوى هاتين المسؤوليّتين فلا أمّة إسلامية

(۱) آل عمران : ۱۱۰.

(٢) البقرة : ١٤٣.

بالمعنى الصحيح، وما لم تـتّخذ العـقيدة الإسـلامية مـركزها القـيادي كأسـاسٍ لممارسة هاتين المسؤوليّتين في كلّ جوانب الحياة فلا رسالة إسلامية في واقـع الحياة بالمعنى الصحيح.

وهذه العقيدة الإسلامية الباهتة تشكُّل \_على الرغم من خفوتها وعـدم اتّقادها \_عاملاً سلبياً تجاه أيَّ إطارٍ حضاريَّ أو نظام اجتماعيّ لا ينبئق فكرياً وإيديولوجياً من الإسلام؛ لأنّها تؤمن \_ولو نظرياً \_عًلى الأقلّ بأنّ كلّ إطارٍ أو نظامٍ لا يستمدّ قواعده من الإسلام فهو غير مشروع.

وهذا الإيمان حتّى ولو لم يترجم إلى صيغ عمليةٍ محدّدةٍ يشكّل موقفاً سلبياً ورفضاً ضمنياً لكلّ عمليات التحريك الحضاري التي تمارسها تلك الأنظمة والمذاهب الاجتماعية. وكثيراً ما ينجع أحد تلك الأنظمة والمذاهب في تسلّم السلطة وقيادة المجتمع، ولكنّه سرعان ما يجد نفسه بعد فترةٍ قليلةٍ مرغماً على ممارسة ألوانٍ من الإكراه، إذ يدرك عجزه عن تجميع قُوى الأمّة تحت لوائه ما لم يمارس الإكراه. وكلّما توغّل في هذه الممارسة أكثر فأكثر ازدادت الأمّة سلبيةً واقتناعاً بعدم شرعيته، وهكذا يبدّد الجزء الأعظم من طاقات الأمّة في عمليات الإكراه والإقناع المتوتّر عصبياً من جانب، وعمليات ردّ الفعل الصامت وما تستوجبه من جهدٍ ومقاومةٍ من جانبٍ آخر.

ويختلف الموقف اختلافاً أساسياً حينما يواجه النساس أطروحة الدولة الإسلامية والنظام الإسلامي تحملها أمّة تأمر بالمعروف وتنهى عن المنكر وتؤمن بالله إيماناً حيّاً مسؤولاً؛ إذ سرعان ما تتحوّل تلك العقيدة الباهتة من عاملٍ سلبيّ إلى عاملٍ إيجابيّ في عملية البناء الحضاري الجديد؛ لأنّ الناس يجدون حينئذٍ في أطروحة الإسلام تجسيداً عملياً لعقيدتهم. ولَئِن كان الكثير من هؤلاء ليسوا على استعدادٍ للتضحية وتحمّل الأذي في سبيل هذا التجسيد، فإنّهم عند تحقّقه يجدون فيه أملهم الكبير وعقيدتهم المقدّسة وطموحهم الديني، وسرعان ما يلتحمون معه

التحاماً روحياً كاملاً، وسرعان ما تتحوّل تلك العقيدة الباهتة الى عقيدةٍ مشـعّةٍ معتلئةٍ حيويةً وحركةً ونشاطاً، وهكذا تُجنَّد طاقات الاُمّة في عملية البناء الكبير بدون إكراه، بل بروح الإيمان والإخلاص.

وتكفي بعض الأمثلة الصغيرة لتوضيح أبعاد هذا التحوّل المرتقّب، فالإسلام في ظلِّ العقيدة الباهتة كان قادراً باستمرارٍ أن يقنع الملايين من المسلمين بدفع الفرائض المالية المترتّبة عليهم طواعيةً، مع أنَّ هؤلاء أنفسهم يتهرّبون بـمختلف الوسائل عن دفع الضرائب الرسميّة مع ما تتمتّع به مـن إلزام قـانونيّ وعـقوباتٍ صارمةٍ للمتخلّفين عن دفعها، فما ظنّكم بمدى قدرة الإسلام عـلى تأمين دفع ضرائب الدولة الإسلامية ومتطلّبات عمليات التنمية حينما يتم أخذ هذه الضرائب والمتطلّبات باسم الإسلام ؟

والإسلام في ظلّ العقيدة الباهتة أثبت قدرته مرّاتٍ عديدةً على أن يجمع بطريقةٍ عفويةٍ وباسم الجهاد وتحت راية الإسلام أعداداً هائلةً من المقاتلين الذين يلبّون الدعوة استجابةً لعقيدتهم الدينية، بينما نرى أنّ الدولة الاعتيادية لا تستطيع أن تجمع هذه الأعداد لأيّ معركةٍ إلّا باستعمال أقسى أساليب الضبط والسيطرة، فما ظنّكم بهذا الإسلام إذا امتلك القيادة الاجتماعية في الأمّة ؟ وما هو التـحوّل العظيم الذي سوف ينجزه في مجال تعبئة الطاقات القتالية للأمّة ؟

وبقيام الدولة الإسلامية يوضع حدّ لمأساة الانشطار والتجزئة في كيان الفرد المسلم التي تفرض عليه ولاءات متعارضة في حياته، فإنّ المسلم الذي يعيش في ظلّ أنظمةٍ تتعارض مع القرآن والإسلام يجد نفسه في كثيرٍ من الأحيان مضطرّاً إلى ممارسة التناقض في حياته باستمرار؛ إذ يرفض في المسجد وبين يدي الله ما يمارسه في المتجر أو المعهد أو المكتب، ويرفض في حياته العملية ما يقدّسه في المسجد ويعاهد الله على الوفاء به، ويظلّ في دوّامة هذه الولاءات المتعارضة لا يجد حلاً للتناقض إلا بالتنازل عن المسجد، فيقاسي فراغاً روحياً

يهدِّده، وبالتالي يهدِّد المجتمع بالانهيار أو بالتنازل عن دوره في الحياة العـامّة، وبهذا يتحوّل إلى طاقةٍ سلبية ويفقد المجتمع بالتدريج قدرات أطهر أبنائه وأنظف أفراده.

ولكن إذا قامت الدولة الإسلامية واتّحدت الأرض مع السماء، والمسجد مع المكتب، ولم يكن الدعاء في المسجد تهرّباً من الواقع، بل تطلّعاً إلى المستقبل، ولم تكن ممارسة الواقع منفصلةً عن المسجد، بل مستمدّةً من روحه العامّة، فسوف تعود إلى الإنسان وحدته الحقيقية وانسجامه الكامل، ويؤدّي به ذلك إلى الإخلاص في دوره والصبر على متاعب الطريق.

## ب - وضوح التجربة والارتباط العاطفي بتأريخها:

إنَّ أهمَّ عاملٍ يدفع الإنسان إلى البذل والعطاء للدعوة إلى بناءٍ جديدٍ هو أن تقدِّم له هذه الدعوة مثالاً واقعياً واضحاً للبناء الذي تـدعوه إلى المسـاهمة فـي تشييده.

ومن هنا كانت الدعوات التي تَستورد أمثلَتها ومُثُلَها العليا من تـجارب عاشت أو تعيش خارج نطاق العالم الإسلامي وتأريخ المسلمين تواجه صعوبةً كبيرةً في إعطاء رؤيةٍ واضحةٍ للفرد المسلم عن مثلها الأعلى ومثالها الذي تحتذيه وتدعو إلى تجسيده بين المسلمين؛ لأنّه غريب عنهم لا يـملكون عـنه إلّا رؤيً باهتةً ومتهافتة.

فالديمقراطية والاشتراكية والمادّية والشيوعية وما إلى ذلك من المذاهب والاتّجاهات الاجتماعية مارسها الإنسان خارج العالم الإسلامي وتجسّدت في أشكالٍ مختلفةٍ واتّخذت صيغاً متفاوتة؛ ولهذا فهي لا توحي إلى الفرد المسلم بصورةٍ محدّدةٍ واضحة المعالم، بل إنّه يجد أشدّ الحكومات تعسّفاً ودكمتاتوريةً تحمل كلمة الديمقراطية كجزءٍ من اسم الدولة، ويجد أشدّ الحكومات دوراناً في

الفلك الاشتراكي تعاني من تمييزاتٍ لا حدَّ لها، ويجد المثل الأعـلى لاُمّـةٍ من الناس يتهاوى بعد ذلك ويكفر به أولئك الناس أنفسهم. وإذا بستالين الذي ألّـهه شعبه يُطرد من الجنّة بعد موته وتُنتزع منه أوسمة المجد، وإذا بماو يتحوّل في أقلّ من ربع قرنٍ من مطلقٍ في مقاييس الثوريّين إلى رجلٍ تجب مراجعته من جديد.

إنَّ كلَّ هذا التنوَّع في مجال الممارسة لتلك المفاهيم والشعارات، وكلَّ هذا القلق في تقويم الممارسات والممارسين لا يساعد الفرد المسلم على أن يحدِّد في نفسه مثالاً واضحاً وصورةً دقيقةً لما يراد منه أن يساهم في بـنائه بـعرقه ودمـه وحياته.

وعلى العكس من ذلك الدولة الإسلامية، فإنّها تقدّم للفرد المسلم مثالاً واضحاً لديه وضوح الشمس قريباً من نفسه مندمجاً مع أعمق مشاعره وعواطفه، مستمدّاً من أشرف مراحل تأريخه وأنقاها وأعظمها تألّقاً وإشعاعاً.

وأيِّ مسلمٍ لا يملك صورةً واضحةً عن الحكم الإسلامي فـي عـصر الرسول تَنَبُّلاً وفي خلافة الإمام عليّ للنَبُلا وفي معظم الفترة الممتدة بينهما ؟ وأيّ مسلمٍ لا تهزّه أمجاد تلك الصورة وروعتها ؟ وأيّ مسلمٍ لا يشعر بالزهو والاعتزاز إذا أحسّ بعمقٍ أنّه يُعيد إلى الدنيا من جديدٍ أيام محمدٍ وعليّ وأيـام أصـحاب محمدٍ الميامين الذين ملأوا الدنيا عدلاً ونوراً ؟

إنّ الدولة الإسلامية لا تسير بالناس في ظلام، ولا تلوّح بيدها إلى نــقاطٍ بعيدةٍ يعجز الفرد المسلم عن إيصارها بوضوح، ولا تزجّ به فــي مـجموعةٍ مـن المتناقضات التي تحمل شعاراً واحداً ولا تتّفق على محتواه.

إنّ الدولة الإسلامية تسير بالناس في النور وتلوّح بيدها إلى القـمّة التـي لا يوجد مسلم لا يراها أو لا يملك صورةً محدّدةً عنها، وهذا يجعل الفرد المسلم في إطار التعبئة الحضارية الإسلامية مطمئناً إلى طريقه، واثقاً بهدفه، وقادراً في نفس الوقت على تمييز سلامة المسيرة أو الإحساس بانحرافها؛ لأنّ المثال والمَثل

الأعلى ما دام واضحاً لديه فهو يملك المقياس المموضوعيّ الذي يـحكم عـلى أساسه باستقامة المسيرة أو انحرافها.

وهذا كلّه يهيّئ الجوَّ النفسيَّ للاستجابة الكاملة لعملية البناء الكبير، وتعبئة كلّ فردٍ لطاقاته في هذا السبيل لا بوصفه آلةً تسير وفقاً للخطّة، بل بوصفه واعياً على الخطّة، مدرِكاً معالمها ومثلها الأعلى في واقع الحياة.

ج \_ نظافة التجربة وعدم ارتباطها بالمستعمرين:

إنَّ الأُمَة في العالم الإسلامي عانت من الاستعمار ألواناً من الغدر والمكر والالتفاف منذ وطأ الرجل الأبيض الغربي أرضنا الطاهرة بأسلحته وأفكاره ومناهجه، وبلورت لديها هذه المعاناة المريرة شعوراً نفسيًّا خاصًا تعيشه تجاه الاستعمار يتسم بالشكّ والاتّهام، ويخلق نوعاً من الانكماش لدى الأُمّة عن المعطيات التنظيمية للإنسان الأوروبي، وشيئاً من القلق تجاه الأنظمة المستمدَّة من الأوضاع الاجتماعية في بلاد المستعمرين، وحسّاسيَّةً شديدةً ضدّها، وهذه العسّاسية تجعل تلك الأنظمة \_ حتّى لو كانت صالحةً ومستقلّةً عن الاستعمار من الناحية السياسية \_ غير قادرةٍ على تفجير طاقات الأُمّة وقيادتها في معركة البناء، فلا بدّ للأمّة إذن بحكم ظروفها النفسية التي خلقها عصر الاستعمار وانكماشها تجاه ما يتّصل به أن تقيم نهضتها الحديثة على أساس نظامٍ اجتماعيّ ومعالم حضاريةٍ لا تمتّ الى بلاد المستعمرين بنسب.

وهذه الحقيقة الواضحة هي التي جعلت عدداً من التكتّلات السياسية فـي العالم الإسلامي تفكّر في اتّخاذ القوميات المختلفة لشعوب العالم الإسلامي فلسفةً وقاعدةً للحضارة وأساساً للتنظيم الاجتماعي، وبذلت جهوداً كثيرةً في محاولةٍ لتثوير العرق القومي حرصاً منهم على تقديم شعاراتٍ ثوريةٍ منفصلةٍ عن الكيان الفكري للاستعمار انفصالاً كاملاً.

غير أنّ القومية ليست إلّا رابطةً تأريخيةً ولغويةً، وليست فلسفةً ذات مبادئ ولا عقيدةً ذات أسُس، بل حيادية بطبيعتها تجاه الفلسفات والمذاهب الاجتماعية والعقائدية والدينية، وهي لذلك بحاجةٍ الى الأخذ بوجهة نظرٍ معيّنةٍ تجاه الكون والحياة؛ وفلسفةٍ خاصّةٍ تصوغ على أساسها معالم حضارتها ونهضتها وتـنظيمها الاجتماعي.

وهنا يبرز فارق كبير بين مناهج الإنسان الأوروبي والغربي التي ترتبط في ذهن الأمّة بإنسان القارّتين المستعمرتين مهما وضعت لها من إطاراتٍ وألوانٍ ظاهريةٍ، وبين المنهج الإسلامي الذي يتمتّع بنظافةٍ مطلقةٍ من هذه الناحية؛ لأنّه لا يرتبط في ذهن الأمّة بتأريخ أعدائها، بل بتأريخ أمجادها الذاتية، ويعبّر عس أصالتها ولا يحمل بصمات أصابع المستعمرين، فإنّ شعور الأمّة بهذه النظافة في الإسلام، وبأنّ الإسلام هو تعبيرها الذاتي، وعنوان شخصيتها التأريخية، ومفتاح أمجادها السابقة، والحقيقة التي بذل المستعمرون كلّ وسائلهم في سبيل تشويهها. إنّ شعور الأمّة بكلّ ذلك يعتبر عاملاً ضخماً جداً لانفتاحها على عملية البناء الحضاري التي تقوم على أساس الإسلام وثقتها بهذا البناء، وبالتالي تحقيق المزيد من المكاسب في المعركة ضدّ التخلّي.

أضف إلى هذا أنّ عملية البناء لن تبدأ من الصفر؛ لأنّها ليست غريبةً على الاُمّة، بل لها جذور تأريخية ونفسية ومرتكزات فكرية، بسينما أيّ عـملية بـناءٍ أخرى تنقل مناهجها بصورةٍ مصطَنَعةٍ أو مهذّبةٍ من وراء البحار لكي تطبَّق عـلى العالم الإسلامي سوف تضطرّ إلى الابتداء من الصفر والامتداد بدون جذور.

د \_ امتصاص المحافظين لحركة البناء الجديد:

إنَّ أيَّ حركة تجديدٍ في العالَم الإسلامي تصطدم حــتماً بـعددٍ كـبيرٍ مـن الأعراف والسنن الاجتماعية والتقاليد السائدة التي اكتسبت على مرّ الزمن درجةً

| الحياة | الإسلام يقود |  | 144 |
|--------|--------------|--|-----|
|--------|--------------|--|-----|

من التقديس الديني، وأصبح من المستحيل بالنسبة إلى جزءٍ كبيرٍ من الأمّـة أن يتخلّىٰ عنها بسهولةٍ، وهذا يؤدّي بكلّ حركة تجديدٍ تستهدف بناء الأمّة من جديدٍ إلى مواجهة توتّرٍ نفسيّ ـكردً فعلٍ على ما تمارسه من عملية التغيير ـوتحفّزٍ دينيّ للمعارضة وصمودٍ في وجه القيم والمفاهيم الجديدة.

وحركة التجديد في هذه الحالة تكون بين خيارين : فـإمّا أن تـحاول استئصال الجذور النفسية لهذا التحفّز الرافض والتوتّر الصـامد بـاقتلاع العـقيدة الدينية من النفوس باعتبارها الأساس التقليدي لمشـاعر المـحافظة والتـمسّك بالتقاليد، وإمّا أن تحاول فصل الدين عن هذه التقاليد وتـوعية الجـماهير عـلى حقيقة الدين ودوره في الحياة.

والخيار الأول لا يحلّ المشكلة، بل يزيدها تعقيداً؛ إذ سوف تُسفِر الحركة التجديدية عن وجهها العدائيّ الصريح للدين وتطرح نفسها كبديلٍ عـنه، وهـذا ـبقطع النظر عن التقويم الموضوعي للدين ـ يكلَّف عملية البـناء جـهداً كـبيراً، ويبدِّد طاقاتٍ هائلةً ويعرّضها لأشدّ الأخطار من قبل الجزء الأعظم المحافظ في الاُمّة.

وأمّا الخيار الثاني فهو ليس عملياً بالنسبة إلى حركة التجديد التي تقوم على أسسٍ علمانيةٍ وترتبط بإيديولوجيةٍ لاتمتّ إلى الإسلام بصلة؛ لأنّ حركةً من هذا القبيل لا هي قادرة على تفسير الإسلام تفسيراً صحيحاً، ولا هي قادرة على إقناع الجزء الأعظم من الناس بوجهة نظرها في تفسير الإسلام ما دامت لا تملك أيّ طابعٍ شرعيّ يبرِّر لها أن تكون في موقع التفسير للإسلام ومفاهيمه وأحكامه.

وعلى العكس من ذلك حركة التجديد التي تـقوم عـلى أسـاس الإسـلام وترتبط ارتباطاً وثيقاً بمصادره الحقيقية في الأمة، وتجسَّد هذا الإسلام في دولةٍ تأمر بالمعروف وتنهى عن المنكر، فإنَّ هذه الحركة قادرة على امتصاص الجزء الأعظم من المحافظين لمصلحة البناء والتجديد؛ لأنَّـها بـحكم إدراكـها العـميق

للإسلام ووعيها الثوري عليه قادرة على تفسير الإسلام والتمييز بينه وبين السنن والأعراف الاجستماعية التسي خلقتها العادات والتسقاليد ومختلف العوامل والمؤثّرات المتحرّكة في المجتمع، كما أنّها بحكم ارتباطها بالمصادر الشسرعية للإسلام في الأمّة، وبحكم ما تمارسه بوضوح من خطوط الإسلام الصالحة التي تجمع الأمّة على إسلاميّتها \_كتحريم الخمر وتنفيذ فريضة الزكاة وأمثال ذلك \_ تكون قادرةً على إقناع الأمّة والجزء الأعظم من المحافظين فيها بالتفسير الصحيح للإسلام وفصله عن كلّ أوضاع التخلّف من عاداتٍ وسننٍ وأخلاق.

وبهذا تتحوّل كثير من الطاقات السلبية إلى طاقاتٍ إيجابيةٍ في عملية البناء، فمثلاً أوضاع التخلّف التي تسيطر على المرأة المسلمة وعلى علاقاتها بمجتمعها وبالرجال، بدلاً من محاربتها على أساس مفاهيم السفور ومواقف الحضارة الغربية من علاقات المرأة بالرجل \_الأمر الذي يصنِّف الجزء الأعظم من أفراد الأمّة في الصفّ المعارض \_ يجب أن تحارب على أساسٍ دينيّ وانطلاقاً من توعية المسلمين على التمييز بين الأعراف والأوضاع الاجتماعية التي سبَّبت هذا التخلّف للمرأة وبين الإسلام الذي لاصلة له بتلك الأعراف.

وعن هذا الطريق يمكن أن نصحًّح القيم الخلقية الدينية التي اكتسبت طابعاً سلبياً من خلال أوضاع التخلَّف ونحوًّلها من طابعها السلبي إلى طابعها الإيجابي الإسلامي الصالح.

فالصبر مثلاً قيمة خُلُقية إسلامية عظيمة، ولكنّه اتّخذ طابعاً سلبياً نـتيجةً لأوضاع التخلّف في العالم الإسلامي، فأصبح الصبر عبارةً عن الاستكانة وتحمّل المكاره بروح اللامبالاة وعدم التفاعل مع قضايا الأمّة الكبيرة وهمومها العظيمة، ولن تستطيع الأمّة أن تحقّق نهضةً شاملةً في حياتها ما لم تغيّر مفهومها عن الصبر، وتؤمن بأنّ الصبر هو الصبر على أداء الواجب وتحمّل المكاره في سبيل مقاومة الظلم والطغيان والترفّع عن الهموم الصغيرة من أجل الهموم الكبيرة : ﴿ أَمْ حَسِبْتُمْ

أَنْ تَدْخُلُوا الجَنَّةَ وَلَمَّا يَعْلَمِ اللهُ الَّذِينَ جَاهَدُوا مِنْكُمْ وَيَعْلَمَ الصَّابِرِينَ ﴾<sup>(١)</sup>، ﴿ وَمَا ضَعُفُوا وَمَا اسْتَكَانُوا وَاللهُ يُحِبُّ الصَّابِرِينَ ﴾<sup>(٢)</sup>.

ولن يستطيع أيّ مذهبٍ اجتماعيّ سوى الإسلام نفسه أن يعيد الصــبر إلى نصابه ويبني أمّةً صابرةً بالمفهوم الإسلامي الصحيح.

هـ ـ التطلّع إلى السماء ودوره في البناء :

يختلف الإنسان الأوروبي عن الإنسان الشرقي اختلافاً كبيراً، ف الإنسان الأوروبي بطبيعته ينظر إلى الأرض دائماً لا إلى السماء، وحتى المسيحية - بوصفها الدين الذي آمن به هذا الإنسان مثات السنين ـ لم تستطع أن تستغلّب على النزعة الأرضية في الإنسان الأوروبي، بل بدلاً عن أن ترفع نظره إلى السماء استطاع هو أن يستنزل إله المسيحية من السماء إلى الأرض ويجسِّده في كائنٍ أرضي.

وليست المحاولات العلمية للتفتيش عن نسب الإنسان في فصائل الحيوان وتفسير إنسانيّته على أساس التكييف الموضوعي من الأرض والبيئة التي يعيش فيها، أو المحاولات العلمية لتفسير الصرح الإنساني كلّه على أساس القُوى المنتجة التي تمثّل الأرض وما فيها من إمكمانات، ليست هذه المحاولات إلّا كمحاولة استنزال الإله إلى الأرض في مدلولها النفسي وارتباطها الأخلاقي بتلك النظرة العميقة في نفس الإنسان الأوروبّي إلى الأرض، وإن اختلفت تملك المحاولات في أساليبها وطابعها العلمي أو الأسطوري.

وهذه النظرة إلى الأرض أتاحت للإنسان الأوروبّي أن ينشئ قيماً للمادّة

- (۱) آل عمران : ۱٤۲.
- (۲) آل عمران : ۱٤٦.

والثروة والتملُّك تنسجم مع تلك النظرة .

وقد استطاعت هذه القيم التي ترسّخت عبر الزمن فـي وجـدان الإنسـان الأوروبّي أن تعبِّر عن نفسها في مذاهب اللذّة والمنفعة التـي اكـتسحت التـفكير الفلسفي الأخلاقي في الغرب، فإنّ لهذه المذاهب \_بوصفها نتاجاً فكرياً أوروبّياً سجّل نجاحاً كبيراً على الصعيد الفكري الأوروبّي \_مغزاها النفسي ودلالتها على المزاج العامّ للنفس الأوروبّية.

وقد لعبت هذه التقويمات الخاصّة للمادّة والثروة والتملّك دوراً كبيراً فـي تفجير الطاقات المختزنة في كلّ فردٍ من الأمّة، ووضع أهدافٍ لعملية البناء والتنمية تتّفق مع تلك التقويمات. وهكذا سَرَت في أوصال الأمّة حركة دائبة نشيطة مع مطلع الاقتصاد الأوروبّي الحديث لا تعرف المَلَل أو الارتواء من المادة وخيراتها وتملّك تلك الخيرات.

وبنفس الدرجة التي استطاعت النظرة إلى الأرض لدىٰ الإنسان الأوروبّي أن تفجِّر طاقاته في البناء، أدّت أيضاً إلى ألوان التنافس المحموم على الأرض وخيراتها، ونشأت أشكال من استغلال الإنسان لأخيه الإنسان؛ لأنّ تعلّق هـذا الكائن بالأرض وثرواتها جعله يضحِّي بأخيه ويحوّله من شريكٍ إلى أداة.

وأمّا الشرقيون فأخلاقيّتهم تختلف عن أخلاقية الإنسان الأوروبي نتيجةً لتأريخهم الديني، فإنّ الإنسان الشرقي \_الذي ربّته رسالات السماء وعاشت في بلاده ومرَّ بتربيةٍ دينيةٍ مديدةٍ على يد الإسلام \_ ينظر بطبيعته الى السماء قبل أن ينظر إلى الأرض، ويأخذ بعالم الغيب قبل أن يأخذ بالمادة والمحسوس.

وافتتانه العميق بعالم الغيب قبل عالم الشهادة هو الذي عبّر عن نفسه على المستوى الفكري في حياة المسلمين باتّجاه الفكر في العالم الإسلامي إلى المناحي العقلية من المعرفة البشرية دون المناحي التي ترتبط بالواقع المحسوس. وهذه الغيبية العميقة في مزاج الإنسان الشرقي المسلم حدّدت من قـوة

إغراء المادة للإنسان المسلم وقابليتها لإثارته؛ الأمر الذي يتّجه بـالإنسان فـي العالم الإسلامي ــحين يتجرّد عن دوافع معنويةٍ للتفاعل مـع المـادة وإغـرائـه باستثمارها ــ إلى موقفٍ سلبيّ تجاهها يتّخذ شكل الزهد تارةً والقـناعة أخـرى والكسل ثالثةً.

ولكن إنّما يمكن أن تؤدّي نظرة إنسان العالَم الإسلامي إلى السماء قـبل الأرض إلى موقفٍ من هذه المواقف السلبية إذا فصلت الأرض عن السماء. وأمّا إذا ألبست الأرض إطار السماء وأعطي العمل مع الطبيعة صفة الواجب ومفهوم العبادة فسوف تتحوّل تلك النظرة الغيبية لدى الإنسان المسلم إلى طاقةٍ محرَّكةٍ وقوة دفعٍ نحو المساهمة بأكبر قدرٍ ممكنٍ في رفع مستوى الحياة.

وهذا بالضبط ما تصنعه الدولة الإسلامية، فإنّها لا تنتزع من الإنسان نظرته العميقة إلى السماء، وإنّما تُعطي له المعنى الصحيح للسماء، وتسبغ طابع الشرعية والواجب على العمل في الأرض بوصفه مظهراً من مظاهر خلافة الإنسان لله على الكون، وبهذا تجعل من هذه النظرة طاقة بناء، وفي نفس الوقت تحتفظ بها كضمانٍ لعدم تحوّل هذه الطاقة من طاقةٍ بناءٍ إلى طاقة استغلال.

فالمسلمون الذين يمارسون إعمار الأرض \_بوصفها جزءاً من السماء التي يتطلّعون اليها، ويساهمون في تنمية الشروة باعتبارهم خلفاءَ عليها \_ أبعد ما يكونون عن الزهد السلبي الذي يُقعِد بالإنسان عن دوره في الخلافة، وأقرب ما يكونون إلى الزهد الإيجابي الذي يجعل منهم سادةً للدنيا لا عبيداً لها، ويحصّنهم ضدّ التحوّل إلى طواغيت لاستغلال الآخرين : ﴿ الَّذِينَ إِنْ مَكَنَّاهُمْ في الأَرْضِ أَقَامُوا الصَّلَاةَ وآتَوُا الزَّكَاةَ وَأَمَرُوا بِالمَعْرُوفِ وَنَهَوْا عَنِ المنكَرِ وَلِلهِ عَاقِبَةً

(١) الحجّ : ٤١.

الإسلام يقود الحياة الأسسالعامةللبنكفي المجتمع الإسلامي القسم الأوّل 0 البنك الرأسمالي . 0 البنك الإسلامي .

بيسب لملله التميز التحييب يخر

[البنك الرأسمالى ]

البنك في المجتمعات الرأسمالية يـمارس دوره الاقـتصادي مـن خـلال نشاطين :

أحدهما : نشاط رأسمالي، وهو النشاط الذي يتممَّل في الاقتراض بفائدةٍ عن طريق ما يتسلّمه من ودائع، ثمّ الإقراض بفائدةٍ أكبر عن طريق مــا يســلفه للأفراد أو المشاريع الإنتاجية والتجارية من نقودٍ ورؤوس أموال.

والآخر : نشاط خدمات، وهو النشاط الذي يتمثّل في قيام البنك بخدمات عمليةٍ يتقاضىٰ عليها أجوراً، من قبيل تحصيل الكمبيالات وتحصيل الشـيكات والتحويل وبيع وشراء الأوراق المالية بوصفه \_أي البنك \_ممثّلاً لأصحابها ووكيلاً عنهم، وكذلك حفظ الأوراق المالية وتحصيل كوبوناتها نيابةً عن العملاء، وقيام البنك بدور الوسيط في عملية اكتتاب الأسهم لبعض الشركات، والجانب العملي من فتح الاعتمادات المستندية وتخزين البضائع، إلى غير ذلك من الخدمات ذات الطابع العملي، أي التي تمثّل جهداً ومباشرةً عمليةً من البنك.

ولا شكّ في أنّ القسم الثاني من النشاط \_على الرغم من أهمّيته \_ يـعتبر ثانوياً بالنسبة إلى القسم الأول، وهو النشاط الرأسمالي للبنك فـي المـجتمعات الرأسمالية؛ لأنّ هذا النشاط هو الذي يجسَّد بالدرجة الأولى دوره الاقـتصادي

ونفوذه الرئيسي في الحياة الاقتصادية، وعلى أساس هذا النشاط قامت البـنوك في الحياة الغربية، ولم تكن مفردات النشاط الثاني إلاّ امتداداً ونموّاً على طريق التطوّر الطويل الذي سلكته المصارف الرأسمالية.

ونحن إذا أخذنا النشاط الأول الرئيسي للبنك بالتحليل نجد أنّ هذا النشاط تزدوج فيه مهمّتان :

إحداهما موضوعية ترتبط بأغراض التنمية الاقتصادية، وبكلمةٍ أخـرىٰ : ترتبط بخدمة رأس المال بالمعنىٰ الموضوعي العلمي له.

والأخرىٰ مذهبية تتّصل بالإطار الرأسمالي بـوصفه الأسـاس المـذهبي للاقتصاد في المجتمعات الرأسمالية، وبكلمةٍ أخرى : ترتبط هذه المهمّة بـخدمة رأس المال بالمعنىٰ المذهبي له.

وبين المهمّتين ترابط عضوي، كما سيتضح إن شاء الله تعالى ـ

وقبل أن نشرح جـوهر هـاتين المـهمّتين يـجب أن نشـير الى المـعنيين المختلفين لرأس المال اللذّين افترضناهما :

فرأس المال بمعناه الموضوعي العلمي عبارة عن الممال الذي يمكن أن يساهم في عملية إنتاج تروةٍ جديدة، فوسائل الإنتاج والمواد الأولية مثلاً تعتبر رأس مالٍ على هذا الأساس، والكمّية الكبيرة من النقود نسبياً تعتبر رأس ممالٍ نقديّاً؛ لأنّها يمكن أن تلعب دوراً في مشاريع إنتاج مختلفة، بينما الكمّية الضئيلة من المال النقدي إذا أخذت بصورةٍ منعزلةٍ لا تشكّل رأس مالٍ بهذا المعنى وإن كانت مالاً.

ورأس المال بمعناه المذهبي عبارة عن رأس المال المتقدِّم حـينما يـتّخذ أساساً لتنمية الملكية بصورةٍ منفصلةٍ عن العمل، أي حـينما يـصبح رأس المـال لاأداةً في إنتاج الثروة الجديدة فحسب، بل في إنتاج الملكية الجديدة لمالكه لقاء الأسس العامة للبنك في المجتمع الإسلامي ..... ١٩٧ ملكيّته لرأس المال.

[المهمّة الموضوعيّة:]

وعلى هذا الضوء نشرح المهمّتين : الموضوعية والمذهبية :

آمًا المهمّة الموضوعية التي تدخل في تكوين النشاط الأول للبنك الرأسمالي فهي مساهمة البنك في عملية التنمية الاقتصادية وتوفير حدٍّ أكبر من الإمكانات الإنتاجية؛ وذلك عن طريق تجميع الكمّيات الضئيلة من النقود من أصحابها، وهي كمّيات ليس لها أيّ دورٍ إيجابيّ في عمليات الإنتاج حينما تكون متفرّقة لضآلتها، ولكنّها حينما تتجمّع تشكُّل طاقةً إنتاجيةً كبيرةً وتغطّي مساحةً مهمّةً من الإنتاج الاجتماعي، أي إنّها تتحوّل من مالٍ إلى رأس مالٍ نقديّ بالمعنى الموضوعي.

والبنك هو الذي يتولّى تجميع هذه الكمّيات المتفرّقة وتوظيفها في عمليات الإنتاج الكبيرة، وبهذا يساهم في التنمية الاقتصادية. وقد عبَّرنا عن هذا الدور الذي يؤدّيه البنك في الحياة الاقتصادية بأنّه هو المهمّة الموضوعية التي ينجزها البنك في بناء الاقتصاد، ونعني بالطابع الموضوعي للمهمّة أنّها مسهمّة مسوضوعة ومفترضة على أيّ حال وبصورةٍ منفصلةٍ عن الأطر المذهبية للسمجتمع، فكلً مجتمعٍ بحاجةٍ إلى مؤسّسةٍ تقوم بهذه المهمّة لتحويل الكمّيات السلبية من النقود إلى كمّياتٍ إيجابيةٍ مهما كان مذهبه الاقتصادي.

ولكن على الرغم من موضوعية هذه المهمّة وعدم كونها مذهبيةً بطبيعتها فإنّ البنك في المجتمع الرأسمالي يستعمل في سبيل تحقيقها أساليب مذهبية، أي إنّ الطرق التي يتّبعها من أجل إنجاز هذه المسهمّة تسنبع مـن النـظرة الرأسـمالية والمذهب الاقتصادي الرأسمالي؛ ذلك لأنّ البـنك لكـي يـجمع تـلك الكـمّيات

المتفرّقة من النقد لا بدّ له من الحصول على أداةٍ بإمكانها أن تجذب هذه الكمّيات من حوزة أصحابها إلى الخزينة العامة للبنك، وما دام أصحابها يستمتّعون بسمل، الحرّية وفقاً للمذهب الرأسمالي، ولا يتحرّكون إلّا بدافع الربح وتنمية المال وفقاً للاتّجاه الرأسمالي في الحياة، فمن الطبيعي أن يكون الأسلوب الوحيد الذي يمكِّن البنك من إغرائهم بدفع ما في حوزتهم من كمّياتٍ إليه هو التلويح بالأرباح والفوائد.

ومن هنا كان البنك الرأسمالي يمارس مهمّته الموضوعية علىٰ أساس نظام الفائدة ويمنح المودِعين نسبةً مئويةً معيّنةً من قيمة الوديعة توفيراً للدافع المادّي للايداع، إلاّ أنّه يحاول باستمرارٍ أن تكون النسبة المحدّدة ضئيلةً بالدرجة التـي تكفل وجود فارقٍ كبيرٍ بين ما يدفعه من فوائد على الودائع، وما يحصل عـليه بدوره من أرباح وفوائد عن طريق استثمار تلك الودائع أو إقراضها بفائدة .

#### [المهمّة المذهبيّة:]

وأمّا المهمّة العذهبية للبنك فهي تتمثّل في تحويل تلك الكمّيات المتفرّقة من النقود لا إلى رأس مالٍ بالمعنى الموضوعي فقط، بل إلى رأس مالٍ بـالمعنىٰ المذهبي أيضاً، وبالتالي تؤدّي باستمرارٍ إلى تـعميق العـلاقات الرأسـمالية فـي المجتمع الرأسمالي.

ولكي نعرف كيف يؤدّي البنك هذه المهمّة يجب أن نعرف شيئاً عن طبيعة هذه العلاقات في المجتمع الرأسمالي.

إنّ جوهر العلاقات الرأسمالية اتّخاذ رأس المــال أســاساً لتــنمية الشـروة بصورةٍ منفصلةٍ عن العمل، وهذه التنمية ليس لها معنىٰ ما لم ينظر اليها في إطارٍ مذهبي، أي في إطار نظامٍ معيّنٍ من توزيع الثروة؛ لأنّنا إذا جرّدنا عملية إنــتاج الأسس العامّة للبنك في المجتمع الإسلامي ...... ١٩٩

الثروة عن أيّ إطارٍ مذهبيّ من هذا القبيل وأخذنا نموّ الثروة بـالمفهوم المـطلق للثروة فليس من المعقول أن نتقبّل نموّاً للثروة يقوم عـلى أسـاس رأس المـال بصورةٍ منفصلةٍ عن العمل.

وأمّا حينما نأخذ نموّ الثروة بالمفهوم النسبي \_أي نموّها بما هـي مـلكية لشخصٍ معيّنٍ وبالتالي تنمية ملكية ذلك الشخص \_.نجد بالإمكان افتراض تنمية الثروة بهذا المعنىٰ على أساس رأس المال بصورةٍ منفصلةٍ عن العمل، أي إنّ مَن تنمو ثروته لا يعمل شيئاً، ولكنّ ثروته تزداد بحكم مـلكيته لرأس المـال وفـقاً للعلاقات الرأسمالية. وعلى هذا الضوء يمكننا أن نفهم المـهمّة المـذهبية للـبنك الرأسمالي، وهي تتلخّص :

أولاً : في خلق رأس مالٍ يتمتّع بالقدرة الرأسمالية عـلى تـنمية المـلكية بصورةٍ منفصلةٍ عن أيّ عملٍ وجـهدٍ مـن قِـبَل ذلك الذي تـنمو مـلكيته، وهـذا ما يحصل عن طريق تجميع الكمّيات الضئيلة الذي يجعل منها رأس مـالٍ قـادر على الانتاج وتوفير دخلٍ ثابت لأصحاب هذه الكمّيات تحت اسم الفوائد.

ثانياً : في تكوين ملكياتٍ خاصّةٍ كبيرةٍ بدرجةٍ تـوهل أصحابها لقـيادة الحياة الاقتصادية وتوجيهها على العموم، فإنَّ التجميع الهائل للكمّيات المتفرّقة بقدر ما يحقّق من قدراتٍ جـديدةٍ لهـذه الأموال في مجال الإنـتاج بـصورةٍ موضوعيةٍ يحقّق في الوقت نفسه قدراتٍ كبيرةً لأولئك الذين قاموا بعملية التجميع لحسابهم الخاص، أي لأصحاب البنك الذين يـصبّون كـلّ تـلك الكمّيات في خزائنهم لكي تقفز الرأسمالية على أيديهم قفزةً كبيرةً بظهور ملكياتٍ خاصّةٍ ذات حجم كبيرٍ جدًا.

ً ثالثاً : في تمكين الرأسمالية \_الحريصة على الابتعاد عن المخاطرة \_ من أرباحٍ تتقاضاها على شكل فوائد على قروض، فإنّ البنك بعد أن يتسلّم الودائع ۲۰۰ ..... الإسلام يقود الحياة

ويسدَّد لأصحابها فائدةً عليها محدَّدةً بالدرجة التي لها قدرة على إغراء أصحابها بإيداعها، يتصدَّى ــأي البنك نفسه ــ لإقراض مبالغ من المال الذي تجمّع لديــه بفوائد أكبر تحدّدها درجة الطلب على القروض، وهكذا ينشأ للرأسمالي دخــل ثابت منفصل لا عن العمل فقط، بل عن أيِّ مخاطرةٍ أيضاً.

رابعاً : في إمداد المشاريع الإنتاجية الرأسمالية بالوقود اللازم، أي بالمال الضروري لتوسعة نطاق استثمارها والسير بالعلاقات الرأسمالية إلى ذروتها، فإنّ أصحاب المشاريع الرأسمالية يجدون في البنك سندهم القوي ومعينهم الذي لا ينضب، وعن طريق ما يمدّهم به من قروض يتوسّعون باستمرارٍ في إنـتاجهم الرأسمالي، وتزداد العلاقات الرأسمالية ترسّخاً وتغلغلاً في الحياة الاقتصادية.

هكذا تتحدّد المهمّة المذهبية للبنك في المجتمع الرأسمالي لكي يـواصـل البنك الرأسمالي ممارسة هذه المهمّة إلى جانب إنجازه للمهمّة الموضوعية، بل إنّه يواصل المهمّتين معاً بصورةٍ مترابطةٍ ترابطاً وثـيقاً وضـمن تأثـيرٍ مـتبادلٍ بـين المهمّتين، فبقدر ما تنمو عن طريق النشاط المصرفي الرأسمالي الشروة الكـلّية للمجتمع ينمو أيضاً النظام الرأسمالي وتتعملق علاقاته وكلّ ما يزخر به من فروقٍ وتناقضات.

والسؤال الأساسيّ الآن : ما هو موقف الإسلام من البنك الرأسمالي ؟ وكيف ينشأ بنك إسلاميّ ملتزم ؟

| *•1 |  | الإسلامي | المجتمع | في | للبنك | العامة | الأسبس |
|-----|--|----------|---------|----|-------|--------|--------|
|-----|--|----------|---------|----|-------|--------|--------|

#### [البنك الإسلامي]

من الواضع أنَّ الإسلام لا يقرّ البنك الرأسمالي بصورته التي شسرحــناها؛ لأنّه:

أولاً : يتناقض مع أحكما الشريعة الإسلامية والقمانون المدني للمفقه الإسلامي التي حرّمت الإقراض بفائدة.

وثانياً : يتناقض مع أسس الاقتصاد الإسلامي وروحه العامة فــي تــوزيع الثروة واستثمارها.

وعلى هذا الأساس قامت فكرة (البنك اللاربوي) لكي تكون تجسيداً لأطروحة بنكٍ إسلامي، وبدت هذه الفكرة غريبةً على تلك الذهـنيات المـمتلئة بروح التبعية، والملتصقة بالواقع الفاسد، والمشبّعة بتصوّرات الإنسان الغربي عن الحياة ومؤسّساتها الاجتماعية، وقد عبّر إنسان مسـلم ـجـعلت منه مسـيرة الانحراف في عالمنا الإسلامي وزيراً في بلده ـعـن هـذه الفـرابـة، إذ قـال لي شخصياً بكل طفولةٍ وسذاجة : إنّي اندهشت حينما سمعت باسم البنك اللاربوي، تماماً كما أدهش حينما أسمع إنساناً يتحدّث عن الدائرة المربّعة.

[التمييز الجوهري بين موقفين:]

وفي مجال التعرّف على أطروحة البنك الإسلامي يجب أن نـميِّز بـصورةٍ جوهريةٍ بين موقفين مختلفين : أ ـ موقف مَـن يـريد أن يـخطُّط لبـنكٍ لاربـويّ ضـمن تـخطيطٍ شـاملِ ٢٠٢ ..... الإسلام يقود الحياة

للمجتمع، أي بعد أن يكون قد تسلّم زمام القيادة الشاملة لكلّ مرافق المحتمع، فهو يضع للبنك أطروحته الإسلامية كجزءٍ من أطروحةٍ إسلاميةٍ كاملةٍ للـمجتمع كلّه.

ب ... وموقف مَن يريد أن يخطُّط لإنشاء بنكٍ إسلاميّ بصورةٍ مستقلّةٍ عن سائر جوانب المجتمع، أي مع افتراض استمرار الواقع الفاسد والإطار الاجتماعي اللا إسلامي للمجتمع، وبقاء المؤسّسات الربوية الأخـرى مـن بـنوكٍ وغـيرها، وتفشّي النظام الرأسمالي مضموناً وروحاً في الحياة الاقتصادية والحياة الفكرية والخُلُقية للناس.

إنّ هذين الموقفين يختلفان اختلافاً أساسياً؛ إذ على مستوى الموقف الأخير يقتصر عادةً في عملية وضع الأطروحة الإسلامية للبنك على حلّ التناقض الأول بين البنك الرأسمالي والإسلام، وهو تناقض هذا البنك مع أحكام الشريعة الإسلامية والقانون المدني في الفقه الإسلامي. ومن هنا تبذل جهود في سبيل الحصول على صيغةٍ لنظامٍ مصرفيّ لا يمارس الإقراض بفائدة أو الاقتراض بفائدةٍ، على أن تكون في نفس الوقت صيغةً صالحةً للعيش والحركة ضمن الإطار اللا إسلامي للمجتمع وأرضيته العقائدية، وقادرة على معاصرة البنوك الأخرى التي تواصل نشاطها الربوي بعد قيام البنك الإسلامي المربع إيجاده.

وليس بالإمكان في إطار موقفٍ محدودٍ كهذا أن يـحلّ التـناقض الثـاني أيضاً، ولا أن يستهدف التوفيق بين دور البنك ونشاطه وبين الأسس التي يـقوم عليها المذهب الاقتصادي في الإسلام، أو تجسيد الروح العامّة لهذا المذهب في واقع البنك اللاربوي، وحتّى تحريم الربا، فإنّه سوف يتمثّل بصيغته القانونية في

| ۳.۳ |  | الإسلامي | المجتمع | قي | للبتك | العامة | الأسس |
|-----|--|----------|---------|----|-------|--------|-------|
|-----|--|----------|---------|----|-------|--------|-------|

البنك اللاربوي الذي ينشأ على أرضٍ غير إسلاميةٍ وفي مجتمعٍ غـير إسـلامي، ولكنّه لن يتمثّل بروحه ومغزاه المذهبي الاقتصادي في هيكل هذا البنك.

وذلك لأنّ حلّ التناقض الأوّل بمفرده لا يعني سوى التخلّص من الصيغ غير القانونية إسلامياً وفقهياً. والتخلّص من صيغة تعاملٍ غير مشروعةٍ قانونياً كالتعامل بالقروض الربوية لا يؤتي كلّ ثماره الحقيقية، ولا يحقّق الأهداف والمكاسب التي توخّاها المذهب الاقتصادي من تحريم تلك الصيغ غير القانونية ما لم يمتدَّ إلى خلفيات تلك الصيغ لاستئصال روحها العامّة، وما لم يشمل الاقتصاد الإسلامي بصور ته الكاملة كلّ جوانب الحياة؛ ليؤدّي بحكم الترابط العضوي بين أجزائه إلى بتلك الأهداف والمكاسب، فإنّ النظام الإسلامي كلٌّ مترابط الأجزاء، وتطبيق كل جزءٍ يُهيّئ إمكانيات النجاح للجزء الآخر في مجال التطبيق ويساعد على دوره الإسلامي المرسوم.

وأمّا على مستوى الموقف الأول إذ يراد إنشاء بنك إسلاميّ فسي مجتمعٍ إسلاميّ ـ لا إنشاء بنكٍ إسلاميّ في مجتمع غير إسلاميّ ـ فلا يكفي فقط التخلّص من التناقض الأول، بل لابدّ من حلّ كلا التناقضين بين البنك الرأسمالي والإسلام؛ لكي نحصل على بنكٍ إسلاميّ حقيقيّ يشكّل جزءاً أصيلاً في الصورة الكماملة لاقتصاد المجتمع الإسلامي، وليس مجرّد عملية ترقيعٍ للبنك الرأسمالي.

[التمييز بين النشاط الرأسمالي ونشاط الخدمات:]

وعلى هذا الأساس نميِّز منذ البدء بين النشاطين اللذّين يمارسهما البـنك الرأسمالي، وهما النشاط الرأسمالي ونشاط الخدمات كما صنّفنا سابقاً . ونشاط الخدمات يُسمَح به على العموم بعد التأكد ممّا يلي :

| ود الحياة | الإسلام يقو | ••••• | ۲۰ | ٤ |
|-----------|-------------|-------|----|---|
|-----------|-------------|-------|----|---|

أولاً : من طابع النشاط، أي من كونه نشاطَ خدماتٍ حقّاً وكون الكسب الذي يحصل عليه البنك لقاء عمل، وليس العـمل مـجرّد تـغطيةٍ اسـميةٍ لكسبٍ رأسماليّ واستثماري.

ثانياً : من كون الخدمة التي يقدّمها المصرف سليمةً من وجهة النظر العامّة، ومتّفقةً مع مصلحة المجتمع .

ثالثاً : من انطباق صيغ التعامل القانونية في نشاط تلك الخدمات على الفقه الإسلامي.

وأمّا النشاط الرأسمالي للبنك فهو كما تقدّم مزدوج من مـهمّةٍ مـوضوعيةٍ ومهمّةٍ مذهبية. والبنك في المجتمع الإسلامي يحتفظ بالمهمّة الموضوعية من ذلك النشاط الرأسمالي، ولكنّه مجرّد عن مهمّته المذهبية التي كان يستمدّها من طبيعة النظام الاقتصادي والمناخ الفكري والروحي في المجتمع الرأسمالي.

وبدلاً من استخدام وسائل رأسماليةٍ في إنجاز المهمّة الموضوعية يستخدم الينك في المجتمع الإسلامي وسائل ذات طابع إسلاميّ في هذا المجال، وبـذلك يحصل المجتمع عـلى المكـاسب المموضوعية للـنشاط المصرفي فـي الحـياة الاقتصادية، ولكن في إطار المذهب الاقتصادي الإسـلامي، ووفـقاً لمـقولات الحياة الإسلامية. ويعبّر ذلك في الحقيقة عن تحوّلٍ عـظيمٍ فـي طـبيعة النشـاط المصرفي.

[التحوّل في طبيعة النشاط المصرفي: ]

ويمكن تلخيص هذا التحوّل في النقاط التالية : ( أولاً) : أنّ عملية تجميع الأموال وتوظيفها تتولّاها في المجتمع الإسلامي الأسس العامّة للبنك في المجتمع الإسلامي ..... ٣٠٥

الدولة نفسها عن طريق بنكٍ رسمي، ولا يُسمَح بالاستثمارات المصرفية في القطّاع الخاصّ، وبهذا ينفصل الهدف التنموي لهذه العملية عن مغزاها الرأسمالي؛ إذ تصبح عملية تجميع الأموال عمليةً اجتماعيةً تنوب فيها الدولة - بمعنىً من المعاني - عن أصحاب الأموال أنفسهم، وأيّ قدرةٍ جديدةٍ يخلقها هذا التجمّع لن تكون ملكاً لفردٍ أو أفرادٍ محدودين، كأولئك الذين يسيطرون على النشاط المصرفي ويمسكون بزمام الحياة الاقتصادية كلّها في المجتمعات الرأسمالية.

(ثانياً) : أنَّ الدولة لا تعتمد في تجميع الأموال والكمّيات المبعثرة أو المدّخرة من النقود على الإغراء بدخلٍ ثابتٍ تحت اسم فوائد كما تصنع البىنوك الرأسمالية، وإنَّما تنطلق في رسم سياستها في هذا المجال من التركيب بين حقائق أو قضايا مستمدّةٍ من مذهبها الاقتصادي، ومستوحاةٍ من الروح العامّة للتشريع الإسلامي.

وهذه القضايا هي كما يأتي :

أ \_ إنّ الفائدة محرّمة؛ لأنّها في حقيقتها نوع من الأجر يتقاضاه الرأسمالي على انتفاع المقترض بماله. والنظرية الإسلامية للأجور تربط شرعية الأجر بوصفه لقاء ما يتفتّت من العمل المختزن في الشيء المستأجر خلال الانتفاع به. ورأس المال النقدي لا يتفتّت شيء من العمل المختزن فيه عند إعادته على صورة وفاءٍ للقرض، فلا يوجد إذن مبرّر للأجر من وجهة النظر الإسلامية.

ب \_ إنّ الإسلام حرّم اكتناز الذهب والفضّة وعدم إنفاقهما في سـبيل الله تعالى. قال الله سبحانه وتعالى : ﴿ والَّذِينَ يَكْنِزُونَ الذَهَبَ والفِضَّةَ ولا يُنفِقُونَها ٢٠٦ ..... الإسلام يقود الحياة

في سبيل اللهِ فَبَشِّرهُمْ بِعذابٍ أليمٍ ﴾ (١).

وليس الذهب والفضّة إلّا مثالين للنقد، والنقد هو الذي من شأنه أن يُنفَق، فهذا يعني أنّ إكثار النقد محرَّم. والاكتناز مفهوم مَرِن يتحدّد وفقاً لدرجة إمكانات تحرّك المال في الحياة الاقتصادية، ومدى القدرة المتوفّرة بصورةٍ نـوعيةٍ عـلى توظيف المال واستثماره، فكلّما كانت إمكانات التـحرّك أكبر والقـدرة عـلى التوظيف أوسع نطاقاً كان تجميد المال في فترةٍ قصيرةٍ نسبياً اكـتنازاً، بـينما إذا تضاءلت إمكانات التحرّك وقدرات التوظيف وكانت الحياة الاقـتصادية خـاملة بدرجةٍ وأخرى لم يصدق الاكتناز إلاّ على فترةٍ زمنيةٍ أطول، وقد يكون هذا هو السبب في اعتبار ركود المال لدى صاحبه سنةً كاملةً شـرطاً في ثـبوت زكـاة النقدين، على أساس أنّ الحياة الاقتصادية وقتنذٍ لم تكن توفّر شـروطاً أفـضل التحرك المال، فلكي يكون تجميد النقد اكتنازاً لابد أن يظلّ المال راكداً في حوزة صاحبه سنةً كاملة من يظلّ المال راكداً في حوزة

وتقوم الفكرة في حرمة الاكتناز على أساس النظرية الإسلامية عن النقد، فإنّ الإسلام يؤمن بأنّ التبادل في الأصل إنّما هو تبادل الطيّبات، أي تبادل سلعةٍ بسلعة، كما هي الحالة في عصر المقايضة قبل ظهور النقد؛ لأنّ هذا هو الأسلوب الوحيد الذي يكفل لكلّ منتجٍ في المجتمع أن يبادل منتوجه بما يسدّ حاجته، ولم يكن ظهور النقد للقضاء على جوهر المقايضة، بل لتيسيرها، فبدلاً من المعاوضة بين الحنطة والقطن يبيع زارع الحنطة حنطته بنقدٍ ويشـتري بـذلك النـقد قسطناً، فالمبادلة بين الحنطة والقطن ثابتة ولكن من خلال عمليتين.

(١) التوبة : ٣٤.

الأسس العامّة للبنك في المجتمع الإسلامي .....

وأمّا إذا حوّل النقد إلى أداة اكتنازٍ وأصبح زارع الحنطة يبيع الحنطة بـنقدٍ ويدّخر النقد ولا يشتري به قطناً، فإنّ هذا يعني أنّ القطن أو بتعبيرٍ أعمّ أنّ جزءاً من المنتوج الكلّي للمجتمع سوف يظلّ عاجزاً عن دخول السوق وإكمال دورته بالتحوّل إلى نقدٍ لكي يستأنف الإنتاج من جديد. وبالمقابل يخلق الاكتناز للمكتنز قدراتٍ جديدةً للاستثمار وغزو السوق لم يكن بالإمكان أن تتواجـد لو اسـتمرّ تطبيق روح المقايضة بصورةٍ أمينة.

ج -إنّ مبدأ الزكاة في الإسلام يحتوي على فرض ضريبةٍ على اكتناز النقد؛ لأنّه يفرض نسبةً معيّنةً على العال المدّخر سنةً من النقود الذهبية أو الفضّية، وإذا لاحظنا ما ذكرناه سابقاً من أنّ تحديد السنة قد يرتبط بشروط الحياة الاقتصادية المعاصرة للتشريع، ولاحظنا ما أوضحناه في بحوثنا عن الاقتصاد الإسلامي من أنّ الزكاة كمبدأ قابل للتوسعة والتطبيق على مختلف الثروات وفقاً لما يمراه وليّ الأمر الشرعي، أمكننا أن ننتهي إلى فكرةٍ إسلامية في جذرها وروحها المامّة، وهي أنّ الاكتناز يمكن مقاومته عن طريق وضع ضريبةٍ على النقد المكتنز، وتدخل هذه الفكرة في المؤشرات الإسلامية العامة التي تُملاً على أساسها منطقة الفراغ، ويضع وليّ الأمر العناصر المتحرّكة في الاقتصاد الإسلامي في حدود صلاحياته، وعلى هذا الأساس يمكن لوليّ الأمر أن يضع وفقاً لملاحيته الضريبة المذكورة.

وليس من الضروري أن تتَّخذ هذه الضريبة شكل الجباية، بـل بـالإمكان استحصالها بأشكالٍ أخرى أحدث، كالطريقة التي تستحصل بها كثير من الضرائب أو الأجور الحكومية عن طريق الإلزام بإلصاق طابعٍ ماليّ على العريضة أو الوثيقة ونحو ذلك، فيمكن استعمال نفس الطريقة بالنسبة الى ضريبة الاكتناز. ۲۰۸ ...... الإسلام يقود الحياة

د إنّ التربية الإسلامية للفرد في المجتمع الإسلامي على الإحسان والإيثار وخلق منطقٍ للمعاوضة مختلفٍ عن منطق المعاوضة المالية والمادية \_وهي التجارة التي لا تبور في مصطلح القرآن الكريم<sup>(١)</sup> \_والحتّ الفائق على مساعدة المستضعفين، والإقراض للمحتاجين بروح الأخوّة والمحبّة وطلباً للثواب والمغفرة، إنّ ذلك كلَّه يشكّل أرضيةً روحيةً ونفسيةً فريدةً تنعو في مناخها الخاصّ دوافع الخير، وتتوفّر لدى كثيرٍ من الناس الرغبة في الإقراض من أجل الخير.

وليس هذا فرضاً مثالياً في المجتمع الإسلامي، بل هو حقيقة، وهناك مؤشّرات عديدة على هذه الحقيقة، ومنها صناديق القرض الحَسّن التي نشأت قبل قيام المجتمع الإسلامي، ونمت من خلال مشاعر الإحسان والإيثار التي جعلت عدداً كبيراً من الناس يتبرّعون بجزءٍ من أموالهم للإقراض بدون فائدة. فإذا كان هذا هو أثر التربية الإسلامية على فردٍ لم يعش في ظلّ مجتمعٍ إسلاميّ فما ظنّك بأثرها في إطار المجتمع الإسلامي المتكامل ؟

( ثالثاً ) : بعد أن حدّدنا في الفقرة السابقة المركّب النظري الذي يعتمده البنك في المجتمع الإسلامي أساساً لممارسة مهمّته الموضوعية ودوره في الحياة الاقتصادية، نستطيع أن نتعرّف على الطريقة التي تُمكِّن البنك الإسلامي من تجميع الكمّيات المتفرّقة من النقد بدون إغراءٍ بالفائدة الربوية، ولا استعمالٍ للأساليب الرأسمالية، فإنّ البنك يعلن أنّه حاضر لتلقّي أيّة كمّيةٍ من النقود يرغب صاحبها في إيداعها لديه، ويحدَّد شكلين لهذا التلقي :

(۱) فاطر : ۲۹.

| 1.9 |  | الإسلامي | المجتمع | في | للبتك | العامة | الأسس |
|-----|--|----------|---------|----|-------|--------|-------|
|-----|--|----------|---------|----|-------|--------|-------|

الشكل الأول : أن يكون على صورة قرضٍ مضمونٍ يتسلّمه البنك، فيكون مديناً به للمودِع، وفي هذه الحالة يتمتّع المودِع بما يلي :

أ ــ الحفاظ على ماله والاطمئنان إلى سلامته؛ لأنّه في ذمّة البنك، والبنك ملزم بدفعه متى شاء أو تبعاً لِمَا اتّفقا عليه من أَجَل.

ب الاحتفاظ بالقيمة الحقيقية لنقده. وتوضيح ذلك : أن قيمة النقود في هبوطٍ مستمرّ ، والتضخّم النقدي يسبّب انخفاضاً باستمرارٍ في القوة الشرائية للنقد ، وبالتالي في قيمته الحقيقية ، فلو أراد الشخص أن يحتفظ بنقوده في حوزته فترة طويلةً من الزمن لم يكن هذا في الحقيقة إلّا احتفاظاً شكلياً بصورة تلك الأوراق النقدية ، وأمّا القيمة الحقيقية فتفقدها تلك الأوراق بعد فترةٍ من الزمن ، وهنا تظهر الميزة الإيجابية لاحتفاظ البنك بتلك الأوراق على صورة القرض ، فإنّ السنك يضمنها بقيمتها الحقيقية ؛ لأنّ الأوراق النقدية وإن كانت مثليّةً ولكنّ مِثلَها ليس هو الورق فحسب ، بل ما يمثّل قيمتها ، فليس من الربا أن يدفع السنك لدى الوفاء ما يمثّل قيمة ما أخذ ، وتقدّر القيمة الحقيقية على أساس الذهب وسعر الصرف بالذهب .

ج ـ الحصول على الأجر والتواب فـيما إذا رغب فـي تـخصيص المـبلغ لإقراض المحتاجين والمعوزين، فيوضع المبلغ في صندوقٍ خاصّ لذلك.

وليس للمودِع خارج حدود هذه الأمور أيّ حقّ على البنك في تـقاضي أجورٍ أو أرباح.

الشكل الثاني : أن يكون على شكل مضاربةٍ أو تفويضٍ للبنك في استئمار المبلغ وتوظيفه في مشروعٍ من المشاريع الاقتصادية، وفي هـذه الحـالة يـتمتّع المودع بنسبةٍ متويةٍ معيّنةٍ من الأرباح يتّفق عليها بينه وبين البنك على أن يتقاضىٰ ٢١٠ ..... الإسلام يقود الحياة

المستثمِر للمال بقية الربح، فإذا كان البنك هو المباشر لعملية الاستثمار كانت بقية الربح له، وإذا كان البنك قد فوّض الى زبونٍ من زبائنه عسملية الاستثمار عسلى أساس المضاربة فالربح بين الزبون وصاحب المال، وللبنك عسولة لقساء عسمله وقيامه بالوساطة بين المستثمِر وصاحب المال، وتُحدّد العمولة تبعاً لمقدار هذا العمل.

ولا يتمتّع العودِع بضمان مالِه إذا تمّ إيداعه بالشكل الثاني، بـل يـتحمّل الخسارة إذا وقعت بدون تعدّ أو تفريط؛ وذلك لأنّ العودِع بالشكل الثاني يشارك في الأرباح، ولا ربح بدون ممارسة عملٍ أو تحمّل أعباء المخاطرة. وفي كِلا الشكلين يُعفىٰ المبلغ المودَع من ضريبة الاكتناز.

وعلى هذا الضوء نعرف أنَّ عملية التجميع يـعتمد البــنك الإسـلامي فــي إنجازها على توفير دوافع كفيلةٍ بإنجاز هذه العملية، ودفع أصحاب الأموال إلى إيداع أموالهم.

وهذه الدواعي هي \_كما يتلخّص ممّا سبق \_:

أولاً : الاحتفاظ بالنقد وضمان سلامته، وهذا فيما إذا تمّ الإيداع بالشكل الأول.

ثانياً : الاحتفاظ بالقيمة الحقيقية للنقد، وهذا ما لا يتوفّر لصاحب المال إذا أراد أن يحتفظ بالنقود في حوزته.

ثالثاً : الحصول على نسبةٍ من الأرباح، وهذا فيما إذا تمّ الإيداع بالشكل الثاني ووطِّن صاحب المال نفسه على تحمّل الخسارة إذا وقعت. وأخيراً التخلّص من ضريبة الاكتناز التي تؤدّي إلى تناقص النقد فيما إذا احتفظ المالك به في حوزته. الأسس العامّة للبِنك في المجتمع الإسلامي ..... ٢١١

ونضيف إلى هذه الدواعي ذات الطابع المالي النوع الآخر من الدواعي، أي الدوافع الروحية والرسالية التي تعني إحساس الفرد المسلم في المجتمع الإسلامي بمسؤوليته وواجبه في المساهمة في عملية التنمية الاقتصادية لمجتمعه، وإعداد كلّ ما يُستطاع من قوة، كما أمر القرآن الكريم<sup>(۱)</sup>، فإنّ هذا الإحساس المسؤول يعتبر من أهمّ الدوافع في مجتمعٍ تغمره القيم الثورية الإسلامية، وتسود أبـناءه الروح القيادية والطموحات الكبرى، وكذلك أيضاً دواعي الإحسان والإيـثار، وقضاء حاجات المستضعفين في الأرض ممّن يحصلون على قروضٍ من البنك بدون فائدة.

( رابعاً ) : إذا تمّت عملية التجميع واستطاع البنك الإسلامي \_وفقاً لِمَا تقدّم \_ أن يستوعب كلّ تلك الكمّيات المتفرّقة مـن النـقود كـان له دَوْرانِ فـي مـجال توظيفها :

الدور الأول : بالنسبة إلى الودائـع التـي تـمّ إيـداعـها بـالشكل الأول. ويتلخّص هذا الدور في قيام البنك :

أولاً : بالإقراض منها بدون فائدةٍ للمحتاجين إلى إنفاق القرض في حياتهم الخاصّة، مع وضع بعض الاحتياطات والضمانات للوثوق بالاستيفاء.

وثانياً : بتوظيف العال في مشروعٍ من المشاريع الإنتاجية التي تنسجم مع الإطار الإسلامي للمجتمع، فإذا مارس البـنك بـنفسه عـملية الاسـتثمار كـانت الأرباح كلّها له \_أي للدولة الإسلامية \_وإذا اتّفق مع جهاتٍ أو أفرادٍ أكفاءٍ للقيام بمشاريع من هذا القبيل كان الربح بين الطرفين وفقاً لنِسَبٍ يتّفق عليها في التعاقد.

(۱) الأنفال : ۲۰.

٢١٢ ..... الإسلام يقود الحياة

وثالثاً : بالإقراض منها بدون ف ائدةٍ لأفرادٍ يعوزهم الحدّ الأدنى من الوسائل التي تدرّ عليهم المعيشة، وتتوسّم فيهم الكفاءة والأمانة، فيمدّهم البنك بقروضٍ لتكوين مشاريع إنتاجيةٍ صغيرةٍ بعد إسداء النصائح والتوجيهات اليهم، ووضع الترتيبات التي تكفل الإشراف على سير المشروع.

الدور الثاني : بالنسبة إلى الودائع التي تمّ إيداعها بالشكل الثاني، والبنك يقوم هنا باستثمار هذه الأموال في مشروعٍ من المشاريع الإنتاجية النافعة، فإن مارس ذلك بصورةٍ مباشرةٍ كان الربح بينه وبين المودع، وإن اتّفق مع جهاتٍ أو أفرادٍ للقيام بذلك كان له دور الوساطة وعمولة لقاء هذه الوساطة، وأمّا الربح فهو بين الشخص العامل الممارس للعملية وأصحاب الودائع.

وبتنفيذ البنك في المجتمع الإسلامي لدوره بصورةٍ صالحةٍ وكاملةٍ سوف يحقّق نموماً رأسمالياً بالمعنى الموضوعي بدرجةٍ عظيمة، وتوفيراً جيّداً لرأس المال القادر على تغطية مختلف مشاريع الانتاج، وبالتالي إقبالاً واسع النطاق على العمل ممّن يختارهم البنك اختياراً لا يقوم على أساس مدى قدرتهم على دفع الفائدة، بل على أساس مدى كفاءتهم في الإنتاج وبصيرتهم وحاجتهم، فينتشر رأس المال بين الأيدي العاملة والكفاءات البشرية المنتجة نفسها في نطاقٍ واسع، ويقوم البنك في كلّ ذلك بدور التوجيه والإرشاد والإشراف، ويتحوّل معظم ذلك الجزء الكبير من القيمة المنتجّة والتروة المتداولة التي كانت رؤوس الأموال تستقاضاه تحت اسم الفائدة أو الربح إلى الممارسين والعاملين أنفسهم، ويكفّ البنك عن تقديم القروض إلى المشاريع الرأسمالية والمستهلك. الأسس العامّة للبنك في المجتمع الإسلامي .....

أقول : يكفّ البنك عن تقديم القروض إلى هذه المشاريع الطفيلية ، فتضمر هذه المشاريع ، ويتضاءل الفاصل بين المنتج والمستهلِك ، وبذلك تقترب أسـعار السلع المنتَجَة من قيمتها الحقيقية ، أي من نفقات إنتاجها زائداً قيمة إعداد السلعة للبيع في السوق .

وكذلك يزول في ظلّ البنك الإسلامي هذا التناقض الذي يخلقه البنك الرأسمالي بين مصالح الرأسمالية الربوية ومصالح الرأسمالية التجارية والإنتاجية؛ إذ كلّما ازداد الإقبال على الإنتاج والتجارة واشتدّ الطلب على رؤوس الأموال رفعت الرأسمالية الربوية سعر الفائدة سعياً وراء المزيد من الربح، وإذا ركدت سوق الإنتاج والتجارة خفّضت البنوك سعر الفائدة وفيقاً لقوانين العرض والطلب.

وأمّا في المجتمع الإسلامي فلا يوجد شيء من هذا ما دام البـنك يـلتقط الأكفاء في المجتمع، ويقرض الفقراء منهم لتمويل مشاريع محدودةٍ بدون فائدة، ويرتبط مع عددٍ من الأكفاء في عقود مضاربةٍ تتّحد فيها مصلحة المشروع مـع مصلحة البنك، فكلّما ازداد الإقبال على المشاريع الإنتاجية ازداد إقبال البـنك على تقديم رؤوس أموالٍ بصورةِ القرض الحَسَن، أو بصورة المضاربة.

هذا إضافةً إلى مساهمة البنك في الضمان الاجتماعي عن طريق القروض الاستهلاكية التي يقدّمها بدون فائدةٍ للفقراء والمستضعفين فسي حسالات العسوز والحاجة والتعطّل عن العمل.

وهكذا يصبح البنك في المجتمع الإسلامي جزءاً أصيلاً من الصورة الكاملة لاقتصاده.

هذه هي الأسس العامّة لإنشاء بنكٍ في المجتمع الإسلامي بالصورة التـي

| ٢١٤ الإسلام يقود الحياة                                                      |
|------------------------------------------------------------------------------|
| لعب بموجبها دوراً أساسياً في الاقتصاد الاسلامي مماثلاً للدور الذي تلعبه بنوك |
| المجتمعات الرأسمالية في الاقتصاد الرأسمالي.                                  |
| وفي بحثٍ مقبِلٍ سوف نستعرض تجسيداً كاملاً لهذه الأُسُس على مستوى             |
| التفاصيل، إن شاء الله تعالى (١).                                             |
|                                                                              |
|                                                                              |
|                                                                              |
|                                                                              |
|                                                                              |
|                                                                              |

.

 <sup>(</sup>١) ومع الأسف الشديد لم تسنح له الفرصة لإنجاز القسم الثاني من بحث البنك في المجتمع الإسلامي على مستوى التغاصيل ـ

# فهرس المصادر

.. الإسلام يقود الحياة ۸ ـ تأريخ الطبرى، محمّد بن جرير الطبرى، ط دار التراث. ٩ ـ تأريخ مدينة دمشق، عليّ بن الحسين المعروف بابن عساكـر، دار الفكـر ـ بيروت. ١٠ ـ تذكرة الخواصّ، يوسف بن عبد الله المعروف بـ ابن الجـوزي، مـؤسّسة أهل البيت ﷺ \_بيروت. ١١ \_التهذيب، شيخ الطائفة الطوسي، ط دار الكتب الإسلامية \_طهران. ١٢ ـ جواهر الكلام، الشيخ محمّد حسن النجفي، ط دار الكتب الإسلامية \_ طهران. ١٣ \_ الحدائق الناضرة، المحدَّث الشيخ يوسف البحراني، ط مؤسسة النشير الإسلامي \_قم. ١٤ \_الخلاف، شيخ الطائفة الطوسي، ط مؤسسة النشر الإسلامي \_قم. ١٥ \_ذخائر العقبي، محبّ الدين أحمد بن عبد الله الطبري، ط مكتبة المحمّدية \_ قم. ١٦ ـ الرياض النضرة، أبو جعفر أحمد الشهير بالمحبِّ الطـبري، ط دار الكـتب العلميّة. ١٧ \_السرائر ، محمّد بن إدريس الحلّي ، ط مؤسسة النشر الإسلامي \_قم . ۱۸ ـ سنن ابن ماجة، محمّد بن يزيد القزويني، ط دار إحياء التراث. ١٩ ـ شرح نهج البلاغة لابن أبي الحديد، أبو حامد بن هبة الله ابن أبي الحـديد المدائني، ط بيروت.

فهرس المصادر ..... ۲۱۷

٢٠ ـ صحيح البخاري، محمّد بن إسماعيل البخاري، ط دار الفكر . ٢١ ـ الغارات، أبو إسحاق إبراهيم بن محمّد بن هلال الثقفي، ط دار الأضـواء ـ بيروت.

٢٢ ـ الغدير، العلّامة الأميني، ط دار الكتب الإسلامية \_ طهران. ٢٣ ـ الفصول المهمّة، عليّ بن محمّد بن الصبّاغ المالكي، دار الأضواء \_ بيروت. ٢٤ ـ فيض القدير، محمّد عبد الرؤوف المنادي، ط دار الفكر. ٢٥ ـ الكافي، ثقة الإسلام محمّد ين يعقوب الكليني، ط دار الكتب الإسلاميّة. ٢٦ ـ الكامل في التأريخ، عليّ بن أبي المكارم المعروف بـ ( ابن الأثير )، دار الفكر \_ بيروت.

- ٢٧ ـ كفاية الطالب، أبو عبد الله محمّد بن يوسف الگنجي الشافعي، ط دار إحياء تراث أهل البيت ﷺ.
- ٢٨ ـكنز العمّال، علاء الدين المتّقي بن حسام الدين الهندي، ط مؤسسة الرسالة ـ بيروت.
- ٢٩ ـ اللباب في شرح الكتاب، الشيخ عبد الغني الميدانـي الحــنفي، دار إحــياء التراث العربي ــبيروت.
- ٣٠ ـ مجمع البيان، أبو الفضل بن الحسن الطبرسي، ط دار إحياء التراث العربي ــ بيروت.

٣١\_المجموع، يحيى بن شرف بن مري النووي، دار الفكر ــبيروت. ٣٢\_المستدرك على الصحيحين، أبو عبد الله الحاكم النيسابوري، دار المعرفة ــ بيروت. ٢١٨ - مستدرك الوسائل، المحدّث النوري، ط مؤسّسة آل البيت ﷺ . ٣٣ ـ مستدرك الوسائل، المحدّث النوري، ط مؤسّسة آل البيت ﷺ . ٣٢ ـ مسند أحمد، أحمد بن حنبل، ط دار صادر – بيروت . ٣٦ ـ مفتاح الكرامة، السيّد محمّد جواد العاملي، ط دار التراث . ٣٦ ـ المناقب، محمّد بن علي بن شهر آشوب، انتشارات علّامة ـ قم. ٣٧ ـ منتخب كنز العمّال في هامش مسند أحمد، علاء الدين المتّقي الهندي ، ط دار

صادر \_بيروت. ٢٨ \_من لا يحضره الفقيه، الشيخ الصدوق، ط جماعة المدرّسين \_قم. ٣٩ \_نهج البلاغة. ٤١ \_وسائل الشيعة، المحدّث الحرّ العاملي، ط مؤسسة آل البيت ﷺ. ٤١ \_ ينابيع المودّة، سليمان بن إبراهيم القندوزي الحنفي، ط دار الأسوة.

#### فهرس الموضوعات

# لمحة فقهيّة تمهيديّة ( ٩ ـ ٢٦ )

| ۱۳ | المقدّمة                            |
|----|-------------------------------------|
| ١٧ | الأفكار الأساسيَّة في مشروع الدستور |
| ۲٤ | المقارنة بين القوانين الدستوريّة    |

### صورة عن اقتصاد المجتمع الإسلامي ( ٢٧ ـ ٥٦ )

| ۲۹ | المقدّمة                     |
|----|------------------------------|
| ۳۲ | هل الإسلام منهج للحياة ؟     |
| ۳٥ | خلافة الإنسان                |
| ٣٩ | أهداف الخلافة                |
| ٤٢ | الإسلام ثابت والحياة متطوّرة |

| الإسلام يقود الحياة |                                            |
|---------------------|--------------------------------------------|
| ٤٥                  | المؤشّرات العامّة لاقتصاد المجتمع الإسلامي |
|                     | أ_اتّجاه التشريع                           |
| ٤٧                  | ب ــالهدف المنصوص لحكمٍ ثابت               |
|                     | جالقيم الاجتماعية التي أكَّد الإسلا        |
|                     | د _اتّجاه العناصر المتحرّكة على يد ا       |
| ٥٣                  |                                            |

خطوط تفصيليّة (٥٧ ـ ١١٨)

| ٥٩             | المقدّمة                                        |
|----------------|-------------------------------------------------|
| <b>w</b>       | الصورة الكاملة والمحدودة لأحكام الثروة          |
| ٦٤             | ما هي عناصر الصورة الكاملة ؟                    |
| ٦٩             | مصطلحات عامة                                    |
| تمع الإسلامي٧١ | المعالم الرئيسية في الصورة الكاملة لاقتصاد المج |

| المقدّمة٧٥ | ł |
|------------|---|
|------------|---|

| ***        | فهرس الموضوعات                    |
|------------|-----------------------------------|
| <b>vvv</b> | مصادر الثروة الطبيعية             |
| ۷۹         | انتقال حقَّ الأولوية إلى الأُمَّة |
| ٨          | المصادر الحيَّة بطبيعتها          |
| ۸۱         | الأموال المنقولة                  |

| ٨٥ | أ_الإنتاج وأهمّيته في الاقتصاد الإسلامي       |
|----|-----------------------------------------------|
| ** | ب _الإنتاج الأوّلي وكيف يتمّ توزيع منتوجاته ؟ |
| 97 | ج _الإنتاج الثانوي وكيف يتمّ توزيعه ؟         |

| 1.1   | أ_التبادل |
|-------|-----------|
| المال | ب_استهلاك |

| الإسلام يقود الحياة | . *** |
|---------------------|-------|
|---------------------|-------|

| NN  | مسؤوليَّة الضمان الاجتماعي             |
|-----|----------------------------------------|
| ۱۱۲ | مسؤوليّة التوازن الاجتماعي             |
| NYE | مسؤوليَّة رعاية القطَّاع العام         |
| 110 | مسؤوليَّة الإشراف على حركة الإنتاج     |
| 110 | مسؤوليَّة الحفاظ على القيم التبادليَّة |

| ۱۲۳ | الأساس الإسلامي لخطَّي الخلافة والشهادة |
|-----|-----------------------------------------|
| ۱۲۳ | ١ _الخلافة العامّة في القرآن الكريم     |
| ١٣٤ | ٢ _الشهادة في القرآن الكريم             |
| ۱۳۷ | 'خلافة وركائزه العامّة                  |

| *** | ••••••••••••••••••••••••••••••••••••••• | الموضىوعات   | فهرس   |
|-----|-----------------------------------------|--------------|--------|
| ١٣٢ | ، على الأرض                             | مسار الخلافة |        |
| 130 | ره العامّة                              | شهادة وركائز | خطّ ال |

# مسار الخلافة والشهادة على الأرض ( ١٤١ ــ ١٦٢)

| ١٤٣ | التمهيد لدور الخلافة                            |
|-----|-------------------------------------------------|
| ١٤٥ | مرحلة الفطرة من الخلافة                         |
| ١٤٧ | الثورة على يد الأنبياء لإعادة مجتمع التوحيد     |
| ١٥٤ | الوصاية على الثورة ممثَّلة في الإمام            |
| ۱۵۷ | المرجعية بوصفها المرحلة الثالثة من خطِّ الشهادة |

### 

| ۲۲  | ١ _التركيب العقائدي للدولة الإسلامية                       |
|-----|------------------------------------------------------------|
| ۱٦٧ | أ _ التركيب العقائدي للدولة وهدف المسيرة                   |
| ۰.  | ب _أخلاقية التركيب العقائدي للدولة وتجرير الإنسان من       |
| ۱۷۰ | الانشداد إلى الدنيا                                        |
| ت ۲ | ج _المدلولات السياسية في التركيب العقائدي للدولة الإسلاميا |
| ۱۷۹ | ٢ ـ تركيب الفرد المسلم في واقعنا المعاصر                   |

| الحياة | يقود | الإسلام |  | *** |
|--------|------|---------|--|-----|
|--------|------|---------|--|-----|

| ۱۸۱ | أ_الإيمان بالإسلام                          |
|-----|---------------------------------------------|
| ١٨٤ | ب _وضوح التجربة والارتباط العاطفي بتأريخها  |
| ۱۸٦ | ج _نظافة التجربة وعدم ارتباطها بالمستعمِرين |
| ۱۸۷ | د _امتصاص المحافظين لحركة البناء الجديد     |
| 19. | ه_التطلّع إلى السماء ودوره في البناء        |

| 190 | البنك الرأسمالي                            |
|-----|--------------------------------------------|
| ۱۹۷ | المهمّة الموضوعيّة                         |
| ۱۹۸ | المهمّة المذهبيّة                          |
| ۲۰۱ | البنك الإسلامي                             |
| ۲۰۱ | ۔<br>التمييز الجو هري بين موقفين           |
| ۲۰۳ | التمييز بين النشاط الرأسمالي ونشاط الخدمات |
|     | التحوّل في طبيعة النشاط المصر في           |
|     |                                            |
|     | •                                          |

| ۲۱٥ | المصادر | فهرس |
|-----|---------|------|
|-----|---------|------|

| 219 | <b>.</b> | ضوعاد | المو | فهرس |
|-----|----------|-------|------|------|
|-----|----------|-------|------|------|



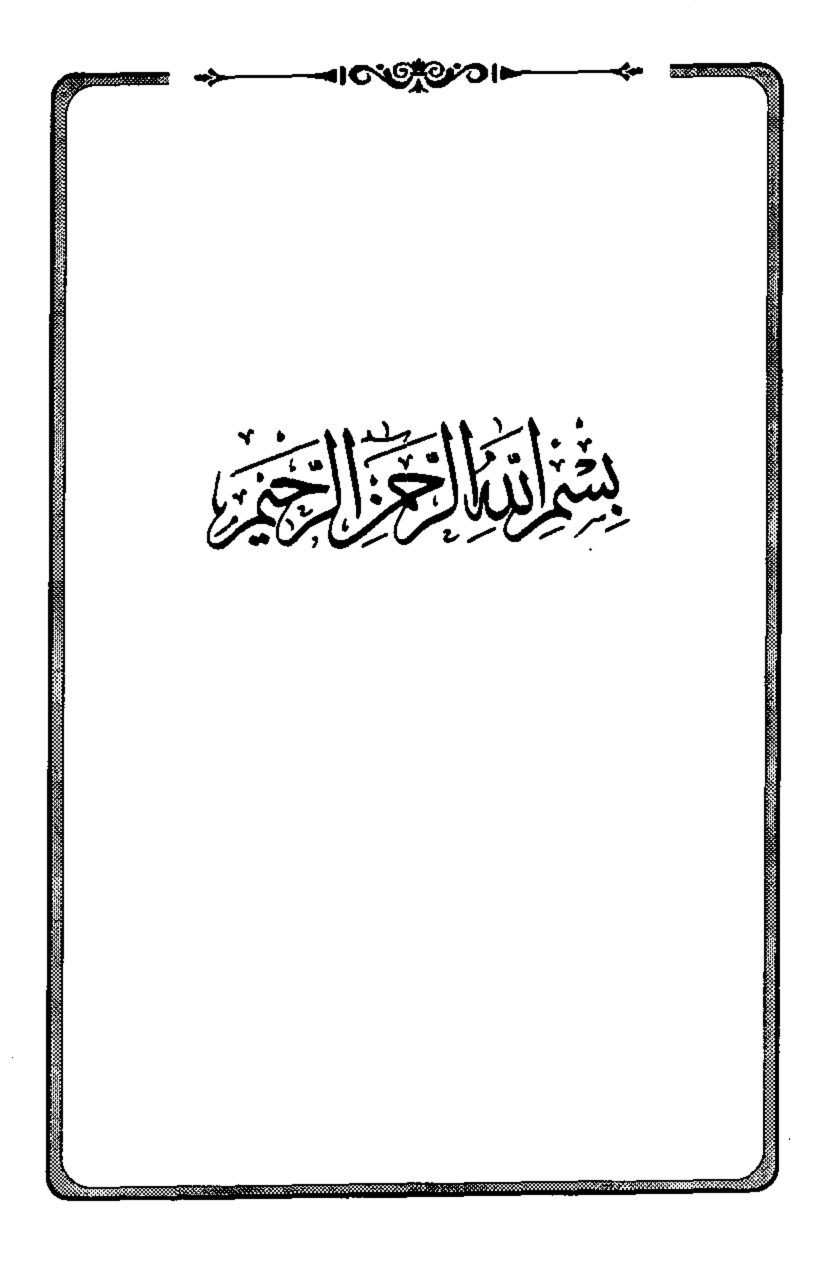
-

.



ۿؙٱڸٝڣۘ ڛؘٵؚڿٙٳؚؠٙڎؚٱؚڸڵ۫ٳ**ڮۻٲڮڸؙڟؚٳ۩**ۺؘۜٳۑؾؘؾػؙػؘڟۊٳڮڝؘٙڗ<sup>ؾۿ</sup>

٥ ٤ جَزَلُوا بِي الله مِنْ أَنْ الله عَالَي الله عَالَي الله عَالَي الله عَالَ الله عَالَ الله عَالَ الله ع



<)<u>C`@</u>?@;??!> المدرسة الإسلامية الإنسان المعاصر والمشكلة الاجتماعية 0 كلمة المؤلّف. الإنسان المعاصر وقدر ته على حلّ المشكلة الاجتماعيّة . الديمقراطيّة الرأسماليّة. 0 الاشتراكيّة والشيوعيّة. الإسلام والمشكلة الاجتماعية. O موقف الإسلام من الحرّية والضمان.

بيسب ألله ألزمن ألتجيس غر

كلمة المؤلِّف

قبل ثلاث سنواتٍ<sup>(١)</sup> قمنا بمحاولةٍ متواضعةٍ لدراسة أعـمق الأسس التـي تقوم عليها الماركسية والإسـلام، وكـان كـتاب «فـلسفتنا» تـعبيراً عـن هـذه المحاولة، ونقطةَ انطلاقٍ لتفكيرٍ متسلسلٍ يحاول أن يدرس الإسلام من القاعدة الى القِمّة.

وهكذا صدر «فلسفتنا»، وتلاه بعد سنتين تقريباً «اقتصادنا»، ولا يـزال الشَقيقان الفكريان بانتظار أشقًاء آخرين؛ لتكتمل المجموعة الفكرية التي نأمـل تقديمها الى المسلمين.

وقد لاحظنا منذ البدء \_بالرغم من الإقبال المنقطع النظير الذي قوبلت به هذه المجموعة، حتى نفد كتاب فلسفتنا خلال عدّة أسابيع تقريباً \_أقول : لاحظنا مدى التفاوت بين الفكر الإسلامي في مستواه العالي وواقع الفكر الذي نعيشه في بلادنا بوجهٍ عامٍّ، حتّى صعب على كثيرٍ مواكبة ذلك المستوى العالي إلاّ بشيءٍ كثيرٍ من الجهد. فكان لا بدّ من حلقاتٍ متوسّطةٍ يتدرّج خلالها القارئ الى المستوى الأعلىٰ ويستعين بها على تفهّم ذلك المستوى.

(۱) کان ذلك عام ( ۱۳۷۹ ه).

١٠ ..... المدرسة الإسلاميَّة

وهنا نشأت فكرة «المدرسة الإسلامية»، أي محاولة إعطاء الفكر الإسلامي في مستوىً مدرسيٍّ ضمن حلقاتٍ متسلسلةٍ تسير في اتّجاهٍ موازٍ للسلسلة الرئيسية : «فلسفتنا» و «اقتصادنا»، وتشترك معها في حمل الرسالة الفكرية للإسلام، وتتفق وإيّاها في الطريقة والأهداف الرئيسية وإن اختلفت في الدرجة والمستوى.

وحدّدنا خلال التفكير في إصدار «المدرسة الإسلامية» خصائص الفكـر المدرسيّ التي يتكوّن منها الطابع العام، والعزاج الفكري للمدرسة الإسلامية التي نحاول إصدارها.

وتتلخّص هذه الخصائص في ما يلي :

١ – إنّ الغرض المباشر من «المدرسة الإسلامية» : الإقـناع أكـشر مـن الإبداع، ولهذا فهي قد تستمد موادّها الفكـرية مـن «فـلسفتنا» و «اقـتصادنا» وأشقّائهما الفكريّين، وتعرضها في مستواها المدرسي الخـاصّ، ولا تـلتزم فـي أفكارها أن تكون معروضةً لأول مرّة.

٢ ـ لا تتقيّد «المدرسة الإسلامية» بالصيغة البرهانية للفكرة دائماً، فالطابع البرهاني فيها أقلّ بروزاً منه في أفكار «فلسفتنا» وأشقّائه، وفقاً لدرجة السهولة والتبسيط المتوخّاة في الحلقات المدرسية.

٣ ـ تعالج «المدرسة الإسلامية» نطاقاً فكرياً أوسع من المجال الفكري الذي تباشره «فلسفتنا» وأشقًاؤها؛ لأنها لا تقتصر على الجوانب الرئيسية في الهيكل الإسلامي العام، وإنّها تستناول أيضاً النواحي الجانبية من التفكير الإسلامي، وتعالج شتّى الموضوعات الفلسفية أو الاجستماعية أو التأريخية أو الورانية التي تؤثّر في تنمية الوعي الإسلامي، وبناء وتكميل الشخصية الإسلامية من الناحية من النامية من التواتية من التواتية من الموضوعات الفلسفية أو الاجستماعية أو التأريخية أو من التواتية من التما من الريانية من الريانية من التفكير الإسلامي، وتعالج شتّى الموضوعات الفلسفية أو الاجستماعية أو التأريخية أو التواتية التواتية من التواتية من التواتية من التواتية أو الإسلامي، وتعالج شتّى الموضوعات الفلسفية أو الاجستماعية أو التأريخية أو التواتية الولية الموضوعات الفلسفية أو الاجستماعية أو التأريخية أو التواتية التولية التولية الولية الولية الموضوعات الفلسفية أو الاجستماعية أو التأريخية أو الترايخية أو الترايخية أو الترايخية أو التراية التي تؤثّر في تنمية الوعي الإسلامي، وبناء وتكميل الشخصية الإسلامية من التولية الولية الموضوعات الفلسفية أو الاجستماعية أو التأريخية أو الترايخية أو الترانية التي تؤثّر في تنمية الوعي الإسلامي، وبناء وتكميل الشخصية الإسلامية من الناحية الفكرية والروحية.

الإنسان المعاصر والمشكلة الاجتماعية ..... الإنسان المعاصر والمشكلة الاجتماعية

وقد قدَّر الله تعالى أن تلتقي فكرة «المدرسة الإسلامية» بفكرةٍ أخرىٰ عن تمهيد فلسفتنا، فتمتزج الفكرتان وتخرجان الى النور في هذا الكتاب.

وكانت الفكرة الأخرى من وحي الإلحاح المتزايد من قرّائنا الأعزّاء على إعادة طبع كـتاب فـلسفتنا، وكـنتُ أسـتميحهم فـرصةً لإنـجاز الحـلقة الثـالثة «اقتصادنا»، والقيام بمحاولة تـوسعة وتـبسيط البـحوث التـي عـالجناها فـي «فلسفتنا» قبل أن نستأنف طبعه للمرّة الثانية، الأمر الذي يتطلّب فراغاً لا أملكه الآن.

وعلى هذا الأساس أخذت رغبة القرّاء الأعزّاء تتّجه نـحو تـمهيد كـتاب «فلسفتنا» بالذات؛ لأنّ إعادة طبعه لا تكلَّف الجهد الذي يتطلّبه استئناف طـبع الكتاب كلّه. وكانت الطلبات التي ترد لا تدع مجالاً للشكّ في ضرورة استجابة الطلب.

وهنا التقت الفكرتان، فلماذا لا يكون تمهيد كتاب «فلسفتنا» هو الحــلقة الأولى من سلسلة المدرسة الإسلامية ؟

وهكذاكان.

ولكنّا لم نكتفِ بطبع التمهيد فحسب، بل أدخلنا عـليه بـعضَ التـعديلات الضرورية، وأعطينا بعض مفاهيمه شرحاً أوسع، كمفهومه عن غريزة حبّ الذات، وأضفنا إليه فصلين مهمّين :

أحدهما : الإنسان المعاصر وقدرته على حلَّ المشكلة الاجتماعية، وهـو الفصل الأول في الكـتاب، يـتناول مـدى إمكـانات الإنسـانية لوضـع النـظام الاجتماعي الكفيل بسعادتها وكمالها.

والآخر : موقف الإسلام من الحرّية والضمان، وهو الفـصل الأخـير مـن الكتاب؛ قمنا فيه بدراسةٍ مقارنةٍ لموقف الإسلام والرأسمالية من الحرّية، وموقف ١٢ ..... المدرسة الإسلامية الإسلام والماركسية من الضمان. وبهذا تضاعف التمهيد واكتسب اسمه الجديد «الإنسان المعاصر والمشكلة الاجتماعية»، بوصفه «الحلقة الأولىٰ» من «المدرسة الإسلامية»، والله وليَّ التوفيق.

#### محمّد باقر الصدر

الإنسان المعاصر والمشكلة الاجتماعية الإنسان المعاصر وقدر تهعلى حل المشكلة الاجتماعية 0 مشكلة الإنسانيّة اليوم. 0 الإنسانيّة ومعالجتها للمشكلة . ٥ أهم المذاهب الاجتماعية.

## مشكلة الإنسانية اليوم

إنَّ مشكلة العالم التي تملأ فكر الإنسانية اليوم وتمسّ واقعها بالصميم هي مشكلة النظام الاجتماعي التي تتلخّص في إعطاء أصـدق إجـابة عـن السـؤال الآتي :

ما هو النظام الذي يصلح للإنسانية وتسعد به في حياتها الاجتماعية ؟ ومن الطبيعي أن تحتلَّ هذه المشكلة مقامها الخطير ، وأن تكون في تعقيدها وتنوَّع ألوان الاجتهاد في حلَّها مصدراً للخطر على الإنسانية ذاتها ؛ لأنَّ النـظام داخل في حساب الحياة الإنسانية ومؤثَّر في كيانها الاجتماعي بالصميم.

وهذه المشكلة عميقة الجذور في الأغوار البعيدة من تاريخ البشرية، وقد واجهها الإنسان منذ نشأت في واقعه الحياة الاجتماعية، وانبثقت الإنسانية الجماعية تتمثّل في عدّة أفرادٍ تجمعهم علاقات وروابط مشتركة، فـإنّ هـذه العلاقات في حاجةٍ \_بطبيعة الحال \_الى توجيهٍ وتـنظيم شـامل، وعـلى مـدى انسجام هذا التنظيم مع الواقع الإنساني ومصالحه يـتوقّف استقرار المجتمع وسعادته.

وقد دفعت هذه المشكلة بالإنسانية في ميادينها الفكرية والسـياسية الى خوض جهادٍ طويلٍ وكفاحٍ حافلٍ بمختلف ألوان الصراع، وبشتّى مذاهب العـقل

البشري التي ترمي الى إقامة الصرح الاجتماعي وهندسته ورسم خططه ووضع ركائزه. وكان جهاداً مرهقاً يـضجّ بـالمآسي والمـظالم، ويـزخـر بـالضحكات والدموع، وتقترن فيه السعادة بالشقاء، كلّ ذلك لِمَا كان يتمثّل في تـلك الألوان الاجتماعية من مظاهر الشذوذ والانحراف عن الوضع الاجـتماعي الصحيح. ولولا ومضات شعَّت في لحظاتٍ من تاريخ هذا الكوكب لكان المجتمع الإنساني يعيش في مأساةٍ مستمرّة، وسبحٍ دائمٍ في الأمواج الزاخرة.

ولا نسريد أن نستعرض الآن أشواط الجهاد الإنساني في الميدان الاجتماعي؛ لأنّنا لا نقصد بهذه الدراسة أن نؤرّخ للإنسانية المعذبة، وأجموائها التي تقلّبت فيها منذ الآماد البعيدة، وإنّما نريد أن نواكب الإنسانية في واقعها الحاضر وفي أشواطها التي انتهت اليها لنعرف الغاية التي يجب أن يسنتهي اليها الشوط، والساحل الطبيعي الذي لا بدّ للسفينة أن تشقّ طريقها اليه وترسو عنده لتصل الى السلام والخير، وتؤوبَ الى حياةٍ مستقرّة، يعمرها العدل والسعادة بعد جهدٍ وعناءٍ طويلين، وبعد تطوافٍ عريضٍ في شتّى النواحي ومختلف الاتّجاهات.

والواقع أنَّ إحساس الإنسان المعاصر بالمشكلة الاجتماعية أشدَّ من إحساسه بها في أيٍّ وقتٍ مضى من أدوار التاريخ القديم. فهو الآن أكثر وعياً لموقفه من المشكلة، وأقوى تحسَّساً بتعقيداتها؛ لأنّ الإنسان الحديث أصبح يعي أنَّ المشكلة من صنعه، وأنّ النظام الاجتماعي لا يغرض عليه من أعلى بالشكل الذي تفرض عليه القوانين الطبيعية التي تتحكم في علاقات الإنسان بالطبيعة. على العكس من الإنسان القديم الذي كان ينظر في كثيرٍ من الأحايين الى النظام الاجتماعي وكأنّه قانون طبيعي؛ لا يملك في مقابله اختياراً ولا قدرة. فكما لا يستطيع أن يطوّر من قانون جاذبية الأرض كذلك لا يستطيع أن يغيّر العلاقات الإنسان المعاصر وقدرته على حلَّ المشكلة الاجتماعية ...... ١٧

الاجتماعية القائمة. ومن الطبيعي أنّ الإنسان حين بدأ يؤمن بأنّ هذه العلاقات مظهر من مظاهر السلوك التي يختارها الإنسان نفسه، ولا يفقد إرادته في مجالها أصبحت المشكلة الاجتماعية تعكس فيه \_في الإنسان الذي يـعيشها فكـرياً \_ مرارةً ثوريةً بدلاً من مرارة الاستسلام.

والإنسان الحديث من ناحيةٍ أخرى أخذ يعاصر تطوراً هائلاً في سيطرة الإنسانية على الطبيعة لم يسبق له نظير. وهذه السيطرة المتنامية بشكلٍ مرعبٍ وبقفزاتِ العمالقة تزيد في المشكلة الاجتماعية تعقيداً وتضاعف من أخطارها؛ لاَنَها تفتح بين يدي الإنسان مجالاتٍ جديدةٍ وهائلةٍ للاستغلال، وتضاعف من أهميّة النظام الاجتماعي، الذي يتوقّف عليه تحديد نصيب كلٍّ فردٍ من تـلك المكاسب الهائلة التي تقدّمها الطبيعة اليوم بسَخاءٍ للإنسان.

وهو بعد هذا يملك من تجارب سلفه \_على مرّ الزمن \_خبرة أوسع وشمولاً أكثر وأعمق من الخبرات الاجتماعية التي كان الإنسان القديم يمتلكها ويدرس المشكلة الاجتماعية في ضوئها. ومن الطبيعي أنْ يكون لهذه الخبرة الجديدة أثرها الكبير في تعقيد المشكلة، وتنوّع الآراء في حلِّها، والجواب عليها.

#### الإنسانية ومعالجتها للمشكلة

نريد الآن -وقد عرفنا المشكلة، أو السؤال الأساسي الذي واجهته الإنسانية منذ مارست وجودها الاجتماعي الواعي، وتفنّنت في المحاولات التي قدّمتها للجواب عليه عبر تاريخها المديد -نريد وقد عرفنا ذلك أن نلقي نظرة ً على ما تملكه الإنسانية اليوم، وفي كلّ زمانٍ من الإمكانات والشروط الضرورية لإعطاء الجواب الصحيح على ذلك السؤال الأساسي السالف الذكر : ما هو النظام الذي يصلح للإنسانية وتسعد به في حياتها الاجتماعية ؟

فهل في مقدور الإنسانية أن تقدُّم هذا الجواب؟

وما هو القدر الذي يتوفّر \_في تركيبها الفكري والروحي \_ من الشـروط اللازمة للنجاح في ذلك؟

وما هي نوعية الضمانات التي تكفل للإنسانية نـجاحها فـي الامـتحان، وتوفيقها في الجواب الذي تعطيه على السؤال، وفي الطريقة التي تختارها لحلّ المشكلة الاجتماعية، والتوصّل الى النظام الأصـلح الكـفيل بسـعادة الإنسـانية وتصعيدها الى أرفع المستويات ؟

وبتعبيرٍ أكثر وضوحاً : كيف تستطيع الإنسانية المعاصرة أن تدرك \_مثلاً \_ أنّ النظام الديمقراطي الرأسمالي، أو دكتاتورية البسروليتاريا الاشتراكية، أو غيرهما هو النظام الأصلح ؟ وإذا أدركت هذا أو ذاك فما هي الضمانات التي تضمن لها أنّها على حقٍّ وصوابٍ في إدراكها ؟

ولو ضمنت هذا أيضاً فهل يكفي إدراك النظام الأصلح ومعرفة الإنسان به لتطبيقه وحلّ المشكلة الاجتماعية على أساسه، أو يتوقّف تـطبيق النـظام عـلى عوامل أخرى قد لا تتوفّر بالرغم من معرفة صلاحه وجدارته ؟ وترتبط هذه النقاط التي أثرناها الآن الى حدِّ كـبيرٍ بـالمفهوم العـامّ عـن المجتمع والكون، ولذلك تختلف طريقة معالجتها من قبل الباحثين تبعاً لاختلاف مفاهيمهم العامّة عن ذلك. ولنبدأ بالماركسيّة.

# رأي الماركسيّة :

ترى الماركسيّة أنّ الإنسان يتكيّف روحياً وفكرياً وفقاً لطريقة الإنتاج ونوعية القوى المنتجة، فهو بصورة مستقلّة عنها لا يمكنه أن يفكّر تفكيراً اجتماعياً، أو أن يعرف ما هو النظام الأصلح ؟ وإنما القوى المنتجة هي التي تُملي عليه هذه المعرفة، وتُتيح له الجواب على السؤال الأساسي الذي طرحناه في فاتحة الحديث، وهو بدوره يردّد صداها بدقّة وأمانة. فالطاحونة الهوائية \_مئلاً \_ تبعث في الإنسانية الشعور بأنّ النظام الإقطاعي هو النظام الأصلح، والطاحونة البخارية التي خلّفتها تلقّن الإنسان أنّ النظام الرأسمالي هو الأجدر بالتطبيق، ووسائل الإنتاج الكهربائية والذرّية اليوم تعطي المجتمع مضموناً فكرياً جديداً يؤمن بأنّ الأصلح هو النظام الاشتراكي.

فقدرة الإنسانية على إدراك النظام الأصلح هي تماماً قدرتها على ترجمة المدلول الاجتماعي للقوى المنتجة وترديد صداها.

وأمّا الضمانات التي تكفل للإنسانية صوابها وصحة إدراكها ونجاحها في تصورها للنظام الأصلح فهي تتمثّل في حركة التأريخ السائرة إلى الأمام دوماً. فما دام التأريخ في رأي الماركسية يتسلّق الهرم ويزحف بصورةٍ تصاعديةٍ دائماً فلابدٌ أن يكون الإدراك الاجتماعي الجديد للنظام الأصلح هو الإدراك الصحيح. وأمّا الإدراك التقليدي القديم فهو خاطئ ما دام قد تكوَّن إدراك اجتماعي أحدث

منه. فالذي يضمن للإنسان السوفياتي اليوم صحة رأيه الاجتماعي هو : أنّ هذا الرأي يمثِّل الجانب الجديد من الوعي الاجتماعي، ويعبِّر عن مرحلةٍ جديدةٍ من التأريخ، فيجب أن يكون صحيحاً دون غيره من الآراء القديمة.

صحيح أنّ بعض الأفكار الاجتماعية قد تبدو جديدةً \_بالرغم من زيفها \_ كالفكر النازي في النصف الأول من هذا القرن؛ حيث بدأ وكأنّه تعبير عن تطور تاريخيٍّ جديد. ولكن سرعان ما تنكشف أمثال هذه الأفكار المقنَّعة، ويظهر خلال التجربة أنّها ليست إلّا رجعاً للأفكار القديمة، وتعبيراً عن مراحل تأريخيةٍ بالية، وليست أفكاراً جديدةً بمعنى الكلمة.

وهكذا تؤكّد الماركسيّة على أنَّ جِدة الفكر الاجتماعي (بمعنى انبثاقه عن ظروفٍ تأريخيةٍ جديدة التكوّن) هي الكفيلة بصحّته ما دام التأريخ فـي تـجدّدٍ ارتقائي.

وهناك شيء آخر، وهو : أنّ إدراك الإنسانية السوم ممثلاً للنظام الاشتراكي مبوصفه النظام الأصلح لا يكفي في رأي الماركسية لإمكان تطبيقه ما لم تَخُض الطبقة التي تنتفع بهذا النظام أكثر من سواها موهي الطبقة العاملة في مثالنا مراعاً طبقياً عنيفاً ضد الطبقة التي من مصلحتها الاحتفاظ بالنظام السابق. وهذا الصراع الطبقي المسعور يتفاعل مع إدراك النظام الأصلح، فيشتد الصراع كلّما نما هذا الإدراك وازداد وضوحاً، وهو بدوره يعمّق الإدراك وينتيه كلّما اشتد واستفحل.

ووجهة النظر الماركسية هذه تقوم على أساس مفاهيم المادية التأريخية، التي نقدناها في دراستنا الموسَّعة للماركسيَّة الاقتصادية<sup>(١)</sup>.

(١) راجع اقتصادنا : نظرية المادية التأريخية.

الإنسان المعاصر وقدرته على حلَّ المشكلة الاجتماعية ...... ٢١

وما نضيفه الآن تعليةً على ذلك هو : أنّ التـاريخ نـفسه يـبرهن عـلى أنّ الأفكار الاجتماعية بشأن تحديد نوعية النظام الأصلح ليست من خـلق القـوى المنتجة، بل للإنسان أصالته وإبداعه في هذا المجال بصورةٍ مستقلّةٍ عن وسائل الإنتاج، وإلّا فكيف تفسَّر لنا الماركسيّة ظهور فكرة التأميم والاشتراكية وملكية الدولة في فتراتٍ زمنيةٍ متباعدةٍ من التأريخ ؟ ! فلو كان الإيمان بـفكرة التأميم منه النظام الأصلح كما يؤمن الإنسان السوفياتي اليوم ـنتيجةً لنوعية القوى المنتجة السائدة اليوم فما معنى ظهور الفكرة نفسها في أزمنةٍ سحيقةٍ لم تكن تملك من هذه القوى المنتجة شيئاً ؟ !

أفلم يكن أفلاطون يؤمن بالشيوعية ويتصور مدينته الفاضلة على أساسٍ شيوعي؟! فهل كان إدراكه هذا من معطيات الوسائل الحديثة في الإنتاج التي لم يكن الأغريق يملك منها شيئاً؟!

ماذا أقول؟ بل إنّ الأفكار الاشتراكية بلغت قبل ألفين من السنين من النضج والعمق في ذهنية بعض كبار المفكَّرين السياسيِّين درجةً أتـاحت لهـا مـجالاً للتطبيق؛ كما يطبقها الإنسان السوفياتي اليوم مع بعض الفروق.

فهذا «وَ و \_ دِي » أعظم الأباطرة الذين حكموا الصين من أسرة ( هـان )، كان يؤمن في ضوء خبرته وتجاربه بالاشتراكية باعتبارها النظام الأصلح. فقام بتطبيقها عام ( ١٤٠ ـ ١٨٧ ق م)، فجعل موارد الثروة الطبيعية ملكاً للاُمّة، وأمَّم صناعات استخراج الملح والحديد وعصر الخمر، وأراد أن يقضي على سـلطان الوسطاء والمضاربين في جهاز التجارة، فأنشأ نظاماً خاصًاً للنقل والتبادل تشرف عليه الدولة، وسعى بذلك للسيطرة على التجارة، حتى يستطيع منع تقلّب الأسعار الفجائي. فكان عمّال الدولة هم الذين يتولّون شؤون نقل البضائع وتوصيلها إلى أصحابها في جميع أنحاء البلاد، وكانت الدولة نفسها تخزن ما زاد من السلع عن

حاجة الأهلين، وتبيعها إذا أخذت أثمانها في الارتفاع فوق ما يبجب، كما تشتريها إذا انخفضت الأسعار. وشرع يقيم المنشآت العامة العظيمة ليوجد بذلك عملاً لملايين الناس الذين عجزت الصناعات الخاصّة عن استيعابهم.

وكذلك اعتلى العرش في بداية التأريخ المسيحي «وانج مانج»، فتحمّس بإيمانٍ لفكرة إلغاء الرقّ، والقضاء عـلى العـبودية ونـظام الإقـطاع، كـما آمـن الأوروبيون في بداية العصر الرأسمالي. وألغىٰ الرقّ، وانتزع الأراضي من الطبقة الإقطاعية، وأمَّم الأرض الزراعية وقسّمها قسماً متساويةً ووزّعها على الزرّاع، وحرَّم بيع الأراضي وشراءها ليمنع بذلك من عودة الأملاك الواسعة الى ما كانت عليه من قبل، وأمَّم المناجم وبعض الصناعات الكبرى.

فهل يمكن أن يكون (وَو ــدِي) أو (وانج مانج) قد اسـتوحيا إدراكـهما الاجتماعي ونهجهما السياسي هذا من قوى البخار، أو قوى الكـهرباء، أو الذرّة التي تعتبرها الماركسيّة أساساً للتفكير الاشتراكي.

وهكذا نستنتج : أنَّ إدراك هذا النظام أو ذاك \_بوصفه النظام الأصلح \_ليس صنيعةً لهذه الوسيلة من وسائل الإنتاج أو تلك.

كما أنَّ الحركة التقدَّمية للتأريخ التي تبرهن الماركسيَّة عن طريقها على أنَّ جدة الفكر تضمن صحَّته، ليست إلَّا أسطورةً أخرى من أساطير التأريخ، فـإنَّ حركات الانتكاس وذوبان الحضارة كثيرة جدًاً.

رأي المفكّرين غير الماركسيّين:

وأمّا المفكّرون غير الماركسيّين فهم يقرّرون عادةً : أنّ قدرة الإنسان على إدراك النظام الأصلح تنمو عنده من خلال التجارب الاجتماعية التـي يـعيشها، فحينما يطبّق الإنسان الإجتماعي نظاماً معيّناً ويجسّده فـي حـياته يسـتطيع أن

يلاحظ من خلال تجربته لذلك النظام الأخطاء ونقاط الضعف المستترة فيه، والتي تتكشّف له على مرّ الزمن، فتمكّنه من تفكير اجتماعيٍّ أكثر بصيرةً وخبرة...، وهكذا يكون بإمكان الإنسان أن يفكُّر في النظام الأصلح، ويضع جواب عملى السؤال الأساسي في ضوء تجاربه وخبرته. وكلّما تكاملت وكثرت تجاربه أو الأنظمة التي جرّبها ازداد معرفةً وبصيرة، وصار أكثر قدرةً على تحديد النظام الأصلح وتصوّر معالمه.

فسؤالنا الأساسي : «ما هو النظام الأصلح ؟» ليس إلّا كسوال : ما هي أصلح طريقةٍ لتدفئة المسكن ؟ هذا السؤال الذي واجهه الإنسان منذ أحسّ بالبرد وهو في كهفه أو مغارته، فأخذ يفكّر في الجواب عليه، حتّى اهتدى في ضوء ملاحظاته أو تجاربه العديدة الى طريقة إيجاد النار . وظلَّ يثابر ويجاهد في سبيل الحصول على جوابٍ أفضل عبر تجاربه المديدة، حتّى انتهىٰ أخيراً الى اكتشاف الكهرباء واستخدامه في التدفئة.

وكذلك آلاف المشاكل التي كانت تعترض حياته، فأدرك طريقة حـلُّها خلال التجربة، وازداد إدراكه دقَّةً كلَّما كثرت التجربة، كمشكلة الحـصول عـلى أصلح دواءٍ للسلِّ، أو أسهل وسيلةٍ لاستخراج النـفط، أو أسـرع واسـطةٍ للـنقل والسفر، أو أفضل طريقةٍ لحياكة الصوف...، وما إلى ذلك من مشاكل وحلول.

فكما استطاع الإنسان أن يحلَّ هذه المشاكل ويضع الجواب عـن تـلك الأسئلة من خلال تجاربه كذلك يستطيع أن يجيب على سؤال : «ما هـو النـظام الأصلح؟» من خلال تجاربه الاجتماعية التي تكشف له عن سيِّـئاتِ ومحاسن النظام المجرَّب، وتبرز ردود الفعل له على الصعيد الاجتماعي.

الفرق بين التجربة الطبيعية والاجتماعية:

وهذا صحيح الى درجةٍ ما، فإنَّ التجربة الاجتماعية تُتيح للإنسان أن يقدَّم

جوابه على سؤال : ما هو النظام الأصلح ؟ كما أتاحت له تجارب الطبيعة أن يجيب عن الأسئلة الأخرى العديدة التي اكتنفت حياته منذ البداية.

ولكنِّنا يجب أن نفرُّق \_إذا أردنا أن ندرس المسألة على مستوىَّ أعمق \_ بين التجارب الاجتماعية التي يكوِّن الإنسان خلالها إدراكه للنظام الأصلح، وبين التجارب الطبيعية التي يكتسب الإنسان خلالها معرفته بأسرار الطبيعة وقوانسينها وطريقة الاستفادة منها : كأنجح دواء، أو أسرع واسطةٍ للسفر. أو أفضل طـريقةٍ للحياكة، أو أسهل وسيلةٍ لاستخراج النفط، أو أنجع طريقةٍ لفلق الذرّة مثلًا؛ فإنّ التجارب الاجتماعية \_أي تجارب الإنسان الاجـتماعي للأنظمة الاجـتماعية المختلفة ـ لا تصل في عطائها الفكري الي درجة التجارب الطبيعية، وهي تجارب الإنسان لظواهر الطبيعة؛ لأنَّها تختلف عنها في عدَّة نقاط. وهذا الاختلاف يؤدِّي الى تفاوت قدرة الإنسان على الاستفادة من التجارب الطبيعية والاجــتماعية. فبينما يستطيع الإنسان أن يدرك أسرار الظواهر الطبيعية، ويرتقي في إدراكه هذا الى ذروة الكمال على مرّ الزمن بفضل التجارب الطبيعية والعلمية. لا يسير فسي مجال إدراكه الاجتماعي للنظام الأصلح إلّا سيرأ بطيئاً، ولا يتأتّىٰ له بشكلٍ قاطع أن يبلغ الكمال في إدراكه الاجتماعي هذا مهما توافيرت تـجاربه الاجـتماعية • تکاثر ت.

ويجب علينا \_لمعرفة هذا \_أن ندرس تلك الفروق المهمّة بين طبيعة التجربة الاجتماعية والتجربة الطبيعية لنصل الى الحقيقة التي قرّرناها، وهي : أنّ التجربة الطبيعية قد تكون قادرة على منح الإنسان عبر الزمن فكرة كاملةً عن الطبيعة، يستخدمها في سبيل الاستفادة من ظواهر الطبيعة وقوانينها. وأمّا التجربة الاجتماعية فهي لا تستطيع أن تضمن للإنسان إيجاد هذه الفكرة الكاملة عن المسألة الاجتماعية. وتتلخّص أهمّ تلك الفروق في ما يلي :

أولاً : أنَّ التجربة الطـبيعية يـمكن أن يـباشرها ويـمارسها فـرد واحـد، فيستوعبها بالملاحظة والنظرة، ويدرس بصورةٍ مباشرةٍ كلَّ ما ينكشف خلالها من حقائق وأخطاء، فينتهي من ذلك الى فكرةٍ معيَّنةٍ تر تكز على تلك التجربة.

وأمّا التجربة الاجتماعية فهي عبارة عن تجسيد النظام المجرّب في مجتمع وتطبيقه عليه، فتجربة النظام الإقطاعي أو الرأسمالي \_مثلاً \_ تسعني ممارسة المجتمع لهذا النظام فترة من تأريخه، وهي لأجل ذلك لا يمكن أن يقوم بها فرد واحد ويستوعبها، وإنما يقوم بالتجربة الاجتماعية المجتمع كلّه، وتستوعب مرحلة تأريخية من حياة المجتمع أوسع كثيراً من هذا الفرد أو ذاك. فالانسان حين يريد أن يستفيد من تجربةٍ اجتماعيةٍ لا يستطيع أن يعاصرها بكلّ أحداثها، كما كان يعاصر التجربة الطبيعية حين يقوم بها، وإنّما يعاصر جانباً من أحداثها، ويتحتّم عليه أن يعتمد في الاطّلاع على سائر ظواهر التجربة ومضاعفاتها على الحدس والاستنتاج والتاريخ.

ثانياً : أنَّ التفكير الذي تبلوره التجربة الطبيعية أكثر موضوعيةً ونزاهةً من التفكير الذي يستمدّه الإنسان من التجربة الاجتماعية.

وهذه النقطة من أهمّ النقاط الجوهرية التي تمنع التجربة الاجتماعية مـن الارتفاع الى مستوى التجربة الطبيعية والعلمية، فلا بدّ من جلائها بشكلٍ كامل.

ففي التجربة الطبيعية ترتبط مصلحة الإنسان \_الذي يصنع تلك التجربة \_ باكتشاف الحقيقة، الحقيقة كاملة صريحة دون مواربة، وليس له \_في الغـالب \_ أدنىٰ مصلحةٍ بتزوير الحقيقة أو طمس معالمها التي تتكشّف خلال التجربة. فإذا أراد \_مثلاً \_أن يجرَّب درجة تأثّر جرائيم السلّ بمادةٍ كيمياويةٍ معيّنةٍ حين إلقائها في محيط تلك الجراثيم فسوف لا يهمّه إلاّ معرفة درجة تأثّرها مهما كانت عاليةً

أو منخفضة، ولن ينفعه في علاج السلّ ومكافحته أن يزوّر الحقيقة، فسيبالغ فسي درجة تأثّرها أو يهوّن منها. وعلى هذا الأساس يتّجه تفكير المجرّب في العادة \_ اتّجاهاً موضوعياً نزيهاً.

وأمّا في التجربة الاجتماعية فلا تتوقّف مصلحة المجرِّب دائماً على تجلية الحقيقة واكتشاف النظام الاجتماعي الأصلح لمجموع الإنسانية، بل قد يكون من مصلحته الخاصّة أن يستر الحقيقة عن الأنظار . فالشخص الذي تر تكز مصالحه على نظام الرأسمالية والاحتكار ، أو على النظام الربوي للمصارف \_مئلاً \_سوف يكون من مصلحته جدًا أن تجيء الحقيقة مؤكَّدةً لنظام الرأسمالية والاحتكار والربا المصرفي ، بوصفه النظام الأصلح حتى تستمرَّ منافعه التي يدرّها عليه ذلك النظام . فهو إذن ليس موضوعياً بطبيعته ما دام الدافع الذاتي يحتّه على اكتشاف الحقيقة باللون الذي يتّفق مع مصالحه الخاصة.

وكذلك الشخص الآخر الذي تستعارض مصلحته الخساصّة مع الربسا أو الاحتكار لا يهمّه شيء كما يهمّه أن تثبت الحقيقة بشكلٍ يدين الأنظمة الرسوية والاحتكارية. فهو حينما يريد أن يستنتج الجسواب عسلى المسألة الاجستماعية «ما هو النظام الأصلح؟» من خلال دراسته الاجتماعية يقترن دائماً بقوةٍ داخليةٍ تحبّذ له وجهة نظرٍ معيّنة، وليس شخصاً محايداً بمعنى الكلمة.

وهكذا نعرف أنَّ تفكير الإنسان في المسألة الاجتماعية لا يمكن \_عادةً \_ أن تضمن له الموضوعية والتجرّد عن الذاتية بالدرجة التي يـمكن ضـمانها فـي تفكير الإنسان حين يعالج تجربةً طبيعيةً ومسألةً من مسائل الكون.

ثالثاً : وهَب أنَّ الإنسان استطاع أن يتحرّر فكرياً من دوافعه الذاتية، ويفكِّر تفكيراً موضوعياً، ويكشف الحقيقة \_وهي : أنَّ هـذا النـظام أو ذاك هـو النـظام الأصلح لمجموع الإنسانية \_ولكن مَن الذي يضمن اهـتمامه بـمصلحة مـجموع الإنسان المعاصر وقدرته على حلَّ المشكلة الاجتماعية ....... ٢٧

الإنسانية إذا لم تلتقِ بمصلحته الخاصّة ؟ ومَن الذي يكفل سعيّه في سبيل تطبيق ذلك النظام الأصلح للإنسانية اذا تعارض مع مصالحه الخاصّة ؟

فهل يكفي \_مثلاً \_إيمان الرأسماليّين بأنّ النظام الاشتراكي أصـلح سـبباً لتطبيقهم للاشتراكية ورضاهم عنها بالرغم من تناقضها مع مصالحهم ؟

آو هل يكفي إيمان الإنسان المعاصر (إنسان الحضارة الغربية) \_في ضوء تجاربه التي عاشها \_بالخطر الكامن في نظام العلاقات بين الرجل والمرأة القائم على أساس الخلاعة والإباحية ؟ هل يكفي إيمانه بما تشتمل عليه هذه العلاقات من خطر الميوعة والذوبان على مستقبل الإنسان وغده لاندفاعه الى تطوير تلك العلاقات بالشكل الذي يضمن للإنسانية مستقبلها ويحميها من الذوبان الجنسي والشهوي، ما دام لا يشعر بخطرٍ معاصرٍ على واقعه الذي يعيشه، وما دامت تلك العلاقات توفَّر له كثيراً من ألوان المتعة واللذّة ؟

نحن إذن وفي هذا الضوء نشعر بحاجةٍ لا الى اكـتشاف النـظام الأصـلح لمجموع الإنسانية فحسب، بل الى دافع يجعلنا نعني بـمصالح الإنسـانية ككـلٌّ، ونسعى الى تحقيقها وان اختلفت مع مصالح الجزء الذي نمثّله من ذلك الكلّ.

رابعاً : أنَّ النظام الذي يُنشِؤه الإنسان الاجتماعي ويؤمن بصلاحه وكفاءته لا يمكن أن يكون جديراً بتربية هذا الإنسان وتصعيده في المجال الإنساني الى آفاقٍ أرحب؛ لأنَّ النظام الذي يصنعه الإنسان الاجتماعي يعكس دائـماً واقـع الإنسان الذي صنعه، ودرجته الروحية والنفسية.

فاذا كان المجتمع يتمتّع بدرجةٍ منخفضةٍ من قوة الإرادة وصلابتها \_مثلاً \_ لم يكن ميسوراً له أن يربّي إرادته وينمّيها بإيجاد نظامٍ اجتماعيٍّ صارمٍ يخذّي الإرادة ويزيد من صلابتها؛ لأنّه ما دام لا يملك إرادةٌ صلبة، فهو لا يملك القدرة على إيجاد هذا النظام ووضعه موضع التنفيذ، وإنّما يـضع النـظام الذي يـعكس

| () | الإسلامية | المدرسة | ••••••••••••••••••••••••••••••••••••••• | ۲۸ |
|----|-----------|---------|-----------------------------------------|----|
|----|-----------|---------|-----------------------------------------|----|

ميوعة إرادته وذوبانها. وإلا فهل ننتظر من مجتمعٍ لا يـملك إرادتــه إزاء إغـواء الخمرة ــمثلاً ــوإغرائها، ولا يتمتّع بقدرة الترفّع عن شهوةٍ رخيصة كـهذه، هـل ننتظر من هذا المجتمع أن يضع موضع التنفيذ نظاماً صــارماً يــحرِّم أمـثال تـلك الشهوات الرخيصة، ويربّي في الإنسان إرادته، ويردّ اليه حـرّيته ويـحرّره مـن عبودية الشهوة وإغرائها ؟ إ

كلًا طبعاً. فنحن لا نترقّب الصلابة من المجتمع الذائب وإن أدرك أضرار هذا الذوبان ومضاعفاته، ولا نأمل من المجتمع الذي تستعبده شهوة الخمرة أن يحرّر نفسه بإرادته مهما أحسّ بشرور الخمرة وآثارها؛ لأنّ الإحساس إنّـما يـتعمّق ويتركّز لدى المجتمع إذا استرسل في ذوبانه وعبوديّته للشهوة وإشـباعها، وهـو كلّما استرسل في ذلك أصبح أشدً عجزاً عن معالجة الموقف، والقفز بإنسانيته إلى درجاتٍ أعلىٰ.

وهذا هو السبب الذي جعل الحضارات البشرية التي صنعها الإنسان تعجز معادةً معن وضع نظام يقاوم في الإنسان عمبوديته لشسهوته، ويرتفع مه إلى مستوىً إنسانيٍّ أعلىٰ. حتى لقد أخفقت الولايات المتحدة موهي أعظم تعبيرٍ عن أضخم الحضارات التي صنعها الإنسان مغي وضع قانون تحريم الخمرة موضع التنفيذ؛ لأن من التناقض أن نترقَّب من المجتمع الذي استسلم لشهوة الخمرة وعبوديتها أن يسنّ القوانين التي ترتفع به من الحضيض الذي اختاره لنفسه. بينما نجد أنّ النظام الاجتماعي الإسلامي مالذي جاء به الوحي مقد استطاع بطريقته الخاصّة في تربية الإنسانية ورفعها الى أعلى أن يحرّم الخمرة وغيرها من الشهوات الشرّيرة، ويخلق في الإنسان الإرادة الواعية الصلبة.

ولم يبقَ علينا \_بعد أن أوضحنا جانباً من الفروق الجوهرية بين التـجربة الاجتماعية التي يمارسها المجتمع بأسره والتجربة الطبيعية التي يمارسها المجرِّب الإنسان المعاصر وقدرته على حلَّ المشكلة الاجتماعية ....... ٢٩

نفسه \_ إلاّ أن نثير السؤال الأخير في مجال بحث المسألة التي نـدرسها ( مسألة مدى قدرة الإنسان في حقل التنظيم الاجتماعي، واختيار النظام الأصلح )، وهذا هو السؤال : ما هي قيمة المعرفة العلمية في تنظيم حياة الجماعة وإرساء الحياة الاجتماعية والنظام الاجتماعي على أساسٍ علميٍّ من التجارب الطبيعية، التي تملك من الدقّة ما تتّسم به التجارب في مجال الفيزياء والكيمياء، ونتخلّص بذلك من نقاط الضعف التي درسناها في طبيعة التجربة الاجتماعية.

وبكلمةٍ أخرى : هل في الإمكان الاستغناء \_لدى تنظيم الحياة الاجتماعية والتعرّف على النظام الأصلح \_عن دراسة تاريخ البشرية والتجارب التي مارستها المجتمعات الإنسانية عبر الزمن، والتي لا نملك تجاهها سوى الملاحظة عن بعد، ومن وراء ستائر الزمن التي تفصلنا عنها، هل في الإمكان الاستغناء عن ذلك كلّه بإقامة حياتنا الاجتماعية في ضوء تجارب علميةٍ نعيشها ونمارسها بأنفسنا على هذا أو ذاك من الأفراد؛ حتّىٰ نصل الى معرفة النظام الأصلح ؟

وقد يتّجه بعض المتفائلين الى الجواب على هذا السؤال بالإيجاب؛ نظراً الى ما يتمتّع به إنسان الغرب اليوم من إمكاناتٍ عملميةٍ همائلة، أوّليس النظام الاجتماعي هو النظام الذي يكفل إشباع حماجات الإنسمانية بأفسط طريقةٍ ممكنة ؟ ! أوّليست حاجات الإنسان أشياء واقعيةً قابلةً للقياس العلمي والتجربة كسائر ظواهر الكون ؟ ! أوّليست أساليب إشباع هذه الحماجات تمعني أعمالاً محدودةً يمكن للمنطق العلمي أن يقيسها ويمخضعها للمتجربة، ويدرس مدى تأثيرها في إشباع الحاجات وما ينجم عنها من آثار ؟ ! فلماذا لا يمكن إرساء النظام الاجتماعي على أساسٍ من هذه التجارب؟ لماذا لا يمكن إرساء بالتجربة على شخصٍ أو عدّة أشخاصٍ مجموع العوامل الطبيعية والفسيولوجية والسيكولوجية الذكاء، حتى

إذا أردنا أن ننظِّم حياتنا الاجتماعية بشكلٍ يكفل تنمية المواهب العقلية والفكرية للأفراد حرصنا على أن تتوفّر في النظام تلك العوامل لجميع الأفراد ؟

وقد يذهب بعض الناشئة في التصور الى أكثر من هذا، فيخيّل له أنّ هـذا ليس ممكناً فحسب، بل هو ما قامت به أوروبّا الحديثة في حضارتها الغربية، منذ رفضت الدين والأخلاق وجميع المقولات الفكرية والاجتماعية التي مـارستها الإنسانية في تجاربها الاجتماعية عبر التأريخ، واتّجهت في بناء حـياتها عـلى أساس العلم، فقفزت في مجراها التأريخي الحديث، وفـتحت أبـواب السـماء، وملكت كنوز الأرض....

وقبل أن نجيب على السؤال الذي أثرناه (السؤال عن مدى إمكان إرساء الحياة الاجتماعية على أساس التجارب العلمية) يجب أن نناقش هذا النصور الأخير للحضارة الغربية، وهذا الاتّجاه السطحي الى الاعتقاد : بأنّ النظام الاجتماعي الذي يمثّل الوجه الأساسي لهذه الحضارة نتيجة للعنصر العلمي فيها. فإنّ الحقيقة هي : أنّ النظام الاجتماعي الذي آمنت بسه أوروبّا والمبادئ الاجتماعية التي نادت بها وطبّقتها لم تكن نتيجة لدراسة علمية تجريبية، بل كانت نظريةً أكثر منها تجريبية، ومبادئ فلسفية مجرّدة أكثر منها آراء علمية مجربة، ونتيجة لفهم عقليٍّ وإيمان بقيم عقليةٍ محدودةٍ أكثر من كونها نتيجة لفهم استنتاجيً والطبيعية.

فإنّ من يدرس النهضة الأوروبّية الحديثة \_كما يسمّيها التاريخ الأوروبي \_ بفهم يستطيع أن يدرك أنّ اتّجاهها العام في ميادين المادة كان يختلف عن اتّجاهها العامَّ في الحقل الاجتماعي والمجال التنظيمي للحياة. فهي في ميادين المادة كانت علمية، إذ قامت أفكارها عن دنيا المادة على أساس الملاحظة والتجربة، فأفكارها عن تركيب الماء والهواء، أو عن قانون الجذب، أو فلق الذرّة أفكـار علمية مستمدّة من الملاحظة والتجربة. وأمّا في الميدان الاجتماعي فقد تكوّن العقل الغربي الحديث على أساس المذاهب النظرية، لا الأفكار العلمية. فهو ينادي \_مثلاً \_بحقوق الإنسان العامة التي أعلنها في ثورته الاجتماعية. ومن الواضح أنّ فكرة الحقّ نفسها ليست فكرةً علمية؛ لأنّ حقّ الإنسان في الحرّية \_مثلاً \_ليس شيئاً مادياً قابلاً للقياس والتجربة، فهو خارج عن نطاق البحث العلمي، وإنّما الحاجة هي الظاهرة المادّية التي يمكن أن تدرس علمياً.

وإذا لاحظنا مبدأ المساواة بين أفراد المجتمع، الذي يعتبر ــمـن الوجــهة النظرية ــ أحد المبادئ الأساسية للحياة الاجتماعية الحديثة فإنّنا نــجد أنّ هــذا المبدأ لم يستنتج بشكلٍ علميٍّ من التجربة والملاحظة الدقيقة؛ لأنّ النــاس فـي مقاييس العلم ليسوا متساوينَ إلّا في صفة الإنسانية العامة، ثمّ هم مختلفون بعد ذلك في مزاياهم الطبيعية والفسيولوجية والنـفسية والعـقلية، وإنّـما يـعبّر مـبدأ المساواة عن قيمةٍ خلقيةٍ هي من مدلولات العقل، لا من مدلولات التجربة.

وهكذا نستطيع بوضوح أن نميِّز بين طابع النظام الاجتماعي في الحضارة الغربية الحديثة وبين الطابع العُلمي، وندرك أنَّ الاتّجاء العلمي في التسفكير الذي برعت فيه أوروبّا الحديثة لم يشمل حقل التنظيم الاجتماعي، وليس هو الأساس الذي استنبطت منه أوروبّا أنظمتها ومبادئها الاجتماعية في مجالات السياسة والاقتصاد والاجتماع.

ونحن بهذا إنّما نقرّر الحقيقة، ولسنا نريد أن نعيب على الحضارة الغربية إهمالها لقيمة المعرفة العلمية في مجال التنظيم الاجتماعي، أو نؤاخذها على عدم إقامة هذا النظام على أساس التجارب العلمية الطبيعية، فإنّ هذه التجارب العلمية لا تصلح لأنْ تكون أساساً للتنظيم الاجتماعي.

صحيح أنَّ حاجات الإنسان يـمكن إخـضاعها للـتجربة فـي كـثيرٍ مـن الأحايين، وكذلك أساليب إشباعها ولكنَّ المسألة الأساسية في النظام الاجتماعي

ليست هي إشباع حاجات هذا الفرد أو ذاك، وإنّما هي إيجاد التوازن العادل بين حاجات الأفراد كافّةً وتحديد علاقاتهم ضمن الإطار الذي يُتيح لهم إشباع تلك الحاجات.

ومن الواضع أنّ التجربة العلمية على هذا الفرد أو ذاك لا تسمع باكتشاف ذلك الإطار، ونوعية تلك العلاقات، وطريقة إيجاد ذلك التوازن، وإنّما يُكتَشف ذلك خلال ممارسة المجتمع كلّه لنظام اجـتماعي، إذ تـتكشّف خـلال التـجربة الاجتماعية مواطن الضعف والقوة في النظام، وبالتالي ما يجب اتّـباعه لإيـجاد التوازن العادل المطلوب، الكفيل بسعادة المجموع.

أضف الى ذلك : أنّ بعض الحاجات أو المضاعفات لا يمكن اكتشافها في تجربةٍ علميةٍ واحدة ، فخذ اليك مثلاً : هذا الشخص الذي يعتاد الزنا ، فقد لا تجد في كيانه \_بوصفه إنساناً سعيداً \_ ما ينقصه أو يكدره ، ولكنّك قد تجد المجتمع الذي عاش \_كما يعيش هذا الفرد \_مرحلةً كبيرةً من عمره ، وأباح لنفسه الانسياق مع شهوات الجنس ... قد تجده بعد فترةٍ من تجربته الاجتماعية منهاراً ، قد تصدّع كيانه الروحي ، وفقد شجاعته الأدبية ، وإرادته الحرّة ، وجذو ته الفكرية .

فليست كلَّ النتائج التي لابدٌ من معرفتها لدى وضع النظام الاجـتماعي الأصلح يـمكن اكـتشافها بـتجربةٍ عـلميةٍ نـمارسها فـي المـختبرات الطـبيعية والفسلجية، أو في المختبرات النفسية عـلى هـذا الفـرد أو ذاك، وإنَّـما يـتوقَّف اكتشافها على تجارب اجتماعيةٍ طويلة الأمد.

وبعد هذا فـإنّ اسـتخدام التـجربة العـلمية الطـبيعية فـي مـجال التـنظيم الاجتماعي يمنىٰ بنفس النزعة الذاتية التي تهدُّد استخدامنا للتجارب الاجتماعية، فما دام للفرد مصالحه ومنافعه الخاصّة التي قد تتّفق مع الحـقيقة التـي تـقرّرها التجربة وقد تختلف يظلّ ممكناً دائماً أن يـتّجه تـفكيره اتّـجاهاً ذاتـياً، ويـفقد الموضوعية التي تتميّز بها الأفكار العلمية في سائر المجالات الأخرى. الإنسان المعاصر وقدرته على حلَّ المشكلة الاجتماعية ....... ٣٣

## [أهمّ المذاهب الاجتماعية]

والآن وقد عرفنا مدى قدرة الإنسان على حلّ المشكلة الاجتماعية والجواب عن السؤال الأساسي فيها نستعرض أهمّ المذاهب الاجتماعية التي تسود الذهنية الإنسانية العامّة اليوم، ويقوم بينها الصراع الفكري أو السياسي على اختلاف مدى وجودها الاجتماعي في حياة الإنسان، وهي مذاهب أربعة : 1 ــالنظام الديمقراطي الرأسمالي. 2 ــالنظام الاشتراكي. 3 ــالنظام الشيوعي.

٤ ــ النظام الإسلامي.

والثلاثة الأولىٰ من هذه المذاهب تمثّل ثلاث وجبهات نيظرٍ بشريةٍ في الجواب على السؤال الأساسي : ما هو النظام الأصلح ؟ فيهي أجبوبة وضعها الإنسان على هذا السؤال ؛ وفقاً لإمكاناته وقدرته المحدودة التي تبيّنًا مداها قبل لحظة.

وأمّا النظام الإسلامي فهو يعرض نفسه على الصعيد الاجتماعي بوصفه ديناً قائماً على أساس الوحي ومعطىً إلهياً، لا فكراً تجريبياً منبثقاً عن قدرة الإنسان وإمكاناته.

ويتقاسم العالم اليوم اثنان من هذه الأنظمة الأربعة : فالنظام الديمقراطي الرأسمالي هو أساس الحكم في بقعةٍ كبيرةٍ من الأرض، والنظام الاشتراكي هـو السائد في بقعةٍ كبيرةٍ أخرى. وكلّ من النظامين يملك كياناً سياسياً عظيماً، يحميه في صراعه مع الآخر، ويسلِّحه في معركته الجبّارة التي يخوضها أبطالها في سبيل

الحصول على قيادة العالم وتوحيد النظام الاجتماعي فيه.

وأمّا النظامان الشيوعي والإسلامي فوجودهما بالفعل فكريّ خالص. غير أنّ النظام الإسلامي مرّ بتجربةٍ من أروع تجارب النظم الاجتماعية وأنجحها، ثمّ عصفت به العواصف بعد أن خلا الميدان من القادة المبدئيّين أو كاد، وبقيت التجربة في رحمة أناسٍ لم ينضج الإسلام في نفوسهم، ولم يملأ أرواحهم بروحه وجوهره، فعجزت عن الصعود والبقاء، فتقوّض الكيان الإسلامي، وبقي نظام الإسلام فكرةً في ذهن الأمّة الإسلامية، وعقيدةً في قلوب المسلمين، وأملاً يسعىٰ الى تحقيقه أبناؤه المجاهدون.

وأمًا النظام الشيوعي فهو فكرة غير مجرّبةٍ حتّىٰ الآن تجربةً كاملة، وإنّما تتّجه قيادة المعسكر الاشتراكي اليوم الى تهيئة جوًّ اجتماعيٍّ له، بعد أن عجزت عن تطبيقه حين ملكت زمام الحكم، فأعلنت النظام الاشتراكي، وطبّقته كخطوةٍ الى الشيوعية الحقيقية.

فما هو موضعنا من هذه الأنظمة ؟ وما هي قضيتنا التي يجب أن ننذر حياتنا لها، ونقود السفينة الي شاطئها ؟

ତ୍ନ୍ତ?ତ الإنسان المعاصر والمشكلة الاجتماعية الديمقراطية الرأسمالية O الحرّيات الأربع في النظام الرأسمالي . 0 الاتجاه المادّي في الرأسماليّة. O موضع الأخلاق من الرأسماليّة . 0 مآسى النظام الرأسمالي.

ولنبدأ بالنظام الديمقراطي الرأسمالي، هذا النظام الذي أطاح بلونٍ مس الظلم في الحياة الاقتصادية، وبالحكم الدكتاتوري في الحياة السياسية، وبجمود الكنيسة وما اليها في الحياة الفكرية، وهيّاً مقاليد الحكم والنفوذ لفئةٍ حاكسةٍ جديدةٍ حلّت محلّ السابقين، وقامت بنفس دورهم الاجتماعي في أسلوبٍ جديد.

وقد قامت الديمقراطية الرأسمالية : على الإيمان بالفرد إيماناً لا حـدٌ له، وبأنَّ مصالحه الخاصّة بنفسها تكفل ـبصورةٍ طبيعيةٍ ـمصلحة المجتمع في مختلف الميادين، وأنَّ فكرة الدولة إنَّما تستهدف حماية الأفراد ومصالحهم الخـاصّة، فلا يجوز لها أن تتعدّى حدود هذا الهدف في نشاطها ومجالات عملها.

[الحرّيات الأربع في النظام الرأسمالي:]

ويتلخّص النظام الديمقراطي الرأسـمالي فــي إعـلان الحـرّيات الأربـع : السياسية، والاقتصادية، والفكرية، والشخصية.

فالحرية السياسية تجعل لكلَّ فردٍ كلاماً مسموعاً ورأياً محترماً في تقرير الحياة العامة للاُمّة ووضع خططها ورسم قـوانـينها وتـعيين السـلطات القـائمة

لحمايتها؛ وذلك لأنّ النظام الاجتماعي للأمّة والجهاز الحاكم فيها مسألة تتّصل اتّصالاً مباشراً بحياة كلّ فردٍ من أفرادها، وتؤثّر تأثيراً حاسماً فـي سـعادته أو شقائه، فمن الطبيعي حينئذٍ أن يكون لكلّ فردٍ حقّ المشـاركة فـي بـناء النـظام والحكم.

واذا كانت المسألة الاجتماعية \_كما قلنا \_ مسألة حياةٍ أو موت، ومسألة سعادةٍ أو شقاءٍ للمواطنين الذين تسري عليهم القوانـين والأنـظمة العـامة فـمن الطبيعي أيضاً أن لا يباح الاضطلاع بمسؤوليتها لفردٍ أو لمـجموعةٍ مـن الأفـراد \_مهما كانت الظروف \_ما دام لم يوجد الفرد الذي يرتفع في نزاهة قصده ورجاحة عقله على الأهواء والأخطاء.

فلا بدَّ إذن من إعلان المساواة التامَّة في الحقوق السياسية بين المواطنين كافَّة؛ لأَنَّهم يتساوون في تحمّل نتائج المسألة الاجتماعية، والخضوع لمقتضيات السلطات التشريعية والتنفيذية. وعلى هذا الأساس قام حقّ التصويت ومبدأ الانتخاب العام، الذي يضمن انبثاق الجهاز الحاكم \_بكل سلطاته وشعبه \_ عن أكثرية المواطنين.

والحرّية الاقتصادية ترتكز على الإيمان بالاقتصاد الحرّ الذي قامت عليه سياسة الباب المفتوح، وتقرّر فتح جميع الأبواب وتهيئة كلّ الميادين أمام المواطن في المجال الاقتصادي، فيباح التملّك للاستهلاك وللإنتاج معاً، وتساح هذه الملكية الإنتاجية التي يستكوّن منها رأس المال من غير حدٍّ وتقييد، وللجميع على حدٍّ سواء. فلكلّ فردٍ مطلق الحرّية في إنتاج أيّ أسلوبٍ وسلوك أيّ طريق لكسب الشروة وتضخيمها ومضاعفتها على ضوء مصالحه ومنافعه

وفي زعم بعض المدافعين عن هذه الحرّية الاقتصادية : أنَّ قوانين الاقتصاد

| ۳۹ | الرأسماليّة | الديمقراطيّة |
|----|-------------|--------------|
|----|-------------|--------------|

السياسي التي تجري على أصولٍ عامّةٍ بصورةٍ طبيعيةٍ كفيلة بسعادة المجتمع وحفظ التوازن الاقتصادي فيه، وأنّ المصلحة الشخصية ـ التي هي الحافز القويّ والهدف الحقيقيّ للفرد في عمله ونشاطه ـ هي خير ضمانٍ للمصلحة الاجتماعية العامة، وأنّ التنافس الذي يقوم في السوق الحرّة نستيجةً لتساوي المنتجين والمتّجرين في حقّهم من الحرّية الاقتصادية يكفي وحده لتحقيق روح العدل والإنصاف في شتى الاتفاقات والمعاملات.

فالقوانين الطبيعية للاقتصاد تتدخّل \_مئلاً \_ في حفظ المستوى الطبيعي للثمن بصورةٍ تكاد أن تكون آلية، وذلك أنَّ الثمن اذا ارتفع عن حدوده الطبيعية العادلة انخفض الطلب بحكم القانون الطبيعي الذي يحكم بأنّ ارتفاع الثمن يؤثّر في انخفاض الطلب، وانخفاض الطلب بدوره يقوم بتخفيض الثمن؛ تحقيقاً لقانونٍ طبيعيٍّ آخر، ولا يتركه حتّى ينخفض به الى مستواه السابق، ويرول الشذوذ بذلك.

والمصلحة الشخصية تفرض على الفرد دائماً التـفكير فـي كـيفية زيـادة الإنتاج وتحسينه، مع تقليل مصارفه ونفقاته، وذلك يحقّق مصلحة المجتمع فـي نفس الوقت الذي يعتبر مسألةً خاصّةً بالفرد أيضاً.

والتنافس يقتضي \_بصورةٍ طبيعيةٍ \_ تحديد أثمان البضائع وأجور العسمّال والمستخدمين بشكلٍ عادلٍ لا ظلم فيه ولا إجحاف؛ لأنّ كلَّ بائعٍ أو منتج يخشىٰ من رفع أثمان بضائعه أو تخفيض أجور عمّاله؛ بسبب منافسة الآخـرينَّ له مـن البائعين والمنتجين.

والحرّية الفكرية تعني أن يعيش الناس أحراراً في عقائدهم وأفكـارهم، يفكّرون حسب ما يتراءى لهم ويَحلو لعقولهم ويعتقدون ما يصل اليه اجتهادهم، أو ما توحيه اليهم مشتهياتهم وأهواؤهم بدون عائقٍ من السلطة. فالدولة لا تسلب

هذه الحرّية عن فرد، ولا تمنعه عن ممارسة حقّه فسيها والإعملان عسن أفكماره ومعتقداته، والدفاع عن وجهات نظره واجتهاده.

والحرّية الشخصية تعبّر عن تحرّر الإنسان في سلوكه الخاصّ من مختلف ألوان الضغط والتحديد، فهو يـملك إرادتـه وتـطويرها وفـقاً لرغـباته الخـاصّة مهما نجم عن استعماله لسيطرته هذه على سلوكه الخاصّ من مضاعفاتٍ ونتائج ما لم تصطدم بسيطرة الآخرين على سلوكهم. فالحدّ النـهائي الذي تـقف عـنده الحرّية الشخصية لكلّ فردٍ : حرية الآخرين، فما لم يمسَّها الفرد بسوءٍ فلا جناح عليه أن يكيِّف حياته باللون الذي يـحلو له ويتبع مختلف العادات والتـقاليد والشعائر والطـقوس التسي يسـتذوقها؛ لأنّ ذلك مسألة خـاصّة تـتّصل بكـيانه وحاضره ومستقبله. وما دام يملك هذا الكيان فـهو قـادر عـلى التـصرّف فيه كما يشاء.

وليست الحرّية الدينية \_في رأي الرأسمالية التي تنادي بها \_إلّا تعبيراً عن الحرّية الفكرية في جانبها العقائدي، وعن الحرّية الشخصية في الجانب المـمليّ الذي يتّصل بالشعائر والسلوك.

ويستخلص من هذا العرض : أنَّ الخطَّ الفكريِّ العريض لهذا النظام ـكما ألمحنا اليه ـ هو : أنَّ مصالح المجتمع مرتبطة بمصالح الأفراد، فالفرد هو القاعدة التي يجب أن يرتكز عليها النظام الاجتماعي، والدولة الصالحة هي الجهاز الذي يسخَّر لخدمة الفرد وحسابه، والأداة القوية لحفظ مصالحه وحمايتها.

هذه هي الديمقراطية الرأسمالية في ركائزها الأساسية التي قامت من أجلها جملة من الثورات، وجاهد في سبيلها كثير من الشعوب والأمم في ظلّ قادةٍ كانوا حين يعبّرون عن هذا النظام الجديد ويعدونهم بمحاسنه يصفون الجنّة في نعيمها وسعادتها، وما تحفل به من انطلاقٍ وهناءٍ وكرامةٍ وثراءٍ، وقد أُجريت عليها بعد الديمقراطيّة الرأسماليّة .....٤٠

ذلك عدّة من التعديلات، غير أنّها لم تمسَّ جوهرها بالصميم، بل بقيت محتفظةً بأهمٌ ركائزها وأسسها.

الاتّجاه المادّي في الرأسمالية :

ومن الواضح أنَّ هذا النظام الاجتماعي نظام مـادّي خـالص؛ أخـذ فـيه الإنسان منفصلاً عن مبدئه و آخرته، محدوداً بالجانب النغمي من حياته المادية، وافترض على هذا الشكل. ولكنَّ هذا النظام في نفس الوقت الذي كـان مشـبعاً بالروح المادية الطاغية لم يُبنَ على فلسفةٍ ماديةٍ للحياة وعلى دراسةٍ مفصّلة لها. فالحياة في الجوّ الاجتماعي لهذا النظام فُصِلت عن كلِّ علاقةٍ خارجةٍ عن حدود المادية والمنفعة، ولكن لم يُهيَّأ لإقامة هذا النظام فهم فلسفيّ كامل لعملية الفصل هذه. ولا أعني بذلك أنّ العالم لم يكن فيه مدارس للفلسفة المادية وأنصار لها، بل كان فيه إقبال على النزعة المادية؛ تأثّراً بالعقلية التجريبية التي شاعت منذ بداية الانقلاب الصناعي <sup>(۱)</sup>، وبروح الشكّ والتبلبل الفكري الذي أحدثه انقلاب الرأي

(١) فإنَّ التجربة اكتسبت أهميَّةً كبرى في الميدان العلمي، ووفَقت توفيقاً لم يكن في الحسبان الى الكشف عن حقائق كثيرة، وإزاحة الستار عن أسرار مدهشةٍ أت حت للإنسانية أن تستثمر تلك الأسرار والحقائق في حياتها العملية. وهذا التوفيق الذي حصلت عليه التجربة أشاد لها قدسية في العقلية العامة، وجعل الناس ينصرفون عن الأفكار العقلية، وعن كل أشاد لها قدسية في العقلية العامة، وجعل الناس ينصرفون عن الأفكار العقلية، وعن كل الحقائق التي عيدة العامة، وجعل الناس ينصرفون عن الأفكار العقلية، وعن كل أشاد لها قدسية في العقلية العامة، وجعل الناس ينصرفون عن الأفكار العقلية، وعن كل أنداد لها قدسية في العقلية العامة، وجعل الناس ينصرفون عن الأفكار العقلية، وعن كل ألماد لها قدسية في العقلية العامة، وجعل الناس ينصرفون عن الأفكار العقلية، وعن كل كنيرٍ من التجريبيين الأساس الوحيد لجميع المعارف والعلوم. وقد أوضحنا في « فلسفتنا ؛ المصدر الأساسي للمذهب التجريبي » : أنَّ التجربة بنفسها تعتمد على الفكر العقلي، وأنًا المصدر الأساسي المذهب التجريبي » : أنَّ التجربة بنفسها تعتمد على الفكر العقلي، وأنًا المصدر الأساس الأول للعلوم والعقل؛ الذي يدرك حقائق لا يقع عليها الحسّ والراحية العامة، وحمية المعارف والعلوم. وقد أوضحنا في د فلسفتنا ؛ المصدر الأساسي للمذهب التجريبي » : أنَّ التجربة بنفسها تعتمد على الفكر العقلي، وأنَّ المحدر الأساس الأول للعلوم والعلوم والعلوم. وقد أوضحنا في د فلسفتنا ؛ المصدر الأساسي للمذهب التجريبي » : أنَّ التجربة بنفسها تعتمد على الفكر العقلي، وأنَّ المحدر الأساس الأول للعلوم والمعارف هو العقل؛ الذي يدرك حقائقَ لا يقع عليها الحسّ كما يدرك الحقائق المحسوسة. (المؤلف غيُّ).

في طائفةٍ من الأفكار كانت تُعَدُّ من أوضح الحقائق وأكثرها صحة<sup>(۱)</sup>، وبسروح التمرّد والسخط على الدين المزعوم، الذي كان يجمّد الأفكار والعقول، ويتملَّق للظلم والجبروت، وينتصر للفساد الاجتماعي في كلّ معركةٍ يخوضها مع الضعفاء والمضطَهَدين<sup>(۱)</sup>.

فهذه العوامل الثلاثة ساعدت على بعث المادية في كثيرٍ من العبقليات الغربية...

كلّ هذا صحيح، ولكنّ النظام الرأسمالي لم يركِّز على فهم فلسفيٍّ مـادّيٍّ للحياة، وهذا هو التناقض والعجز، فإنّ المسألة الاجتماعية للحياًة تتّصل بواقـع الحياة، ولا تتبلور في شكلٍ صحيح إلّا اذا أقيمت على قـاعدةٍ مـركزيةٍ تشـرح الحياة وواقعها وحدودها، والنظام الرأسمالي يفقد هذه القاعدة، فهو ينطوي على

- (١) فإنَّ جملةً من العقائد العامة كانت في درجةٍ عاليةٍ من الوضوح والبداهة في النظر العام، مع أنّها لم تكن قائمةً على أساسٍ من منطقٍ عقليَّ أو دليلٍ فلسفي، كالإيمان بأنَّ الأرض مركز العالم. فلما انهارت هذه العقائد في ظلَّ التجارب الصحيحة تزعزع الإيمان العام، وسيطرت موجة من الشكّ على كثيرٍ من الأذهان، فبعثت السفسطة اليونانية من جديدٍ متأثّرة بروح الشكّ، كما تأثّرت في العهد اليوناني بروح الشكّ الذي تولّد من تناقض المالي ألمن المالي من منطق المالي فلسفي من عائمة على أو مي على أو من مركز ومع مركز العالم. فلما انهارت هذه العقائد في ظلَّ التجارب الصحيحة تزعزع الإيمان العام، وسيطرت موجة من الشكّ على كثيرٍ من الأذهان، فبعثت السفسطة اليونانية من جديدٍ متأثّرة بروح وشكّ ألشكّ، كما تأثّرت في العهد اليوناني بروح الشكّ الذي تولّد من تناقض المذاهب الفلسفية وشدّة الجدل بينها. (المؤلف تشرّ )
- (٢) فإن الكنيسة لعبت دوراً هاماً في استغلال الدين استغلالاً شنيعاً؛ وجعل اسمه أداة لمآربها وأغراضها، وخنق الأنفاس العلمية والاجتماعية، وأقامت محاكم التفتيش، وأعطت لها الصلاحيات الواسعة للتصرّف في المقدَّرات، حتى تولَّد عن ذلك كلَّه التبرّم بالدين والسخط عليه؛ لأنَّ الجريمة ارتكبت باسمه، مع أنَّه في واقعه المصفّى وجوهره الصحيح لا يقلّ عن أولئك الساخطين والمبرمين ضيقاً بتلك الجريمة واستقطاعاً لدوافعها ونتائجها. (المؤلِّف يثَيُنُ ).

| ٤٣ |  | الرأسماليّة | الديمقراطيّة |
|----|--|-------------|--------------|
|----|--|-------------|--------------|

خداعٍ وتضليل، أو على عجلةٍ وقلّة أناةٍ حـين تـجمد المسألة الواقـعية للـحياة وتدرس المسألة الاجتماعية منفصلةً عنها، مع أنّ قوام الميزان الفكـري للـنظام بتحديد نظرته منذ البداية الى واقع الحياة؛ التي تموّن المجتمع بالمادة الاجتماعية \_وهي العلاقات المتبادلة بين الناس \_ وطريقة فهمه لهـا واكـتشاف أسـرارهـا وقيمها.

فالإنسان في هذا الكوكب إن كان من صنع قوةٍ مدبّرةٍ مهيمنةٍ عالمةٍ بأسرار. وخفاياه، بظواهره ودقائقه، قائمةٍ على تنظيمه وتوجيهه فمن الطبيعي أن يخضع في توجيهه وتكييف حياته لتلك القوة الخالقة؛ لأنّها أبصر بأمره وأعلم بواقـعه، وأنزه قصداً وأشدً اعتدالاً منه.

وأيضاً فإنَّ هذه الحياة المحدودة إن كانت بداية الشوط لحياةٍ خالدةٍ تنبئق عنها، وتتلوّن بطابعها، وتتوقّف موازينها على مدى اعتدال الحياة الأولىٰ ونزاهتها فمن الطبيعي أن تنظمَّ الحياة الحاضرة بما هي بداية الشوط لحياةٍ لا فناء فـيها، وتقام على أسس القيم المعنوية والمادية معاً.

وإذن فمسألة الإيمان بالله وانبثاق الحياة عنه ليست مسألةً فكريةً خالصةً لاعلاقة لها بالحياة؛ لتفصل عن مجالات الحياة ويشرع لها طرائقها ودساتيرها، مع إغفال تلك المسألة وفصلها، بل هي مسألة تـتّصل بـالعقل والقـلب والحـياة جميعاً.

والدليل على مدى اتّصالها بالحياة من الديمقراطية الرأسمالية نـفسها : أنّ الفكرة فيها تقوم على أساس الإيمان بعدم وجود شخصيةٍ أو مجموعةٍ من الأفراد بلغت من العصمة في قصدها وميلها وفي رأيها واجتهادها الى الدرجة التي تُبيح إيكال المسألة الاجتماعية اليها، والتعويل في إقامة حياةٍ صالحةٍ للاُمّـة عـليها. وهذا الأساس بنفسه لا موضع ولا معنى له إلّا اذا أقيم على فلسفةٍ مادّيةٍ خالصة

لا تعترف بإمكان انبثاق النظام إلاّ عن عقلٍ بشريٍّ محدود. فالنظام الرأسمالي مادّيّ بكلّ ما للَّفظ من معنى، فـهو إمّـا أن يكـون قـد استبطن المادية ولم يجرأ على الإعلان عن ربطه بها وارتكازه عـليها، وإمّـا أن يكون جاهلاً بـمدى الربـط الطـبيعي بـين المسألة الواقـعية للـحياة ومسألتـها الاجتماعية. وعلى هذا فهو يفقد الفلسفة التي لا بدّ لكلّ نظامٍ اجتماعيٍّ أن يرتكز عليها. وهو ـبكلمةٍ ـنظام مادي، وإن لم يكن مُقاماً على فلسفةٍ ماديةٍ واضحةِ الخطوط.

موضع الأخلاق من الرأسمالية :

وكان من جرّاء هذه المادية التي زخر النظام بروحها : أنْ أقصيت الأخلاق من الحساب، ولم يلحظ لها وجود في ذلك النظام، أو بالأحرىٰ تبدّلت مفاهيمها ومقاييسها، وأعلنت المصلحة الشخصية كهدفٍ أعلىٰ، والحرّيات جميعاً كوسيلةٍ لتحقيق تلك المصلحة، فنشأ عن ذلك أكثر ما ضبحٌ به العالم الحديث من محنٍ وكوارث، ومآسي ومصائب.

وقد يدافع أنصار الديمقراطية الرأسمالية عن وجهة نظرها في الفرد ومصالحه الشخصية، قائلين : إنّ الهدف الشخصي بنفسه يحقّق المصلحة الاجتماعية، وإنّ النتائج التي تحقّقها الأخلاق بقيمها الروحية تحقّق في المجتمع الديمقراطي الرأسمالي، لكن لا عن طريق الأخلاق، بل عن طريق الدوافع الخاصة وخدمتها. فإنّ الإنسان حين يقوم بخدمةٍ اجتماعيةٍ يحقّق بذلك مصلحةً شخصيةً أيضاً : باعتباره جزءاً من المجتمع الذي سعىٰ في سبيله، وحين ينقذ حياة شخصي تعرّضت للخطر فقد أفاد نفسه أيضاً ؛ لأنّ حياة الشخصي والحسّ النفعي للهيئة الاجتماعية فيعود عليه نصيب منها، وإذن فالدافع الشخصي والحسّ النفعي الديمقراطيّة الرأسماليّة ...... ٤٥

يكفيان لتأمين المصالح الاجتماعية وضمانها ما دامت ترجع بالتحليل الي مصالح خاصَّةٍ ومنافع فردية.

وهذا الدفاع أقرب الى الخيال الواسع منه الى الاستدلال. فتصوَّر بنفسك أنَّ المقياس العملي في الحياة لكلّ فردٍ في الأُمَّة اذا كمان هو تحقيق منافعه ومصالحه الخاصّة على أوسع نطاق وأبعد مدى، وكانت الدولة توفّر للفرد حرّياته وتقدّسه بغير تحفّظ ولا تحديد فما هو وضع العمل الاجتماعي من قماوس هؤلاء الأفراد ؟! وكيف يمكن أن يكون اتّصال المصلحة الاجتماعية بالفرد كافياً لتوجيه الأفراد نحو الأعمال التي تدعو اليها القيم الخلقية ؟! مع أنَّ كثيراً من تلك الأعمال لا تعودعلى الفرد بشيء من النفع، واذا اتفق أن كان فيها شيء من النفع الأعمال لا تعود على الفرد بشيء من النفع، واذا اتفق أن كان فيها شيء من النفع العتباره فرداً من المجتمع فكثيراً ما يزاحم هذا النفع الضئيل مالذي لا يدركه الإنسان إلا في نظرة تحليلية منوات منافع عاجلة أو مصالح فردية تسجد في الحريات ضماناً لتحقيقها، فيُطيح الفرد في سبيلها بكلٍّ برنامج الخلق والضمير الروحي.

مآسي النظام الرأسمالي:

واذا أردنا أن نستعرض الحلقات المتسلسلة من المآسي الاجتماعية التي انبثقت عن هذا النظام المرتجل لا على أساسٍ فلسفيٍّ مدروسٍ فسـوف يـضيق بذلك المجال المحدود لهذا البحث، ولذا نلمع اليها :

فأوّل تلك الحلقات : تحكّم الأكثرية فـي الأقـلّية ومـصالحها ومسـائلها الحيوية ، فإنّ الحرّية السياسية كانت تعني : أنّ وضع النظام والقوانين و تمشيتها من حقّ الأكثرية ، ولنتصور أنّ الفئة التي تمثّل الأكثرية في الأمّة ملكت زمام الحكم

| ( | رسة الإسلامية | : | ٤٦ | ٢ |
|---|---------------|---|----|---|
|---|---------------|---|----|---|

والتشريع، وهي تحمل العقلية الديمقراطية الرأسمالية، وهي عقلية مادية خالصة في اتّجاهها ونزعاتها وأهدافها فماذا يكون مصير الفئة الأخرى ؟ أو ماذا ترتقب للأقلية من حياةٍ في ظلّ قوانين تشرّع لحساب الأكثرية ولحفظ مصالحها ؟، وهل يكون من الغريب حينئذٍ اذا شرّعت الأكثرية القوانين على ضوء مصالحها الخاصّة وأهملت مصالح الأقلية واتّجهت الى تحقيق رغباتها اتّجاهاً مجحفاً بحقوق الآخرين ؟ فمّن الذي يحفظ لهذه الأقلية كيانها الحيوي ويذبّ عن وجهها الظلم ما دامت المصلحة الشخصية هي مسألة كلّ فرد، وما دامت الأكثرية لا تعرف للقيم الروحية والمعنوية مفهوماً في عقليتها الاجتماعية ؟

وبطبيعة الحال أنّ التحكّم سوف يبقى في ظلّ النظام كما كان في السابق، وأنّ مظاهر الاستغلال والاستهتار بحقوق الآخرين ومصالحهم ستحفظ في الجوّ الاجتماعي لهذا النظام، كحالها في الأجواء الاجتماعية القديمة، وغاية ما في الموضوع من فرقٍ أنّ الاستهتار بالكرامة الانسانية كان من قـبل أفـرادٍ بـأمّة، وأصبح في هذا النظام من الفئات التي تمثّل الأكثريات بالنسبة الى الأقليات التي تشكّل بمجموعها عدداً هائلاً من البشر.

وليت الأمر وقف عند هذا الحدّ؛ إذاً لكانت المأساة هيّنة، ولكان المسرح يحتفل بالضحكات أكثر ممّا يعرض من دموع، بل إنّ الأمر تفاقم واشــتدّ حــين برزت المسألة الاقتصادية من هذا النظام بعد ذلك، فقرّرت الحرّية الاقــتصادية على هذا النحو الذي عرضناه سابقاً، وأجازت مختلف أساليب الثراء وألوانه مهما كان فاحشاً، ومهما كان شاذاً في طريقته وأسبابه، وضمنت تحقيق ما أعلنت عنه في الوقت الذي كان العالم يحتفل بانقلابٍ صناعيٍّ كبير، والعلم يـتمخّص عـن ولادة الآلة التي قلّبت وجه الصناعة واكتسحت الصـناعات اليـدوية ونـحوها، الديمقراطيَّة الرأسماليَّة ...... ٤٧

فانكشف الميدان عن ثراءٍ فاحشٍ من جانب الأقلّية من أفراد الأمّة؛ ممّن أتاحت لهم الفرص وسائل الإنتاج الحديث، وزوّدتهم الحرّيات الرأسمالية غير المحدودة بضماناتٍ كافيةٍ لاستثمارها واستغلالها الى أبعد حدٍّ، والقضاء بها على كثيرٍ من فئات الأمّة التي اكتسحت الآلة البخارية صناعتها، وزعزعت حياتها، ولم تجد سبيلاً للصمود في وجه التيّار ما دام أرباب الصناعات الحديثة مسلَّحين بالحرّية الاقتصادية وبحقوق الحرّيات المقدّسة كلّها.

وهكذا خلا الميدان إلاّ من تلك الصفوة من أرباب الصناعات والإنستاج، وتضاءلت الفئة الوسطى واقتربت الى المستوى العام المنخفض، وصارت هذه الأكثرية المحطَّمة تحت رحمة تلك الصفوة التي لا تسفكر ولا تحسب إلاّ عسلى الطريقة الديمقراطية الرأسمالية. ومن الطبيعي حينئذٍ أن لا تمدّ يد العطف والمعونة الى هؤلاء لتنتشلهم من الهوّة وتشركهم في مغانعها الضخمة. ولماذا تسفعل ذلك ما دام المقياس الخلقي هو المنفعة واللذّة، وما دامت الدولة تسضمن لهسا مطلق الحرّية فيما تعمل، وما دام النظام الديمقراطي الرأسمالي يضيق بالفلسفة المعنوية الحيّية ومفاهيمها الخاصّة ؟

فالمسألة إذاً يجب أن تدرس بالطريقة التي يوحي بها هذا النظام، وهي : أن يستغلّ هؤلاء الكبراء حاجة الأكثرية اليهم ومقوّماتهم المعيشية، فيفرض عسلى القادرين العمل في ميادينهم ومصانعهم في مدّةٍ لا يمكن الزيادة عليها، وبأثمانٍ لا تفي إلّا بالحياة الضرورية لهم.

هذا هو منطق المنفعة الخالص الذي كان من الطبيعي أن يسلكوه، وتنقسم الأُمّة بسبب ذلك الى : فئةٍ في قمّة الثراء، وأكثريةٍ في المهوى السحيق.

وهنا يتبلور الحقّ السياسي للأُمّة من جديدٍ بشكلٍ آخر. فـالمساواة فسي

| ( ) | الإسلامية | المدرسة | ••••••••••••••••••••••••••••••••••••••• | ٤٨ |
|-----|-----------|---------|-----------------------------------------|----|
|-----|-----------|---------|-----------------------------------------|----|

الحقوق السياسية بين أفراد المواطنين وإن لم تُمحَ من سجلٌّ النظام غير أنّها لم تُعد بعد هذه الزعازع إلَّا خيالاً وتفكيراً خالصاً، فإنّ الحرّية الاقتصادية حين تسجُّل ما عرضناه من نتائج تنتهي الى الانقسام الفظيع الذي مرّ في العرض، وتكون هي المسيطرة على الموقف، والماسكة بالزمام، وتقهر الحرّية السياسية أمامها. فـإنّ الفئة الرأسمالية بحكم مركزها الاقتصادي من المجتمع، وقدرتها على استعمال جميع وسائل الدعاية، وتمكَّنها من شراء الأنصار والأعوان تهيمن على مقاليد الحكم في الأمّة، وتتسلّم السلطة لتسخيرها في مصالحها والسهر على مآربها، ويصبح التشريع والنظام الاجتماعي خاضعاً لسيطرة رأس المال؛ بعد أن كان المفروض في المفاهيم الديمقراطية أنّه من حقّ الأمّة جمعاء.

هكذا تعود الديمقراطية الرأسمالية في نهاية المطاف حكماً تسمتأثر بم الأقلّية، وسلطاناً يحمي به عدّةٌ من الأفراد كيانهم على حساب الآخرين، بالعقلية النفعية التي يستوحونها من الثقافة الديمقراطية الرأسمالية.

ونصل هنا الى أفظع حلقات المأساة التي يمتّلها هذا النظام، فإنّ هؤلاء السادة الذين وضع النظام الديمقراطي الرأسمالي في أيديهم كلّ نفوذ، وزوّدهم بكلّ قوةٍ وطاقةٍ سوف يمدّون أنظارهم ــبـوحيٍ من عـقلية هـذا النـظام ــالى الآفـاق، ويشعرون بوحيٍ من مصالحهم وأغراضهم أنّـهم فـي حـاجةٍ الى مـناطق نـفوذٍ جديدة؛ وذلك لسببين :

الأوّل : أنّ وفرة الإنتاج تتوقّف على مدى توفّر المواد الأوّلية وكــثرتها، فكلّ من يكون حظّه من تلك المواد أعظم تكون طاقاته الإنتاجية أقوى وأكثر. وهذه المواد منتشرة في بلاد الله العريضة، واذا كان من الواجب الحصول عـليها فاللازم السيطرة على البلاد التي تملك الموادّ لامتصاصها واستغلالها. الديمقراطيَّة الرأسماليَّة ..... ٤٩

الثاني : أنّ شدّة حركة الإنتاج وقوتها بدافع من الحرص على كثرة الربح من ناحية، وانخفاض المستوى المعيشي لكثيرٍ من المواطنين بدافعٍ مـن الشَّـرَهِ المادي للفئة الرأسمالية، ومغالبتها للعامة على حقوقها بأسـاليبها النفعية، التـي تجعل المواطنين عاجزين عن شراء المنتجات واستهلاكها، كلّ ذلك يجعل كبار المنتجين في حاجةٍ ماسّةٍ الى أسواق جديدةٍ لبيع المنتجات الفائضة فيها، وإيجاد تلك الأسواق يعني التفكير في بلادٍ جديدة.

وهكذا تدرس المسألة بذهنيةٍ مادّيةٍ خالصة. ومن الطبيعي لمثل هذه الذهنية التي لم يرتكز نظامها على القيم الروحية والخلقية؛ ولم يعترف مذهبها الاجتماعي بغايةٍ إلاّ إسعاد هذه الحياة المحدودة بمختلف المتع والشهوات أن ترى في هذين السببين مبرّراً ومسوِّغاً منطقياً للاعتداء على البلاد الآمنة، وانتهاك كرامتها، والسيطرة على مقدراتها ومواردها الطبيعية الكبرى، واستغلال ثرواتها لترويج البضائع الفائضة، فكلّ ذلك أمر معقول وجائز في عرف المصالح الفردية التي يقوم على أساسها النظام الرأسمالي والاقتصاد الحرّ.

وينطلق من هنا عملاق يغزو ويحارب، ويقيِّد ويكبِّل، ويستعمر ويستثمر إرضاءً للشهوات وإشباعاً للرغبات.

فانظر ماذا قاست الإنسانية مـن ويـلات هـذا النـظام؛ بـاعتباره مـادّياً في روحه وصياغته وأساليبه وأهدافه، وإن لم يكن مركّزاً على فـلسفةٍ مـحدّدةٍ تتّفق مع تلك الروح والصياغة، وتنسجم مع هذه الأساليب والأهداف كما ألمعنا اليه؟!

وقدِّر بنفسك نصيب المجتمع الذي يقوم على ركائز هذا النظام ومــفاهيمه من السعادة والاستقرار، هذا المجتمع الذي ينعدم فيه الإيثار والثــقة المــتبادلة، ٥٠ ..... المدرسة الإسلاميَّة (١)

والتراحم والتعاطف الحقيقي، وجميع الاتّسجاهات الروحية الخيّرة، فيعيش الفرد فيه وهو يشعر بأنّه المسؤول عن نفسه وحده، وأنّه في خطرٍ من قبل كـلّ مصلحةٍ من مصالح الآخرين التي قد تصطدم به، فكأنّه يحييٰ فـي صـراعٍ دائـمٍ ومغالبةٍ مستمرّةٍ لا سلاح له فيها إلّا قواه الخاصّة، ولا هدف له منها إلّا مصالحه الخاصّة.

.

<|C`\©**\***@/`C|► الإنسان المعاصر والمشكلة الاجتماعية ٣ الاشتراكية والشيوعية 0 النظريّة الماركسيّة. الانحراف عن العمليّة الشيوعيّة. المؤاخذات على الشيوعيّة.

[النظريّة الماركسيّة:]

في الاشتراكية مذاهب متعدّدة، وأشهرها المذهب الاشتراكي القائم عملى النظرية الماركسية والمادّية الجدلية التي هي عبارة عن فلسفةٍ خـاصّةٍ للـحياة، وفهمٍ مادّيٍّ لها على طريقةٍ ديالكتيكية. وقد طبّق المادّيون الديالكتيكيّون هـذه المادية الديالكتيكية على التاريخ والاجتماع والاقتصاد، فصارت عقيدةً فلسفيةً في شأن العالم، وطريقة لدرس التاريخ والاجتماع، ومذهباً في الاقتصاد، وخطّةً في السياسة.

وبعبارةٍ أخرى : أنّها تصوغ الإنسان كلّه في قالبٍ خاصٍّ، من حيث لون تفكيره، ووجهة نظره الى الحياة وطريقته العملية فيها .

ولاريب في أنّ الفلسفة المادية وكذلك الطريقة الديالكتيكية ليستا من بدع المذهب الماركسي وابتكاراته، فقد كانت النزعة المادّية تعيش منذ آلاف السنين في الميدان الفلسفي، سافرةً تارةً ومـتواريةً أخـرى وراء السـفسطة والإنكـار المطلق.

كما أنَّ الطريقة الديالكتيكية في التفكير عميقة الجذور ببعض خطوطها في التفكير الإنساني، وقد استكملت كلَّ خطوطها عـلى يـد «هـيجل» الفـيلسوف ٥٤ ..... المدرسة الإسلاميّة (١)

المثالي المعروف. وإنّما جاء «كارل ماركس» الى هذا المـنطق و تــلك الفــلسفة فتبنّاها، وحاول تطبيقها على جميع ميادين الحياة، فقام بتحقيقين :

أحدهما : أن فسّر التاريخ تفسيراً مادّياً خالصاً بطريقةٍ ديالكتيكية.

والآخر : زعم فيه أنّه اكتشف تناقضات رأس المال والقيمة الفائضة التـي يسرقها صاحب المال ـفي عقيدته ـمن العامل<sup>(١)</sup>. وأشاد على أسـاس هـذين التحقيقين إيمانه بضرورة فناء المجتمع الرأسمالي، وإقـامة المـجتمع الشـيوعي والمجتمع الاشتراكي الذي اعتبره خطوةً للإنسانية الى تطبيق الشـيوعية تـطبيقاً كاملاً.

فالميدان الاجتماعي في هذه الفلسفة ميدان صراع بين المتناقضات، وكلّ وضع اجتماعيٍّ يسود ذلك الميدان فهو ظاهرة مادية خاًصة منسجمة مع سائر الظواًهر والأحوال المادية ومتأثّرة بها، غير أنّه في نفس الوقت يحمل نقيضه في صميمه، وينشب حينئذ الصراع بين النقائض في محتواه؛ حتى تتجمّع المتناقضات وتحدث تبدّلاً في ذلك الوضع وإنشاءً لوضعٍ جديد. وهكذا يبقى العراك قائماً حتى تكون الإنسانية كلّها طبقةً واحدة، وتتمثّل مصالح كلّ فردٍ في مصالح تلك الطبقة الموحّدة؛ في تلك اللحظة يسود الوئام، ويتحقّق السلام، وترزول نهائياً جميع الآثار السيئة للنظام الديمقراطي الرأسمالي؛ لأنّها إنّما كانت تتولّد من تعدّد الطبقة في المجتمع، وهذا التعدّد إنّما نشأ من انقسام المجتمع الى منتج وأجسير.

وتختلف هنا الشيوعية عن الاشتراكية في الخطوط الاقتصادية الرئيسية؛ وذلك لأنّ الاقتصاد الشيوعي يرتكز :

شرحنا هذه النظريات مع دراسةٍ علميةٍ مغصّلةٍ في كتاب «اقتصادنا». (المؤلّف ﷺ).

الاشتراكية والشيوعيّة ..... ٥٥

أولاً : على إلغاء الملكية الخاصّة ومحوها محواً تاماً من المجتمع، وتمليك الثروة كلّها للمجموع وتسليمها الى الدولة ؛ باعتبارها الوكيل الشرعي عن المجتمع في إدارتها واستثمارها لخير المجموع . واعتقاد المذهب الشيوعي بضرورة هذا التأميم المطلق إنّما كان ردّ الفعل الطبيعي لمضاعفات الملكية الخاصّة في النظام الديمقراطي الرأسمالي . وقد برّر هذا التأميم : بأنّ المقصود منه إلغاء الطبقة الرأسمالية وتوحيد الشعب في طبقةٍ واحدةٍ، ليختم بذلك الصراع ، ويسدّ عملى الفرد الطريق الى استغلال شتّى الوسائل والأساليب لتضخيم شروته ، إشباعاً

ثانياً : على توزيع السلع المنتجة على حسب الحاجات الاستهلاكية للأفراد، ويتلخّص في النصّ الآتي : «من كلٍّ حسب قدرته، ولكلٍّ حسب حاجته». وذلك أنّ كلَّ فردٍ له حاجات طبيعية لا يمكنه الحياة بدون توفيرها، فهو يدفع للمجتمع كلَّ جهده، فيدفع له المجتمع متطلّبات حياته ويقوم بمعيشته.

ثالثاً : على منهاج اقتصاديٍّ ترسمه الدولة، وتوفّق فيه بين حاجة المجموع والإنـتاج فـي كـمّيته وتـنويعه وتـحديده؛ لئـلّايمنىٰ المـجتمع بـنفس الأدواء والأزمات التي حصلت في المجتمع الرأسـمالي حـينما أطـلق الحـرّيات بـغير تحديد.

الانحراف عن العملية الشيوعية:

ولكنّ أقطاب الشيوعية الذين نادوا بهذا النظام لم يستطيعوا أن يـطبّقوه بخطوطه كلّها حين قبضوا على مقاليد الحكم، واعتقدوا أنّه لابدّ لتطبيقه من تطوير الإنسانية في أفكارها ودوافعها ونزعاتها، زاعمين : أن الإنسان سوف يجيء عليه اليوم الذي تموت في نفسه الدوافع الشخصية والعقلية والفردية، وتحيىٰ فيه العقلية ٥٦ ..... المدرسة الاسلاميّة (١)

الجماعية والنوازع الجماعية، فلا يفكّر إلّا في المصلحة الاجتماعية، ولا يـندفع إلّا في سبيلها.

ولأجل ذلك كان من الضروري \_في عرف هـذا المـذهب الاجـتماعي ـ إقامة نظامٍ اشتراكيٍّ قبل ذلك؛ ليتخلّص فـيه الانسـان مـن طـبيعته الحـاضرة، ويكتسب الطبيعة المستعدّة للنظام الشيوعي. وهذا النظام الاشتراكي أجريت فيه تعديلات مهمّة على الجانب الاقتصادي من الشيوعية.

فالخطِّ الأول من خطوط الاقتصاد الشيوعي \_وهو إلغاء الملكية الفردية \_ قد بُدُّل الى حلُّ وسط، وهو : تأميم الصناعات الشقيلة والتجارة الخارجية والتجارات الداخلية، ووضعها جميعاً تحت الانحصار الحكومي . وبكلمةٍ أخرى : إلغاء رأس المال الكبير مع إطلاق الصناعات والتجارات البسيطة وتركها للأفراد ؛ وذلك لأنَّ الخطِّ العريض في الاقتصاد الشيوعي اصطدم بواقع الطبيعة الإنسانية الذي أشرنا اليه، حيث أخذ الأفراد يتقاعسون عن القيام بوظائفهم والنشاط في عملهم، ويتهرّبون من واجباتهم الاجتماعية ؛ لأنَّ المفروض فيه تأمين النظام لمعيشتهم وسدً حاجاتهم، كما أنَّ المفروض فيه عدم تحقيق العمل والجهد مهما كان شديداً لأكثر من ذلك، فعلام إذن يجهد الفرد ويكدح ويجدّ ما دامت النتيجة في حسابه هي النتيجة في حاكي الخمول والنشاط ؟ ! ولماذا يندفع إلى توفير السعادة لغيره، وشراء راحة الآخرين بحرقه ودموعه وعصارة حياته وطاقاته ما دام لا يؤمن بقيمةٍ من قيم الحياة الآ القيمة المادية الخاصة ؟ وطاقاته ما دام لا يؤمن بقيمةٍ من قيم الحياة الآ القيمة المادية الخاصة ؟ وطاقاته ما دام لا يؤمن بقيمةٍ من قيم الحياة الآ القيمة المادية الحالية وطاقاته ما دام لا يؤمن بقيمةٍ من قيم الحياة الآ القيمة المادية المادية المادية المادية المادية المادية المادية المادية المادية المادة المادة إلى مناط ؟ ! ولماذا يندفع إلى

كما اضطرّوا أيضاً الى تعديل الخطّ الثاني من خطوط الاقتصاد الشيوعي أيضاً، وذلك بجعل فوارق بين الأجور، لدفع العمّال إلى النشاط والتكـامل فـي العمل؛ معتذرين بأنّها فوارق مؤقّتة سوف تـزول حـينما يـقضى عـلى العـقلية الاشتراكيَّة والشيوعيَّة ..... ٧٥

الرأسمالية، وينشأ الإنسان إنشاءً جديداً. وهم لأجل ذلك يُجرون التغييرات المستمرّة على طرائقهم الاقتصادية وأساليبهم الاشتراكية، لتدارك فشل كلّ طريقةٍ بطريقةٍ جديدة. ولم يوفّقوا حتّى الآن للتخلّص من جميع الركائز الأساسيّة فـي الاقتصاد الرأسمالي. فلم تُلغَ \_مثلاً \_القروض الربوية نهائياً؛ مع أنّها في الواقـع أساس الفساد الاجتماعي في الاقتصاد الرأسمالي.

ولا يعني هذا كلّه أنّ أولئك الزعماء مقصِّرون، أو أنّهم غير جادّين في مذهبهم وغير مخلصين لعقيدتهم، وإنّما يعني أنّهم اصطدموا بالواقع حين أرادوا التطبيق، فوجدوا الطريق مليئاً بالمعاكسات والمناقضات التي تضعها الطبيعة الإنسانية أمام الطريقة الانقلابية للإصلاح الاجتماعي الذي كانوا يبشَّرون به، ففرض عليهم الواقع التراجع آملين أن تتحقق المعجزة في وقت قمريبٍ أو بعيد.

وأمّا من الناحية السياسية فالشيوعية تستهدف في نهاية شوطها الطويل الى محو الدولة من المجتمع حين تتحقّق المعجزة وتعمّ العقلية الجماعية كلّ البشـر، فلا يفكّر الجميع إلّا في المصلحة المادية للمجموع، وأمّـا قـبل ذلك، مـا دامت المعجزة غير محقّقة، وما دام البشر غير موحَّدين في طبقة، والمجتمع ينقسم الى قوى رأسمالية وعمّالية فاللازم أن يكـون الحكم عـمّالياً خـالصاً، فـهو حكم ديمقراطي في حدود دائرة العمال، ودكتاتوري بالنسبة الى العموم.

وقد علّلوا ذلك : بأنّ الدكتاتورية العمّالية في الحكم ضرورية فـي كـلّ المراحل التي تطويها الإنسانية بالعقلية الفردية؛ وذلك حـماية لمـصالح الطـبقة العاملة، وخنقاً لأنفاس الرأسمالية، ومنعاً لها عن البروز الى الميدان من جديد.

والواقع أنَّ هذا المذهب الذي يتمثَّل في الاشتراكـية المـاركسية ثـمّ فــي الشيوعية الماركسية يمتاز عن النظام الديمقراطي الرأسمالي : بأنّه يرتكز عــلى ٥٨ ..... المدرسة الإسلاميّة (١)

فلسفةٍ مادّيةٍ معيّنة تتبنّىٰ فهماً خاصّاً للحياة، لا يعترف لها بجميع المـثل والقـيم المعنوية، ويعلّلها تعليلاً لا موضع فيه لخالقٍ فوق حدود الطبيعة، ولا لجزاءٍ مرتقب وراء حدود الحياة المادية المحدودة.

وهذا على عكس الديمقراطية الرأسمالية ف إنّها وإن ك انت نـظاماً مـادياً ولكنّها لم تبنَ على أساسٍ فلسفيٍّ محدَّد، فالربط الصحيح بين المسألة الواقـعية للحياة والمسألة الاجتماعية آمنت به الشيوعية المادية، ولم تؤمن به الديمقراطية الرأسمالية، أو لم تحاول إيضاحه.

وبهذا كان المذهب الشيوعي حقيقاً بالدرس الفلسفي، وامتحانه عن طريق اختبار الفلسفة التي ركّز عليها وانبثق عنها، فإنّ الحكم على كلّ نظامٍ يتوقّف على مدى نجاح مفاهيمه الفلسفية في تصوير الحياة وإدراكها.

ومن السهل أن ندرك في أول نظرةٍ نلقيها على النظام الشيوعي المخفّف أو الكامل : أنّ طابعه العام هو إفىناء الفرد في المجتمع وجعله آلةً مسخَّرةً لتحقيق الموازين العامة التي يفترضها . فهو على النقيض تماماً من النظام الرأسمالي الحرّ الذي يجعل المجتمع للفرد ويسخُّره لمصالحه . فكأنّه قد قُدرً للشخصية الفردية والشخصية الاجتماعية \_ في عرف هذين النظامين ـ أن تتصادما وتتصارعا ، فكانت الشخصية الفردية هي الفائزة في أحد النظامين الذي أقام تشريعه على أساس الفرد ومنافعه الذاتية ، فمُنِيَ المجتمع بالمآسي الاقتصادية التي تزعزع كيانه وتشوَّه الحياة في جميع شعبها . وكانت الشخصية الاجتماعية هي الفائزة في ألماني الذي الاقتصادية التي تزعزع كيانه وتشوَّه الحياة في جميع شعبها . وكانت الشخصية الاجتماعية هي الفائزة في النظام الآخر الذي جاء يتدارك أخطاء النظام السابق، فساند المجتمع وحكم على الشخصية الفردية بالاضمحلال والفناء ، فـ أصيب الأفراد بمحنٍ قاسيةٍ قضت على حرّيتهم ووجودهم الخاصّ ، وحقوقهم الطبيعية في الاختيار والتفكير . الاشتراكيّة والشيوعيّة ..... ٥٩

المؤاخذات على الشيوعية:

والواقع أنَّ النظام الشيوعي وإن عالج جملةً من أدواء الرأسمالية الحرّة بمحوه للملكية الفردية غير أنَّ هذا العلاج له مضاعفات طبيعية تجعل ثمن العلاج باهظاً، وطريقة تنفيذه شاقَّة على النفس لايمكن سلوكها إلّا إذا فشلت سائر الطرق والأساليب. هذا من ناحية . ومن ناحيةٍ أخرى هو علاج ناقص لا يضمن القضاء على الفساد الاجتماعي كلّه؛ لأنّه لم يحالفه الصواب في تشخيص الداء وتعيين النقطة التي انطلق منها الشرّ حتى اكتسع العالم في ظلّ الأنظمة الرأسمالية ، فبقيت تلك النقطة محافظةً على موضعها من الحياة الاجتماعية في المذهب الشيوعي . وبهذا لم تظفر الإنسانية بالحلّ الحاسم لمشكلتها الكبرى، ولم تحصل على الدواء الذي يطبّب أدواءها ويستأصل أعراضها الخبيئة .

أمّا مضاعفات هذا العلاج فهي جسيمة جدّاً، فإنّ من شأنه القضاء على حرّيات الأفراد لإقامة الملكية الشيوعية مقام الملكيات الخاصّة؛ وذلك لأنّ هذا التحويل الاجتماعي الهائل على خلاف الطبيعة الإنسانية العامة الى حدّ الآن على الأقلّ، كما يعترف بذلك زعماؤه؛ باعتبار أنّ الإنسان المادي لا يزال يفكّر تفكيراً ذاتياً، ويحسب مصالحه من منظاره الفردي المحدود، ووضع تصميم جديدٍ للمجتمع يذوب فيه الأفراد نهائياً، ويقضي على الدوافع الذاتية قضاءً تاماً موضع التنفيذ يتطلّب قوة حازمةً تمسك زمام المجتمع بيدٍ حديدية، وتحبس كلّ صوتٍ والنشر، وتضرب على الأمّة نطاقاً لا يجوز أن تتعدّاه بحال، وتعاقب على الدعاية والنشر، وتضرب على الأمّة نطاقاً لا يجوز أن تتعدّاه بحال، وتعاقب على التهمة والظنّة؛ لئلاً يفلت الزمام من يدها فجاءًا.

وهذا أمر طبيعيّ في كلّ نظامٍ يراد فرضه على الأمّة قبل أن تنضج فيها عقلية ذلك النظام و تعمّ روحيته. ٦٠ ..... المدرسة الإسلاميّة (١)

نعم، لو أخذ الإنسان المادي يفكّر تفكيراً اجتماعياً، ويعقل مصالحه بعقلية جماعية، وذابت من نفسه جميع العواطف الخاصّة والأهواء الذاتية والانبعائات النفسية لأمكن أن يقوم نظام يذوب فيه الأفراد، ولا يبقى في الميدان إلّا العملاق الاجتماعي الكبير . ولكنّ تحقيق ذلك في الإنسان المادي الذي لا يؤمن إلّا بحياة محدودةٍ ولا يعرف معنىً لها إلّا اللذّة المادية يحتاج الى معجزةٍ تخلق الجنّة في الدنيا، وتنزل بها من السماء إلى الأرض. والشيوعيون يَعِدوننا بهذه الجنّة، وينتظرون ذلك اليوم الذي يقضي فيه المعمل على طبيعة الإنسان، ويخلقه من جديدٍ إنساناً مثالياً في أفكاره وأعماله، وإن لم يكن يؤمن بذرّةٍ من القيم المثالية والأخلاقية. ولو تحقّقت هذه المعجزة فلنا معهم حينئذٍ كلام.

وأمّا الآن فوضع التصميم الاجتماعي الذي يرومونه يستدعي حبس الأفراد في حدود فكرة هذا التصميم، وتأمين تنفيذه بقيام الفئة المؤمنة به على حمايته، والاحتياط له بكبت الطبيعة الإنسانية والعواطف النفسية، ومنعها عسن الانطلاق بكلّ أسلوبٍ من الأساليب. والفرد في ظلّ هذا النظام وإن كسب تأميناً كاملاً وضماناً اجتماعياً لحياته وحاجاته؛ لأنّ الثروة الجماعية تمدّه بكلّ ذلك في وقت الحاجة ولكن أليس من الأحسن بحال هذا الفرد أن يظفر بهذا التأمين دون أن يخسر استنشاق نسيم الحرّية المهذّبة، ويضطرّ إلى إذابة شخصه في النسار، وإغراق نفسه في البحر الاجتماعي المتلاطم ؟ إ

وكيف يمكن أن يطمع بالحرّية \_في ميدانٍ من الميادين \_إنسان حُرِم من الحرّية في معيشته، وربطت حياته الغذائية ربطاً كاملاً بهيئةٍ معيّنة، مع أنّ الحرّية الاقتصادية والمعيشية هي أساس الحريات جميعاً ؟ !

ويعتذر عن ذلك المعتذرون فيتساءلون : مـاذا يـصنع الإنسـان بـالحرّية والاستمتاع بحقّ النقد والإعلان عن آرائه وهو يـرزح تـحت عبءٍ اجــتماعيٍّ الاشتراكيَّة والشيوعيَّة ...... الاشتراكيَّة والشيوعيَّة .....

فظيع ؟ ! وماذا يُجديه أن يناقش ويعترض وهو أحـوج إلى التـغذية الصـحيحة والحياة المكفولة منه إلى الاحتجاج والضجيج الذي تنتجه له الحرّية ؟ !

وهؤلاء المتسائلون لم يكونوا ينظرون إلا إلى الديمقراطية الرأسمالية كأنّها القضية الاجتماعية الوحيدة التي تنافس قضيتهم في الميدان، فانتقصوا من قيمة الكرامة الفردية وحقوقها؛ لأنّهم رأوا فيها خطراً على التيّار الاجتماعي العام... ولكن من حقّ الإنسانية أن لا تضحّي بشيءٍ من مقوّماتها وحقوقها ما دامت غير مضطرّةٍ إلى ذلك، وأنّها إنّما تقف موقف التخيير : بين كرامةٍ هي من الحقّ المعنوي الإنسانية، وبين حاجةٍ هي من الحقّ المادي لها إذا أعوزها النظام الذي يجمع بين الناحيتين ويوفّق الى حلّ المشكلتين.

إنَّ إنساناً يعتصر الآخرون طاقاته، ولا يطمئن إلى حياةٍ طيّبةٍ وأجرٍ عادلٍ وتأمينٍ في أوقات الحاجة لهو إنسان قد حُرِم من التمتّع بالحياة، وحيل بينه وبين الحياة الهادئة المستقرّة، كما أنَّ إنساناً يعيش مهدَّداً في كلّ لحظة، محاسباً على كلّ حركة، معرَّضاً للاعتقال بدون محاكمة، وللسجن والنفي والقتل لأدنى بادرةٍ لهو إنسان مروَّع مرعوب، يسلبه الخوف حلاوة العيش، وينغُص الرعب عليه ملاذً الحياة.

والإنسان الثالث المطمئنّ إلى معيشته، الواثق بكرامته وسلامته هو حــلم الإنسانية العذب، فكيف يتحقق هذا الحلم؟ ومتى يصبح حقيقةً واقعة؟

وقد قلنا : إنَّ العلاج الشيوعي للمشكلة الاجتماعية نـاقص، مـضافاً إلى ما أشرنا اليه من مضاعفات، فهو وإن كان تتمثّل فيه عواطف ومشـاعر إنسـانية آثارها الطغيان الاجتماعي العام، فأهاب بجملةٍ من المفكّرين إلى الحَلّ الجديد غير أنّهم لم يضعوا أيديهم على سبب الفساد ليقضوا عليه، وإنّما قضوا على شيءٍ آخر، فلم يوفَّقوا في العلاج ولم ينجحوا في التطبيب. ٢٢ ..... المدرسة الإسلاميَّة (١)

إنَّ مبدأ الملكية الخاصّة ليس هو الذي نشأت عنه آثام الرأسمالية المطلقة التي زعزعت سعادة العالم وهناءه، فلا هو الذي يفرض تعطيل الملايين من العمّال في سبيل استثمار آلةٍ جديدةٍ تقضي على صناعاتهم، كما حدث في فجر الانقلاب الصناعي. ولا هو الذي يفرض التحكّم في أجور الأجير وجهوده بلا حساب، ولا هو الذي يفرض على الرأسمالي أن يتلف كميّاتٍ كبيرةٍ من منتوجاته تحفظًا على ثمن السلعة وتفضيلاً للتبذير على توفير حاجات الفقراء بها، ولا هو الذي يدعوه الى جعل ثروته رأس مال كاسبٍ يضاعفه بالربا وامتصاص جهود المّدينين الأسواق ليحتكرها ويرفع بذلك من أثمانها، ولا هو الذي من ولا موالذي يفرض على الرأسمالي أن يتلف كميّاتٍ كبيرةٍ من منتوجاته تحفظاً على ثمن السلعة وتفضيلاً للتبذير على توفير حاجات الفقراء بها، ولا هو الذي يدعوه الى جعل ثروته رأس مال كاسبٍ يضاعفه بالربا وامتصاص جهود المّدينين بلا إنتاج ولا عمل، ولا هو الذي يدفعه الى شراء جميع البضائع الاستهلاكية من الأسواق ليحتكرها ويرفع بذلك من أثمانها، ولا هو الذي يفرض عليه فتح أسواقٍ جديدةٍ وإن انتهكت بذلك حرّيات الأمم وحقوقها وضاعت كرامتها وحرّيتها...

كلَّ هذه المآسي المروَّعة لم تنشأ من الملكية الخاصّة، وإنَّما هي وليدة المصلحة المادية الشخصية التي جعلت مقياساً للحياة في النظام الرأسمالي، والمبرّر المطلق لجميع التصرّفات والمعاملات. فالمجتمع حين تقام أسسه على هذا المقياس الفردي والمبرّر الذاتي لا يمكن أن ينتظر منه غير ما وقع، فإنّ من طبيعة هذا المقياس تنبئق تلك اللعنات والويلات على الإنسانية كلّها، لا من مبدأ الملكية الخاصّة، فلو أبدل المقياس ووضعت للحياة غاية جديدة مهذّبة تنسجم مع طبيعة الإنسان لتَحقَّق بذلك العلاج الحقيقي للمشكلة الإنسانية الكبرى.

070/01 الإنسان المعاصر والمشكلة الاجتماعية ٤ الإسلام والمشكلة الاجتماعية 0 التعليل الصحيح للمشكلة. 0 كيف تعالج المشكلة . 0 رسالة الدين.

## التعليل الصحيح للمشكلة

ولأجل أن نصل إلى الحلقة الأولى في تعليل المشكلة الاجتماعية علينا أن نتساءل عن تلك المصلحة المادية الخاصّة التي أقامها النظام الرأسمالي مقياساً ومبرّراً وهدفاً وغايةً، نتساءل : ما هي الفكرة التي صحَّحت هذا المقياس في الذهنية الديمقراطية الرأسمالية وأوحت به ؟ فإنّ تلك الفكرة هي الأساس الحقيقي للبلاء الاجتماعي، وفشل الديمقراطية الرأسمالية في تحقيق سعادة الإنسان وتوفير كرامته، وإذا استطعنا أن نقضي على تلك الفكرة فقد وضعنا حدًاً فاصلاً لكلٍّ المؤامرات على الرفاه الاجتماعي، والالتواءات على حقوق المجتمع وحرّيته الصحيحة، ووُفِّقنا إلى استثمار الملكية الخاصّة لغير الإنسانية ورقيهًا

فما هي تلك الفكرة ؟

إنَّ تلك الفكرة تتلخَّص في التفسير المادّي المحدود للحياة الذي أشاد عليه الغرب صرح الرأسمالية الجبّار . فإنَّ كلَّ فردٍ في المجتمع إذا آمـن بأنَّ مـيدانـه الوحيد في هذا الوجود العظيم هو حياته المادية الخاصّة . وآمن أيضاً بحرّيته في التصرّف بهذه الحياة واستثمارها . وأنّه لا يمكن أن يكسب من هذه الحياة غايةً إلّا اللذّة التي توفّرها له المادة . وأضاف هـذه العـقائد المـادية إلى حبّ الذات (١) المدرسة الإسلامية (١)

\_الذي هو من صميم طبيعته \_فسوف يسلك السبيل الذي سـلكه الرأسـماليون وينفِّذ أساليبهم كاملةً ما لم تُحرِمه قوة قاهرة من حرّيته وتسدّ عليه السبيل.

وحبّ الذات هو الغريزة التي لا نعرف غريزة أعمّ منها وأقدم، فكلّ الغرائز فروع هذه الغريزة وشُعَبها، بما فيها غريزة المعيشة. فإنّ حبّ الإنسان ذاته ـ الذي يعني حبّه للّذّة والسعادة لنفسه، وبغضه للألم والشقاء لذاتـه ـ هـو الذي يـدفع الإنسان الى كسب معيشته وتوفير حاجياته الغذائية والمادية. ولذا قد يضع حدًا لحياته بالانتحار اذا وجد أنّ تحمّل ألم الموت أسهل عليه من تحمّل الآلام التي تزخر بها حياته.

فالواقع الطبيعي الحقيقي إذن الذي يكمن وراء الحياة الإنسانية كلّها ويوجّهها بأصابعه همو حبّ الذات الذي نـعبّر عـنه بـحبّ اللـذّة وبـغض الألم. ولايمكن تكليف الإنسان أن يتحمّل \_مختاراً \_مرارة الألم دون شيءٍ من اللذّة في سبيل أن يلتذً الآخرون ويتنعّموا، إلّا اذا سُلبت منه إنسانيته وأعـطي طـبيعةً جديدةً لا تتعشّق اللذّة ولا تكره الألم.

وحتى الألوان الرائعة من الإيثار التي نشاهدها في الإنسان ونسمع بها عن تأريخه تخضع في الحقيقة أيضاً لتلك القوة المسحرّكة الرئيسية (غسريزة حبّ الذات). فالإنسان قد يؤثر ولده أو صديقه على نفسه، وقد يضحّي في سبيل بعض المثل والقيم، ولكنّه لن يقدم على شيءٍ من هذه البطولات ما لم يحسّ فيها بلذّةٍ خاصّةٍ ومنفعةٍ تفوق الخسارة التي تنجم عن إيثاره لولده وصديقه، أو تضحيته في سبيل مَثَلٍ من المُثُل التي يؤمن بها.

وهكذا يمكننا أن نفسِّر سلوك الإنسان بصورةٍ عامةٍ في مجالات الأنــانية والإيثار على حدٍّ سواء. ففي الإنسان استعدادات كثيرة للالتذاذ بأشياء متنوّعة : مادّيةٍ كالالتذاذ بالطعام والشراب وألوان المتعة الجنسية وما اليها مــن اللــذائــذ

| ٦٧ |  | عيّة ا | الاجتماء | والمشكلة | الإسلام |
|----|--|--------|----------|----------|---------|
|----|--|--------|----------|----------|---------|

المادية. أو معنويةٍ كالالتذاذ الخلقي والعاطفي بقيمٍ خلقيةٍ، أو أليفٍ روحسيٍّ، أو عقيدةٍ معيّنةٍ حين يجد الإنسان أنّ تلك القيم أو ذلك الأليف أو هذ العقيدة جزء من كيانه الخاصّ. وهذه الاستعدادات التي تسهيّيء الإنسسان للالتسذاذ بستلك المستع المتنوّعة تختلف في درجاتها عند الأشسخاص، وتستفاوت في مدى فسعليتها باختلاف ظروف الإنسان وعوامل الطبيعة والتربية التي تؤثّر فيه. فبينما نجد أنّ بعض تلك الاستعدادات تنضج عند الإنسان بصورةٍ طبيعية، كاستعداده للالتسذاذ الجنسي مثلاً منجد أنّ ألواناً أخرى منها قد لا تظهر في حياة الإنسان، وتسطّل ينتظر عوامل التربية التي نضجها وتفتحها.

وغريزة حبّ الذات \_من وراء هذه الاستعدادات جميعاً \_ تـحدّد سـلوك الإنسان وفقاً لمدى نضج تلك الاستعدادات. فهي تدفع إنساناً الى الاستئنار بطعام على آخر وهو جائع، وهي بنفسها تدفع إنساناً آخر لإيثار الغير بـالطعام عـلى نفسه؛ لأنّ استعداد الإنسان الأول للالتذاذ بالقيم الخلقية والعاطفية الذي يدفعه الى الإيثار كان كامناً، ولم تُتِتح له عوامل التربية المساعدة على تركيزه وتنميته، بينما ظفر الآخر بهذا اللون من التربية، فأصبح يلتذّ بالقيم الخلقية والعاطفية، ويضحّي بسائر لذّاته في سبيلها.

فمتى أردنا أن نغيّر من سلوك الإنسان شيئاً يجب أن نغيّر من مفهوم اللذّة والمنفعة عنده، وندخل السلوك المقترح ضمن الإطار العام لغريزة حبّ الذات.

فاذا كانت غريزة حبّ الذات بهذه المكانة من دنيا الإنسان وكانت الذات في نظر الإنسان عبارةً عن طاقةٍ ماديةٍ محدودةٍ وكانت اللذّة عبارةً عـمّا تـهيّّته المادة من متع ومسرّاتٍ فمن الطبيعي أن يشعر الإنسان بأنّ مجال كسبه محدود، وأنّ شوطه قصير، وأنّ غايته في هذا الشوط أن يحصل على مقدارٍ من اللـذّة المادية. وطريق ذلك ينحصر بطبيعة الحال في عصب الحياة المادية، وهو المال

| ( <sup>1</sup> ) | الإسلامية | المدرسية | ••••• | ٦٨ |
|------------------|-----------|----------|-------|----|
|------------------|-----------|----------|-------|----|

الذي يفتح أمام الإنسان السبيل الي تحقيق كلَّ أغراضه وشهواته.

هذا هو التسلسل الطبيعي في المـفاهيم المـادية الذي يــؤدّي إلى عــقليةٍ رأسماليةٍ كاملة.

أفترى أنَّ المشكلة تحلَّ حلَّاً حاسماً إذا رفضنا مـبدأ المـلكية الخـاصّة، وأبقينا تلك المفاهيم المادية عن الحياة، كما حاول أولئك المفكِّرون ؟

وهل يمكن أن ينجو المجتمع من مأساة تلك المفاهيم بالقضاء على الملكية الخاصّة فقط، ويحصل على ضمانٍ لسعادته واستقراره، مع أنّ ضمان سعادته واستقراره يتوقّف الى حدٍّ بعيدٍ على ضمان عدم انحراف المسؤولين عن مناهجهم وأهدافهم الإصلاحية في ميدان العمل والتنفيذ؟

والمفروض في هؤلاء المسؤولين أنّهم يعتنقون نفس المفاهيم المادية الخالصة عن الحياة التي قامت عليها الرأسمالية، وإنّما الفرق أنّ هذه المفاهيم أفرغوها في قوالب فلسفيةٍ جديدة، ومن الفرض المعقول الذي يتّفق في كثيرٍ من الأحايين أن تقف المصلحة الخاصّة في وجه مصلحة المجموع، وأن يكون الفرد بين خسارةٍ وألمٍ يتحمّلهما لحساب الآخرين، وبين ربح ولذّة يتمتّع بهما على حسابهم، فماذا تقدّر للأمّة وحقوقها، وللمذهب وأهدافه من ضمانٍ في مثل هذه اللحظات الخطيرة التي تمرّ على الحاكمين ؟

والمصلحة الذاتية لا تتمثّل فقط في الملكية الفردية ليقضى على هذا الفرض الذي افترضناه بإلغاء مبدأ الملكية الخاصّة، بل هي تتمثّل في أساليب وتستلوّن بألوانٍ شتّى. ودليل ذلك : ما أخذ يكشف عنه زعماء الشيوعية اليوم من خيانات الحاكمين السابقين والتوائهم على ما يتبنّون من أهداف.

إنَّ الثروة التي تسيطر عليها الفئة الرأسمالية فـي ظـلَّ الاقـتصاد المـطلق والحرّيات الفردية، وتتصرّف فيها بعقليتها المادية تُسلَّم \_عند تأميم الدولة لجميع الإسلام والمشكلة الاجتماعيّة ..... ٢٩

الثروات، وإلغاء الملكية الخاصّة ـ الى نفس جهاز الدولة المكوّن من جماعةٍ تسيطر عليهم نفس المفاهيم المادية عن الحياة، والتي تـفرض عـليهم تـقديم المصالح الشخصية بحكم غريزة حبّ الذات، وهي تأبىٰ أن يتنازل الإنسان عن لذّةٍ ومصلحةٍ بلا عوض. وما دامت المصلحة المادية هي القوة المسيطرة بحكم مفاهيم الحياة المادية فسوف تستأنف من جـديدٍ مـيادين للـصراع والتـنافس، وسوف يعرَّض المجتمع لأشكالٍ من الخطر والاستغلال.

فالخطر على الإنسانية يكمن كلَّه في تلك المفاهيم المادية وما ينبئق عنها من مقاييس للأهداف والأعـمال. وتـوحيد الشروات الرأسـمالية ـالصـغيرة أو الكبيرة ـفي ثروةٍ كبرى يسلَّم أمرها للدولة، من دون تـطويرٍ جـديدٍ للـذهنية الإنسانية لا يدفع ذلك الخطر، بل يجعل من الأمّة جميعاً عمّال شـركةٍ واحـدة، ويربط حياتهم وكرامتهم بأقطاب تلك الشركة وأصحابها.

نعم، إنّ هذه الشركة تختلف عن الشركة الرأسمالية في أنّ أصحاب تـلك الشركة الرأسمالية هم الذين يملكون أرباحها ويصرفونها في أهوائهم الخـاصّة. وأمّا أصحاب هذه الشركة فهم لا يملكون شيئاً من ذلك في مفروض النظام، غير أنّ ميادين المصلحة الشخصية لا تزال مفتوحة، والفـهم المـادي للـحياة ـالذي يجعل من تلك المصلحة هدفاً ومبرّراً ــلا يزال قائماً. .٧ ..... المدرسة الإسلاميّة (١)

## كيف تعالج المشكلة ؟

والعالم أمامه سبيلان إلى دفع الخطر وإقامة دعائم المجتمع المستقرّ : أحدهما : أن يبدل الإنسان غير الإنسان، أو تُخلَق فيه طبيعة جديدة تجعله يضحّي بمصالحه الخاصّة، ومكاسب حياته المادية المحدودة في سبيل المجتمع ومصالحه، مع إيمانه بأنّه لا قيم إلّا قيم تلك المصالح المادية، ولا مكاسب إلّا مكاسب هذه الحياة المحدودة. وهذا إنّما يتمّ إذا انتزع من صميم طبيعته حبّ الذات وأبدل بحبّ الجماعة، فيولد الإنسان وهو لا يحبّ ذاته إلّا باعتبار كونه جزءاً من المجتمع، ولا يلتذ لسعادته ومصالحه إلّا بما أنّها تمثّل جانباً من السعادة العامة ومصلحة المجموع. فإنّ غريزة حبّ الجماعة تكون ضامنةً حينئذٍ للسعي وراء مصالحها وتحقيق متطلباتها بطريقةٍ مكانيكيةٍ وأسلوبٍ آلي.

والسبيل الآخرالذي يمكن للعالم سلوكه لدرء الخطر عن حاضر الإنسانية ومستقبلها هو : أن يطوّر المفهوم المادي للإنسان عن الحياة، وبـتطويره تـتطوّر طبيعياً أهدافها ومقاييسها؛ وتتحقّق المعجزة حينئذٍ من أيسر طريق.

والسبيل الأول هو الذي يحلم أقطاب الشيوعيّين بتحقيقه للإنسانية في مستقبلها، ويعدون العالم بأنّهم سوف ينشئونها إنشاءً جديداً يجعلها تستحرك ميكانيكياً إلى خدمة الجماعة ومصالحها. ولأجل أن يتمّ هذا العمل الجبار يجب أن نوكل قيادة العالم اليهم، كما يوكّل أمر المريض إلى الجرّاح ويفوّض اليه تطبيبه وقطع الأجزاء الفاسدة منه، وتعديل المعوجّ منها، ولا يعلم أحدُكم تسطول هذه العملية الجراحية التي تجعل الإنسانية تحت مبضع جرّاح ؟ وإنّ استسلام الإنسانية لذلك لهو أكثر دليلٍ على مدى الظلم الذي قاسته في النظام الديمقراطي الرأسماني الإسلام والمشكلة الاجتماعيّة .....٧١

الذي خدعها بالحرّيات المزعومة، وسلب منها أخيراً كرامتها وامتصّ دمـاءها؛ ليقدّمها شراباً سائغاً للفئة المدلّلة التي يمثّلها الحاكمون.

والفكرة في هذا الرأي القائل بمعالجة المشكلة عن طريق تطوير الإنسانية وإنشائها من جديدٍ تر تكز على مفهوم الماركسية عن حبّ الذات. فإنّ الماركسية تعتقد أنّ حبّ الذات ليس ميلاً طبيعياً وظاهرة غريزية في كيان الإنسان، وإنّما هو نتيجة للوضع الاجتماعي القائم على أساس الملكية الفردية، فإنّ الحالة الاجتماعية للملكية الخاصّة هي التي تكوّن المحتوى الروحي والداخلي للإنسان، وتخلق في الفرد حبَّه لمصالحه الخاصّة ومنافعه الفردية. فاذا حدثت ثورة في الأسس التي يقوم عليها الكيان الاجتماعي وحلّت الملكية الجماعية والاشتراكية محلّ الملكية الخاصّة فسوف تنعكس الثورة في كلّ أرجاء المجتمع، وفي المحتوى الداخلي للإنسان، فتنقلب مشاعره الفردية الى مشاعر جماعية ويتحوّل حبّه لمصالحه الخاصّة الى حبَّ لمنافع الفردية المجتمع، وفي المحتوى الداخلي للإنسان، فتنقلب مشاعره الفردية الى مشاعر جماعية، ومنافع الجماعة ومنافعه الخاصّة فسوف تنعكس الثورة في كلّ أرجاء المجتمع، ولي المحتوى الداخلي للإنسان، فتنقلب مشاعره الفردية الى مشاعر جماعية، وفي المحتوى الداخلي للإنسان، فتنقلب مشاعره الفردية الى مشاعر جماعية، ويتحوّل حبّه لمصالحه ومنافعه الخاصّة الى حبَّ لمنافع الماعة ومصالحها؛ وفقاً ويتحوّل حبّه لمصالحه ومنافعه الخاصّة الى حبَّ لمنافع الجماعة ومصالحها؛ ومقاً

والواقع أنَّ هذا المفهوم الماركسي لحبّ الذات يقدِّر العلاقة بسين الواقع الذاتي (غريزة حبّ الذات) وبين الأوضاع الاجتماعية بشكل مقلوب، وإلّا فكيف نستطيع أن نؤمن بأنَّ الدافع الذاتي وليد الملكية الخـاصَّة والتـناقضات الطبقية التي تنجم عنها ؟ ! فإنّ الإنسان لو لم يكن يـملك سـلفاً الدافع الذاتي لما أوجد هذه التناقضات، ولا فكّر في الملكية الخـاصّة والاستئثار الفردي. ولماذا يستأثر الإنسان بمكاسب النظام ويضعه بالشكل الذي يحفظ مصالحه على حساب الآخرين ما دام لا يحسّ بالدافع الذاتي في أعماق نفسه ؟ ! ٧٢ ..... المدرسة الإسلاميّة (١)

لم تكن إلانتيجةً للدافع الذاتي لغريزة حبّ الذات، فهذا الدافع أعمق منها في كيان الإنسان، فلا يمكن أن يزول وتقتلع جذوره بإزالة تلك الآثار، فإنّ عمليةً كهذه لا تعدو أن تكون استبدالاً لآثار بأخرى قد تختلف في الشكل والصورة؛ لكـنّها معها في الجوهر والحقيقة.

أضف إلى ذلك : أنّا لو فسّرنا الدافع الذاتي (غريزة حبّ الذات) تـفسيراً موضوعياً بوصفه انعكاساً لظواهر الفردية في النظام الاجتماعي ، كظاهرة الملكية الخاصّة \_كما صنعت الماركسية \_فلا يعني هذا أنّ الدافع الذاتسي سوف يـفقد رصيده الموضوعي وسببه من النظام الاجتماعي بإزالة الملكية الخاصّة ؛ لأنّها وإن كانت ظاهرةً ذات طابع فرديٌّ ولكنّها ليست هي الوحيدة من نوعها .

فهناك \_مثلاً \_ ظَـاهرة الإدارة الخـاصّة التـي يـحتفظ بـها حـتى النـظام الاشتراكي، فإنَّ النظام الاشتراكي وإن كان يلغي الملكية الخاصّة لوسائل الانتاج غير أنَّه لا يلغي إدارتها الخاصّة من قبل هيئات الجهاز الحـاكـم الذي يـمارس دكتاتورية البروليتاريا ويحتكر الإشراف على جميع وسائل الإنتاج وإدارتها؛ إذ ليس من المعقول أن تدار وسائل الإنتاج في لحظة تأميمها إدارة جماعيةً اشتراكية من قبل أفراد المجتمع كافة.

فالنظام الاشتراكي يحتفظ إذن بظواهر فرديةٍ بارزةٍ، ومن الطـبيعي لهـذه الظواهر الفردية أن تحافظ على الدافع الذاتي وتعكسه في المـحتوى الداخـلي للإنسان باستمرار، كماكانت تصنع ظاهرة الملكية الخاصّة.

وهكذا نعرف قيمة السبيل الأول لحلَّ المشكلة : السـبيل الشـيوعي الذي يعتبر إلغاءً تشريع الملكية الخاصّة ومحوها من سجّل القانون كفيلاً وحده بـحلَّ المشكلة وتطوير الإنسان.

وأمما السبيل الثاني \_الذي مرّ بنا \_فهو الذي سلكه الإسلام؛ إيماناً منه بأنّ

| ٧٣ | اعيّة | الاجتم | والمشكلة | سلام | Ϋ́Ι |
|----|-------|--------|----------|------|-----|
|----|-------|--------|----------|------|-----|

الحلَّ الوحيد للمشكلة تطوير المفهوم المادي للإنسان عن الحياة. فلم يبتدر الى مبدأ الملكية الخاصّة ليبطله، وإنَّما غزا المفهوم المادي عن الحياة ووضع للحياة مفهوماً جديداً، وأقام على أساس ذلك المفهوم نـظاماً لم يـجعل فـيه الفـرد آلةً ميكانيكيةً في الجهاز الاجتماعي، ولا المجتمع هبئةً قائمةً لحسـاب الفـرد، بـل وضع لكلٍّ منهما حقوقه، وكفل للفرد كرامته المعنوية والمادية معاً.

فالإسلام وضع يده على نقطة الداء الحقيقية في النظام الاجتماعي للديمقراطية وما إليه من أنظمةٍ فمحاها محواً ينسجم مع الطبيعة الإنسانية. فإن نقطة الارتكاز الأساسية لما ضجّت به الحياة البشرية من أنواع الشقاء وألوان المآسي هي النظرة المادية الى الحياة التي نختصرها بعبارةٍ مقتضبةٍ في : افتراض حياة الإنسان في هذه الدنيا هي كلّ ما في الحساب من شيء، وإقامة المصلحة الشخصية مقياساً لكلّ فعاليةٍ ونشاط.

إنَّ الديمقراطية الرأسمالية نظام محكوم عليه بالانهيار والفشل المحقَّق في نظر الإسلام، ولكن لا باعتبار ما يزعمه الاقتصاد الشيوعي من تناقضات رأس المال بطبيعته وعوامل الفناء التي تحملها الملكية الخاصّة في ذاتها؛ لأنَّ الإسلام يختلف في طريقته المنطقية، واقتصاده السياسي، وفلسفته الاجتماعية عن مفاهيم هذا الزعم وطريقته الجدلية حكما أوضحنا ذلك في كتابَي «فلسفتنا» و «اقتصادنا» – ويضمن وضع الملكية الفردية في تصعيم اجتماعيٍّ خالٍ من تلك التناقضات المزعومة.

بل إنّ مردّ الفشل والوضع الفاجع الذي مُنِيَت به الديمقراطية الرأسمالية في عقيدة الإسلام الى مفاهيمها المادية الخالصة التي لايمكن أن يسعد البشر بنظامٍ يستوحي جوهره منها ويستمدّ خطوطه العامة من روحها وتوجيهها. فلا بدّ إذن من مَعبنٍ آخر \_غير المفاهيم المادية عن الكون \_ يستقي مـنه

| ( ^ ) | الإسلامية | المدرسة | ······································ | ٧٤ |
|-------|-----------|---------|----------------------------------------|----|
|-------|-----------|---------|----------------------------------------|----|

النظام الاجتماعي، ولابدً من وعي سياسيٍّ صحيح ينبئق عـن مـفاهيم حـقيقيةٍ للحياة، ويتبنّى القضية الإنسانية الكبرى، ويسعى ألى تحقيقها على قاعدة تـلك المفاهيم، ويدرس مسائل العالم من هذه الزاويـة. وعـند اكـتمال هـذا الوعـي السياسي في العالم، واكتساحه لكلٍّ وعي سياسيٍّ آخر، وغزوه لكلٍّ مفهومٍ للحياة لا يندمج بقاعدته الرئيسية يمكن أن يدخل العالم في حياةٍ جديدة مشرقةٍ بالنور؛ عامرةٍ بالسعادة.

إنَّ هذا الوعي السياسي العميق هو رسالة السلام الحقيقي في العالم، وإنَّ هذه الرسالة المنقذة لَهي رسالة الإسلام الخالدة التي استمدّت نظامها الاجتماعي ـ المختلف عن كلّ ما عرضناه من أنظمةٍ ـ من قـ اعدةٍ فكريةٍ جـديدةٍ للسحياة والكون.

وقد أوجد الإسلام بتلك القاعدة الفكرية النـظرةَ الصـحيحة للإنسـان الى حياته، فجعله يؤمن بأنّ حياته منبثقة عن مبدأمطلق الكمال، وأنّها إعداد للإنسان الى عالمٍ لا عناء فيه ولا شقاء، ونصب له مقياساً خلقياً جديداً في كلّ خطواتــه وأدواره، وهو : رضا الله تعالى.

فليس كلَّ ما تفرضه المصلحة الشخصية فهو جائز، وكـلَّ ما يـوَدَي الى خسارةٍ شخصيةٍ فهو محرَّم غير مستساغ، بل الهدف الذي رسمه الإسلام للإنسان في حياته هو الرضا الإلهي، والمقياس الخلقي الذي توزن به جميع الأعمال إنّما هو مقدار ما يحصل بها من هذا الهدف المقدّس، والإنسان المستقيم هو الإنسان الذي يحقّق هذا الهدف، والشخصية الإسلامية الكاملة هي الشخصية التي سارت في شتّى أشواطها على هدى هذا الهدف، وضوء هذا المقياس، وضمن إطاره العام.

وليس هذا التحويل في مفاهيم الإنسان الخلقية وموازينه وأغراضه يعني

| ۷٥ |  | الاجتماعية | والمشكلة | الإسلام |
|----|--|------------|----------|---------|
|----|--|------------|----------|---------|

تغيير الطبيعة الإنسانية، وإنشاءها إنشاءً جديداً كما كانت تعني الفكرة الشيوعية. فحبّ الذات \_أي حبّ الإنسان لذاته وتحقيق مشتهياتها الخاصّة \_ طبيعي في الإنسان، ولا نعرف استقراءً في ميدانٍ تجريبيٍّ أوضح من استقراء الإنسانية في تأريخها الطويل الذي يبرهن على ذاتية حبّ الذات، بل لو لم يكن حبّ الذات طبيعياً وذاتياً للإنسان لما اندفع الإنسان الأوّل قبل كلّ تكوينةٍ اجتماعيةٍ الى تحقيق حاجاته، ودفع الأخطار عن ذاته، والسعي وراء مشتهياته بالأساليب البدائية التي حفظ بها حياته وأبقى وجوده، وبالتالي خوض الحياة الاجتماعية والاندماج في علاقاتٍ مع الآخرين تحقيقاً لتلك الحاجات ودفعاً لتلك الأخطار، البدائية التي حفظ بها حياته وأبقى وجوده، وبالتالي خوض الحياة الاجتماعية والاندماج في علاقاتٍ مع الآخرين تحقيقاً لتلك الحاجات ودفعاً لتلك الأخطار، والما كان حبّ الذات يحتلّ هذا الموضع من طبيعة الإنسان. فأيّ علاج حاسم للمشكلة الإنسانية الكبرى يجب أن يقوم على أساس الإيمان بهذه الحقيقة، وإذاً قام على فكرة تطويرها أو التغلّب عليها فهو علاج مثاليّ لا ميدان له في واقع

| ( | المدرسة الإسلاميّة ( | ••••• | Υ٦, | 1 |
|---|----------------------|-------|-----|---|
|---|----------------------|-------|-----|---|

رسالة الدين

ويقوم الدين هنا برسالته الكبرى التي لا يمكن أن يضطلع بأعبائها غيره، ولا أن تحقّق أهدافها البنّاءة وأعراضها الرشيدة إلّا على أسسه وقواعده، فيربط بين المقياس الخلقي الذي يضعه للإنسان وحبّ الذات المرتكزة في فطرته. وفي تعبير آخر : أنّ الدين يوحّد بين المقياس الفطري للعمل والحياة \_وهو حبّ الذات \_والمقياس الذي ينبغي أن يقام للـعمل والحـياة ؛ ليـضمن السـعادة والرفاه والعدالة.

إنَّ المقياس الفطري يتطلَّب أن يقدِّم الإنسان مصالحه الذاتية على مصالح المجتمع ومقوّمات التماسك فيه، والمقياس الذي ينبغي أن يحكم ويسود همو المقياس الذي تتعادل في حسابه المصالح كلَّها، وتتوازن في مفاهيمه القيم الفردية والاجتماعية. فكيف يتمّ التوفيق بين المقياسين وتوحيد الميزانين لتعود الطبيعة الإنسانية في الفرد عاملاً من عوامل الخير والسعادة للمجموع بعد أن كانت مثار المأساة والنزعة التي تتفنّن في الأنانية وأشكالها ؟

إنَّ التوفيق والتوحيد يحصل بعملية يضمنها الدين للبشرية التائهة، وتتّخذ العملية أُسلوبين :

الأسلوب الأوّل : هو تركيز التفسير الواقعي للحياة وإشاعة فهمها في لونها الصحيح كمقدِّمةٍ تمهيديةٍ إلى حياةٍ أخرويةٍ يكسب الإنسان فيها من السعادة على مقدار ما يسعى في حياته المحدودة هذه في سبيل تحصيل رضا الله. فالمقياس الخلقي \_أو رضا الله تعالى ـ يضمن المصلحة الشخصية في نفس الوقت الذي يحقِّق فيه أهدافه الاجتماعية الكبرى. فالدين يأخذ بيد الإنسان إلى المشاركة في الإسلام والمشكلة الاجتماعيَّة ..... ٧٧

إقامة المجتمع السعيد والمحافظة على قضايا العدالة فـيه التـي تـحقِّق رضـا الله تعالى؛ لأنّ ذلك يدخل في حساب ربحه الشخصي ما دام كلّ عملٍ ونشاطٍ في هذا الميدان يعوّض عنه بأعظم العوض وأجلّه.

فمسألة المجتمع هي مسألة الفرد أيضاً في مفاهيم الدين عن الحياة وتفسيرها، ولا يمكن أن يحصل هذا الأسلوب من التوفيق في ظلّ فهم ماديًّ للحياة، فإنّ الفهم المادي للحياة يجعل الإنسان بطبيعته لا ينظر إلّا إلى ميدانه الحاضر وحياته المحدودة، على عكس التفسير الواقعي للحياة الذي يقدّمه الإسلام فإنّه يوسّع من ميدان الإنسان، ويفرض عليه نظرةً أعمق الى مصالحه ومنافعه، ويجعل من الخسارة العاجلة ربحاً حقيقياً في هذه النظرة العميقة، ومن

من عمل صالحاً فلنفسه ومن أساء فعليها

﴿ ومن عمل صالحاً من ذكرٍ أو أنثىٰ وهو مؤمن فأُولئك يدخلون الجـنّةَ يُرزَقون فيها بغير حساب ﴾<sup>(٢)</sup>.

المعالكة عمارًا الناسُ أشتاتاً لِيُرَوا أعمالَهم \* فمن يعمل مثقالَ ذرّةٍ خيراً يَرَه \* ومن يعمل مثقالَ ذرّةٍ خيراً يَرَه \* ومن يعمل مثقالَ ذرّةٍ شرّاً يره \* (").

ذلك بأنّهم لا يصيبهم ظماً ولا نَصَبٌ ولا مخمصة في سبيل الله ولا يَطَوُّنَ
 مَوطِئاً يَغيظ الكفار ولا ينالون من عدوًّ نيلاً إلّا كُتِبَ لهم به عملٌ صالح إنَّ اللهَ
 لا يُضيع أجرَ المحسنين \* ولا يُنفِقون نفقةً صغيرةً ولا كبيرةً ولا يقطعون وادياً إلّا

- (١) فصِّلت : ٤٦، والجاثية : ١٥.
  - (۲) غافر : ٤٠.
  - (٣) الزازلة : ٦-٨.

٨٧ ..... المدرسة الإسلاميَّة (١)

كُتِبَ لهم ليجزيَهُمُ اللهُ أحسنَ ما كانوا يعملون ﴾ (١).

هذه بعض الصور الرائعة التي يقدِّمها الدين مثالاً عـلى الأسـلوب الأول، الذي يتَّبعه للتوفيق بين المقياسَين وتوحيد الميزانين، فيربط بين الدوافع الذاتية وسبل الخير في الحياة، ويطوّر من مصلحة الفرد تطويراً يجعله يؤمن بأنّ مصالحه الخاصّة والمصالح الحقيقة العامة للإنسانية ـالتي يحدّدها الإسلام \_مترابطتان<sup>(٢)</sup>.

وأمّا الأسلوب الثاني الذي يتّخذه الدين للتوفيق بين الدافع الذاتي والقيم أو المصالح الاجتماعية فهو : التعهّد بتربيةٍ أخلاقيةٍ خاصّة، تعني بـتغذية الإنسان روحياً، وتنمية العواطف الإنسانية والمشاعر الخلقية فيه. فإنّ في طبيعة الإنسان \_كما ألمعنا سابقاً \_طاقاتٍ واستعداداتٍ لميولٍ متنوّعة، بعضها ميول مادية تتفتّح شهواتها بصورةٍ طبيعية، كشهوات الطعام والشراب والجنس، وبعضها ميول معنوية تتفتّح وتنمو بالتربية والتعاهد؛ ولأجل ذلك كان من الطبيعي للإنسان \_إذا تـرك لنفسه \_أن تسيطر عليه الميول المادية؛ لأنّها تتفتّح بصورةٍ طبيعية، وتظلّ الميول المعنوية واستعداداتها الكامنة في النفس مستترة.

والدين باعتباره يؤمن بقيادةٍ معصومةٍ مسدّدةٍ من الله فهو يوكل أمر تربية الإنسانية وتنمية الميول المعنوية فيها إلى هذه القيادة وفروعها، فتنشأ بسبب ذلك مجموعة من العواطف والمشاعر النبيلة، ويصبح الإنسان يحبّ القيم الخلقية والمثل التي يربّيه الدين على احترامها، ويستبسل في سبيلها، ويزيح عن طريقها ما يقف أمامها من مصالحه ومنافعه. وليس معنى ذلك أنّ حبّ الذات يُمحىٰ من الطبيعة الإنسانية، بل إنّ العمل في سبيل تلك القيم والمثل تنفيذ كامل لإرادة حبّ

(١) التوبة : ١٢٠ ــ ١٢١.

(٢) انظر اقتصادنا : الإطار العام للاقتصاد الإسلامي .

| عيّة٧٩ | الاجتماعيً | والمشكلة | الإسلام |
|--------|------------|----------|---------|
|--------|------------|----------|---------|

الذات، فإنّ القيم بسبب التربية الدينية تصبح محبوبةً للإنسان، ويكون تـحقيق المحبوب بنفسه معبِّراً عن لذَةٍ شخصيةٍ خاصّة، فتفرض طبيعة حبّ الذات بذاتها السعي لأجل القيم الخلقية المحبوبة تحقيقاً للَّذَة الخاصّة بذلك.

فهذان هما الطريقان اللذان ينتج عسنهما ربط المسألة الخلقية بالمسألة الفردية، ويتلخّص أحدهما في إعطاء التفسير الواقعي لحياةٍ أبديةٍ لا لأجل أن يزهد الإنسان في هذه الحياة. ولا لأجل أن يخنع للظلم ويقرّ على غير العدل، بل لأجل ضبط الإنسان بالمقياس الخلقي الصحيح الذي يمدّه ذلك التفسير بالضمان الكافى.

ويتلخّص الآخر في التربية الخلقية التي ينشأ عــنها فــي نــفس الإنســان مختلف المشاعر والعواطف التي تضمن إجراء المقياس الخلقي بوحيٍ من الذات.

فالفهم المعنوي للحياة والتربية الخلقية للنفس فــي رســالة الإسـلام هــما السببان المجتمعان على معالجة السبب الأعمق للمأساة الإنسانية .

ولنعبِّر دائماً عن فهم الحياة على أنَّها تمهيد لحياةٍ أبدية : بالفهم المعنوي للحياة، ولنعبَّر أيضاً عن المشاعر والأحاسيس التـي تـغذَيها التـربية الخـلقية : بالإحساس الخلقي بالحياة.

فالفهم المعنوي للحياة والإحساس الخلقي بها هما الركيزتان اللتان يقوم على أساسهما المقياس الخلقي الجديد الذي يضعه الإسلام للإنسانية، وهو : رضا الله تعالى. ورضا الله \_هذا الذي يقيمه الإسلام مقياساً عاماً في الحياة \_هو الذي يقود السفينة البشرية الى ساحل الحقّ والخير والعدالة.

فالميزة الأساسية للنظام الإسلامي تتمثّل في ما يرتكز عليه من فهمٍ معنويٌّ للحياة وإحساسٍ خلقيٌّ بها، والخطَّ العريض في هذا النظام هـو : اعـتبار الفـرد والمجتمع معاً، وتأمين الحياة الفردية والاجتماعية بشكلٍ متوازن. فليس الفـرد ٨٠ ..... المدرسة الإسلاميّة (١)

هو القاعدة المركزية في التشريع والحكم، وليس الكائن الاجتماعي الكبير هـو الشيء الوحيد الذي تنظر اليه الدولة وتشرّع لحسابه.

وكلَّ نظامٍ اجتماعيٍّ لا ينبئق عن ذلك الفهم والإحساس فهو إمّا نظام يجري مع الفرد في نزعته الذاتية، فتتعرّض الحياة الاجتماعية لأقسىٰ المضاعفات وأشدّ الأخطار. وإمّا نظام يحبس في الفرد نزعته ويشلّ فيه طبيعته لوقاية المجتمع ومصالحه. فينشأ الكفاح العرير الدائم بين النظام وتشريعاته والأفراد ونزعاتهم، بل يتعرّض الوجود الاجتماعي للنظام دائماً للانتكاس على يد منشئيه ما دام هؤلاء يحملون نزعاتٍ فرديةً أيضاً، وما دامت هذه النزعات تجد لهما ـبكبت النزعات الفردية الأخرى وتسلّم القيادة الحاسمة ـمجالاً واسعاً وميداناً لا نظير له للانطلاق والاستغلال.

وكلَّ فهمٍ معنويٌّ للحياة وإحساس خلقيٌّ بها لا ينبئق عنهما نـظام كـامل للحياة يحسب فيه لكلّ جزءٍ من المجتمع حسابه، وتعطىٰ لكلّ فردٍ حرّيته التـي هذّبها ذلك الفهم والإحساس، والتي تقوم الدولة بتحديدها في ظروف الشـذوذ عنهما، أقول : إنَّ كلّ عقيدةٍ لا تلد للإنسانية هذا النظام فهي لا تخرج عن كونها تلطيفاً للجوّ وتخفيفاً من الويلات، وليست علاجاً محدوداً وقضاءً حاسماً عـلى أمراض المجتمع ومساوئه، وإنّما يُشاد البناء الاجتماعي المـتماسك عـلى فـهم معنويٌّ للحياة وإحساسٍ خلقيٌّ بها ينبئق عنهما نـظام يـملاً الحياة بـروح هـذاً الإحساس وجوهر ذلك الفهم.

وهذا هو الإسلام في أخصر عبارةٍ وأروعها : فهو عقيدة معنوية وخــلقية ، ينبثق عنها نظام كامل للإنسانية ، يرسم لها شوطها الواضح المحدّد ، ويضع لها هدفاً أعلىٰ في ذلك الشوط ، ويعرِّفها على مكاسبها منه .

وأمَّا أن يقضى على الفهم المعنوي للحياة، ويجرّد الإنسان عبن إحسباسه

| Α۱ | الاجتماعيّة . | والمشكلة | الإسلام |
|----|---------------|----------|---------|
|----|---------------|----------|---------|

الخلقي بها، وتعتبر المفاهيم الخلقية أوهاماً خالصةً خـلقتها المـصالح المـادية، والعامل الاقتصادي هو الخلّاق لكلِّ القيم والمعنويات، وترجىٰ بعد ذلك سعادة للإنسانية، واستقرار اجتماعي لها، فهذا الرجاء الذي لا يتحقّق إلّا اذا تبدّل البشر الى أجهزةٍ مكيانيكيةٍ يقوم على تنظيمها عدّة من المهندسين الفنيّين.

وليست إقامة الإنسان على قاعدة ذلك الفهم المعنوي للحياة والإحساس الخلقي بها عملاً شاقاً وعسيراً، فإنَّ الأديان في تأريخ البشرية قـد قـامت بأداء رسالتها الكبيرة في هذا المضمار، وليس لجميع ما يحفل به العالم اليوم من مفاهيم معنويةٍ وأحاسيس خلقيةٍ، ومشاعر وعواطف نبيلةٍ تعليل أوضح وأكثر منطقيةً من تعليل ركائزها وأسسها بالجهود الجبّارة التي قامت بها الأديان لتهذيب الإنسانية، والدافع الطبيعي في الإنسان وما ينبغي له من حياةٍ وعمل.

وقد حمل الإسلام المشعل المتفجّر بالنور، بعد أن بلغ البشر درجةً خاصّةً من الوعي، فبشّر بالقاعدة المعنوية والخلقية على أوسع نطاقٍ وأبعد مدى، ورفع على أساسها رايةً إنسانيةً، وأقام دولةً فكريةً أخذت بـزمام العـالم ربـع قـرن، واستهدفت الى توحيد البشر كلّه، وجمعه على قاعدةٍ فكريةٍ واحدةٍ ترسم أسلوب الحياة ونظامها.

فالدولة الإسلامية لها وظيفتان :

احداهما : تربية الإنسان عـلى القـاعدة الفكـرية، وطـبعه فـي اتّـجاهه وأحاسيسه بطابعها.

والأخرى : مراقبته من خارجٍ وإرجاعه الى القاعدة الفكـرية اذا انـحرف عنها عملياً.

ولذلك فليس الوعي السياسي للإسلام وعياً للناحية الشكلية مـن الحـياة الاجتماعية فحسب، بل هو وعيَّ سياسيَّ عميق مردَّه الى نظرةٍ كلّيةٍ كاملةٍ نـحو ٨٢ ..... العدرسة الإسلاميّة (١) الحياة والكون والاجتماع والسياسة والاقتصاد والأخلاق، فهذه النظرة الشاملة هي الوعي الإسلاميّ الكامل. وكلّ وعي سياسيٍّ آخر فهو : إمّا أن يكون وعياً سياسياً سطحياً لا ينظر الى العالم إلّا من زاويةٍ معيّنة، ولا يقيم مفاهيمه على نقطة ارتكازٍ خـاصّة. وإمّـا أن يكون وعياً سياسياً يدرس العالم من زاوية المادة البحتة التـي تـموِّن البشـرية

بالصراع والشقاء في مختلف أشكاله وألوانه.

ାଠ୍ରାତ୍ୟିତ୍ର୍ୟୁତା الإنسان المعاصر والمشكلة الاجتماعية موقف الإسلام من الحرية والضمان O الحرّية في الرأسماليّة والإسلام. O الضمان في الإسلام والماركسيّة .

### الحرّية في الرأسمالية والإسلام

عرفنا \_فيما سبق \_ أنّ الحرّية هي النقطة المركزية في التفكير الرأسمالي، كما أنّ فكرة الضمان هي المحور الرئيسي في النظام الاشتراكي والشيوعي.

ولأجل ذلك سندرس \_بصورةٍ مقارنة \_موقف الإسلام والرأسمالية من الحرّية، ونقارن بعد ذلك بين الضمان في الإسلام والضمان في المذهب الماركسي. ونحن حين نطلق كلمة «الحرّية» نقصد بها معناها العام، وهو : نفي سيطرة الغير، فإنّ هذا المفهوم هو الذي نستطيع أن نجده في كلٍّ من الحصارتين، وإن اختلف إطاره وقاعدته الفكرية في كلٍّ منهما<sup>(١)</sup>.

(١) ولأجل ذلك وردت كلمة «الحرّية » بمفهومها العام في نصوصٍ إسلاميةٍ أصيلةٍ لا يمكن أن تُتَّهم بالتأثرَ بمفاهيم الحضارة الغربية . فقد جاء عن أمير المؤمنين عليٍّ ظيُّلا : « ولا تكن عبدَ غيرك وقد خلقك الله حرّاً »\* .

وورد عن الإمام جعفر بن محمّد الصادق ﷺ أنّه قال : « خمسُ خصالٍ من لم يكن فيه شيء منها لم يكن فيه كثير مستمتع : أولاها الوفاء ، والثانية التدبير ، والثالثة الحياء ، والرابعة حسن الخلق ، والخامسة وهي تجمع هذه الخصال ، ( الحرّية ) »\*\* . ( المؤلف ﷺ ) .

- (٢) نهج البلاغة : ٤٠١، الرسائل (٣١) صبحي الصالح. كلامه لابنه الحسن عليه ونصه «ولا تكن عبد غيرك وقد جملك الله حراً».
  - (۲۸٤ : الخصال : ۲۸٤.

|       |           |         | • |            |
|-------|-----------|---------|---|------------|
| ( Y 1 | الاسلامية | المدرسة |   |            |
|       |           |         |   | <u>n (</u> |

ومنذ نبدأ بالمقارنة بين الحرّية في الإسلام والحرّية في الديمقراطية الرأسمالية تبدو لدينا بوضوح الفروق الجوهرية بين الحرّية التي عاشها المجتمع الرأسمالي ونادت بها الرأسمالية، وبين الحرّية التي حمل لواءها الإسلام وكفلها للمجتمع الذي صنعه وقدَّم فيه تجربته على مسرح التأريخ. فكلّ من الحرّيتين تحمل طابع الحضارة التي تنتمي اليها، وتلتقي مع مفاهيمها عن الكون والحياة، وتعبَّر عن الحالة العقلية والنفسية التي خلقتها تلك الحضارة في التأريخ.

فالحرّية في الحضارة الرأسمالية بدأت شكّاً مريراً طاغياً واستحال هـذا الشكّ في امتداده الثوري الى إيمانٍ مذهبيٍّ بـالحرّية، وعـلى العكس مـن ذلك الحرّية في الحضارة الإسلامية، فإنّها تعبير عن يقينٍ مركزيٍّ ثابتٍ (الإيمان بالله) تستمدّ منه الحرّية ثوريتها، وبقدر ارتكاز هذا اليقين وعمق مـدلوله فـي حـياة الإنسان تتضاعف الطاقات الثورية في تلك الحرّية.

والحرّية الرأسمالية ذات مدلولٍ إيجابي، فهي تعتبر أنّ كلَّ إنسانٍ هو الذي يملك بحقٍّ نفسه، ويستطيع أن يتصرّف فيهاكما يحلو له، دون أن يخضع في ذلك لأيِّ سلطةٍ خارجية. ولأجل ذلك كانت جميع المؤسّسات الاجتماعية -ذات النفوذ في حياة الإنسان - تستمدَّ حقّها المشروع في السيطرة على كلّ فردٍ من الأفراد أنفسهم.

وأمّا الحرّية في الإسلام فهي تحتفظ بالجانب الشوري من الحرّية، وتعمل لتحرير الإنسان من سيطرة الأصنام، كلّ الأصنام التي رزحت الإنسانية في قيودها عبر التأريخ، ولكنّها تقيم عملية التحرير الكبرى هذه عـلى أسـاس الإيمان بالعبودية المخلصة لله، ولله وحده. فـعبودية الإنسـان لله فـي الإسـلام \_بدلاً عن امتلاكه لنفسه في الرأسمالية ـ هي الأداة التي يحطِّم بها الإنسان كـلَّ موقف الإسلام من الحرّية والضمان ..... ٧٨

سيطرةٍ وكلَّ عبوديةٍ أخرى؛ لأنَّ هذه العبودية في معناها الرفـيع تُشـعِره بأنَّـه يقف وسائر القُوى الأخرى التي يعايشها على صعيدٍ واحـدٍ أمـام ربِّ واحـد، فليس من حقَّ أيِّ قوةٍ في الكون أن تتصرّف في مصيره، وتتحّكم في وجـوده وحياته.

والحرّية في مفاهيم الحضارة الرأسمالية حقّ طبيعيّ للإنسان، وللإنسان أن يتنازل عن حقَّه متى شاء، وليست كذلك في مفهومها الإسلامي؛ لأنّ الحرّية في الإسلام ترتبط ارتباطأ أساسياً بالعبودية لله، فـلا يسـمح الإسـلام للإنسـان أن يستذلّ ويستكين ويتنازل عن حرّيته، «لا تكن عبداً لغيرك وقد خلقك الله حرّاً». فالإنسان مسؤول عن حرّيته في الإسلام، وليست الحرّية حالة من حالات انعدام المسؤولية.

هذا هو الفرق بين الح**رّيتين في ملامحهما العامة، وسنبدأ الآن بشيءٍ م**ـن التوضيح :

الحرّية في الحضارة الرأسمالية :

نشأت الحرّية فـي الحـضارة الرأسـمالية تـحت ظـلال الشكّ الجـارف المرير الذي سـيطر عـلى تـيارات التـفكير الأوروبّـي كـافّة، نـتيجةً للـشورات الفكرية التي تعاقبت في فجر تأريخ أوروبّـا الحـديثة، وزلزلت دعـائم العـقلية الغربية كلَّها.

فقد بدأت أصنام التفكير الأوروبي تتهاوئ الواحد تـلو الآخـر، بسـبب الفتوحات الثورية في دنيا العلم التي طلعت على الإنسان الغربي بمفاهيم جديدةٍ عن الكون والحياة، ونظريات تناقض كلّ المناقضة بديهيّاته بالأمس التي كانت تشكّل حجر الزاوية في كيانه الفكري وحياته العقلية والدينية.

| ميّة (١) | مدرسية الأسيلا | M | ** |
|----------|----------------|---|----|
|----------|----------------|---|----|

وأخذ الإنسان الغربي عِبر تلك الثورات الفكرية المتعاقبة ينظر الى الكون بمنظارٍ جديد، والى التراث الفكري الذي خلَّفته له الإنسانية منذ فـجر التأريـخ نظرات شكَّ وارتياب؛ لأنّه بدأ يحسَّ أن عالم «كوبرنيكوس» الذي برهن على أن الأرض ليست إلاّ أحد توابع الشمس يختلف كلّ الاختلاف عن العالم التقليدي الذي كان يحدّثنا عنه «بطلميوس»، وأنّ الطبيعة التي بدأت تكشف عن أسرارها لجاليليو وأمثاله من العلماء شيء جديد بالنسبة الى الصورة التي ورثها عس القدِّيسين والمفكِّرين السابقين، أمثال القدّيس « توماس الاكويني » و «دانتي » وغيرهما. وهكذا ألقى فجأةً وبيدٍ مرعوبةٍ كلّ بديهيّاته بالأمس، وأخذ يـحاول الخلاص من الإطار الذي عاش فيه آلاف السنين.

ولم يقف الشكّ في موجه الثوري الصاعد عند حدٍّ، بل اكتسح في ثور ته كلَّ القيم والمفاهيم التي تواضعت عليها الإنسانية، وكانت تعتمد عليها في ضبط السلوك و تنظيم الصلات. فما دام الكون الجديد يناقض المفهوم القديم عن العالم، وما دام الإنسان ينظر الى واقعه ومحيطه من زاوية العلم لا الأساطير فلابدَّ أن يعاد النظر من جديدٍ في المفهوم الديني الذي يحدِّد صلة الإنسان والكون بما وراء الغيب، وبالتالي في كلَّ الأهداف والمثل التي عاشها الإنسان قبل أن تتبلور نظر ته الجديدة الى نفسه وكونه.

وعلى هذا الأساس واجه دين الإنسان الغربي محنة الشكّ الحديث، وهو لا ير تكز إلّا على رصيدٍ عاطفيٍّ بدأ ينضب بسببٍ من طغيان الكنيسة وجبروتها. فكان من الطبيعي أيضاً أن تذوب في أعقاب هذه الهزيمة كلّ القواعـد الخـلقية والقيم والمثل التي كانت تحدِّد من سلوك الإنسان، وتخفُف من غـلوائـه؛ لأنّ الأخلاق مرتبطة بالدين في حياة الإنسانية كلّها، فإذا فقد رصيدها الديني الذي يمدِّها بالقيمة الحقيقية ويربطها بعالم الغيب وعالم الجزاء أصبحت خواءً وضريبةً

| ٨٩ . |  | والضمان | الحزية | من ا | الإسلام | موقف |
|------|--|---------|--------|------|---------|------|
|------|--|---------|--------|------|---------|------|

لا مبرّر لها. والتأريخ يبرز هذه الحقيقة دائماً، فقد كفر السفسطائيون الأغريق بالآلهة على أساسٍ من الشكّ السفسطي، فرفضوا القيود الخلقية وتمرّدوا عليها، وأعاد الإنسان الغربي القصّة من جديدٍ حين التَهَم الشكّ الحديث عقيدته الدينية، فثار على كلّ مقرّرات السلوك والاعتبارات الخلقية، وأصبحت هذه المقرّرات والسلوك مرتبطةً في نظره بمرحلةٍ غابرةٍ من تأريخ الإنسانية. وانطلق الإنسان الغربي كما يحلو له يتصرّف وفقاً لهواه، ويملأ رئتيه بالهواء الطلق الذي احتلّ الشكّ الحديث فيه موضع القيم والقواعد حين كانت تقيّد الإنسان في سلوكه الداخلي وتصرّفاته.

ومن هنا ولدت فكرة الحرّية الفكرية والحرّية الشخصية، فقد جاءت فكرة الحرّية الفكرية نتيجةً للشكّ الثوري والقلق العقلي الذي عصف بكلّ المسـلَّمات الفكرية، فلم تعد هناك حقائق عليا لا يُباح إنكارها ما دام الشكّ يمتدّ الى كـلّ المجالات.

وجاءت فكرة الحرّية الشخصية تعبيراً عن النتائج السلبية التي انتهىٰ اليها الشكَّ الحديث في معركته الفكرية مع الإيمان والأخلاق، فقد كان طبيعياً للإنسان الذي انتصر على إيمانه وأخلاقه أن يؤمن بحرّيته الشخصية، ويسرفض أيّ قـوةٍ تحدُّد سلوكه وتملك إرادته.

بهذا التسلسل انتهىٰ الإنسان الحـديث مـن الشكّ الى الحـرّية الفكـرية، وبالتالي الى الحرّية الشخصية.

وهنا جاء دور الحرّية الاقتصادية لتشكُّل حلقةً جديدةً من هذا التسلسل الحضاري، فإنّ الإنسان الحديث بعد أن آمن بحرّيته الشخصية وبدأ يضع أهدافه وقيمه على هذا الأساس، وبعد أن كفر عملياً بالنظرة الدينية الى الحياة والكون وصلتها الروحية بالخالق وما ينتظر الإنسان من ثوابٍ وعقابٍ عادت الحياة في

نظره فرصةً للظفر بأكبر نصيبٍ ممكنٍ من اللذّة والمتعة المادية التي لا يمكن أن تحصل إلّا عن طريق المال.

وهكذا عاد المال المفتاح السحري والهدف الذي يعمل لأجله الإنسان الحديث الذي يتمتّع بالحرّية الكاملة في سلوكه. وكان ضرورياً لأجل ذلك أن توطِّد دعائم الحرّية الاقتصادية، وتفتح كلَّ المجالات بين يدي هذا الكائن الحرّ للعمل في سبيل هذا الهدف الجديد (المال) الذي أقامته الحضارة الغربية صنماً جديداً للإنسانية. وأصبحت كلَّ تضحيةٍ يقدَّمها الإنسان في هذا المضمار عملاً شريفاً وقرباناً مقبولاً، وطغىٰ الدافع الاقتصادي كلَّما ابتعد ركب الحضارة الحديثة عن المقولات الروحية والفكرية التي رفضها في بداية الطريق، واستفحلت شهوة المال، فأصبح سيد الموقف، واختفت مفاهيم الخير والفضيلة والدين؛ حتّى خيَّل للماركسية في أزمةٍ من أزمات الحضارة الغربية أنَّ الدافع الاقتصادي هذا المنع الحديثة المال، فأصبح سيد الموقف، واختفت مفاهيم الخير والفضيلة والدين؛ حتّى خيَّل المال، فأصبح ما يد الموقف، واختفت مفاهيم الخير والفضيلة والدين عامر المحرّك

ولم يكن من الممكن أن تنفصل فكرة الحرّية الاقتصادية عن فكرةٍ أخرى، وهي فكرة الحرّية السياسية؛ لأنّ الشرط الضروري لممارسة النشاط الحرّ على المسرح الاقتصادي إزاحة العقبات السياسية والتغلّب على الصعاب التي تضعها السلطة الحاكمة أمامه، وذلك بامتلاك أداة الحكم وتأميمها؛ ليطمئنّ الفرد إلى عدم وجود قوةٍ تحول بينه وبين مكاسبه وأهدافه التي يسعى اليها.

وبذلك اكتملت المعالم الرئيسية أو الحلقات الأساسية التي ألّف الإنسـان الغربي منها حضارته، وعمل مخلصاً لإقامة حياته على أساسها، وتـبنّى دعـوة العالم اليها.

وعلى هذا الضوء تتبيّن الحرّية في هذه الحضارة بملامحها التي ألمعنا اليها في مستهلٌ هذا الفصل، فهي ظاهرة حضارية بدأت شكّاً مرّاً قــلقاً، وانــتهت إلى موقف الإسلام من الحرّية والضمان ...... ٩١

إيمانٍ مذهبيٍّ بالحرّية. وهي تعبير عن إيمان الإنسان الغربي بسيطرته على نفسه وامتلاكه لإرادته بعد أن رفض خضوعه لكلّ قوة. فلا تعني الحرّية في الديمقراطية الرأسمالية رفض سيطرة الآخرين فحسب، بل تعني أكثر من هذا، سيطرة الإنسان على نفسه وانقطاع صلته عملياً بخالقه وآخرته.

[موقف الإسلام من الحرّية:]

وأمّا الإسلام فموقفه من الحرّية يختلف بصورةٍ أساسية عـن مـوقف الحضارة الغربية، فهو يعني بالحرّية بـمدلولها السـلبي، أو بـالأحرى : مـعطاها الثوري الذي يحرّر الإنسان من سيطرة الآخرين ويكسر القيود والأغلال التـي تكبّل يديه. ويعتبر تحقيق هذا المدلول السلبي للحرّية هدفاً من الأهداف الكبرى للـرسالة السـماوية بـالذات ﴿ ويـضع عـنهم إصْرَهم والأغـلال التـي كـانت عليهم ﴾<sup>(1)</sup>.

ولكنّه لا يربط بين هذا وبين مدلولها الإيجابي في مفاهيم الحضارة الغربية؛ لأنّه لا يعتبر حقَّ الإنسان في التحرّر من سيطرة الآخرين والوقوف معهم عملى صعيدٍ واحدٍ نتيجةً لسيطرة الإنسان على نفسه، وحقّه في تقرير سلوكه ومنهجه في الحياة الأمر الذي نطلق عليه : المدلول الإيجابي للحرّية في مفهوم الحضارة الغربية – وإنّما يربط بين الحرّية والتحرّر من كلّ الأصنام والقيود المصطنعة وبين العبودية المخلصة لله. فالإنسان عبدً لله قبل كملّ سيء، وهو بوصفه عمبداً لله لا يمكن أن يقرَّ سيطرةً لسواه عليه، أو يخضع لعلاقةٍ صنميةٍ مهما كمان لونها وشكلها، بل إنّه يقف على صعيد العبودية المخلصة لله مع المجموعة الكونية كلّها

(١) الأعراف : ١٥٦.

على قدم المساواة.

فالقاعدة الأساسية للحرّية في الإسلام هي : التوحيد والإيمان بالعبودية المخلصة لله ، الذي تتحطّم بين يديه كلّ القوى الوثنية التي هدرت كرامة الإنسان على مرّ التأريخ.

قل يا أهلَ الكتابِ تعالَوا إلى كلمةٍ سواءٍ بيننا وبسينكم ألّا نسعبد إلّا اللهَ ولانشركَ به شيئاً ولا يتّخذَ بعضُنا بعضاً أرباباً من دون الله ﴾<sup>(١)</sup>.

- أتعبدون ما تنجنون \* والله خلقكم وما تعملون ﴾ (\*).
  - إنّ الّذين تدعون من دون الله عباد أمثالُكم ﴾<sup>(٣)</sup>.
    - أأربابٌ متفرِّقون خيرٌ أم اللهُ الواحدُ القهَّارُ ﴾<sup>(٤)</sup>.

وهكذا يقوِّم الإسلام التحرّر مـن كـلَّ العـبوديات عـلى أسـاس الإقـرار بالعبودية المخلصة لله تعالى، ويجعل من علاقة الإنسان بـربِّه الأسـاس المـتين الثابت لتحرّره في علاقاته مع سائر الناس ومع كلَّ أشياء الكون الطبيعية.

فالإسلام والحضارة الغربية وإن مارسا معاً عملية تحرير الإنسان ولكنّهما يختلفان في القاعدة الفكرية التي يقوم عليها هذا التحرير. فالإسلام يقوّمها على أساس العبودية لله والإيمان به، والحضارة الغربية تقوّمها على أساس الإيمان بالإنسان وحده وسيطرته على نفسه، بعد أن شكَّت في كلّ القيم والحقائق وراء الأبعاد المادية لوجود الإنسان.

- (۱) آل عمران : ۲٤.
- (٢) الصافًات : ٩٦\_٩٦.
  - (٣) الأعراف : ١٩٢.
    - (٤) يوسف : ۳۹.

موقف الإسلام من الحرّية والضمان ..... ٩٣

ولأجل ذلك كان مردّ فكرة الحرّية في الإسلام الى عقيدةٍ إيمانيةٍ موحّدة بالله، ويقينٍ ثابتٍ بسيطرته على الكون. وكلّما تأصّل هذا اليقين في نفس المسلم وتركّزت نظرته التوحيدية الى الله تسامت نفسه وتعمّق إحساسه بكرامته وحرّيته، وتصلّبت إرادته في وجه الطغيان والبغي واستعباد الآخرين : ﴿ والذيس إذا أصابهم البغيُ هم ينتصرون ﴾<sup>(۱)</sup>.

وعلى العكس من ذلك فكرة الحرّية في الحضارة الغـربية، فــإنّها كــانت وليدة الشكّ لا اليقين، ونتيجة القلق والثورة لا اليقين والاســتقرار، كــما عــرفنا سابقاً.

[أقسام الحرّية:]

و يمكننا أن نقسَّم الحرّيات الديمقراطية الرأسمالية للـمقارنة بــينها وبــين الإسلام الى قسمين :

آحدهما : الحرّية في المجال الشخصي للإنسان، وهـي مـا تـطلق عـليه الديمقراطية اسم «الحرّية الشخصية».

والآخر : الحرّية في المجال الاجتماعي، وهي تشمل الحرّيات الفكـرية والسياسية والاقتصادية.

فإنَّ الحرَّية الشخصية تعالج سلوك الإنسان بوصفه فرداً، سواءً كان يعيش بصورةٍ مستقلَّةٍ أو جزءاً من مجتمع. وأمَّا الحرّيات الثلاث الأخرى فهي تـعالج الإنسان بوصفه فرداً يعيش في ضمن جماعة، فتسمح له بالإعلان عن أفكـاره للآخرين كما يحلو له، وتمنحه الحقّ في تقرير نوع السلطة الحاكمة، وتفتح أمامه

(١) الشوري : ٣٩.

السبيل لمختلف ألوان النشاط الاقتصادي تبعاً لقدرته وهواه.

الحرّية في المجال الشخصي:

حرصت الحضارة الغربية الحديثة على توفير أكبر نصيبٍ ممكنٍ من الحرّية لكلٍّ فردٍ في سلوكه الخاصّ، وهو القدر الذي لا يتعارض مع حرّيات الآخرين، فلا تنتهي حرّية كلٍّ فردٍ إلاّ حيث تبدأ حرّيات الأفراد الآخرين.

وليس من المهمّ لديها \_بعد توفير هذه الحرّية لجميع الأفراد \_ طريقة استعمالهم لها، والنتائج التي تتمخّض عنها، وردود الفعل النفسية والفكرية لها ما دام كلّ فرد حرّاً في تصرّفاته وسلوكه، وقادراً على تنفيذ إرادته في مجالاته الخاصّة. فالمخمور \_مئلاً \_ لا حرج عليه أن يشرب ما شاء من الخمر ويضحّي بآخر ذرّة من وعيه وإدراكه؛ لأنّ من حقّه أن يتمتّع بهذه الحرّية في سلوكه الخاصّ ما لم يعترض هذا المخمور طريق الآخرين، أو يصبح خطراً على حياتهم بوجهٍ من الوجوه.

وقد سكرت الإنسانية على أنغام هذه الحرّية، وأغفت في ظلالها برهةً من الزمن وهي تشعر لأول مرّةٍ أنّها حطَّمت كلَّ القيود، وأنّ هذا العملاق المكبوت في أعماقها آلاف السنين قد انطلق لأول مرّة، وأتيح له أن يعمل كما يشاء في النور دون خوفٍ أو قلق.

ولكن لم يَدُم هذا الحلم اللذيذ طويلاً، فقد بدأت الإنسانية تستيقظ ببطءٍ، وتدرك بصورةٍ تدريجية ولكنّها مرعبة : أنّ هذه الحبرّية ربطتها بـقيودٍ هـائلة، وقضت على آمالها في الانطلاق الإنساني الحرّ؛ لأنّها وجدت نـفسها مـدفوعةً في عَرَبةٍ تسير باتّجاهٍ محدّد، لا تملك له تغييراً ولا تطويراً، وإنّما كـلّ سـلوتها وعزائها \_وهي تطالع مصيرها في طريقها المحدّد \_أنّ هناك من قال لها : إنّ هذه موقف الإسلام من الحرّية والضمان ...... ٩٥

العَربة هي عَربة الحَرّية؛ بالرغم من هذه الأغلال وهذه القيود التي وضـعت فـي يديها.

أمّا كيف عادت الحرّية قيداً ؟ وكيف أدّى الإنطلاق الى تلك الأغلال التي تجرّ العربة في اتجاهٍ محتوم، وأفاقت الإنسانية على هذا الواقع المرّ في نـهاية المطاف ؟ فهذا كلّه ما قدّره الإسلام قبل أربعة عشر قرناً، حين لم يكتف بـتوفير هذا المعنى السطحي من الحرّية للإنسان، الذي مني بكلٍّ هـذه التـناقضات في التجربة الحياتية الحديثة للإنسان الغربي، وإنّما ذهب الى أبعد حدٍّ من ذلك، وجاء بمفهومٍ أعمق للحرّية، وأعلنها ثورة لا على الأغلال والقيود بشكـلها الظـاهري فحسب، بل على جذورها النفسية والفكرية، وبهذا كفل للإنسان أرقمي وأنه و

ولئن كانت الحرّية في الحضارات الغربية تبدأ من التحرّر لتنتهي إلى ألوانٍ من العبودية والأغلال ـكما سنوضّح ـ فإنّ الحرّية الرّحيبة فـي الإسـلام عـلى العكس؛ لأنّها تبدأ من العبودية المخلصة لله تعالى لتنتهي إلى التـحرّر مـن كـلّ أشكال العبودية المهينة.

يبدأ الإسلام عمليته في تحرير الإنسانية من المحتوى الداخلي للإنسان نفسه؛ لأنّه يرى أنّ منح الإنسان الحرّية ليس أن يقال له : هذا هو الطريق قد أخليناه لك فسر بسلام، وإنّما يصبح الإنسان حرّاً حقيقة، حين يستطيع أن يتحكّم في طريقه ويحتفظ لإنسانيته بالرأي في تحديد الطريق ورسم معالمه واتّجاهاته. وهذا يتوقّف على تحرير الإنسان قبل كلّ شيءٍ من عبودية الشهوات التي تعتلج في نفسه؛ لتصبح الشهوات أداة تنبيهٍ للإنسان إلى ما يشتهيه، لا قوةً دافعةً تسخّر إرادة الإنسان دون أن يملك بإزاتها حولاً أو طولاً؛ لأنّها إذا أصبحت كذلك خسر الإنسان حرّيته منذ بداية الطريق. ولا يغيّر من الواقع شيئاً أن تكون يداه طليقتين

ما دام عقله وكلّ معانيه الإنسانية التي تميّزه عن مملكة الحيوان معتقلةً ومجمّدةً عن العمل.

ونحن نعلم أنّ الشيء الأساسيّ الذي يسميّز حسرّية الإنسان عن حسرّية الحيوان بشكلٍ عامَّ : أنهما وإن كانا يتصرّفان بإرادتهما غير أنّ إرادة الحيوان مسخَّرة دائماً لشهواته وإيحاءاتها الغريزية، وأمّا الإنسان فقد زُوَّد بالقدرة التي تمكُّنه من السيطرة على شهواته وتحكيم منطقه العقلي فيها. فسرّ حرّيته ـ بوصفه إنساناً إذن ـ يكمن في هذه القدرة . فنحن إذا جمّدناها فيه واكتفينا بمنحه الحرّية الظاهرية في سلوكه العملي ووفّرنا له بذلك كلّ إمكانات ومغريات الاستجابة لشهواته ـ كما صنعت الحضارات الغربية الحديثة ـ فقد قصينا بالتدريج على تنفيذٍ لتلك الشهوات، حتى إذا التفت إلى نفسه في أثناء الطريق وجمد نفسه تنفيذٍ لتلك الشهوات، حتى إذا التفت إلى نفسه في أثناء الطريق وجد نفسه محكوماً لا حاكماً، ومغلوباً على أمره وإرادته.

وعلى العكس من ذلك إذا بدأنا بتلك القدرة التي يكمن فيها سرّ الحرّية الإنسانية فأنميناها وغذّيناها وأنشأنا الإنسان إنشاءً إنسانياً لا حيوانياً، وجعلناه يعي أنّ رسالته في الحياة أرفع من هذا المصير الحيواني المبتذل الذي تسوقه اليه تلك الشهوات، وأنّ مثله الأعلىٰ الذي خُلِق للسعي في سبيله أسمىٰ من هذه الغايات التافهة والمكاسب الرخيصة التي يحصل عليها في لذاذاته المادية.

أقول : إذا صنعنا ذلك كلَّه حتى جعلنا الإنسان يتحرَّر من عبودية شهواته، وينعتق من سلطانها الآسِر، ويمتلك إرادته فسوف يخلق الإنسان الحرَّ القادر على أن يقول : لا، أو نعم، دون أن تَكممَ فاهُ أو تَغلَّ يديه هذه الشهوة الموقوتة أو تلك اللذَّة المبتذلة. موقف الإسلام من الحرّية والضمان ...... ٩٧

وهذا ما صنعه القرآن حين وضع للفرد المسلم طابعه الروحـي الخـاصّ، وطوّر من مقاييسه ومثله، وانتزعه من الأرض وأهدافـها المـحدودة إلى آفـاتٍ أرحب وأهدافٍ أسمى:

﴿ زُبِّنَ للناسِ حُبُّ الشهواتِ من النساءِ والبنينَ والقناطيرَ المقنطرةِ من الذهبِ والفضَّةِ والخيلِ المسوَّمةِ والأنعامِ والحرثِ ذلك متاعُ الحياةِ الدنسيا واللهُ عنده حُسنُ المآب \* قل أؤنبَّتُكُم بخيرٍ من ذلكم لِلَّذين اتَّقوا عند ربِّهم جناتٌ عنده من ألمان من المارثِ من ألمان المان المان المان المارثِ من ألمان المارثِ من ألمان المارثِ من ألمان المان المارثِ من ألمان المان المان المان من ألمان المارثِ من ألمان المارثِ من ألمان المان المان المان المان مان ألمان المان مالمان المان المان المالمان المان المان المان المان المان المان المان المان مان المان المان المان المان المان المان مالمان المان مان المان مان المان المان ال مالم مالمان المان مالمان مان المان المان المان مالمان مان المان مالمان مان المان مالمان مان مان مان مان المان مالمان مالمان مالمُ مالمان مالمان ممان مانمان مان مالمان مان مال

هذه هي معركة التحرير في المحتوى الداخلي للإنسان، وهي فـي نـفس الوقت الأساس الأول والرئيس لتحرير الإنسانية في نظر الإسلام، وبدونها تصبح كلّ حرّيةٍ زيفاً وخداعاً، وبالتالي أسراً وقيداً.

ونحن نجد في هذا الضوء القرآني أنَّ الطريقة التي استعان بها القرآن على انتشال الإنسانية من ربقة الشهوات وعبوديات اللذَّة هي الطريقة العامة التي يستعملها الإسلام دائماً في تربية الإنسانية في كلَّ المجالات : طريقة التسوحيد . فالإسلام حين يحرَّر الإنسان من عسبودية الأرض ولذائـذها الخـاطفة يسربطه بالسماء وجنانها ومثلها ورضوان من الله ؛ لأنَّ التوحيد عىند الإسلام هـو سند الإنسانية في تحرّرها الداخلي من كلَّ العبوديات ، كما أنَّه سند التحرّر الإنساني في كلَّ المجالات .

ويكفينا مثل واحد ــمرّ بنا في فصلٍ سابقٍ ــلنعرف النتائج البــاهرة التــي تمخّض عنها هذا التحرير، ومدى الفرق بين حرّية الإنسان القـرآنــيّ الحــقيقية،

(١) آل عمران : ١٤ - ١٥.

وتلك الحرّيات المصطنعة التي تزعمها شعوب الحضارات الغربية الحديثة. فـقد استطاعت الأمّة التي حرّرها القرآن \_حين دعاها في كلمةٍ واحدةٍ الى اجـتناب الخمر \_أن تقول : لا، وتمحو الخمر من قاموس حياتها بعد أن كان جـزءاً مـن كيانها وضرورةً من ضروراتها؛ لأنّها كانت مالكةً لإراداتـها، حـرّةً فـي مـقابل شهواتها ودوافعها الحيوانية. وبكلمةٍ مختصرة : كانت تتمتّع بحرّيةٍ حقيقيةٍ تسمح لها بالتحكّم في سلوكها.

وأمّا تلك الأمّة التي أنشأتها الحضارة الحديثة ومنحتها الحرّية الشخصية بطريقتها الخاصّة فهي بالرغم من هذا القناع الظاهري للحرّية لا تسملك شسيئاً من إرادتها، ولا تستطيع أن تستحكّم في وجودها؛ لأنّها لم تحرّر المحتوى الداخلي لها، وإنّما استسلمت الى شهواتها ولذاذاتها تحت سستارٍ من الحرّية الشخصية؛ حتّى فقدت حرّيتها إزاء تلك الشهوات واللذاذات، فلم تستطع أكبر حملةٍ للدعاية ضدّ الخمر جنّدتها حكومة الولايات المتحدة الأمريكية أن تحرّر الأمّة الأمريكية من الخمر؛ بالرغم من الطاقات المادية والمعنوية الهائلة التي جنّدتها السلطة الحاكمة ومختلف المؤسّسات الاجتماعية في هذا السبيل. وليس هذا الفشل المريع إلا نتيجة فقدان الإنسان الغربي للحرّية الحقيقية، فهو لا يستطيع أن يقول : «لا» كلّما اقتنع عقلياً بذلك كالإنسان القرآني، وإنّما يقول الكلمة حين تفرض عليه شهوته أن يقولها. ولهذا لم يستطع أن يعتق نفسه من أسر الخمر؛ لأنّه لم يكن قد ظفر في ظلّ الحضارة الغربية بتحريرٍ حقيقيٍّ في محتواه الروحي والفكرى<sup>(۱)</sup>.

وهذا التحرير الداخلي أو البناء الداخـلي لكـيان الإنسـان هـو فـي رأي

(١) لاحظ مقالنا «الحرّية في القرآن»، الأضواء : العدد الأوّل : ٢. (المؤلف نثْني).

موقف الإسلام من الحرّية والضمان ...... ٩٩

الإسلام حجر الزاوية في عملية إقامة المجتمع الحرّ السعيد، فما لم يملك الإنسان إرادته، ويسيطر على موقفه الداخلي ويحتفظ لإنسانيته المهذّبة بالكلمة العليا في تقرير سلوكه لا يستطيع أن يحرَّر نفسه في المجال الاجتماعي تحريراً حقيقياً يصمد في وجه الإغراء، ولا أن يخوض معركة التحرير الخارجي بجدارةٍ وبسالة، في إنَّ الله لا يغيَّر ما بقومٍ حتَّى يغيِّروا ما بأنفسهم ﴾<sup>(١)</sup>، ﴿ وإذا أردنا أن نُهلِكَ قريةً أمرنا مترَفيها ففسَقوا فيها فحقّ عليها القول فدمَرناها تدميراً ﴾<sup>(١)</sup>.

الحرّية في المجال الاجتماعي:

كما يخوض الإسلام معركة التحرير الداخلي للإنسانية كـذلك يـخوض معركةً أخرى لتحرير الإنسان في النطاق الاجتماعي، فهو يحطِّم في المحتوى الداخلي للإنسان أصنام الشهوة التي تسلبه حرّيته الإنسانية، ويحطِّم في نـطاق العلاقات المبادلة بين الأفراد الأصنام الاجتماعية ويحرّر الإنسان من عبوديتها، ويقضي على عبادة الإنسان للإنسان، ﴿ قل يا أهلَ الكتابِ تعالَوا الى كلمةٍ سواءٍ بيننا وبينكم ألا نعبدَ إلا الله ولا نشركَ به شيئاً ولا يتِّخذ بعضُنا بعضاً أرباباً مـن دون الله ﴾<sup>(ت)</sup>.

فعبودية الإنسان لله تجعل الناس كلَّهم يقفون على صعيدٍ واحدٍ بين يـدي المعبود الخالق، فلا توجد أمّة لها الحقّ في استعمار أمّةٍ أخرى واستعبادها، ولا فئة من المجتمع يباح لها اغتصاب فئةٍ أخرى ولا انتهاك حرّيتها، ولا إنسان يحقّ له أن

- (۱) الرعد : ۱۱.
- (٢) الإسراء : ١٦.
- (۳) آل عمران : ٦٤.

ينصب نفسه صنماً للآخرين.

ومرّة أخرى نجد أنّ المعركة القرآنية الثانية من معارك التحرير قد استُعين فيها بنفس الطريقة التي استعملت في المعركة الأولى (معركة الإنسانية داخلياً من الشهوات)، وتستعمل دائماً في كلّ ملاحم الإسلام، وهي : التوحيد. فـما دام الإنسان يقرّ بالعبودية لله وحده فهو يرفض بطبيعة الحال كلّ صنم وكل تأليهٍ مزوّرٍ لأيّ إنسانٍ وكائن، ويرفع رأسه حرّاً أبيّاً ولا يستشعر ذلّ العبودية والهوان أمام أيّ قوةٍ من قُوى الأرض أو صنمٍ من أصنامها؛ لأنّ ظاهرة الصنمية في حياة الإنسان نشأت عن سببين :

أحدهما : عبوديته للشهوة التي تـجعله يـتنازل عـن حـرّيته إلى الصـنم الإنساني، الذي يقدر على إشباع تلك الشهوة وضمانها له.

والآخر : جهله بما وراء تلك الأقنعة الصنمية المتألّهة من نـقاط الضـعف والعجز .

والإسلام حرّر الإنسان من عبودية الشهوة كما عرفنا آنفاً، وزيّف تـلك الأقنعة الصنمية الخادعة ﴿ إِنَّ الذين تدعون مـن دونِ اللهِ عـبادُ أمـثالكم ﴾<sup>(١)</sup>. فكان طبيعياً أن ينتصر على الصنمية، ويمحو من عقول المسلمين عبودية الأصنام بمختلف أشكالها وألوانها.

وعلى ضوء الأسس التي يقوم عليها تحرير الإنسان من عبوديات الشهوة في النطاق الشخصي، وتحريره من عبودية الأصنام في النطاق الاجتماعي -سواءً كان الصنم أمَّةً أم فئةً أم فرداً -نستطيع أن نعرف مجال السلوك العملي للفرد في الإسلام، فإنَّ الإسلام يختلف عن الحضارات الغربية الحديثة التي لا تضع لهذه موقف الإسلام من الحرّية والضمان .....

الحرّية العملية للفرد حدَّاً إلَّا حرّيات الأفراد الآخرين؛ لأنّ الإسلام يهتم قبل كلّ شيءٍ حكما عرفنا مبتحرير الفرد من عبودية الشهوات والأصنام، ويسمع له بالتصرّف كما يشاء على أن لا يخرج عن حدود الله. فالقرآن يقول : ﴿ خلق لكم ما في الأرض جميعاً ﴾<sup>(1)</sup>. ﴿ وسخَّر لكم ما في السمواتِ وما في الأرض جميعاً منه ﴾<sup>(1)</sup>. وبذلك يضع الكون بأسره تحت تصرّف الإنسان وحرّيته، ولكنّها حرّية محدودة بالحدود التي تجعلها تتّفق مع تحرّره الداخلي من عبودية الشهوة، وتحرّره الخارجي من عبودية الأصنام.

وأمّا الحرّية العملية في عبادة الشهوة والالتصاق بالأرض ومعانيها، والتخلّي عن الحرّية الإنسانية بمعناها الحقيقي، وأمّا الحرية العملية في السكوت عن الظلم والتنازل عن الحقّ، وعبادة الأصنام البشرية والتقرّب اليها، والانسياق وراء مصالحها، والتخلّي عن الرسالة الحقيقية الكبرى للإنسان في الحياة فهذا ما لا يأذن به الإسلام؛ لأنّه تحطيم لأعمق معاني الحرّية في الإنسان، ولأنّ الإسلام لا يفهم من الحرّية إيجاد منطلقٍ للمعاني الحيوانية في الإنسان، وإنّ ما يفهمها بوصفها جزءاً من برنامجٍ فكريٍّ وروحيٍّ كاملٍ يجب أن تقوم على أساسه الإنسانية.

[المدلول الغربي للحرّية السياسية:]

ونحن حين نبرز هـذا الوجــه التـحريري الثـوري للإسـلام فـي النـطاق الاجتماعي لا نعني بذلك أنّه على وفاقٍ مع الحرّيات الاجتماعية الديمقراطية في

(١) البقرة : ٣٩.

(٢) [ لجائية : ١٣.

إطارها الغربي الخاصّ. فإنّ الإسلام كما يختلف عن الحضارة الغربية في مفهومه عن الحرّية الشخصية ـكما عرفنا قبل لحظة ـكذلك بختلف عنها في مفهومه عن الحرّية السياسية والاقتصادية والفكرية.

فالمدلول الغربي للحرّية السياسية يعبّر عن الفكرة الأساسية في الحضارة الغربية القائلة : إنّ الإنسان يملك نفسه، وليس لأحدٍ التحكّم فيه. فمانّ الحـرّية السياسية كانت نتيجةً لتطبيق تلك الفكرة الأساسية على الحقل السياسي، فما دام شكل الحياة الاجتماعية ولونها وقوانينها يمسّ جميع أفراد المجتمع مباشرةً فلا بدّ للجميع أن يشتركوا في عملية البناء الاجتماعي بالشكل الذي يحلو لهم، وليس لفردٍ أن يفرض على آخر ما لا يرتضيه ويُخضِعه بالقوة لنظامٍ لا يقبله.

وتبدأ الحرّية السياسية تتناقض مع الفكرة الأساسية منذ تواجه واقع الحياة؛ لأنّ من طبيعة المجتمع أن تتعدّد فيه وجهات النظر و تختلف، والأخذ بوجهة نظر البعض يعني سلب الآخرين حقّهم في امتلاك إرادتهم والسيطرة على مصيرهم. ومن هنا جاء مبدأ الأخذ برأي الأكثرية بوصفه توفيقاً بين الفكرة الأساسية والحرّية السياسية. ولكنّه توفيق ناقص؛ لأنّ الأقليّة تستمتّع بحقّها في الحرّية وامتلاك إرادتها كالأكثرية تماماً، ومبدأ الأكثرية يحرمها من استعمال هذا الحقّ، فلا يعدو مبدأ الأكثرية أن يكون نظاماً تستبدّ فيه فئة بمقدّرات فئةٍ أخرى، مع فارقٍ كمّيٍّ بين الفئتين.

ولا ننكر أنَّ مبدأ الأكثرية قد يكون بنفسه من المبادئ التي يـتّفق عـليها الجميع، فتحرص الأقلية على تنفيذ رأي الأكثرية باعتباره الرأي الأكثر أنصاراً، وإن كانت في نفس الوقت تؤمن بوجهة رأي أخرى وتعمل لكسب الأكثرية الى جانبه. ولكنَّ هذا فرض لا يمكن الاعتراف بصحّته في كلّ المجتمعات، فـهناك توجد كثيراً الأقلّيات التي لا ترضىٰ عن رأيها بديلاً ولو تـعارض ذلك مـع رأي موقف الإسلام من الحرّية والضعان .....

ونستخلص من ذلك : أنَّ الفكرة الأساسية في الحضارة الغـربية لا تأخـذ مجراها في الحقل السياسي حتى تبدأ تتناقض وتصطدم بالواقع، وتتّجه الى لونٍ من ألوان الاستبداد والفردية في الحكم، يتمثّل على أفـضل تـقديرٍ فـي حكـم الأكثرية للأقلّية.

والإسلام لا يؤمن بهذه الفكرة الأساسية في الحضارة الغربية؛ لأنّه يـقوم على العقيدة بـعبودية الإنسـان لله، وأنّ الله وحـده همو ربّ الإنسـان ومـربّيه، وصاحب الحقّ في تنظيم منهاج حياته ﴿ ... أأربابٌ متفرّقون خيرٌ أمِ الله الواحدُ القهارة: ...إن الحكم إلّا لله أمَرَ ألّا تعبدوا إلّا إياه... ﴾<sup>(١)</sup>.

وينعىٰ على الأفراد الذين يسلِّمون زمام قيادهم للآخرين، ويمنحونهم حقّ الإمامة في الحياة والتربية والربوبية ﴿ اتَّخَذُوا أحبارهم ورُهبانهم أرباباً من دون الله ... ﴾<sup>(1)</sup>.

فليس لفردٍ ولا لجموعٍ أن يستأثر من دون الله بالحكم، وتسوجيه الحسياة الاجتماعية ووضع مناهجها ودساتيرها.

وفي هذا الضوء نعرف أنَّ تحرير الإسلام للإنسان في المجال السياسي إنَّما يقوم على أساس الإيمان بمساواة أفراد المجتمع في تحمّل أعباء الأمانة الإلهية، وتضامنهم في تـطبيق أحكـام الله تـعالىٰ : «كـلكم راعٍ وكـلكم مسـؤول عسن رعيته»<sup>(٣)</sup>. فالمساواة السياسية في الإسلام تـتّخذ شكـلاً يـختلف عـن شكـلها

- (۱) يوسف : ۳۹\_٠٤.
  - (٢) التوبة : ٣١.
- (٣) بحار الأنوار ٧٥: ٣٨.

الغربي، فهي مساواة في تحمّل الأمانة، وليست مساواةً في الحكم. ومن نتائج هذه المساواة تحرير الإنسان في الحقل السياسي من سيطرة الآخرين، والقضاء على ألوان الاستغلال السياسي وأشكـال الحكـم الفـردي والطبقى.

ولذلك نجد أنّ القرآن الكريم شجب حكم فرعون والمجتمع الذي كان يحكمه؛ لأنّه يمثّل سيطرة الفرد في الحكم وسيطرة طبقةٍ على سائر الطبقات: ﴿ إِنّ فرعونَ عَلَا في الأرضِ وجعل أهلها شِيّعاً يستضعِف طائفةً منهم... ﴾<sup>(١)</sup> فكلّ تركيب سياسيٍّ يسمع لفردٍ أو لطبقةٍ باستضعاف الأفراد أو الطبقات الأخرى والتحكّم فيها لا يقرِّه الإسلام؛ لأنّه ينافي المساواة بين أفراد المجتمع في تحمّل الأمانة على صعيد العبودية المخلصة لله تعالى.

[الحرّية الاقتصادية بمفهومها الرأسمالي:]

وأمّا الحرّية الاقتصادية فهي بمفهومها الرأسمالي حرّية شكلية تتلخّص في فسح المجال أمام كلّ فردٍ ليتصرّف في الحقل الاقتصادي كما يريد، دون أن يجد من الجهاز الحاكم أيَّ لونٍ من ألوان الإكراه والتدخّل. ولا يهمّ الرأسمالية بعد أن تسمح للفرد بالتصرّف كما يريد أن تضمن له شيئاً ممّا يريد. وبتعبيرٍ آخر : لا يهمّها أن تُتيح له أن يريد شيئاً. ولهذا نجد أنَّ الحرّية الاقتصادية في مفهومها الرأسمالي خاوية، لا تحمل معنىً بالنسبة الى مَن لم تسمح له الفرص بالعيش، ولم تهيّي له ظروف التنافس والسباق الاقتصادي مجالاً للعمل والإنتاج. وهكذا تعود الحرّية الرأسمالية شكلاً ظاهرياً فحسب، لا تحقّق لهؤلاء شيئاً من معناها إلاّ بقدر الحرّية

(١) التصص : ٤.

موقف الإسلام من الحرّية والضمان ..... موقف الإسلام من الحرّية والضمان ....

التي تمنحها للأفراد الذين يعجزون عن السباحة، إذا قلنا لهم : أنتم أحرار فاسبحوا كما يحلو لكم، أينما تريدون. ولو كنّا نريد حقّاً أن نوقّر لهؤلاء حرّية السباحة ونعطيهم فرصة التمتّع بهذه الرياضة كما يتمتّع القادرون على السباحة لكفلنا لهم حياتهم خلالها، وطلبنا من الماهرين فيها الحفاظ عليهم ومراقبتهم وعدم الابتعاد عنهم في مجال السباحة؛ لئلّا يغرقوا، فنكون بذلك قد وفّرنا الحرّية الحقيقية والقدرة على السباحة للجميع، وإن حدّدنا شيئاً من نشاط الماهرين لضمان حياة الآخرين.

وهذا تماماً ما فعله الإسلام في الحقل الاقتصادي، فنادىٰ بالحرّية الاقتصادية وبالضمان معاً، ومزج بينهما في تصميمٍ موحّد، فـالكلّ أحـرار فـي المجال الاقتصادي ولكن في حدودٍ خاصّة. فليس الفرد حرّاً حين يتطلّب ضمان الأفراد الآخرين والحفاظ على الرفاه العامّ التنازل عن شيءٍ من حرّيته. وهكذا تآلفت فكرتا الحرّية والضمان في الإسلام<sup>(۱)</sup>.

[الحرّية الفكريّة بمفهومها الرأسمالي: ]

وأمّا الحرّية الفكرية فهي تعني في الحضارة الغربية : السماح لأيَّ فردٍ أن يفكّر ويعلن أفكاره ويدعو اليهاكما يشاء، على أن لا يمسّ فكرة الحرّية والأسس التي ترتكز عليها بالذات. ولهذا تسعىٰ المجتمعات الديمقراطية الى مناوئة الأفكار الفاشستية والتحديد من حرّيتها أو القضاء عليها بالذات؛ لأنّ هذه الأفكار تحارب نفس الأفكار الأساسية والقاعدة الفكرية التي تقوم عليها فكرة الحرّية والأسس الديمقراطية.

(١) لأجل التوسّع لاحظ دراستنا للحرّية الرأسمالية في كتاب اقتصادنا. (المؤلف ﷺ).

والإسلام يختلف عن الديمقراطية الرأسمالية في هذا الموقف؛ نـتيجةً لاختلافه عنها في طبيعة القاعدة الفكرية التي يتبنّاها، وهي : التـوحيد وربط الكون بربَّ واحد. فهو يسمح للفكر الإنساني أن ينطلق ويعلن عن نفسه، ما لم يتمرّد على قاعدته الفكرية التي هي الأساس الحقيقي لتوفير الحرّية للإنسان في نظر الإسلام، ومنحه شخصيّته الحرّة الكريمة التي لا تـذوب أمـام الشـهوات، ولا تركع بين يدي الأصنام. فكلّ من الحضارة الغربية والإسلام يسمح بـالحرّية الفكرية بالدرجة التي لا ينجم عنها خطر على القاعدة الأساسية، وبالتالي عـلى الحرّية نفسها.

ومن المعطيات الثورية للحرّية الفكرية في الإسلام : الحرب التي شنّها على التقليد وجمود الفكر، والاستسلام العقلي للأساطير، أو لآراء الآخرين دون وعى و تمحيص. والهدف الذي يرمي اليه الإسلام من ذلك : تكوين العقل الاستدلالي أوّ البرهاني عند الإنسان، فلا يكفى لتكوين التفكير الحرّ لدى الإنسان أن يقال له : «فكُرُ كما يحلو لك»، كما صنعت الحضارة الغربية؛ لأنَّ هذا التوسِّع في الحبرِّية سوف يكون على حسابها، ويؤدّي في كثيرٍ من الأحايين الى ألوانِ من العبودية الفكرية تتمثّل في التقليد والتعصّب وتقديس الخرافات، بل لابدّ في رأي الإسلام لإنشاء الفكر الحرّ أن ينشئ في الإنسان العـقل الاسـتدلالي أو البـرهاني الذي لا يتقبِّل فكرةً دون تمحيص، ولا يؤمن بعقيدةٍ ما لم تحصل على برهان؛ ليكون هذا العقل الواعي ضماناً للحرّية الفكرية وعاصماً للإنسان من التفريط بها بدافع من تقليدٍ أو تعصبٍ أو خرافة. وفي الواقع أنَّ هذا جزء من معركة الإسلام لتحريرُ المحتوى الداخلي للإنسان، فهو كما حرّر الإرادة الإنسانية من عبودية الشهوات \_كما عرفنا سابقاً \_كذلك حرّر الوعي الإنساني من عـبودية التـقليد والتـعصّب والخرافة. وبهذا وذاك فقط أصبح الإنسان حرّاً في تفكيره، وحرّاً في إرادته.

موقف الإسلام من الحرّية والضمان ..... ١٠٧

﴿ ... فَبَشِّرْ عبادِ \* الذين يستمعون القولَ فيتَّبعونَ أَحَسَنه أُولئك الذين هديهمُ اللهُ وأُولئك هم أُولوا الألباب ﴾<sup>(١)</sup>. ﴿ وأنزلنا إليكَ الذكرَ لتسبيَّنَ للمناسِ ما نُزِّل إليهم ولعلّهم يتفكّرون ﴾<sup>(٢)</sup>. ﴿ وإذا قيلَ لهم اتَّبِعُوا ما أنزل الله قالوا بل نتَّبعُ ما ألفينا عليه آباءَنا أوَلَوْ كان آباؤهُم لا يعقلون شيئاً ولا يهتدون ﴾<sup>(٣)</sup>.

- (۱) الزمر : ۱۷ ـ ۱۸.
  - (٢) النحل : ٤٤.
  - (٣) البقرة : ١٧٠.
  - (٤) البقرة : ١١١.

## الضمان في الإسلام والماركسيّة

يختلف الضمان في الإسلام عن الضمان الاشتراكي القمائم عملى الأسس الماركسية فسي مملامح عمديدة، ممردّها الى اخمتلاف الضمانين فسي الأسس والإطارات والأهداف.

ولا يمكننا في هذا المجال إلّا استعراض بعض جوانب الاختلاف اكـتفاءً بدراستنا الموسّعة لذلك في كتاب «اقتصادنا».

١ - الضمان الاجتماعي في الإسلام : حقّ من حقوق الإنسان التي فرضها الله تعالى، وهو بوصفه حقّاً إنسانياً لا يتفاوت باختلاف الظروف والمستويات المدنية. وأمّا الضمان لدى الماركسية فهو حقّ الآلة، وليس حقّاً إنسانياً، فالآلة (وسائل الإنتاج) متى وصلت الى درجةٍ معيّنةٍ، يصبح الضمان الاشتراكي شرطاً ضرورياً في نموّها واطراد إنتاجها، فما لم تبلغ وسائل الإنتاج هذه المرحلة لا معنى لفكرة الضمان. ولأجل ذلك تعتبر الماركسية الضمان خاصاً بمجتمعات ميتنةٍ في دورياً في نموّها معيّنةٍ معيتني من ما مان الاشتراكي شرطاً من من معوّا واطراد إنتاجها، فما لم تبلغ وسائل الإنتاج هذه المرحلة معيّنةٍ معيّنةٍ معيّنةٍ معين معرورياً في نموّها واطراد إنتاجها.

٢ \_ مفهوم الإسلام عن تطبيق الضمان الاجتماعي : أنّه نـتيجة للـتعاطف الأخوي الذي يسود أفراد المجتمع الإسلامي. فالأخّوة الإسلامية هـي الإطـار الذي تؤدّى فريضة الضمان ضمنه. وقد جاء في الحديث : «المسلم أخُ المسلم، لا يظلمه ولا يخذله ولا يحرمه»<sup>(١)</sup>. فيحقّ على المسلمين الاجتهاد والتـواصـل والتعاون والمواساة لأهل الحاجة.

(١) الكافي ٢ : ١٧٤، الحديث ١٥، وفيه : «ولا يخونه» بدل من : «ولا يحرمه».

موقف الإسلام من الحرّية والضمان ..... ١٠٩

وأمّا الماركسية فهي ترى أنَّ إيجاد الضمان الاشتراكي ليس إلَّا ثمرةً لصراعٍ هائلٍ مريرٍ يجب إيقاده وتعميقه، حتّى إذا قامت المعركة الطبقية وأفنيت إحدى الطبقتين وتمّ الانتصار للطبقة الأخرى ساد الضمان الاشتراكي المجتمع. فالضمان عند الماركسية ليس تعبيراً عن وحدةٍ مرصوصةٍ وأخوّة شاملةٍ، وإنّما يرتكز على تناقضٍ مستقطبٍ وصراعٍ مدمر.

٣ ـ إنّ الضمان في الإسلام ـ بوصفه حقّاً إنسانياً ـ لا يختصّ بفئةٍ دون فئة . فهو يشمل حتّى أولئك الذين يعجزون عن المساهمة في الإنتاج العام بشيءٍ ، فهم مكفولون في المجتمع الإسلامي ، ويجب على الدولة توفير وسائل الحياة لهم .

وأمّا الضمان الماركسي فهو يستمدّ وجوده من الصراع الطبقي بين الطبقة العاملة والطبقة الرأسمالية، الذي يكلِّل بظفر الطبقة العاملة وتضامنها واشتراكها في تلك الثورة. لأجل ذلك لا يوجد مبرَّر ماركسي لضمان حياة أولئك العاجزين الذين يعيشون بعيدين عن الصراع الطبقي، ولا يساهمون في الإنتاج العام؛ لأنّهم لم يشتركوا في المعركة؛ لعدم انـتمائهم الى الطبقة العاملة، ولا الى الطبقة الرأسمالية، فليس لهم حقّ في مكاسب المعركة وغنائمها.

٤ ـــ إنّ الضمان في الماركسية من وظيفة الدولة وحدها، وأمّا في الإسلام فهو من وظيفة الأفراد والدولة معاً، وبذلك وضع الإسلام المبدئين :

أحدهما : مبدأ التكافل العام.

والآخر : مبدأ الضمان الاجتماعي. \_

فمبدأ التكافل يعني : أنَّ كلَّ فردٍ مسلم مسؤول عن ضمان معيشة الآخرين وحياتهم في حدودٍ معيّنةٍ وفقاً لقدرته، وهذا المبدأ يجب على المسلمين تطبيقه حتِّىٰ في الحالات التي يفقدون فيها الدولة التي تطبّق أحكام الشرع. فقد جاء في الحديث : «أيّما مؤمنٍ منع مؤمناً شيئاً ممّا يحتاج اليه، وهو يقدر عليه من عنده أو

من عند غيره أقامه الله يوم القيامة مسوداً وجهُه، مزرقةً عيناه، مغلولة يــداه الى عنقه، فيقال : هذا الخائن الذي خان الله ورسوله ثمَّ يُؤمّر به الى النار »<sup>(١)</sup>.

ومبدأ الضمان الاجتماعي يقرّر مسؤولية الدولة في هذا المجال، ويحتِّم عليها ضمان مستوىً من العيش المرفَّه الكريم للجميع، من موارد مـلكية الدولة والملكية العامة وموارد الميزانية<sup>(٢)</sup>.

وقد جاء في الحديث لاستعراض هذا المبدأ : «إنّ الوالي يأخذ المال فيوجِّهه الوجه الذي وجَّهه الله له على شمانية أسهم : للفقراء، والمساكين، والعاملين عليها، والمؤلِّفة، وفي الرقاب، والغارمين، وفي سبيل الله، وابن السبيل. ثمانية أسهم يقسِّمها بينهم بقدر ما يستغنون في سنتهم، بلا ضيقٍ ولا تقيّة، فإن فضل من ذلك شيء ردّ الى الوالي، وإن نقص من ذلك شيء ولم يكتفوا به كان على الوالي أن يموِّنهم من عنده بقدر سعتهم حتى يستغنون»<sup>(٣)</sup>.

النجف الأشرف محمد ياقر الصدر

- (۱) الكافي ۲ : ۳٦۷.
- (٢) لأجل التفصيل راجع اقتصادنا (المشكلة الاقتصادية في نظر الإسلام وحلولها). (المؤلف تثلي).
  - (٣) تهذيب الأحكام ٤ : ١٣٠ ، مع اختلاف يسير في اللفظ .

المدرسة الإسلا<mark>ميّة</mark> ۲ ماذا تعرف عن الاقتصاد الإسلامى؟ 0 مقدّمة . ٥ هل يوجد في الإسلام اقتصاد؟ 0 ما هو نوع الاقتصاد الإسلامي ؟ O الاقتصاد الإسلامي كما نؤمن به.

بيسي ألله التجنز التحيي ير

[مقدّمة]

منذ مدّةٍ وأنا أواجه طلباً متزايداً على المدرسة الإسلامية، وإلحاحاً مـن القرّاء الأعزّاء على إصدار حلقاتٍ جديدةٍ منها.

وكنتُ أتماهل في تلبية هذا الطلب، رغبةً في إنجاز الكـتاب الثـاني مـن اقتصادنا والتوفّر على إكماله، وكان صدور هذا الكتاب سـببأ جـديداً لازديـاد الطلب على إصدار حلقاتٍ صغيرةٍ تـتناول بـحوثه بـالتوضيح والتـبسيط بـقدر الإمكان؛ لكي تكون متيسّرةً ومفهومةً لعددٍ أكبر.

وعلى هذا الأساس كتبت هذه الحلقة، متوخّياً فيها التبسيط، ومتجنّباً ذلك المستوى الذي التزمته من الدقّة والتعمّق في بحوث اقتصادنا، فقد آثرت في عدّة مواضع توضيع الفكرة على إعطائها صيغتها الدقيقة التي حصلت عليه في كـتبنا الموسّعة.

وسوف أحاول هنا، وأنا أعرَّف هذه الحلقة للقرّاء أن ألخّص لهم أفكارها، وأفهرس بحوثها؛ ليساعدهم ذلك على فهمها ومتابعة فصولها. إنّ هذه الحلقة تشتمل على إثارة سؤالٍ واحدٍ ومحاولة الإجابة عليه. والسؤال هو : هل يوجد في الإسلام مذهب اقتصادي ؟ ونجيب في هذه الحلقة، على هذا السؤال بـالإيجاب : نـعم، يـوجد فـي

الإسلام مذهب اقتصادي.

ونسير من السؤال الى الجواب بـتدرّج، فـبعد أن نـطرح الــــؤال نشــغل بإيضاحه وتوضيح ما يتّصل به، ثمّ ندرس الجواب في ضوء مفهومنا عن الإسلام، وندعم الجواب بالشواهد، ونناقش ما يثار عادةً من اعتراضات.

توضيح السؤال:

نقصد بالمذهب الاقتصادي : إيجاد طريقةٍ لتنظيم الحياة الاقتصادية وفقاً للعدالة. فنحن حين نتساءل عن المذهب الاقتصادي في الإسلام نريد أن نعرف هل جاء الإسلام بطريقةٍ لتنظيم الحياة الاقتصادية، كما جاءت الرأسمالية \_منلاً \_ بمبدأ الحرّية الاقـتصادية، واتّخذت منه طريقتها العـامة فـي تـنظيم الحياة الاقتصادية ؟

#### حاجتنا الى هذا السؤال:

وحاجتنا الى هذا السؤال نابعة من أسباب عديدة، قد يكون مـن أهـمّها سلبية الإسلام تجاه الرأسمالية والماركسية (النظامَين الحاكمَين في العالم اليوم) فإنّ رفض الإسلام لهما يجعل الإنسان المسلم ينتظر من الإسلام الإتيان بطريقةٍ أخرى في تنظيم الحياة الاقتصادية؛ لأنّ المجتمع الإسلامي لا يستغني عن طريقةٍ في التنظيم مهما كان شكلها.

### الخطأ في فهم السوّال:

وبعد أن نطرح السؤال ونوضّحه ونشرح أهمّيته نستعرض الخطأ الذي قد يقع فيه بعض الناس في فهم السؤال، إذ لا يميّزون بين المذهب الاقتصادي وعلم

تصحيح الخطأ بالتمييز بين المذهب والعلم:

ولأجل تصحيح هذا الخطأ في فهم السؤال توسَّعنا في توضيح الفرق بين المذهب الاقتصادي وعلم الاقتصاد. والحقيقة أنَّ الفرق بينهما كبير، فإنَّ المذهب الاقتصادي \_كما عرفنا \_ يتكفَّل إيجاد طريقةٍ لتنظيم الحياة الاقـتصادية وفـقاً للعدالة. وأمّا علم الاقتصاد فهو لا يوجد طريقةً للتنظيم، وإنَّما يأخذ طريقةً من الطرق المتَّبعة في المجتمعات، فيدرس نتائجها وآثارها كما يدرس العالم الطبيعي نتائج الحرارة وآثارها.

### مثال على الفرق بين المذهب والعلم:

وقد استعملنا الأمثلة العديدة لتوضيح الفرق بين المذهب الاقتصادي وعلم الاقتصاد. فالمذهب الرأسمالي \_مثلاً \_ ينظَّم الحياة الاقتصادية على أساس مبدأ الحرّية الاقتصادية؛ ولذلك فهو ينظَّم السوق على أساس حرّية البائعين في تعيين أثمان السلع. وعلم الاقتصاد لا يحاول الإتيان بطريقة أخرى لتسنظيم السوق، وإنَّما مهمّته أن يدرس وضع السوق في ظلَّ الطريقة الرأسمالية، ويبحث عن حركة الثمن، وكيف يتحدّد، ويرتفع وينخفض في السوق الحرّة التي نسظمت بالطريقة الرأسمالية.

فالمذهب يوجد طريقةً للتنظيم وفقاً لتصوّره للعدالة، والعلم يدرس نتائج هذه الطريقة حين تطبَّق على المجتمع.

التأكيد على أنّ الاقتصاد الإسلامي مذهب: وبعد أن سردنا الأمثلة العديدة لتوضيح الفرق بين المذهب والعــلم أكّـدنا

على أنَّ المذهب الاقتصادي الذي نتساءل عن وجوده فـي الإسـلام، ونـجيب بالإيجاب لا نعني به علم الاقتصاد؛ لأنَّ الإسلام بوصفه ديناً ليس من وظيفته أن يتكلَّم في علم الاقتصاد، أو علم الفلك والرياضيات. وإنَّما هو عن إيجاد الإسلام طريقةً لتنظيم الحياة الاقتصادية، لا عن قيام الإسـلام بـدراسةٍ عـلميةٍ للـطرق الموجودة في عصره ولِمَا ينجم عنها من نتائج، كما يفعل علماء الاقتصاد.

وجهة النظر في الجواب:

وتصل الحلقة بعد ذلك إلى شرح وجهة النظر في الجواب، فتعطي المفهوم الصحيح عن الشريعة واستيعابها وشمولها لشتّى الميادين. وتستدلّ على ذلك من طبيعة الشريعة ونصوصها. ثم نستعرض بعد ذلك بعض الشبهات التي تثار في وجه الإيمان بالاقتصاد الإسلامي، ونجيب عليها. وأخصّ بالذكر : الشبهة التي تقول : إنّ الإسلام جاء بتعاليم أخلاقية، ولم يجيء باقتصادٍ ينظّم الحياة، فهو واعظ وليس منظّماً. وقد أوضحنا كيف أنّ هذه الشبهة استغلت الجانب الأخلاقي في الإسلام لطمس معالم التنظيم الاجتماعي ؟ مع أنّ الشريعة عالجت كلا المجالين. فقد مارست الجانب الأخلاقي \_بوصفها ديناً ـ لتربية الفرد، ومارست التسنظيم الاجتماعي باعتبارها النظام المختار من السماء للمجتمع البشري.

هذه صورة عن بحوث الرسالة وموضوعاتها، واليكم الآن تفصيلات تلك البحوث والموضوعات.

# هل يوجد في الإسلام اقتصاد؟

قد يكون من أكثر الأسئلة التي تتردّد في كلّ فكرٍ ، وعلى كلّ لسان ، ومع كلّ مشكلةٍ تمرّ بها الأمة في حياتها ، ويزداد إلحاحاً باستمرارٍ هو السؤال عن المذهب الاقتصادي في الإسلام .

فهل يوجد في الإسلام اقتصاد؟ وهل يسكننا أن نسجد حسلاً لهذا التسناقض المسستقطب بسين الرأسسالية والماركسية، الذي يسود العالم اليوم في بديلٍ جديدٍ مستمدٍّ من الإسلام، ومأخوذٍ من طريقته في التشريع وتنظيم الحياة ؟

وما هو مدى قدرة هذا البديل الجديد الإسلامي على توفير الحياة الكريمة، وأداء رسالته للأمّة التي تعاني اليوم محنةً عقائديةً قاسية، في خضمّ ذلك التناقض الشديد بين الرأسمالية والماركسية.

وليس التفكير في هذا البديل الجديد، أو التساؤل عن حقيقته ومحتواه الإسلامي مجرّد ترفٍ فكريٍّ يمارسه الإنسان المسلم للمتعة، وإنَّما هو تعبير عن يأس الإنسان المسلم من النقيضين المتصارعين، وإحساسه من خلال مختلف التجارب التي عاشها بفشلهما \_أي فشل النقيضين المتصارعين وهما الرأسمالية والماركسية \_في ملء الفراغ العقائدي والمبدئي للاُمّة.

والتفكير في البديل الإسلامي، أو التساؤل عنه إضافةً إلى تعبير، عن يأس الإنسان المسلم من النقيضين المتصارعين يعبّر كذلك أيضاً عن بوادر اتّجاهٍ جديد إلى الإسلام، ويعكس وعياً إسلامياً بدأ يتبلور، ويتّخذ مختلف المستويات الفكرية في الأذهان، تبعاً لمدى استعدادها ونوع تجاوبها مع الإسلام. فبذور الوعي الإسلامي تعبَّر عن وجودها في بعض الأذهان على مستوى تساؤلٍ عن الإسلام، وفي نفوس آخرين على مستوى ميل اليه وعاطفةٍ نحوه. وفي عقولٍ أخرى على مستوى الإيمان به، وبقيادته الرشيدة في كلّ المجالات، إيسانها بالحياة.

فالوعي الإسلامي الذي يتحرّك الآن فـي عـقول الأمّـة ويـتّخذ مـختلف المستويات هو الذي يطرح الأسئلة تارةً، ويوحي بالجواب في صالح الإسلام تارةً أخرى، ويتجّسد حيناً آخر صرحاً إيمانياً واعياً شامخاً في التربة الصالحة من عقول الأمة التي تمثّل الإسلام بين المسلمين.

ومن ناحيةٍ أخرى فإنّ الإسلام بنفسه يضطرّ المسلمين الى إلقاء هذا السؤال على الإسلام، أو على علمائه الممثّلين له، ومطالبتهم بستقديم البديل الأفسض للنقيضين المتخاصمين (الرأسمالية والماركسية)؛ لأنّ الإسلام إذ يعلن في قرآنه ونصوصه التشريعية، ومختلف وسائل الإعلان التي يملكها وبشكل صريح عدم رضاء عن الرأسمالية والماركسية معاً فهو مسؤول بطبيعة الحال أن يحدّد للائمة موقفاً إيجابياً إلى صفّ ذلك الموقف السلبي، وأن يأخذ بيدها في طريقٍ آخر يتفق مع وجهة نظر، وإطاره العام؛ لأنّ الموقف السلبي إذا فصل عن إيجابيةٍ بنّاءةٍ ترسم الأهداف وتحدّد معالم الطريق يعني الانسحاب من معترك الحياة، والتميّع الاجتماعي نهائياً، لا المساهمة من وجهة نظرٍ جديدة.

فلابدٌ للإسلام إذن ما دام لا يقرّ الاندماج في إطارات رأسعاليةٍ واشتراكيةٍ

ماذا تعرف عن الاقتصاد الإسلامي؟ ..... ١١٩

وماركسيةٍ أن يوفِّر البديل، أو يـرشد اليـه، ويـصبح مـن الطـبيعي أن يـتساءل المسلمون الذين عرفوا موقف الإسلام السلبي من الرأسمالية والماركسية، وعدم رضاه عنهما أن يتساءلوا عن مدى قوة الإسلام وقدرته على إعطاء هذا البديل، ومدى النجاح الذي يحالفنا إذا أردنا أن نكتفي بالإسلام ذاتياً، ونسـتوحي مـنه نظاماً اقتصادياً.

وجوابنا على كلَّ ذلك : أنَّ الإسلام قادر على إمدادنا بموقفٍ إيجابيًّ غنيًّ بمعالمه النشريعية، وخطوطه العامة، وأحكامه التفصيلية التي يمكن أن يُصاغ منها اقتصاد كامل، يمتاز عن سائر المذاهب الاقتصادية بإطاره الإسلامي، ونسبه السماوي، وانسجامه مع الإنسانية، كلّ الإنسانية، بأشواطها الروحية والمادية، وأبعادها المكانية والزمانية.

وهذا ما سوف نراه في البحوث الآتية.

## ما هو نوع الاقتصاد الإسلامى؟

ماذا نعني بوجود اقتصادٍ في الإسلام؟ وما هي طبيعة هذا الاقتصاد الإسلامي الذي تساءلنا في البدء عنه ثمّ أكّدنا وجوده وإيماننا به ؟

إنَّ هذا هو ما يجب أن نبدأ يتوضيحه قبل كلَّ شيء؛ لأنَّنا حسين نـدَّعي وجود اقتصادٍ في الإسلام لا يمكننا البحث عن إثـبات الدعـوى مـا لم تكـن محدَّدةً ومفهومة، ومـا لم نشـرح للـقارئ المـعنى الذي نـريده مـن الاقـتصاد الإسلامي.

إنَّنا نريد بالاقتصاد الإسلامي : المذهب الاقتصادي، لا علم الاقتصاد.

والمذهب الاقــتصادي هــو : عــبارة عــن إيــجاد طــريقةٍ لتــنظيم الحــياة الاقتصادية تتّفق مع وجهة نظرٍ معيّنةٍ عن العدالة.

فنحن حين نتحدَّث عن اقتصاد الإسلام إنَّما نعني طريقته في تنظيم الحياة الاقتصادية، وفقاً لتصوّراته عن العدالة.

ولا نريد بـالاقتصاد الإسـلامي أيَّ لونٍ مـن ألوان البـحث العـلمي فـي الاقتصاد.

وهذا النوع من التحديد للاقتصاد الإسلامي يجعلنا نواجه مسألة النمييز بين المذهب الاقـتصادي وعـلم الاقـتصاد، فـما دام الاقـتصاد الإسـلامي مـذهباً اقتصادياً، وليس علماً للاقتصاد فيجب أن نعرف بوضوحٍ أكبر ما معنى المذهب الاقتصادي ؟ وما معنى علم الاقتصاد ؟ وما هي معالم التمييز بينهما ؟ وما لم يتّضح ذلك وضوحاً كافياً مدعماً بالأمثلة فسوف تظلّ هوية الاقتصاد الإسلامي مكتَنَفةً بالغموض.

إنّنا حين نصف شخصاً بأنّه مهندس وليس طبيباً يـجب أن نـعرف مـعنى المهندس، وما هي وظيفته وثقافته ؟ وما هو نوع عمله ؟ وبماذا يفترق عن الطبيب لكي نتأكّد من صدق الوصف على ذلك الشخص وكونه مهندساً حقّاً لا طـبيباً ؟ وكذلك حين يقال : إنّ الاقتصاد الإسلامي مذهب اقتصادي وليس علماً للاقتصاد يجب أن نفهم معنى المذهب الاقتصادي بصورةٍ عامة، والوظيفة التـي تـمارسها المذاهب الاقتصادية وطبيعة تكونها، والفوارق بين المذهب الاقتصادي وعـلم العذاهب الاقتصادية وليعة تكونها، والفوارق بين المذهب الاقتصادي وعـلم مذهباً اقتصادياً لا علماً للاقتصاد.

وفي عقيدتي أنّ إيضاح هوية الاقتصاد الإسلامي على أساس التسبيز الكامل بين المذهب الاقتصادي وعلم الاقتصاد، وإدراك أنّ الاقتصاد الإسلامي مذهب وليس علماً، إنّ هذا الإيضاح سوف يساعدنا كثيراً على إثبات الدعوى -أي إثبات وجود اقتصادٍ في الإسلام - وينقض المبرّرات التبي يستند اليها جماعة ممّن ينكرون وجود الاقتصاد في الإسلام، ويستغربون من القول بوجوده.

وعلى هذا الأساس سوف نـقوم بـدراسـةٍ للـمذهب الاقـتصادي وعـلم الاقتصاد بصورةٍ عامّةٍ وللفوارق بينهما.

المذهب الاقتصادى وعلم الاقتصاد:

كلَّ إنسانٍ منَّا يواجه لَونين من السؤال في حياته الاعتيادية ويدرك الفرق بينهما . فحين نريد أن نسأل الأب عن سلوك ابنه \_مثلاً \_قد نسأله كيف ينبغي أن يسلك ابنك في الحياة ؟ وقد نسأله كيف يسلك ابنك فعلاً في حياته ؟

وحين نوجّه السؤال الأول الى الأب ونقول له : كيف ينبغي أن يسلك ابنك في الحياة ؟ يستوحي الأب جوابه من القيم والمـثل والأهـداف التـي يـقدّسها ويتبنّاها في الحياة . فيقول مثلاً : ينبغي أن يكون ولدي شجاعاً جريئاً طموحاً ، أو يقول : ينبغي أن يكون مؤمناً بربّه ، واثقاً من نـفسه ، مـضحّياً فـي سـبيل الخـير والعقيدة .

وأمّا حين نوجّه السؤال الثاني للأب، ونقول له : كيف يسلك ابنك فعلاً في حياته ؟ فهو لا يرجع الى قيمه ومُثله ليستوحي منها الجواب. وإنّما يجيب عـلى هذا السؤال في ضوء اطّلاعاته عن سلوك ابنه وملاحظاته المتعاقبة له. فقد يقول : هو فعلاً مؤمن واثق شجاع. وقد يقول : إنّه يسلك سلوكاً متميّعاً، ويتاجر بإيمانه، ويجبن عن مواجهة مشاكل الحياة.

فالأب يستمدّ جوابه على السؤال الأول من قيمه ومثله التي يــؤمن بــها. ويستمدّ جوابه علىٰ السؤال الثاني من مـلاحظاته وتــجربته لابــنه فــي مـعترك الحياة.

ويمكننا أن نستخدم هذا المثال لتوضيح الفرق بين المذهب الاقتصادي وعلم الاقتصاد فإنّنا في الحياة الاقتصادية نواجه سؤالين متميّزين ، كالسؤالين اللذين واجههما الأب عن سلوك ابنه ، فتارة نسأل : كيف ينبغي أن تجري الأحداث فعلاً في الحياة الاقتصادية ؟ وأخرى نسأل : كيف تجري الأحداث فعلاً في الحياة الاقتصادية .

والمذهب الاقتصادي يعالج السؤال الأول، ويجيب عليه، ويستلهم جوابه من القيم والمُثل التي يؤمن يها وتصوّراته عن العدالة، كما استلهم الأب جسوابــه على السؤال الأوّل من قِيَمه ومُثله.

وعلم الاقتصاد يعالج السؤال الثاني ويجيب عليه، ويستلهم جوابـه مـن الملاحظة والتجربة. فكما كان الأب يجيب علىٰ السـؤال الثـاني عـلى أسـاس ملاحظته لسلوك ابنه وتجربته له كذلك علم الاقتصاد يشرح حركة الأحداث في الحياة الاقتصادية على ضوء الملاحظة والخبرة.

وهكذا نعرف أنَّ علم الاقتصاد يمارس عملية الاكتشاف لِمَا يقع في الحياة الاقتصادية من ظواهر اجتماعيةٍ وطبيعية، ويستحدَّث عـن أسـبابها وروابـطها، والمذهب الاقتصادي يقيم الحياة الاقتصادية ويحدَّد كيف ينبغي أن تكون، وفقاً لتصوراته عن العدالة ؟ وما هي الطريقة العادلة في تنظيمها ؟

العلم يكتشف، والمذهب يقوّم.

العلم يتحدّث عمّا هو كائن، وأسباب تكوّنه. والمذهب يتحدّث عمّا ينبغي أن يكون، وما لا ينبغي أن يكون.

ولنبدأ بالأمثلة، للتمييز بين وظيفة العلم ومهمّة المذهب بــين الاكــتشاف والتقويم.

المثال الأوّل:

ولنأخذ هذا المثال من ارتـباط الثـمن ـفـي السـوق ـبكـميّة الطـلب، فكلَّنا نعلم من حياتنا الاعـتيادية أنَّ السـلعة اذا كـثر عـليها الطـلب وازدادت الرغبة في شرائها لدى الجمهور ارتفع ثمنها. فكتاب نؤلّفه فـي الريـاضيات قـد يباع بربع دينار، فإذا قـرّرت المـعارف تـدريسه وأدّى ذلك الى كـثرة الطـلب

عليه من التلاميذ ارتفع ثمنه في السـوق، تـبعاً لزيـادة الطـلب، وهكـذا سـائر السلع فإنَّ ثمنها يرتبط بكمّية الطلب عليها في السوق فكلّما زاد الطـلب ارتـفع الثمن.

وارتباط الثمن هذا بالطلب يتناوله العلم والمذهب معاً، ولكنّ كلًّا مـنهما يعالجه من زاويته الخاصّة.

فعلم الاقتصاد يدرسه بوصفه ظاهرةً تتكون وتوجد في السوق الحرّة التي لم تفرض عليها أثمان السلع من جهةٍ عليا كالحكومة. ويشرح كيفية تكوّن هذه الظاهرة نتيجةً لحرّية السوق، ويكتشف مدى الارتباط بين الثمن وكمّية الطلب. ويقارن بين الزيادة النسبية في الثمن والزيادة النسبية في الطلب فهل يـتضاعف الثمن إذا تضاعف الطلب، أو يزداد بدرجةٍ أقلّ ؟ ويشرح ما اذا كان ارتباط الثمن بكمّية الطلب بدرجةٍ واحدةٍ في جميع السلع، أو أنّ بعض السلع يؤثّر عليها ازدياد طلبها على ارتفاع ثمنها أكثر ممّا يؤثّره في سلع أخرى.

كلَّ هذا يدرسه العلم؛ لاكتشاف جميع الحقائق التي تتّصل بظاهرة ارتباط الثمن بالطلب، وشرح ما يجري في السوق الحرّة، وما ينجم عن حرّيته شـرحاً علمياً قائماً على أساليب البحث العلمي والملاحظة المنظّمة.

والعلم في ذلك كلَّه لا يضيف منه شيئاً الى الواقع، وإنَّما هـدفه الأسـاسي تكوّن فكرةٍ دقيقةٍ عمَّا يجري في الواقع، وما ينجم عن السوق الحرّة من ظواهر، وما بين تلك الظواهر من روابط، وصياغة القوانين التي تعبَّر عن تلك الروابـط، وتعكس الواقع الخارجي بمنتهى الدقّة الممكنة.

وأمًا المذهب الاقتصادي فهو لا يدرس السوق الحرّة ليكـتشف نــتائج هذه الحرّية وأثرها على الثمن، وكيف يرتبط الثمن بكمّية الطـلب فــي السـوق الحرّة ؟ ولا يلقي على نفسه سؤالَ : لماذا يرتفع ثمن السلعة في السوق الحرّة اذا

ُزاد الطلب عليها ؟

إنّ المذهب لا يصنع شيئاً من ذلك، وليس من حـقّه هـذا؛ لأنّ اكـتشاف النتائج والأسباب، وصياغة الواقع في قوانين عامة تعكسه وتصوّره من حقّ العلم بما يملك من وسائل الملاحظة والتجربة والاستنتاج.

وإنَّما يتناول المذهب حرّية السوق؛ ليقوِّم هذه الحرّية ويقوّم ما تسفر عنه من نتائج، وما تؤدّي اليه من ربط الثمن بكمّية الطلب الذي يغزو السوق.

ونعني بتقويم الحرّية وتقويم نتائجها : الحكم عليها من وجهة نظر المذهب إلى العدالة . فإنَّ كلَّ مذهبٍ اقتصاديٍّ له تصوراته العامة عـن العـدالة . ويـر تكز تقويمه لأيٍّ منهج من مناهج الحياة الاقتصادية على أساس القدر الذي يجسّده ذلك المنهج من العدالة وفقاً لتصوّر المذهب لها .

فحرّية السوق اذا بُحِثت على الصعيد المذهبي فلا تُبحَث باعتبارها ظاهرةً موجودةً في الواقع لها نتائجها وقوانينها العلمية، بل بوصفها منهجاً اقتصادياً يراد اختبار مدى توفّر العدالة فيه.

فالسؤال القائل : ما هي نتائج السوق الحرّة ؟ وكيف يرتبط الثـمن بكـمّية الطلب فيها ؟ ولماذا يرتبط أحدهما بالآخر ؟ يجيب عليه علم الاقتصاد .

والسؤال القائل : كيف ينبغي أن تكون السوق ؟ وهـل أنّ حـرّيتها كـفيلة بتوزيع السلع توزيعاً عادلاً، وإشباع الحاجات بالصورة التـي تـفرضها العـدالة الاجتماعية ؟ إن هذا السؤال هو الذي يجيب عليه المذهب الاقتصادي .

وعلى هذا الأساس فسمن الخطأ أن نسترقّب من أيّ مـذهبٍ اقستصاديٍّ أن يشرح لنا مدى ارتباط الثمن بكمّية الطلب فسي السـوق الحـرّة، وقـوانسين العرض والطلب التي يتحدّث عنها علماء الاقتصاد في دراستهم لطسيعة السـوق الحرّة.

المثال الثاني :

من رأي ريكاردو : أنَّ أُجور العمَّال اذا كانت حرَّةً وغير محدودةٍ من **جهةٍ** عليا ــكالحكومة ــ تحديداً رسمياً فلا تزيد عن القدر الذي يتيح للعامل مـعيشة الكفاف. ولو زادت أحياناً عن هذا القدر كان ذلك شيئاً مؤقِّتاً، وسرعان ما ترجع إلى مستوى الكفاف مرّة أخرى.

ويقول ريكاردو في تفسير ذلك : إنّ أُجور العمّال اذا زادت عن الحدّ الأدنى من المعيشة أدّى ذلك إلى ازديادهم؛ نتيجةً لتحسّن أوضاعهم، وإقسالهم على الزواج والإنجاب. وما دام عمل العامل سلعةً في سوقٍ حرّة لم تحدَّد فسيها الأجور والأثمان فهو يخضع لقانون العرض والطلب، فساذا ازداد العمّال وكـش عرض العمل في السوق انخفضت الأجور.

وهكذا كلَّما ارتفعت الأجور عن مستوى الكفاف وجدت العوامل التي تحتُّم انخفاضها من جديد، ورجوعها إلى حدَّها المحتوم. كما أنَّها اذا نقصت عن هذا الحدَّ نتج عن ذلك ازدياد بؤس العمّال، وشيوع المرض والموت فيهم؛ حتى ينقص عددهم، وإذا نقص عددهم ارتفعت الأجور، ورجعت إلى مستوى الكفاف؛ لأنَّ كلَّ سلعةٍ اذا نقصت كمّيتها وقلّت ارتفع ثمنها في السوق الحرّة.

وهذا ما يطلق عليه ريكاردو اسم «القانون الحديدي للأجور».

وريكاردو في هذا القانون إنّما يتحدّث عمّا يجري فى الواقع اذا توفّرت السوق الحرّة للأجراء. ويكتشف المستوى الثابت للأجور في كنف هذه السوق، والعوامل الطبيعية والاجتماعية التي تتدخّل في تثبيت هذا المستوى والحفاظ عليه كلّما تعرّض الأجر لارتفاعٍ أو هبوطٍ استثنائيّين.

فريكاردو إنّما يجيب في هذا القمانون عملى سؤال : مماذا يسجري فسي الواقع ؟ لا عمّا ينبغي أن يجري، ولأجل هذا كان بحثه داخلاً فسي نمطاق عملم

الاقتصاد؛ لأنّه بحث يستهدف اكتشاف ما يجري من أحداثٍ وما تتحكّم فيها من قوانين.

والمذهب الاقتصادي حين يتناول أجور العمّال لا يريد أن يكتشف ما يقع في السوق الحرّة، وإنّما يوجِد طريقةً لتنظيمها تتّفق مع مفاهيم العدالة عنده. فهو يتحدّث عن الأساس الذي ينبغي أن تنظّم بموجبه الأجور، ويبحث عمّا اذا كان مبدأ الحرّية الاقتصادية يصلح أن يكون أساساً لتنظيم الأجور من وجهة نظره عن العدالة أوْ لا.

وهكذا نرى أنَّ المذهب الاقتصادي يحدُّد كيف يـنبغي أن تــنظَّم السـوق من وجهة نظره الى العدالة، هل تنظَّم على أساس مبدأ الحـرّية الاقـتصادية، أو على أساس آخر؟ وعلم الاقتصاد يدرس السوق المنظّمة، عـلى أسـاس مـبدأ الحرّية الاقتصادية مثلاً؛ ليتعرّف على ما يحدث في السوق المنظّمة وفـقاً لهـذا المبدأ من أحداث، وكيف تحدّد فيها أثمان السلع وأجور العمّال؟ وكيف تـرتفع وتنخفض؟

وهذا معنى قولنا : إنَّ العلم يكتشف، والمذهب يقوِّم ويقدِّر .

المثال الثالث:

ولنأخذ المثال الثالث من الإنتاج، ولنحدّد الزاوية التي منها يدرس عــلم الاقتصاد الإنتاج، والزاوية التي منها يدرس الإنتاج في المـذهب الاقــتصادي. ونتبيّن الفارق بين الزاويتين.

فعلم الاقتصاد يدرس من الإنتاج الوسائل العامة التي تـودّي الى تـنمية الإنتاج، كتقسيم العمل، والتخصّص، فيقارن \_مـثلاً \_بـين مشـروعين لإنـتاج الساعات يشتمل كلّ منهما على عشـرة عـمّال، يكـلّف كـلّ عـاملٍ فـي أحـد

المشروعين بإنتاج ساعة كاملة. وأمّا في المشروع الآخر فيقسّم العمل ويوكل الى كلَّ عاملٍ نوع واحد من العمليات التي يتطلَّبها إنتاج الساعة. فهو يكرّر هذا النوع الواحد من العملية باستمرار، دون أن يمارس العمليات الأخرى، التي تـمرّ بـها الساعة خلال إنتاجها.

إنَّ البحث العلمي في الاقتصاد يدرس هـذين المشـروعين وطـريقتيهما المختلفتين، وأثر كلٍّ منهما على الإنتاج وعلى العامل.

وهكذا يدرس علم الاقتصاد أيضاً كلَّ ما يرتبط بالإنتاج الاقتصادي من قوانين طبيعية، كقانون تناقص الغلَّة في الإنتاج الزراعي القائل : إنَّ نسبة زيادة الإنتاج الزراعي من الأرض تقلَّ عن نسبة زيادة النفقات<sup>(١)</sup>.

كلَّ هذا يدرسه علم الاقتصاد؛ لأنَّه يعبِّر عن اكتشاف الحقائق على الصعيد الاقتصادى، كما تجري، ويحدَّد العوامل التي تؤثَّر بطبيعتها على الإنتاج تأثـيراً موافقاً أو معاكساً.

وأمّا المذهب فهو يبحث الأمور التالية :

(١) بمعنى أنَّ الشخص الذي يُنفق مئة دينارٍ على استثمار أرضه، ويحصل منها على عشرين أردباً من القمح، لو أراد أن يضاعف النفقات، فأنفق على الأرض مئتين بدلاً من مئة دينارٍ لم يحصل على ضعف الناتج السابق. أي أنَّه لا يظفر بأربعين أردباً من القمح، بل يحصل على أقلَّ من الضعف. ولو أنفق ثلاثمائةٍ لم يحصل على ثلاثة أضعافٍ من القمح، بل على زيادةٍ أقلَّ نسبياً من الزيادة التي يحصل عليها بإنفاق مئتين. وهكذا تظلَّ الزيادة الناتجة عن مضاعفة النفقات تتناقض نسبياً حتى تنعدم نهائياً ويعود الإنفاق عبئاً باطلاً.

وسبب هذا : أنَّ الأرض نفسها هي عامل أساسيٍّ في الإنتاج ، فمضاعفة النفقات لا تكفي لمضاعفة الإنتاج ما دامت كمّية العـامل الأسـاسي فـي الإنـتاج \_ أي الأرض \_ ثـابتةً لم تضاعف . ( المؤلف تؤكل ) .

هل ينبغي أن يبقىٰ الإنتاج حرّاً، أو يجب إخضاعه لتخطيطٍ مركزيٍّ مِن قبل الدولة ؟

هل ينبغي اعتبار تنمية الإنتاج هدفاً أصيلاً، أو وسيلةً لهدفٍ أعلىٰ ؟

واذا كانت تنمية الإنتاج وسيلةً لهدفٍ أعلىٰ فما هي الحدود والإطـارات التي تفرضها طبيعة ذلك الهدف الأعلىٰ على هذه الوسيلة ؟

وهل يجب أن تكون سياسة الإنتاج أساساً لتنظيم التوزيع، أو العكس ؟ بمعنى أنَّ أيَّهما يجب أن ينظِّم لمصلحة الآخر ؟ فهل ننظّم توزيع الثروة بالشكل الذي يوفِّر الإنتاج ويساعد على تنميته، فتكون مصلحة الإنتاج أساساً للتوزيع، فإذا اقتضت مصلحة الإنتاج تشريع الفائدة على القروض التجارية لجذب رؤوس الأموال الى مجال الإنتاج اتخذت الإجراءات بهذا الشأن، ونظّم التوزيع عملى أساس الاعتراف بحقّ رأس المال في الفائدة، أو تـنظّم تـوزيع الشروة وفعاً لمتضيات العدالة التوزيعية، ونحدّد تنمية الإنتاج بالمناهج والوسائل التي تتّفق مع مقتضيات العدالة التوزيعية؟

كلَّ هذا يدخل في نطاق المذهب الاقتصادي، لا علم الاقتصاد؛ لأنَّه ير تبط بتنظيم الإنتاج وكيف ينبغي أن تصمّم سياسته العامة.

## استخلاص من الأمثلة السابقة :

يمكننا أن نستخلص من الأمثلة السابقة الخطّين المتميّزين للعلم والمذهب : خط الاكتشاف والتعرّف على أسرار الحياة الاقتصادية ، وظواهـرها المـختلفة ، وخط التقويم ، وإيجاد طريقةٍ لتنظيم الحياة الاقتصادية ، وفقاً لتصوّراتٍ معيّنةٍ عن العدالة .

وعلى هذا الأساس يمكننا أن نميّز بين الأفكار العلمية والأفكار المذهبية.

فالفكرة العلمية تدور حول اكتشاف الواقع كما يجري، والتـعرّف عـلى أسـبابه ونتائجه وروابطه. فهي بمثابة منظارٍ علميٍّ للحياة الاقتصادية، فكما أنّ الشخص حين يضع منظاراً على عينيه يستهدف رؤية الواقع دون أن يضيف اليه أو يـغيِّر شيئاً، كذلك التفكير العلمي يقوم بدور منظارٍ للحياة الاقتصادية، فيعكس قوانينها وروابطها. فالطابع العام للفكرة العلمية هو الاكتشاف.

وأمًا الفكرة المذهبية فهي ليست منظاراً للواقع، بـل هـي تـقدير خـاصّ للموقف على ضوء تصوراتٍ عامّةٍ للعدالة. فالعلم يقول : هذا هو الذي يجري في الواقع. والمذهب يقول : هذا هو الذي ينبغي أن يجري في الواقع.

علم الاقتصاد والمذهب كالتأريخ والأخلاق:

وهذا الفرق الذي تبيّناً، بين علم الاقتصاد والمذهب الاقـتصادي \_بـين البحث عمّا هو كائن والبحث عمّا ينبغي أن يكون \_ يمكننا أن نـجد نـظير، بـين علم التأريخ والبحوث الأخلاقية، فإنّ علم التأريخ يتّفق مع علم الاقتصاد فـي خطّه العلمي العام. والبـحوث الأخـلاقية كـالمذهب الاقـتصادي فـي التـقويم والتقدير.

والناس يتّفقون عادةً على التفرقة بين علم التأريخ والبحوث الأخلاقية. فهم يعرفون أنّ علماء التأريخ يحدّثونهم مئلاً عن الأسباب التي أدّت الى سقوط الامبراطورية الرومانية في أيدي الجرمان، والعوامل التي دعت الى شنّ الحملات الصليبية على فلسطين وفشلها جميعاً، والظروف التي ساعدت على اغتيال قيصر وهو في قمّة انتصاره ومجده، أو على قتل عثمان بن عفّان والثورة عليه.

كلِّ هذه الأحداث يدرسها علم التِأريخ، ويكتشف أسبابها وروابطها، مع

سائر الأحداث الأخرى، وما تمخضت عنه من نــتائج و تــطورات فــي مـختلف الميادين. وهو بوصفه علماً يقتصر على اكــتشاف تــلك الأسـباب، والروابـط، والنتائج بالوسائل العلمية، ولا يقوِّم تلك الأحداث من الناحية الخلقية.

فعلم التأريخ لا يحكم في نطاقه العلمي بأنّ اغتيال قيصر أو قتل عثمان كان عملاً صحيحاً خلقياً، أو منحرفاً عن المقاييس التي تحتّم القيم العليا اتّباعها في السلوك، وليس من شأنه أن يقوَّم الحملات الصليبية، أو غزو البرابىرة الجرمان للرومان ويحكم بأنّها حملات عادلة أو ظالمة، وإنّما يرتبط تقويم تلك الأحداث جميعاً بالبحوث الأخلاقية. فعلى ضوء ما نتبنّى من مقاييس للعمل في البحث الأخلاقي نحكم بأنّ هذا عدل أو ظلم، وأنّ هذه استقامة أو انحراف.

فكما أنَّ علم التأريخ يصف السلوك والحادثة كما وقعت ويأتـي البـحث الخلقي بعقاييسه العامة فيقوَّمها، كذلك عـلم الاقـتصاد يـصف أحـدات الحـياة الاقتصادية، والعذهب يقوَّم تلك الأحداث، ويحدّد الطريقه التي يـنبغي تـنظيم الحياة الاقتصادية على أساسها، وفقاً لتصوّراته العامة عن العدالة.

علم الاقتصاد كسائر العلوم:

وما قلناه في تحديد وظيفة علم الاقتصاد، وإنّها مقتصرة على الاكتشاف دون التقدير والتقويم لا يخصّ علم الاقتصاد فحسب، فإنّ الوظيفة الأساسية لجميع العلوم هي الاكتشاف خاصّة، ولا فرق بين العالم الاقـتصادي وعـلماء الفيزياء والذرّة والفلك والنفس، سوى أنّه يمارس وظيفته في الحقل الاقتصادي من حياة الإنسان، وأولئك يمارسون نفس الوظيفة، وهي اكـتشافَ الحقائق وروابطها وقوانينها في حقولٍ أخرىٰ متنّوعةٍ طبيعيةٍ أو بشرية.

فالعالم في الفيزياء الاعتيادية يدرس \_مثلاً \_السرعات المختلفة للـنور

والصوت وغيرهما، ويكتشف المعادلات الدقيقة لها.

والعالم الذرّي يدرس تركيب الذرّة، وعدد كهاربها ونوع شحناتها المخبوءة فيها، والقوانين التي تتحكّم في حركتها.

والعالم الفلكي يدرس الأجرام الكبيرة في الفضاء والقوانــين التــي تــنظُّم حركتها.

والعالم النفسي يدرس \_مثلاً \_عملية الإبصار، ومحتواهـا السـيكولوجي والعوامل المؤتّرة فيها.

والعالم الاقتصادي يكتشف من ناحيته أيضاً قوانين الظواهر الاقتصادية، سواء كانت طبيعيةً كظاهرة تناقص الغلّة، أو اجتماعيةً كظاهرة انـخفاض الشـمن وارتفاعه في السوق الحرّة وفقاً لكمّية الطلب.

فكلّ هؤلاء بوصفهم العلمي يكتشفون ولا يقوِّمون.

الفارق في المهمّة لا في الموضوع:

في ضوء ما تقدم تعرف أنَّ الفارق بين علم الاقتصاد والمذهب الاقتصادي ينبع من اختلافهما في المهمّة؛ نظراً الى أنَّ مهمّة علم الاقتصاد اكتشاف ظواهـر الحياة الاقتصادية وروابـطها، ومـهمّة المـذهب إيـجاد طـريقةٍ لتــنظيم الحـياة الاقتصادية كما ينبغي أن تنظَم، وفقاً لتصوراته عن العدالة.

وعلى هذا الأساس ندرك الخطأ في المحاولات التي ترمي الى التمييز بين علم الاقتصاد والمذهب الاقتصادي من ناحية الموضوع، عن طريق القـول بأنّ علم الاقتصاد، يبحث في الإنتاج وقوانينه، والعوامل التي تسـاعد فـي تـنميته. والمذهب الاقتصادي يبحث في التوزيع وأحكامه، والروابط التي تنشأ بين أفراد المجتمع على أساسه.

إنّ هذه المحاولات خاطئة؛ لأنّنا رأينا في الأمثلة السابقة التسي قـدّمناها للتفرقة بين العلم والمذهب أنّ المذهب الاقتصادي يتناول الإنتاج، كما يـتناول التوزيع، (راجع المثال الثالث). وعلم الاقتصاد يتناول التـوزيع، كـما يـتناول الإنتاج، (راجع المثال الأول والثاني).

فقانون الأجور الحديدي الذي سبق في المثال الثاني قانون علمي بالرغم من أنّه يتّصل بالتوزيع. وتنظيم الإنتاج على أساس مبدأ الحرّية الاقتصادية، أو على أساس التوجيه المركزي من الدولة يعتبر قضيّةً من قضايا المذهب بالرغم من كونه بحثاً في الإنتاج.

فمن الخطأ أن نحكم على أيٍّ بحثٍ بأنّه علميّ إذا كان يتناول الإنتاج، وأنّه مذهبيّ إذا كان يتناول التوزيع.

بل العلامة الفارقة للبحث العلمي عن البحث المذهبي هي عـلاقة البـحث بالواقع، أو العدالة. فإن كان بحثاً عن الواقع في الحياة الاقتصادية وكيف هـو ؟ فالبحث علمي. وإن كان بحثاً عن العدالة، وكـيف يـنبغي أن تـحقّق ؟ فـالبحث مذهبي. أي أنّ ارتباط الفكرة بالعدالة هو العلامة الفارقة للمذهب بشكلٍ عامٍّ عن البحوث العلمية التي يضمّها علم الاقتصاد.

المذهب قد يكون إطاراً للعلم:

عرفنا أنَّ علم الاقتصاد كما يبحث في الإنــتاج، ويكــتشف قــانون الغـلَّة المتناقصة \_مئلاً \_كذلك يبحث في التوزيع ويكتشف قانوناً، كالقانون الحديدي للأجور.

ولكن بالرغم من ذلك يوجد أحياناً فرق بين البحث العلمي فـي الإنـــّاج والبحث العلمي في التوزيع، ولنأخذ قانون الغلّة المتناقصة والقــانون الحــديدي

للأجور مثالَين علىٰ ذلك. بالله الذي المان المان الحسار التراد بالمان مَّا

فالقانون الأول يمثّل البحث العلمي في الإنتاج. والقـانون الثـاني يـمثّل البحث العلمي في التوزيع.

ونحن اذا لاحظنا قانون الغلّة المتناقصة نجد أنّه يشتمل على حقيقةٍ عسن الإنتاج الزراعي تصدق على الأرض في كلِّ مجتمعٍ بشريٍّ مهما كان نوع المذهب الاقتصادي الذي يتبنّاه. فالأرض في المجتمع الرأسمالي تتناقص غـلّتها وفـقاً لذلك القانون، كما تتناقص في المجتمع الاشتراكي أو الاسلامي. وهذا يعني أنّ قانون الغلّة المتناقصة ليس متوقّفاً على وضعٍ مذهبيٍّ معيّن، بل يعبِّر عن حقيقةٍ علميةٍ مطلقة.

وأمّا القانون الحديدي للأجور الذي مرّ شرحه في الممثال الشاني فهو يكتشف كما رأينا ـ المستوى الثابت لأجور العمّال في مجتمع تسوده الحـرّية الاقتصادية، ويقرّر أنّ المجتمع الذي تسوده الحرّية تظلّ فيه أُجور العمّال عـلى مستوى الكفاءة، واذا ارتفعت أو انخفضت لسببٍ طـارئٍ عـادت مـرّةً أُخـرىٰ وبصورةٍ طبيعيةٍ الى ذلك المستوى.

وهذا القانون علميّ بطبيعته ومضمونه وهدفه؛ لأنّه يحاول اكتشاف الواقع والتعرّف على حركة الأجور واتّجاهها كما يحدث في المجتمع. ولكنّه يـقرّر في نفس الوقت أنّ هذه الحقيقة التي يتحدّث عنها إنّما تصدق على مجتمعٍ تسوده الحرّية الاقتصادية الرأسمالية، ولا تنطبق على مجتمعٍ موجّهٍ اقـتصادياً تـفرض الدولة فيه تحديداً عالياً للأجور.

فالحرّية الرأسمالية شرط لصدق القانون العلمي عن الأجور ، أو هي الإطار العام الذي يتحقّق القانون الحديدي ضمنه . وهذا معنى أنّ القانون مضمونه علمي ، وإطاره العام \_شرط صدقه \_مذهبي .

وأكبر الظنِّ أنَّ عدم التمييز بين المضمون والإطار، أو بين القانون العلمي وشروطه هو الذي أدّىٰ الى القول بأنَّ بحوث التوزيع كلّها مذهبية، وليس للـعلم أن يبحث في حقل التوزيع، فإنّ إشراط القوانـين العـلمية فـي التـوزيع بـإطارٍ مذهبيٍّ معيَّنٍ جعل أصحاب هـذا القـول يـتخيّلون أنّ تـلك القـوانـين مـذهبية بطبيعتها.

النتائج المستخلصة:

نستخلص ممّا سبق النتائج التالية :

أوَّلاً : أنَّ علم الاقـتصاد والمـذهب الاقـتصادي يـختلفان فـي مـهمّتهما الأساسية؛ لأنَّ مهمّة العلم اكتشاف الحياة الاقتصادية وظواهرها كما توجد فـي الواقع، ومهمّة المذهب إيجاد طريقةٍ لتنظيم الحياة الاقتصادية كما ينبغي أن توجد وفقاً لتصوراته العامة عن العدالة. فالعلم يعمل لتجسيد الواقع، والمـذهب يـعمل لتجسيد العدالة.

ثانياً : أنَّ علم الاقتصاد يبحث في الإنتاج والتوزيع معاً، كما أنَّ المذهب الاقتصادي يبحث في الإنتاج والتوزيع أيضاً، ولا أساس للتفرقة بينهما ـعـلى أساس الموضوع ـ بجعل الإنتاج موضوعاً للعلم، والتوزيع موضوعاً للـمذهب؛ لأنّ العلم والمذهب يختلفان في مهمّة البحث وطريقته، لا في موضوعه.

وثالثاً : أنّ قوانين علم الاقتصاد في الإنتاج تعبَّر عن حقائق ثـابتةٍ فـي مختلف المجتمعات مهما كان نوع المذهب الاقتصادي المطبّق عليها . وأمّا قوانين علم الاقتصاد في التوزيع فهي تشرط عادةً بإطارٍ مذهبيٍّ معيّن، بمعنى أنّ العالم الاقتصادي يفترض مجتمعاً يطبَّق مذهباً \_كالرأسمالية والحرّية الاقتصادية ـ ثمّ يحاول أن يكتشف قوانينه وحركة الحياة الاقتصادية فيه.

المذهب لا يستعمل الوسائل العلمية:

عرفنا من التحليلات السابقة للمذهب والعلم أنَّ مهمّة المذهب التعبير عن مقتضيات العدالة، بينما يكون على العلم مهمّة اكتشاف الأحداث الاقتصادية كما تقع بأسبابها وروابطها.

وهذا الاختلاف في المهمّة الأساسية بينهما يفرض اختلافهما في وسائل البحث حتماً، بمعنىٰ أنَّ علم الاقتصاد بوصفه علماً \_ يكتشف ما يقع في الكون والمجتمع ممّا يتّصل بالحياة الاقتصادية \_ يستعمل الوسائل العلمية من الملاحظة أو التجربة، ويتتبّع الأحداث التي تزخر بها الحياة الاقتصادية؛ لكي يستنبط على ضوء ذلك روابطها وقوانينها العامة. ومتى كانت قضية من القضايا موضعاً للشكّ ولم يعلم مدى صدقها وتصويرها للواقع أمكن للعالِم الاقتصادي أن يرجع الى المقاييس العلمية وملاحظاته المنظمة للأحداث المتعاقبة؛ لكي يكتشف مدى صحة تلك القضية وصدقها في تصوير الواقع.

إنَّ العالم الاقتصادي كالعالم الطبيعي من هذه الناحية<sup>(١)</sup>. فالعالم الطبيعي اذا أراد أن يكتشف درجة الغليان في الماء أمكنه أن يقيس حرارة الماء قياساً علمياً -بوصفها ظاهرة ً طبيعية -ويلاحظ درجة الحرارة التي تبدأ عندها الغليان.

والعالم الاقـتصادي اذا أراد أن يكـتشف دوريـة الأزمـات الاقـتصادية المشهورة التي تنتاب المجتمع الرأسمالي بين حين و آخر فـعليه أن يسرجـع إلى أحداث الحياة الاقتصادية كما تسلسلت ووقعت؛ ليحدّد الفاصل التأريخي بـين

(١) لا نعني بذلك أنَّ الوسائل العلمية التي يستعملها العالم الطبيعي هي نفس الوُسائل التـي يستعملها العالم الاقتصادي، وإنَّما نعني أنَّ الوسائل التي يسـتعملها العـالمان مـوضوعية وليست ذاتية . (المؤلف ﷺ).

كلِّ أزمةٍ وأخرىٰ، فاذا وجد أنَّ الفاصل التأريخي بين كلَّ أزمةٍ وسابقتها واحــد استطاع أن يحدّد دورة تلك الأزمات، وبالتالي يبحث عن أسـبابها والعـوامـل المؤثِّرة فيها.

وعلى العكس من ذلك المذهب الاقـتصادي، فـ إنّه لا يـمكنه أن يـقيس الموضوعات التي يعالجها قياساً علمياً؛ لأنّه يدرس تلك الموضوعات من زاوية العدالة، ويحاول إيجاد طريقةٍ للتنظيم وفقاً لمقتضيات العدالة. ومن الواضـح أنّ العدالة تختلف عن حرارة الماء وغليانه، وعن الأزمات الاقـتصادية ودورتها؛ لأنّها ليست من الظواهر الكونية أو الاجتماعية التي تقبل الملاحظة الموضوعية، والقياس العلمي، وأساليب التجربة المتعارفة في العلم.

ففي المذهب الاقتصادي لا يكفي أن نطلّ برؤوسنا على الواقع ونـلاحظ الأحداث ملاحظةً علميةً لنعرف ما هي العدالة فـي التــنظيم ؟ كــما يـطلّ العــالم الاقتصادي ويدرس الأزمات الاقتصادية ليعرف دورتها وقانونها.

ولنأخذ العدالة في التوزيع مثلاً على ذلك، فهناك مـن يـقول : إنّ العـدالة في التوزيع تتحقّق في نـظامٍ يكـفل المسـاواة بـين أفـراد المـجتمع فـي الرزق والثروة.

وهناك من يعتبر المساواة بين أفراد المجتمع في الحرّية بدلاً عن الرزق هي الأساس العادل للـتوزيع، وإن أدّت مـمارسة الأفـراد لحـقُّهم فـي الحـرّية الى اختلافهم في الرزق وزيادة ثروة بعضهم على ثروة الآخرين مـا دام الآخـرون يتمتّعون بنفس الحرّية الممنوحة للجميع بدرجةٍ واحدة.

وهناك من يرى عدالة التوزيع تتحقَّق في ضمان مستوىً عامٍّ مـن الرزق للجميع، ومنح الحرّية لهم خارج حدود ذلك المستوى، كما يصنع الإسلام. فاذا أردنا أن نعرف ما هو طريق تحقيق العدالة في التوزيع، هل هو التسوية

في الرزق والثروة، أو إعطاء كلّ فردٍ الحرّية في ممارسة مختلف ألوان النشاط الاقتصادي، وتحديد نصيبه من الرزق وفقاً لطريقة ممارسته للحرّية، أو أسلوب ثالث بين هذا وذاك ؟ اذا أردنا أن نعرف ما هو طريق العدالة من هذه الأساليب فلا يمكننا أن نقيس ونستعمل وسائل البحث العلمي؛ لأنّ العدالة ليست ظاهرةً طبيعيةً كالحرارة والغليان لكي نحسّ بها ببصرنا أو لمسنا أو سائر حواسنا، وليست ظاهرةً اجتماعيةً حكالأزمات الاقتصادية في المجتمع الرأسمالي ـ لنسقاس وتلاحظ و تجرّب.

إنَّ العلم يمكنه أن يقيس الناس أنفسهم، فيعرف مدى تساويهم أو اختلافهم في صفاتهم الجسدية والنفسية . ولكنَّه لا يستطيع أن يقيس حقَّهم في الرزق ليعرف ما اذا كان من العدل أن يتساووا في الرزق، أوْ لا؛ لأنَّ العدالة والحقّ ليسا مسن الصفات الموضوعية الخاضعة للقياس العلمي والحسّ، كصفات الجسد وظواهر الحياة .

خذ اليك رأسمالياً يؤمن بأنّ الناس سواسية في حقّ الحرّية وإن اختلفت أرزاقهم، واشتراكياً يؤمن بأنّ الناس سواسية في حقّ الرزق، واسألهما : هل يوجد مقياس زئبقي للعدالة كالمقياس الزئبقي للحرارة لكي أعرف درجة العدالة في مجتمع تتساوى أرزاق أفراده، ومجتمع تتساوى حرّيات أفراده وإن اختلفت أرزاقهم ؟ وهل أنّ الحقّ الذي يتمتّع به أفراد المجتمع ظاهرة من الظواهر التي يمكن الإحساس بها، كما نحسّ بألوانهم، وطول قامتهم، ومدى نباهتهم، ونوع أصواتهم لكي ندرس الحق بأساليب البحث العلمي القائمة على أساس الحسّ والتجربة ؟

إنَّ الجواب على كلَّ هذا بالنفي طبعاً. فليس للعدالة مقياس زئبقي؛ لأنَّها ليست من الظواهر التي يمكن إدراكها بالحسّ والمشاهدة. ولبس حقّ الناس في

الرزق، أو حقّ الناس في حرّية اكتسابه ظاهرة من ظواهرهم، كطول قامتهم، أو سرعة بديهتهم، لنحكِّم العلم في تحديد ذلك الحقّ.

ونخرج من ذلك كلَّه بأنَّ المذهب لا يمكنه ما دام يدرس القضايا من زاوية العدالة والحقَّ أن يكتفي بأساليب البحث العلمي. بل لابدَّ له أن يستلهم الطريقة التي يفضِّلها في تنظيم الحياة الاقتصادية، من تصوراته الذاتية للـعدالة، وقـيمه ومثله التي يؤمن بها، ونظرته العامة الى الحياة.

## الاقتصاد الإسلامي كما نؤمن به

أحسِب أنَّ البحث السابق يكفي لتكوين فكرةٍ محدَّدةٍ عـن المـذهب الاقتصادي وعلم الاقتصاد، ووظيفة كلُّ منهما ووسائله في البحث. ولأجل هذا فسوف نستطيع الآن أن نوضًّع طبيعة فهمنا للاقتصاد الإسلامي، وما نعنيه بتأكيدنا على وجود اقتصادٍ أو نظامٍ اقتصاديٍّ في الإسلام.

إنّ الاقتصاد الإسلامي \_كما مرّ بنا في مستهل هذه الدراسة \_عبارة عن مذهبٍ اقتصادي، وليس علماً للاقتصاد. فمنحن حين نمقول : إنّ الإسلام جاء بمذهبٍ اقتصاديٍّ لا نحاول أن نمزعم أنّ الإسلام جاء بعلم الاقمتصاد. وذلك أنّ الإسلام لم يجيء ليكتشف أحداث الحياة الاقمتصادية، وروابطها وأسبابها، وليس من مسؤولياته ذلك. كما ليس من مسؤوليته أن يكشف للناس قوانين الطبيعة، أو الظواهر الفلكية وروابطها وأسبابها. فكما لا يجب أن يشتمل الدين على علم الفلك وعلوم الطبيعة، كذلك لا يجب أن يشتمل عملي عملم الاتصاد.

وإنّما جاء الإسلام لينظّم الحياة الاقتصادية بدلاً عن كشفها، ويضع التصميم الذي ينبغي أن تنظّم به وفقاً لتصوراته عن العدالة.

فالاقتصاد الإسلامي يصوّر وجهة نظر الإسلام عن العدالة وطـريقته فـي تنظيم الحياة الاقتصادية، ولا يعبَّر عن كشوفٍ علميةٍ لروابط الحياة الاقتصادية

وعلاقاتها كما تجري في الواقع. وهذا معنى كـون الاقـتصاد الإسـلاميّ مـذهباً لا علماً.

وبتعبيرٍ آخر : لو أنَّ الإسلام جاء ليحدِّثنا عن الحياة الاقتصادية في الحجاز، وما هي الأسباب التي تؤدّي في المجتمع الحجازي \_مثلاً \_الى ارتفاع سعر الفائدة الربوية التي يتقاضاها العرابون ؟ لكان حديثه عـلمياً، ومن عـلم الاقتصاد. ولكنّه بدلاً عـن ذلك جـاء ليـقوَّم نـفس الفـائدة الربوية، فـحرّمها، ونظم العلاقة بين رأس المال وصاحب المشروع عـلى أسـاس المـضاربة بـدلاً عن الربا والفائدة. وبذلك كان الإسلام يـتَخذ فـي اقـتصاده المـوقف المـذهبي لاالعلمي.

ونحن إذا عرفنا بوضوحٍ طبيعة الاقتصاد الإسلامي وكونه مذهباً اقتصادياً لا علماً للاقتصاد أمكننا أن ندحض أكبر العقبات التي تحول دون الاعتقاد بوجود اقتصادٍ في الإسلام.

ما هي أكبر العقبات؟

وهذه العقبة الكبيرة التي يستند إليها كثير من الساس لرفض الاقستصادي، الإسلامي نشأت من عدم التمييز بسين عسلم الاقستصاد والمسذهب الاقستصادي، فإنَّ هؤلاء الذين لم يُنَح لهم التمييز بين العلم والمذهب اذا سمعوا شخصاً يقول : إنَّ في الإسلام اقتصاداً يبادرون قائلين : وكيف يمكن أن يكون فسي الإسلام اقتصاد ؟ ونحن لا نجد فيه بحوثاً كالبحوث التي نجدها عند عسلماء الاقستصاد، كآدم سميث، وريكاردو، وغسيرهما. فسالإسلام لم يسحدَّثنا عسن قسانون الغسلة المتناقصة، ولا عن قوانين العرض والطسلب، ولم يأتِ بقانون إلغسلة المتناقصة، ولا عن قوانين العرض والطسلب، ولم يأتِ بقانونٍ يسناظر القسانون

علماء الاقتصاد. وكيف يطلب منا أن نصدّق بالاقتصاد الإسلامي ونحن جـميعاً نعلم بأنّ بحوث علم الاقتصاد إنّما نشأت وتكاملت خلال القرون الأربعة الأخيرة على يد روّاد الفكر الاقتصادي الأوائل، كآدم سميث، ومن سبقه من التجاريين والطبيعيين.

يقول المنكرون للاقتصاد الإسلامي كلَّ هذا ظنَّاً مـنهم بأنَّــا نــدَّعي قــيام الإسلام بالبحث العلمي في الاقتصاد.

وأمّا بعد أن نعرف الفرق بين علم الاقتصاد والمذهب الاقتصادي، وأنّ الاقتصاد الإسلامي مذهب وليس علماً فلا يبقى موضع لكلّ ذلك القول؛ لأنّ وجود المذهب الاقتصادي في الإسلام لا يعني تحدّث الإسلام الى الناس عن قوانين العرض والطلب، بل يـعني أنّ الإسلام دعـا الى تـنظيمٍ مـتميّزٍ للـحياة الاقتصادية، وحدّد ما ينبغي أن تقام عليه تلك الحياة من أسسٍ ودعائم.

ويبدو الإيمان بوجود الاقتصاد الإسلامي على هذا الضوء أمـراً مـعقولاً، ولا غرابة فيه.

وسوف لن نبدأ في هذه الحلقة بدراسة تفاصيل الاقتصاد الإسلامي، وحين نأخذ التفاصيل بالبحث والدرس في الحلقات المقبلة سوف نقدّم لك من الكتاب والسنّة الدليل المادّي المحسوس على وجود المذهب الاقتصادي في الإسلام. فإنّه لا أدلّ على وجود الشيء من إبرازه للحسّ. وهذا ما تقوم به الحلقات المقبلة، بإذن الله تعالى.

والآن وقبل أن نستدلّ على وجود المذهب الاقـتصادي فـي الإسـلام، بإبرازه، والتعرف على مواطن استخلاصه مـن الكـتاب والسـنّة نـريد أن نـقيم الدليل على وجوده من طبيعة الشريعة الإسلامية، ومفاهيمنا المسبقة عنها، كـما سنرى.

شمول الشريعة واستيعابها:

إنَّ شمول الشريعة واستيعابها لجميع مجالات الحياة من الخصائص الثابتة لها، لا عن طريق تتبّع أحكامها في كلّ تلك المجالات فحسب، بل عن طريق التأكيد على ذلك في مصادرها العامة أيضاً. فنحن نستطيع أن نجد في هذه المصادر نصوصاً تؤكّد بوضوح على استيعاب الشريعة وامتدادها الى جميع الحقول التي يعيشها الإنسان، واعتنائها بالحلول لجميع المشاكل التي تعترضه في شتىٰ المجالات.

لاحظوا على سبيل المثال النصوص التالية :

١ ـ روى أبو بصير، عن الإمام الصادق للظلم أنّه تحدّث عن الشريعة الإسلامية واستيعابها، وإحاطة أنّمة أهل البيت بكلّ تفاصيلها. فقال : «فيها كلّ حلالٍ وحرام، وكلّ شيءٍ يحتاج الناس اليه، حتّى الأرش في الخدش. وضرب بيده الى أبي بصير، فقال : أتأذن لي يا أبا محمد ؟ فقال له أبو بصير : جعلت فداك، إنّما أنا لك فاصنع ما شئت. فغمزه الإمام بيده وقال : حتّى أرش هذا !»<sup>(1)</sup>.

٢ ـ وعن الإمام الصادق للظِّلَا في نصِّ آخر أنّه قال : «فيها كلّ ما يحتاج الناس اليه، وليس من قضيةٍ إلّا وهي فيها، حتّى أرش الخدش»<sup>(٢)</sup>. (أي الغرامة التي يدفعها الشخص الي آخر اذا خدشه).

٣ ـ وفي نهج البلاغة : أنَّ أميرالمؤمنين علياً ظلَّةٍ قال يصف الرسول ﷺ والقرآن الكريم :

- (١) مستدرك الوسائل ١٨ : ٣٨٨، الحديث ١٤.
  - (٢) الكافي ٢٤١: ١ كلحديث ٥.

«أرسله على حين فترةٍ من الرسل، وطول هجعةٍ من الأمم، وانتقاضٍ من العبرم. فجاءهم بتصديق الذي بسين يـديه، والنـور المـقتدى بـه، ذلك القـرآن فاستنطقوه، ولن ينطق، ولكن أخبركم عنه : ألا إنّ فيه ما يأتي، والحـديث عـن الماضي، ودواء دائكم، ونظم ما بينكم»<sup>(۱)</sup>.

إنَّ هذه النصوص تؤكَّد بموضوحٍ استيعاب الشمريعة لمختلف مجالات الحياة.

واذا كانت الشريعة تضمن الحلول حتّى لأتفه المشاكل وحتى لأرش الخدش \_أي الغرامة التي يجب على الإنسان دفعها الى الآخر اذا خدشه \_ فمن الضروري حتماً بمنطق تلك النصوص أن تكون في الشريعة حلول للمشاكل الاقتصادية، وطريقة لتنظيم الحياة في الحقل الاقتصادي، وإلّا فأيّ معنىً لاستيعاب الشريعة وشمولها اذاكانت تغفل جانباً من أهمّ جوانب الحياة، وأوسعها وأكثرها أهميّةً وتعقيداً ؟

هل تتصور أنَّ الشريعة تحدُّد الغرامة التي من حقَّك الحصول عمليها اذا خدشك شخص خدشاً بسيطاً، ولا تحدَّد حقَّك في الثروة المنتجة، ولا تنظَّم طريقة اتَّفاقك مع عمَّالك أو مع الرأسماليِّين في مختلفِ ألوان العمل التي تحتاج فيها الى عاملِ أو رأسمالي ؟

وهل من المعقول أن تحدَّد الشريعة حقَّك حين تخدش ولا تحدَّد حسقًك حين تحيي أرضاً، أو تستخرج معدناً، أو تستنبط عين مـاء، أو تسـتولي عـلى غابة ؟

وهكذا نعرف أنَّ مَن يؤمن بالشريعة ومصادرها ونصوصها يستنتج من تلك

(١) نهج البلاغة : الخطبة ١٥٨ صبحي الصالح.

النصوص علاج الشريعة للمشاكل الاقـتصادية وتـنظيمها للـحقل الاقـتصادي، وبالتالي وجود اقتصادٍ إسلاميٍّ يمكن استخلاصه من الكتاب والسنّة.

وفي ضوء تلك النصوص يعرف القارئ خطأ القول الشائع عند البعض، بأنّ الشريعة تنظّم سلوك الفرد لا المجتمع، والمذهب الاقتصادي تنظيم اجتماعي، فهو خارج عن نطاق الشريعة التي تقتصر في تشـريعها عـلى تـنظيم سـلوك الفـرد فحسب.

إنَّ النصوص السابقة تبرهن على خطأ هذا القول؛ لأنَّها تكشف عن امتداد الشريعة الى كلَّ ميادين الحياة، وتنظيمها للمجتمع والفرد على السواء.

والحقيقة أنَّ القول بأنَّ الشريعة تنظَّم سلوك الفرد لا المجتمع يتناقض مع نفسه، إضافةً الى اصطدامه بتلك النصوص؛ لأنَّه حين يفصل سلوك الفرد وتنظيمه عن تنظيم المجتمع يقع في خطأ كبير، من ناحية أنَّ النظام الاجتماعي لأيِّ جانبٍ من الجوانب العامة في المجتمع \_سواء كان اقتصادياً، أم سياسياً، أم غير ذلك \_ يتجسّد في سلوك الفرد، فلا يمكن تنظيم سلوك الفرد بصورةٍ منعزلةٍ عن تـنظيم المجتمع.

خذ إليكَ النظام الرأسمالي بوصفه تنظيماً اجستماعياً، فـ إنّه يــنظّم الحـياة الاقتصادية على أساس مبدأ الحرّية الاقتصادية، وهذا المبدأ يتجسّد في سلوك الرأسمالي مع العامل، وطريقة إبرامه معه عقد العمل، وفي سلوك المرابي مع زبائنه الذين يقرضهم بفائدة، وطريقة إبرامه معهم عـقد القـرض. وهكـذا كـلّ تــنظيم اجتماعيٍّ فإنّه يتّصل بسلوك الفرد، وينعكس عليه ويتجسّد فيه.

فاذا كانت الشريعة تنظِّم سلوك الفرد فلها طريقتها إذن في تنظيم سلوكه حين يقترض مالاً، أو حين يستأجر عاملاً، أو حين يؤجِر نفسه، وهذا يـر تبط حتماً بالتنظيم الاجتماعي.

فكلِّ فصلٍ بين سلوك الفرد والمجتمع في التنظيم يحتوي على تناقض. فما دمنا نعترف بأنَّ الشريعة تنظُّم سلوك الفرد، وأنَّ كلَّ فعلٍ مـن أفـعال الإنسان له حكمه الخاصّ في الشريعة، ما دمنا نعترف بذلك فلا بدَّ أن ننساق مع اعترافنا الى النهاية ونؤمن بوجود التنظيم الاجتماعي في الشريعة.

التطبيق دليل آخر:

ولا أدري ماذا يقول هؤلاء الذين يشكّون في وجود اقتصادٍ إسلامي، أو علاجٍ للمشاكل الاقتصادية في الإسلام؟! ماذا يقولون عن عصر التـطبيق فـي صدر الإسلام؟

أفلم يكن المسلمون يعيشون في صدر الإسلام بوصفهم مجتمعاً له حياته الاقتصادية، وحياته في كلَّ الميادين الاجتماعية؟!

أفلم تكن قيادة هذا المجتمع الإسلامي بيد النبيَّ ﷺ والإسلام ؟ !

أفلم تكن هناك حلول محدّدة لدى هذه القيادة يعالج بها المجتمع قـضايا الإنتاج والتوزيع، ومختلف مشاكله الاقتصادية ؟ !

فماذا لو ادّعينا أنّ هذه الحلول تعبّر عن طريقة الإسلام في تنظيم الحـياة. الاقتصادية، وبالتالي عن مذهبٍ اقتصاديٍّ في الإسلام ؟

نحن اذا تصورنا المجتمع الإسلامي على عـهد النـبيّ ﷺ فـلا يـمكن أن نتصوره بدون نظام اقتصادي، إذ لا يمكن أن يوجد مجتمع بدون طريقةٍ يتبنّاها، في تنظيم حياته الاقتصادية وتوزيع الثروة بين أفراده.

ولا يمكن أن نتصور النظام الاقتصادي في مجتمع عـصر النـبوة مـنفصلاً عن الإسلام. وعن النبيّ بوصفه صاحب الرسالة الذي يتولّى تـطبيقها، فـلا بـدّ أن يكون النظام الاقتصادي مأخوذاً منه قولاً أو فـعلاً أو تـقريراً، أي مأخـوذاً

من نصوصه وأقواله أو من أفعاله وطريقته للـعمل الاجـتماعي بـوصفه رئـيساً للدولة، أو من تقريره لعرفٍ سائدٍ وقبوله به. وكلَّ ذلك يسبغ على النظام الطـابع الإسلامي.

المذهب يحتاج الى صياغة:

ونحن حين نقول بوجود اقتصادٍ إسلامي، أو مذهبٍ اقتصاديٍّ في الإسلام لا نريد بذلك أنّنا سوف نجد في النصوص بصورةٍ مباشرةٍ نفس النظريات الأساسية في المذهب الاقتصادي الإسلامي بصيغها العامة، بل إنّ النصوص ومصادر التشريع تتحفنا بمجموعةٍ كبيرةٍ من التشيريعات التي تسنظَّم الحياة الاقتصادية وعلاقات الإنسان بأخيه الإنسان في مجالات إنتاج الثروة وتوزيعها وتداولها، كأحكام الإسلام في إحياء الأراضي والمعادن، وأحكامه في الإجارة والمضاربة والربا، وأحكامه في الزكاة والخمس والخراج وبيت السال. وهذه المجموعة من الأحكام والتشريعات اذا نُسَّقت ودُوست دراسةً مقارنةً بمعظها المجموعة من الأحكام والتشريعات اذا نُسَّقت ودُوست دراسةً مقارنةً بعضها المنظريات نستخلص المذهب الاقتصادي في الإسلام.

فليس من الضروري \_مثلاً \_أن نجد في النصوص ومصادر الشريعة صيغةً عامةً لتحديد مبدأ يقابل مبدأ الحرّية الاقتصادية في المذهب الرأسمالي أو يمائله، ولكنّنا نجد في تلك النصوص والمصادر عدداً من التشريعات التي يستنتج منها موقف الإسلام من مبدأ الحرّية الاقتصادية، ويعرف عن طريقها ما هـو المبدأ البديل له من وجهة النظر الإسلامية.

فتحريم الإسلام للاستثمار الرأسمالي الربـوي، وتـحريمه تـملّك الأرض بدون إحياءٍ وعمل، وإعطاء وليّ الأمر صلاحية الإشـراف عـلى أثـمان السـلع

## أخلاقية الاقتصاد الإسلامى:

قد يقال : إنَّ الاقتصاد الذي تزعمون وجموده في الإسلام ليس مذهباً اقتصادياً، وإنّما هو في الحقيقة تعاليم أخلاقية من شأن الدين أن يتقدّم بها الى الناس، ويرغُّبهم في اتّباعها. فالإسلام كما أمر بالصدق والأمانة، وحتٌ عملى الصبر وحسن الخلق، ونهىٰ عن الغسَّ والنميمة، كذلك أمر بمعونة الفقراء، ونهىٰ عن الظلم، ورغّب الأغنياء في مواساة البائسين، ونهاهم عن سلب حقوق الآخرين، وحذّرهم من اكتساب الثروة بطرقٍ غير مشروعة، وفرض عبادةً ماليةً في جملة ما فرض من عبادات وهي الزكاة، إذ شرّعها الى صفّ الصلاة والحبعً والصيام، تنويعاً لأساليب العبادة، وتأكيداً على ضرورة إعانة الفقير والإحسان اليه.

كلَّ ذلك قام به الإسلام وفقاً لمنهج أخلاقيٍّ عامٍّ، ولا تعدو تلك الأوامر والنصائح والإرشادات عن كونها تعاليم أخلاقيةً تستهدف تنمية الطاقات الخيِّرة في نفس الفرد المسلم والمزيد من شَدَّو الى ربّه والى أخيه الإنسان، ولا يعني ذلك مذهباً اقتصادياً على مستوى تنظيم شاملٍ للمجتمع.

وبكلمةٍ أخرى : أنَّ التعاليم السابقه ذات طابعٍ فرديٍّ أخلاقي، هدفها إصلاح الفرد وتنمية الخير فيه، وليست ذات طابعٍ اجتماعيٍّ تنظيمي، فالفرق بين تلك التعاليم والمذهب الاقتصادي هو الفرق بين واعظٍ يعتلي المنبر فينصح الناس بالتراحم والتعاطف، ويحذّرهم من الظلم والإساءة، والاعـتداء عـلى حـقوق الآخرين وبين مصلحٍ اجتماعيٍّ يضع تخطيطاً لنوع العلاقات التي يجب أن تقام

بين الناس، و بحدّد الحقوق والواجبات.

وجوابنا على هذاكلّه : أنّ واقع الإسلام وواقع الاقتصاد الإسلامي لا يتّفقان إطلاقاً مع هذا التفسير الذي ينزل بالاقتصاد الإسلامي عن مستوى مـذهبٍ الى مستوى نصائح وأوامر أخلاقية.

صحيع أنّ الاتّجاه الأخلاقي واضع في كلّ التعاليم الإسلامية. وصحيع أنّ الإسلام يحتوي على مجموعةٍ ضخمةٍ من التـعاليم والأوامـر الأخلاقية في كلّ مجالات الحياة، والسلوك البشري. وفي المجال الاقـتصادي خاصّة.

وصحيح أنَّ الإسلام حشَّد أروع الأساليب لتنشئة الفرد المسلم على القيم الخلقية، وتنمية طاقاته الخيِّرة، وتحقيق المثل الكامل فيه.

ولكنّ هذا لا يعني أنّ الإسلام اقتصر على تربية الفرد خلقياً وترك تــنظيم المجتمع. ولا أنّ الإسلام كان واعظاً للفرد فـحسب، ولم يكـن الى جــانب ذلك مذهباً ونظاماً للمجتمع في مختلف مجالات حياته، بما فيها حياته الاقتصادية.

إنّ الإسلام لم ينهَ عن الظلم، ولم ينصح الناس بالعدل، ولم يحذّرهم مـن التجاوز على حقوق الآخرين بدون أن يحدّد مفاهيم الظلم والعدل مـن وجـهة نظره، ويحدّد تلك الحقوق التي نهىٰ عن تجاوزها.

إنّ الإسلام لم يترك تلك المفاهيم \_مفاهيم العدل والظلم والحقّ ـ غـائمةً غامضة، ولم يَدَع تفسيرها لغير، كما يصنع الوعّاظ الأخـلاقيون، بـل إنّـه جـاء بصورةٍ محدّدةٍ للعدالة، وقواعد عامّةٍ للتعايش بين الناس فـي مـجالات إنـتاج الثروة وتوزيعها وتداولها، واعتبر كلّ شذوذٍ وانحرافٍ عن هذه القواعـد وتـلك الصورة التي حدّدها للعدالة ظلماً وتجاوزاً على حقوق الآخرين.

وهذا هو الفارق بين موقف الواعظ وموقف المذهب الاقستصادي، فما ن الواعظ ينصح بالعدل، ويحذُّر من الظلم، ولكنَّه لا يضع مقاييس العدل والظلم، وإنَّما يَدَع هذه المقاييس الى العرف العام المتَّبع لدى الواعظ وسامعيه. وأمَّا المذهب الاقتصادي فهو يحاول أن يضع هذه المقاييس، ويسجسّدها فسي نظامٍ اقتصاديٍّ مخطِّط، ينظم مختلف الحقول الاقتصادية.

فلو أنّ الإسلام جاء ليقول للناس : اتركوا الظلم، وطبّقوا العدل، ولا تعتدوا على الآخرين، وترك للناس أن يحدّدوا معنى الظلم، ويضعوا الصورة التي تُجسَّد العدل، ويتّفقوا على نوع الحقوق التي يتطلّبها العدل، وفقاً لظروفهم وشقافتهم، وما يؤمنون به من قيم، وما يدركونه من مصالح وحاجات، لو أنّ الإسلام ترك كلَّ هذا للناس واقتصرُ على الأمر بالعدل والتسرغيب فيه، والنسهي عن الظلم والتحذير منه بالأساليب التي يملكها الدين للإغراء والتخويف لكمان واعظاً فحسب.

ولكنّ الإسلام حين قال للناس : اتركوا الظلم وطبّقوا العدل، قدّم لهم في نفس الوقت مفاهيمه عن العدل والظلم، وميَّز بنفسه الطريقة العادلة في التسوزيع والتداول والإنتاج عن الطريقة الظالمة. فذكر مثلاً : أنّ تملّك الأرض بالقوة وبدون إحياءٍ ظلم، وأنّ الاختصاص بها على أساس العمل والإحياء حق، وأنّ حصول رأس المال على نصيبٍ من الثروة المنتجة باسم فائدةٍ ظلم، وحصوله على ربحٍ عدل...، الى كثيرٍ من ألوان العلاقات والسلوك التي ميّز فيها الإسلام بين الظلم والعدل.

وأمّا حتّ الإسلام للأغنياء على مساعدة إخوانهم وجيرانهم من الفقراء فهو صحيح، ولكنّ الإسلام لم يكتفِ بهذا الحتّ وهذه التربية الخلقية للأغــنياء، بــل

فرض على الدولة ضمان المُعوِزين وتوفير الحياة الكريمة لهم فرضاً يدخل في صلب النظام الذي ينظِّم العلاقات بين الراعي والرعية.

ففي الحديث عن الإمام موسىٰ بن جعفر فلِيَمَرَّطُ أنَّه ذكر وهو يحدُّد مسؤولية الوالي في أموال الزكاة : «أنَّ الوالي يأخذ المال فيوجّهه الوجه الذي وجّه الله على ثمانية أسهم، للفقراء والمساكين ...، يقسمها بينهم بقدر ما يستغنون في سنتهم بلا ضيقٍ ولا تقية . فإن فضل من ذلك شيء رُدُّ الى الوالي ، وإن نقص من ذلك شيء ولم يكتفوا به كان على الوالي أن يموَّنهم مِن عِنده بقدر سعتهم حسّى يستغنوا»<sup>(1)</sup>.

وواضع في هذا النصّ أنَّ فكرة الضمان وضرورة توفير الحياة الكريمة للجميع ليست هنا فكرةً وعظية، وإنَّما هي من مسؤوليات الوالي فـي الإسـلام. وبذلك تدخل في صلب تنظيم المجتمع، وتعبَّر عن جانبٍ من جوانب التـصميم الإسلامي للحياة الاقتصادية.

إنَّ هناك فرقاً كبيراً بين النصَّ المأثور القائل : «ما آمن بالله واليوم الآخر من بات شبعاناً وجاره جائع »<sup>(٢)</sup> وهذا النصَّ الذي يقول : «كان عـلى الوالي أن يموِّنهم من عنده بقدر سعتهم حتَّى يستغنوا». فالأول ذو طابعٍ وعظي، وهو يبرز الجانب الأخلاقي من التعاليم الإسلامية. وأمَّا الثاني فطابعه تنظيمي، ويـعكس لأجل ذلك جانباً من النظام الإسلامي، ولا يمكن أن يفسّر إلا بوصفه جزءاً من منهجٍ إسلاميٍّ عامٍّ للمجتمع.

- (١) الكافي ١ : ٥٤١، وتهذيب الأحكام ٤ : ١٣٠، مع اختلاف في اللغظ .
- (٢) وسائل الشيعة ١٧ : ٢٠٩ ، الباب ٤٩ من أبواب ما يكتسب به ، الحديث ١.

والزكاة هي عبادة من أهمّ العبادات الى صفّ الصلاة والصيام، لا شكّ في ذلك، ولكنَّ إطارها العبادي لا يكفي للمبرهنة عملى أنّها ليست ذات ممضمونٍ اقتصادي، وأنّها لا تعبَّر عن وجود تـنظيمٍ اجـتماعيٍّ للـحياة الاقـتصادية فسي الإسلام.

إنَّ ربط الزكاة بوليٍّ الأمر واعتبارها أداةً يستعين بها على تحقيق الضمان الاجتماعي في المجتمع الإسلامي \_كما رأينا في النصَّ السابق \_هو وحده يكفي لتمييز الزكاة عن سائر العبادات الشخصية، والتدليل على أنَّها ليست مجرَّدَ عبادةٍ فرديةٍ وتمرينٍ خلقيٍّ للغني على الإحسان الى الفقير، وإنَّما هي عسلى مستوى تنظيمٍ اجتماعيٍّ لحياة الناس.

أضف الى ذلك : أنّ نفس التصميم التشريعي لفريضة الزكاة يعبّر عن وجهةٍ مذهبيةٍ عامةٍ للإسلام ؛ فإنّ نصوص الزكاة دلّت على أنّها تعطىٰ للمُعوِزين ، حتّى يلتحقوا بالمستوى العام للمعيشة . وهذا يدلّ على أنّ الزكاة جـزء مـن مـخطّطٍ إسلاميٍّ عامٍّ لإيجاد التوازن ، وتحقيق مستوىً عامٍّ موحّدٍ من المعيشة في المجتمع الإسلامي . ومن الواضح أنّ التخطيط المتوازن ليس وعظاً ، وإنّما هو فكر تنظيميّ على مستوى مذهبٍ اقتصادي .

ماذا ينقص الاقتصاد الإسلامي عن غيره؟

وأنا لا أدري لماذا يسخوا المنكرون للاقتصاد الإسلامي بـلقب المـذهب الاقتصادي على الرأسمالية والاشتراكية، ثمّ لا يمنحون هـذا اللـقب للاقـتصاد الإسلامي، بل بجعلونه مجموعةً من التعاليم الاخلاقية.

· نتساءل : بِمَ استحقَّت الرأسمالية أو الاشتراكية أ · تكون مذهباً

اقتصادياً دون الاقتصاد الإسلامي ؟

إنّنا نلاحظ أنّ الإسلام عالج نفس الموضوعات التي عالجتها الرأسمالية ـ مثلاً ـ وعلى نفس المستوى، وأعطى فيها أحكاماً مـن وجـهة نـظره الخـاصّة تختلف عن وجهة النظر الرأسـمالية، فـلا مـبرَّر للـتفرقة بـينهما، أو للـقول بأنّ الرأسمالية مذهب وليس في الإسلام إلّا المواعظ والاخلاق.

ولنوضِّع ذلك في مثالين، لنبرهن على أنَّ الإسلام أعطى آراء. على نفس المستوى الذي عالجته المذاهب الاقتصادية.

والمثال الأول يتعلَّق بالملكية، وهي المحور الرئيسي للاختلاف بين المذاهب الاقتصادية، فإنَّ الرأسمالية ترى أنَّ الملكية الخاصّة هي المبدأ، وليست الملكية العامة إلاّ استثناء، بمعنى أنَّ كلَّ نوعٍ من أنواع الثروة، ومرافق الطبيعة يسمع بتملّكه ملكيةً خاصّةً ما لم تحتَّم ضرورة معيَّنة تأميمه وإخراجه عن حقل الملكية الخاصّة. والماركسية ترى أنَّ الملكية العامة هي الأصل والمبدأ، ولا يسمح بالملكية الخاصّة لأيَّ نوعٍ من أنواع الثروة الطبيعية والمصادر المنتجة ما لم توجد ضرورة معيَّنة تفرض ذلك، فيسمح بالملكية الخاصّة عندئذٍ في حدود تلك الضرورة وما دامت قائمة.

والإسلام يختلف عن كلٍّ من المذهبين في طريقة علاجه للموضوع، فهو ينادي بمدأ الملكية المزدوجة، أي ذات الأشكال المتنوّعة، ويـرى أنّ المـلكية العامة والملكية الخاصّة شَكلان أصيلان للملكية في مستوىً واحد، ولكـلٍّ مـن الشكلين حقله الخاصّ.

أفليس هذا الموقف الإسلامي، يعبّر عن وجهة نظرٍ إسلاميةٍ على مستوى. المدلول المذهبي للموقف الرأسمالي والموقف الاشتراكي؟! فلماذا يكون مـبدأ

الملكية الخاصّة ركناً من أركان المذهب الرأسمالي، ويكون مبدأ الملكية العـامة ركناً في المذهب الاشتراكي الماركسي، ولا يكون مبدأ الملكية المزدوجة \_أي ذات الشكل العام والخاصّ \_ركناً في مذهبٍ اقتصاديٍّ إسلامي ؟ !

والمثال الثاني يتعلَّق بالكسب القائم على أساس ملكية مصادر الإنـتاج. فإنَّ الرأسمالية تجيز هذا الكسب بمختلف ألوانه، فكلَّ مَـن يـملك مـصدراً مـن مصادر الإنتاج له أن يؤجره ويـحصل عـلى كسبٍ عـن طـريق الأجـور التـي يتقاضاها بدون عمل. والاشتراكية الماركسية تحرَّم كـلُّ لونٍ مـن ألوان الكسب القائم على أساس ملكية مصادر الإنتاج؛ لأنَّه كسب بدون عمل.

فالأجرة التي يـتقاضاها صـاحب الطـاحونة مـمَّن يسـتأجر طـاحونته، والأجرة التي يتقاضاها الرأسمالي باسم فائدةٍ ممَّن يقترض منه غير مشروعةٍ في الاشتراكية الماركسية، بينما هي مشروعة في الرأسمالية.

والإسلام يعالج نفس الموضوع من وجهة نظرٍ ثالثة، فيميِّز بين بعض ألوان الكسب القائم على أساس ملكية مصادر الإنتاج، وبعضها الآخر، فيحرِّم الفائدة \_مثلاً \_ويسمح بأجرة الطاحونة.

فالرأسمالية إذن تسمع بالفائدة وبأجرة الطاحونة معاً، تـجاوباً مـع مـبدأ الحرّية الاقتصادية.

والاشتراكية الماركسية لا تسمح للرأسمالي بأخذ الفائدة عـلى القـرض، ولا لصاحب الطاحونة بالحصول على أجـور؛ لأنّ العـمل هـو المـبرّر الوحـيد للكسب، والرأسمالي حين يقرض مالاً، وصاحب الطاحونة حين يؤجر طاحونته لا يعمل شيئاً.

والإسلام لا يأذن للرأسمالي بتقاضي الفائدة، ويسمح لصاحب الطـاحدِنة

١٥٦ ..... المدرسة الإسلاميّة (٢)

بالاكتساب عن إيجارها، وفقاً لنظريته العامة في التوزيع التي سوف نشرحها في الأعداد المقبلة بإذن الله تعالى.

مواقف ثلاثة مختلفة، تبعاً لاختلاف وجهات النظر العامة في التوزيع.

فلماذا يوصف الموقف الرأسمالي والماركسي بالطابع المذهبي ولا يـقال ذلك عن الموقف الإسلامي، مع أنّه يعبّر عن وجهة نظر مذهبٍ اقتصاديٍّ ثـالتٍ يختلف عن كلٍّ من المذهبين ؟ !

#### فهرس الموضوعات

| الإنسان المعاصر والمشكلة الاجتماعيّة |            |
|--------------------------------------|------------|
| $() \cdot - \forall$                 |            |
| لم۹                                  | كلمة المؤأ |

#### الإنسان المعاصر وقدرته على حلَّ المشكلة الاجتماعيّة ( ٦٣ ـ ٣٤)

| ۱٥ | مشكلة الإنسانية اليوم                  |
|----|----------------------------------------|
| ۱۸ | الإنسانية ومعالجتها للمشكلة            |
| 19 | رأي الماركسيَّة                        |
| ۲۲ | رأي المفكِّرين غير الماركسيِّين        |
| ۲۳ | الفرق بين التجربة الطبيعية والاجتماعية |
| ۳۳ | أهمّ المذاهب الاجتماعية                |

الديمقراطيّة الرأسماليّة ( ٣٥ ـ ٥٠) الحرّيات الأربع في النظام الرأسمالي .....

| ميّة | الإسلا | المدرسة | <br> |     | •••••      | •••••        | 101  |
|------|--------|---------|------|-----|------------|--------------|------|
| ٤١   |        |         | <br> | لية | في الرأسما | جاء المادّي  | الاق |
|      |        |         |      |     |            |              |      |
| ٤٥   |        |         | <br> |     | أسعالي     | ي النظام الر | مآسر |

الاشتراكيّة والشيوعيّة (٥١ ــ ٦٢)

| ٥٣ | النظريَّة الماركسيَّة        |
|----|------------------------------|
| 00 | الانحراف عن العملية الشيوعية |
| ٥٩ | المؤاخذات على الشيوعية       |

| ٦٥ | <br>التعليل الصحيح للمشكلة |
|----|----------------------------|
| ۷. | <br>كيف تعالج المشكلة ؟    |
| ٧٦ | <br>رسالة الدين            |

الحرّية في الرأسمالية والإسلام...... ٨٥

| 109 | قهرس الموضوعات                          |
|-----|-----------------------------------------|
|     | الحرّية في الحضارة الرأسمالية           |
| ۹۱  | موقف الإسلام من الحرّية                 |
|     | أقسام الحرّية                           |
|     | الحرّية في المجال الشخصي                |
| ۹۹  | الحرّية في المجال الاجتماعي             |
| ۱۰۱ | المدلول الغربي للحرّية السياسية         |
| Ν+ε | الحرّية الاقتصادية بمفهومها الرأسمالي . |
| ۱۰٥ | الحرّية الفكريّة بمفهومها الرأسمالي     |
| ۱۰۸ | الضمان في الإسلام والماركسية            |

## ماذا تعرف عن الاقتصاد الإسلامي؟ ( ١١١ ـ ١٥٦)

| ۱۱۳ | مقدّمة                                  |
|-----|-----------------------------------------|
| νiε | توضيح السؤال                            |
|     | حاجتنا الى هذا السۋال                   |
| ۱۱٤ | الخطأ في فهم السؤال                     |
| 110 | تصحيح الخطأ بالتمييز بين المذهب والعلم  |
| 110 | مثال على الفرق بين المذهب والعلم        |
| ۱۱٥ | التأكيد على أنَّ الاقتصاد الإسلامي مذهب |
| ۱۱٦ | وجهة النظر في الجواب                    |
| ۱۱۷ | هل يوجد في الإسلام اقتصاد؟              |

| المدرسة الإسلاميّة |                                        |
|--------------------|----------------------------------------|
| ١٢١                | ما هو نوع الاقتصاد الإسلامي ؟          |
| ۱۲۳                | المذهب الاقتصادي وعلم الاقتصاد         |
| ١٣٤                | المثال الأوّل                          |
| ١٢٧                | المثال الثاني                          |
| ١٢٨                | المثال الثالث                          |
| ۱۳۰                | استخلاص من الأمثلة السابقة             |
| ۱۳۱                | علم الاقتصاد والمذهب كالتأريخ والأخلاق |
| ۱۳۲                | علم الاقتصاد كسائر العلوم              |
| ۱۳۳                | الفارق في المهمّة لا في الموضوع        |
| ١٣٤                | المذهب قد يكون إطاراً للعلم            |
| ۱۳٦                | النتائج المستخلصة                      |
| ۱۳۷                | المذهب لا يستعمل الوسائل العلمية       |
| ۱٤١                | الاقتصاد الإسلامي كما نؤمن به          |
| ١٤٢                | ما هي أكبر العقبات ؟                   |
| ١٤٤                | -<br>شمول الشريعة واستيعابها           |
| ۱٤٧                | التطبيق دليل آخر                       |
| ۱٤٨                | المذهب يحتاج الى صياغة                 |
| ۱٤٩                | أخلاقية الاقتصاد الإسلامي              |
|                    | ماذا ينقص الاقتصاد الإسلامي عن غيره ؟  |
|                    |                                        |

| ۱۵۷ | <b>c</b> | وعان | لموخ | فهرس ا |
|-----|----------|------|------|--------|
|-----|----------|------|------|--------|

.

.

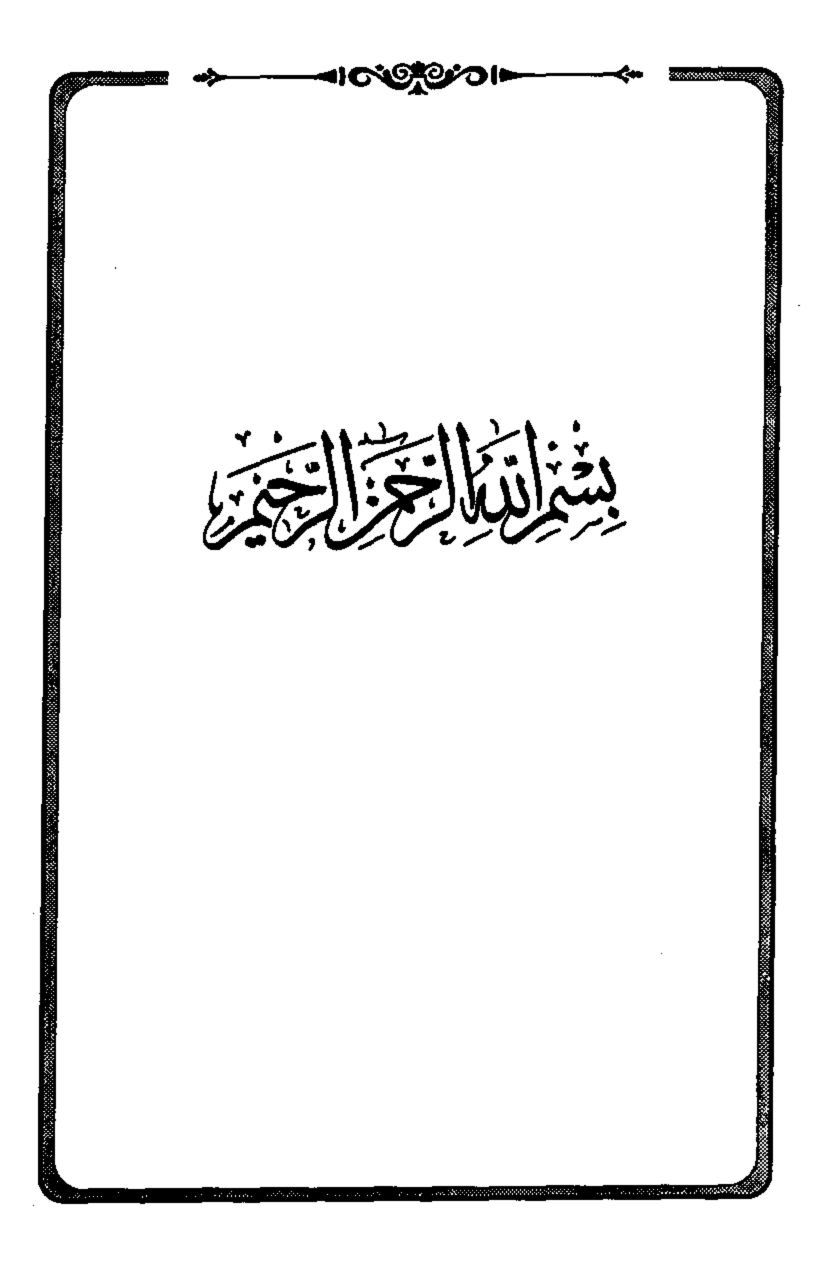


فَٱلْيَفُ سِمَاجَلِبَةِ ٱللَّہِ لِعِصْرَبْطُا اللَّهُ ٱلسَّبَيْتِ مُحَمَّطِ وَٱلصَّرَ<sup>يَّةَ</sup>





.



w¥@yor رسالتنا الشرط الأساسي لنهضة الأمة

المللة الرحمي المرحمي المرحمي المرحم نب

فَذْ جَاءَكُمْ مِّنَ اللهِ نُورٌ وَكِتَابٌ مُبِينٌ \* يَهْدِي بِهِ ٱللهُ مَنِ ٱتَّبَعَ رِضْوَانَـهُ
 شُبُلَ السَلاَمِ وَيُخْرِجُهُم مِنَ الظُـلُمَاتِ إِلَىٰ النَّورِ بِإِذْنِهِ وَيَسَهْدِيهِمْ إلى صِرَاطٍ
 مُسْتَقِيمٍ ﴾<sup>(١)</sup>.

الشرط الأساسيّ لِنهضية الأمّة

إنّ الشرط الأساسيّ لنهضة الأمّة \_أيّ أمّةٍ كانت \_ أن يتوفّر لديمها المبدأ الصالح الذي يحدّد لها أهدافها وغاياتها، ويضع لها مثلها العليا، ويرسم اتّجاهها في الحياة، فتسير في ضوئه واثقةً من رسالتها، مطمئنةً إلى طريقها، مـــــطلّعةً إلى ما تستهدفه من مثلٍ وغاياتٍ مستوحية من المبدأ وجـودها الفكـري وكـيانها الروحي. ونحن نعني بتوفّر المبدأ الصالح في الأمّة وجود المبدأ الصـحيح أوّلًا، وفهم الأمّة له ثانياً، وإيمانها به ثالثاً، فإذا استجمعت الأمّة هذه العناصر الثـلاثة فكان لديها مبدأ صحيح تفهمه وتؤمن به أصبح بإمكانها أن تحقّق لنفسها نهضة

۱٦-١٥: المائدة: ١٩-١٦.

(۱) المائدة : ۱۵ ـ ۱۲.

٥٠. ..... رسالتنا

حقيقية، وأن توجد التغيير الشامل الكامل في حياتها على أساس ذلك المـبدأ، فما كان الله ليغيّر ما بقومٍ حتى يغيّروا ما بأنـفسهم، كـما دلّ عـلى ذلك التـنزيل الحكيم<sup>(۱)</sup>.

وآمتنا الإسلامية الكريمة لا تفقد في الحقيقة من عناصر الشرط الأساسيّ لنهضتها البنّاءة إلّا واحداً منها، فالمبدأ موجود لديها متمثّل في دينها الإسـلامي العظيم الذي لا يزال وسيبقى أبد الدهر أقوى ما يكون على تحمّل أعباء القميادة المبدئية، وتوجيه الأمّة وجهتها المثلى، والإرتفاع بها من نكستها إلى مركزها الوسطيّ من أمم الأرض جميعاً كما شاء الله لها، والأمّة الإسلامية كـلُّها مـجمعة على الإيمان بهذا المبدأ وتقديسه ديناً وعقيدة، غير أنَّ هذا الإيمان ضعيف فسي الغالب ومحدود لدى كثير من **الأشخاص، وأكبر سببٍ فــى ذلك عــدم امـتلاك** الأتمة بصورةٍ عامةٍ وغالبيةٍ العنصر الثالث وهو فهم المبدأ، فالأمّة تؤمن بـالمبدأ الإسلامي إيمانا إجماعيا ولكنّها لا تفهمه فهما إجماعياً، وهذا هو التمناقض الذي قد يبدو غريباً لأول وهلة، فكيف تؤمن الأمَّة بـالمبدأ وتـدين له بـالولاء وهي لا تفهمه حقَّ الفهم ولا تعرف مـن مـفاهيمه وأحكـامه وحـقائقه إلَّا نـزرأ يسيرأ؟ ! ولكنَّ هذا هو الواقع الذي تعيشه الأُمَّة منذ منيت بالمؤامـرات الدنــيئة ـ المستترة تارة والسافرة أخرى من أبناء الصليبيِّين المستعمِرين، أعداء الإسلام التاريخيّين، تلك المؤامرات الهائلة التي شنّوها على الأمّة وكيانها حستي استهت بالغزو الاستعماري المسلّح، فلم يكن للغزاة من همٍّ بعد القضاء على كيان الإسلام الدولي إلاَّ أن يباعدوا بين الأُمَّة ومبدئها. وقامت عملية الفصل هذه بـين الأُمَّـة والعبدأ على قدمٍ وساقٍ، وهي تـعني سـلب الأُمّــة إيـمانها بـالمبدأ وفـهمها له،

(١) نصّ قوله تعالى : ﴿ إِنَّ الله لا يُغَيِّرُ ما بقومٍ حتّى يغيّروا ما بأنفسِهم ﴾ . الرعد : ١١.

الشرط الأساسي لنهضة الأمّة ......

ولكن لمما كان إيمان الأممة بالإسلام أقوى من تسلك المؤامرات والمخطَّطات الاستعمارية جميعاً استطاع أن يثبت وينتصر في المعركة، فظلّت محتفظةً بإيمانها بإسلامها العظيم. وأمما فهم الأممة للمبدأ ومفاهيمه وحقائقه فقد كان هو نقطة الشعف التي نجحت فيها عملية الفصل بين الأممة والمبدأ، فقد استعمل الغزاة الآثمون كلّ الطرق والأساليب للقضاء على وعي الإسلام من ذهنية الأممة وحجب أضوائ وأنواره عنها بما نثروه هنا وهناك من مفاهيمهم وأفكارهم وتشويهاتهم للإسلام المشرق العظيم.

وهكذا أصبحت الأمّة بعد أن نفّذ أعداؤهما فيها مخطّطُهم النظيع وهي لا تعرف من الإسلام شيئاً واضحاً محدّداً أو تعرف ما زوّره المستعبرون من أفكاره وحقائقه. وبهذه الطريقة وجد التمناقض العجيب في كبانها. فأصبحت لا تفهم الإسلام فهماً صحيحاً كاملاً بالرغم من أنّها ظلّت باقيةً عملى إيمانها به.

وبطبيعة الحال أنّ انخفاض الوعي وحجب الصور الحقيقية الزاهية للإسلام عن الأنظار كان سبباً في انخفاض الدرجة المعنوية للإيمان نفسه وفقدانه لكشر من طاقاته الحرارية الجبّارة، فمسألة الأمّة اليوم \_وهي تملك السبداً الصحيح وتؤمن به \_ أن تقبل على تفهّم إسلامها ووعي حقائقه واستجلاء كنوزه الخالدة ليملأ الإسلام كيان الأمّة وأفكارها، ويكون محرّكاً حقيقياً لها، وقائداً أميناً إلى نهضةٍ حقيقيةٍ شاملة. فالفهم العامّ للمبدأ الإسلامي إذن هو ضرورة الأمّة بالفعل التي تستكمل الأمّة به الشرط الأساسيّ لنهضتها.

وليست هذه «الأضواء» إلاّ إشعاعة من نور الإسلام الوهّاج حاولنا أن تنير للأمّة وتكشف عن شيءٍ من كنوز الإسلام، أو تعكس أنواره على ما يتماوج به واقع الأمّة من أفكارٍ وأحداث، وهي جـزء مـن حـركةٍ فكـريةٍ شـاملةٍ تـدعو

| ١٢ رسالتنا                                                                      |
|---------------------------------------------------------------------------------|
| المصلِحين والقادة الإسلاميّين إلى إيجادها والتوفّر على تنميتها وتغذيتها لتعرف   |
| الاُمّة طريقها السويّ، وتفهم كيف تفتح الدنيا بالمفتاح الإلٰهيّ الذي أهملته طوال |
| هذه السنين .                                                                    |

.

4)~`©<u>\*</u>@\*>I► رسالتنا ۲ رسالتنا والدعاة

يتسب ألله ألرَّحْمَزُ أَلْرَجْهِ لَمَ

رسالتنا والدُعاة

إنَّ للرسالة الإسلامية خصائص ومميِّزاتٍ في كلَّ الحقول والميادين تبرهن على أنَّها أكفأ الرسالات وأجدرها بالدعوة والنجاح والخلود، ومن تلك الميادين التي تبرز فيها خصائص الرسالة الإسلامية قويةً رائعةً الميدان العملي، ميدان الدعوة وحمل لواء الرسالة، فإنَّ الدعوة إلى الرسالة الإسلامية تمتاز على أكثر الدعوات إلى مختلف الرسالات الأخرى بأنّها تستمدّ من الرسالة نفسها وطبيعتها الخاصّة عناصر قوّتها وشروط نجاحها ومقوّماتها الروحية في مجال الجهاد والكفاح. فالرسالة الإسلامية تقوم بذلك، ولهذا تضطر والشروط والمقوّمات بما لا يمكن لرسالة إخرى أن تقوم بذلك، ولهذا تضطرّ كمثير من الدعوات أن تستجدي بعض تلك المقوّمات الروحية من جهاتٍ أخرى غير رسالتها التي تتبنّاها وتحمل رايتها.

وأهمّ تلك المقوّمات الروحية التي تحتاجها كلّ دعوةٍ ذات رسالةٍ مهما كان لونها هي : أو لأ و المقال بتيات تنفي ما بيال التيفي نظر الدم يتبط لماً تنترب أ

| <br>٦ |
|-------|
|       |

الرسالة التي يحملونها لوناً من التقديس العميق، ويغذّوا في نفوس الدعاة اليقين غيرَ المحدود بصحة الرسالة وتفوّقها على كلّ نقاشٍ وجـدال، ليـتولّد مـن هـذا الإيمان اليقيني طاقة حرارية دافعة في مجال العمل والتبشير .

ومن الواضع أنَّ طبيعة الرسالة الإسلامية تكوَّن لها هذا الطابع في نـفوس الدعاة لأنَّها ليست نتيجَة اجتهادٍ معيَّنٍ يكون عرضةً للخطأ أو حصيلة تسجاربٍ محدودةٍ قد لا تصوّر الواقع تصويراً كاملاً، وإنَّما هـ الرسالة الخـاتمة التـي اصطفاها الله سبحانه للإنسانية، وبعث بها خاتم رسله ﷺ، فهي مع كونها مذهباً للحياة والمجتمع تتمتّع بالطابع الدينيّ الذي يحيطها بالتقديس واليقين المطلق. هذا هو الفارق بينها وبين سائر مذاهب الحياة التي لا تصل في عقيدة أصحابها إلى درجة الدين، ولا تحظى بما يحظى به الدين لدى المتديِّنين من يقينيةٍ مطلقة، وفي ضوء هذا الفرق يتبيّن السرّ في ما نطالعه من صلابةٍ عقائديةٍ في حملة رسالة الدين المخلصين، وميوعةٍ أو انخفاضٍ عقائديٍّ في حملة الرسالات الفكرية الأخـرى بالرغم من نبوغهم وعبقريتهم، فليس عجيباً \_مثلاً \_أن نرى ماركس وهو منشئ مذهبٍ ودعوةٍ من أشهر مذاهب التاريخ ودعواته يقول : «إنَّني لست ماركسياً» بينما يقول داعية مسلم كعليٌّ ظلُّة : «لو كشف لي الغطاء لَما ازددت يقيناً »<sup>(١)</sup>، فإنّ عقيدة عليٌّ للظُّلا كانت ديناً، ومـن طـبيعة الديـن أن يشـعٌ فـي نـفوس رجـاله المخلصين بهذا اليقين، ويكسب هذه العقائدية المطلقة، وأمّا الماركسية فلم تكن \_على أبعد تقدير \_ إلاً اجتهاداً علمياً خاصًاً، ولذلك لم تستطع أن تـجعل مـن ماركس نفسه ماركسياً، ولم تستطع بعد ذلك أن تكتسب الصفة القطعية والقدسية العقائدية إلّا بعد أن لعب الماركسيون دوراً كبيراً في رفع الماركسية إلى مستوى

بحار الأنوار ٤٠ : ١٥٣، عن مناقب ابن شهر آشوب ٢ : ٣٨.

رسالتنا والدعاة ......

الدين في عقائديته وقدسيته. وهكذا نعرف أنَّ الامتياز الديني للرسالة الإسلامية يجعلها قادرةً على خلق جوٍّ عقائديٍّ كاملٍ في أجواء الدعوة.

وثانياً : الأمل، فإنّ الأمل هو بصيص النور الذي لا تستغني عنه كلّ الدعوات، وإذا فقدت الدعوة أملها في الفوز والنجاح فقدت وجودها ومعناها الحقيقي ؛ لأنّ الدعوة إلى ما لا أمل في تحقيقه ضرب من العبث واللهو ، ولهذا كان لابدّ لمختلف الدعوات أن تفتّش عن الأمل و تغذّيه في ضوء الظروف والأحداث ، وأن تتصيّده من الظروف والأحداث نفسها . وأمّا الدعوة إلى الرسالة الإسلامية فهي وإن كانت تعتمد في آمالها على الظروف والملابسات ولكنّها تعتمد قبل ذلك على الأمل الذي تزوّدها به طبيعة الرسالة الإسلامية نفسها ، فإنّ هذه الرسالة تفتتح بنفسها للدعاة أجواءً من الأمل و تقوّي من عزيمتهم ورجائهم ، ولا أدلّ على أنّ الدعاة الإسلامية الخيمة الرسالة الإسلامية نفسها ، فإنّ هذه الرسالة تفتح الفسها للدعاة أجواءً من الأمل و تقوّي من عزيمتهم ورجائهم ، ولا أدلّ على أنّ الذعاة الإسلاميّين يقتبسون أملهم من الرسالة نفسها قـبل أن يستوحوه من الظروف والأحداث .

إنّ الطليعة الإسلامية التي عاصرت محنة الإسلام في مكّة وهو يومئذٍ وليد ضعيف قد تجمّعت القوى على سحقه، وتألّب الأعداء على خـنقه، كـانت هـذه الطليعة تهتزّ أملاً بل يقيناً بتهديم عروش الظلم، كلّ العروش، وإنقاذ بلاد كسرى وقيصر من كسرى وقيصر . ولا نبالغ إذا قلنا : إنّ هذا الأمل الحيّ القويّ من أكبر القوى المعنوية التي كان يتمتّع بها أولئك المسلمون ويستعينون بها عـلى الصبر والاستبسال في المحنة، ولم يكن من الممكن أن يخلق هذا الأمل في نفوس الدعاة شيئاً سوى رسالةٍ لها طبيعة الرسالة الإسلامية وطابعها الإلهيّ اليقيني ومددها الروحيّ والمعنوي، فلم يكن المسلم ليستهين أو يضعف أمام الشـدائـد وبيده مشعل السماء ومن ورائه الوعود الإلهية بالنصر والتأييد . ولا زالت حـتى الآن الرسالة الإسلامية \_كما كانت \_قادرةً على بعث الأمل في نفوس الدعاة ، بل ۸۸ ..... رسالتنا

هي تبعثه فعلاً بما يشعّ في نصوصها القرآنية والنبوية من وعدٍ بالنصر إذا خلصت النية وأحكمت الخطّة على أساس الإسلام.

وثالثاً : الدافع الذاتي، فإنَّ الإنسان العادي مهما تصل به دوافعه المــثالية فإنَّ للدافع الذاتي أثراً بليغاً في حياته واندفاعه، ومن هنا تنشأ المشكلة في كثيرِ من الدعوات والرسالات، لأنَّ الرسالة تتطلَّب المثالية في الدوافع وروح التضحية والمفاداة، والدعوة تتطلُّب شيئاً من الدوافع الذاتية التي تزيد من حرارتها وقوتها واندفاعها؛ ولأجل ذلك نجد أنَّ الدعاة كثيراً ما يغرقون بعد زمنٍ قصيرٍ أو طويلٍ من دعوتهم أو انتصارهم في الدوافع الذاتية، وتخبو في نفوسهم تـلك الدوافـع المثالية بالتدريج لتحلّ مكانها دوافع الذات، وتصبح الرسالة أداةً ومبرّراً لتـلبية هذه الدوافع بعد أن فقدت في نفوس الدعاة دوافعها المثالية. وأمّا الإسلام فـهو يختلف عن بقية الرسالات في قدرته على تسخير الدوافع الأنانية والمثالية معاً لصالحه، فإنَّ طبيعة الرسالة الإسلامية إقناع المسلم بأنَّ الإخلاص لهذه الرسالة. والدعوة إليها والتضحية في سبيلها مكسب شخصيَّ قبل أن يكون مكسباً مثالياً أو اجتماعياً ، وربح لجزاءٍ ونعيم لا حدود له قبل أن يكون عاطفةً مثالية أو اندفاعاً تحمسياً. وهكذا تجنّد الرسالة الإسلامية جميع الدوافع الإنسانية لصالحها، وتجعل من الدوافع الأنانية دوافع خيّرةً تواكب الدوافع المثالية فسي مسقتضياتها ومتطلّباتها، فالرسالة الإسلامية إذن :

> رسالة عقيدةٍ وإيمان. رسالة أملٍ ورجاء. ورسالة تجنيدٍ لكلَّ الدوافع والقوى الإنسانية.





﴿ أَلَمْ يَأْنِ لِلَّذِينَ آمَنُوا أَنْ تَخْشَعَ قُلُوبُهُمْ لِذِكْرِ اللهِ وَمَا نَـزَلَ مِـنَ الْحَقِّ وَلَا يَكُونُوا كَالَّذِينَ أُوتُوا الْكِتَابَ مِنْ قَبْلُ فَطَالَ عَلَيْهِمُ الأَمَدُ فَقَسَتْ قُلُوبُهُمْ وَكَثِيرٌ مِنْهُمْ فَاسِقُونَ ﴾<sup>(١)</sup>

ألم يأنِ لهؤلاء الذين أضاء الإيمان عقولهم وتمكَّنت العقيدة من نفوسهم، وتبيَّن لهم الحقّ متجسّداً في أشرف رسالات السماء أن يفجَّر هذا الإيـمان فسي نفوسهم موجاً من العاطفة، ويشعّ فيها انفعالاً خاصّاً يتّفق مع طبيعة ذلك الإيمان وجوهره حتّى تمتلئ قلوبهم بالخشوع للحقّ والإنقياد له والانصياع إلى أوامـره ونواهيه.

بهذا يعلن الإسلام عن ضرورة ازدواج الفكر والعاطفة، واجتماع العـقيدة وما تتطلّبه من ألوان الانفعال والاحساس حتى تدبّ الحياة في العقيدة وتصبح مصدر حركةٍ وقوة دفعٍ، وليست مجرّد فكرةٍ عقليةٍ لا يـخفق ولا يسـتجيب لهـا الحسّ ولا تتدفّق بالحياة.

وهذه هي السياسة العامّة للدعوة الإسلامية. فهي دعوة فكرٍ وعـاطفة، أو

(۱) الحديد : ۱٦.

۲۲ ..... ۲۲

بالأحرى دعوة إلى عقيدةٍ بكلّ ما تتطلّبه من مفاهيم وعواطف، وليست دعوة فكريةً خالصةً تستهدف تطوير العقيدة طبقاً لها وتقف عند هذا الحدّ كالمذاهب الفلسفية المجرّدة، كما أنّها ليست في مستوى الدعوات العاطفية المنخفضة التي تستغلّ العاطفة فحسب وتعني بتربيتها دون أن تقوم على أسسٍ فكريةٍ خاصّة، بل للدعوة الإسلامية طريقتها الخاصّة في مزج الفكرة بالعاطفة، وتفجير العواطف على أساسٍ فكري، وبذلك تبقى محتفظة بالطابع الفكري بالرغم من اهستمامها بالجانب العاطفي وتنميته في الشخصية الإسلامية، لأنّها تستوحي كلّ عاطفةٍ من مفهومٍ معيّنٍ من مفاهيمها عن الحياة، والكون والإنسان.

فالعواطف الإسلامية دائماً نتيجة المفاهيم والأفكار الإسلامية وانعكاسات انفعالية لها. ولهذا نجد أنَّ الإسلام يهيِّئ كلَّ عقيدةٍ من عقائده وكلَّ مفهومٍ من مفاهيمه ليكون ينبوعاً لعاطفةٍ خاصَّةٍ تنسجم مع ذلك المفهوم أو تلك العقيدة وتتفق وإيّاهما، كما وجدنا في الآية الكريمة كيف ربط بين الإيـمان بـالشريعة الحقّة والخشوع لها، هذا الخشوع الذي هو لون من الانفعال العاطفي يتطلَّبه ذلك الإيمان ويصبح بدونه مجرّداً عن أيّة فعاليةٍ إيجابية.

والسبب في هذا الربط بين المفاهيم والعواطف في الإسلام واضح كلّ الوضوح؛ لأنّ الإسلام لا يريد المفاهيم والأفكار بمعزلٍ عن العمل والتطبيق، وإنّما يريدها قوىً دافعةً لبناء حياةٍ كاملةٍ في إطارها وضمن حدودها، ومن الواضح أنّ الأفكار والمفاهيم لا تصبح كذلك إلّا حين تتّخذ أشكالاً عاطفية، وحين تخلق الإنفعالات التي تناسبها والعواطف التي تساندها تتّخذ هذه العواطف موقفاً إيجابياً في توجيه الحياة العملية والسلوك العامّ. فمفهوم المساواة -مثلاً -الذي هو من أهمّ المفاهيم التي بشَّر بها الإسلام لا يمكن أن يتمر في الحقل العملي المثمر المطلوب ما لم تنبئق من هذا المفهوم عاطفة كعاطفة الأخوّة العامّة التي رسالتنا يجب أن تكون قاعدة للعاطفة ...... ٣٣

عمل الإسلام لإيجادها في نفس المسلم وربطها بمفهومه الخاصّ عن المساواة ليصاغ المفهوم في شعورٍ عاطفيٍّ دفّاقٍ قادرٍ على الحركة والتوجيه طبقاً لمتطلّبات المفهوم.

وعلى ضوء ذلك نستطيع أن نرتّب ما يلي :

أولاً : أنَّ العقيدة كما يجب أن تكون قاعدةً فكريةً للشخصية الإسلامية وحجر الزواية في تفكيرنا ومفاهيمنا طبقاً لما أوضحناه في العدد السابق كـذلك يجب أن تكون قاعدةً للعواطف التي تنشأ عليها الشخصية الإسلامية وتُنَمَّى فيها بمختلف الوسائل والأساليب، لأنّ العواطف التي يرتضيها الإسلام للمسلم هـي العواطف الفكرية، أي العواطف التي ترتكز على مفاهيم فكريةٍ معيِّنة.

وحيث إنّ الإسلام هو القاعدة الأساسية للمفاهيم الفكرية التي تتكوّن منها العقلية الإسلامية كان من نتيجة ذلك طبيعياً أن يكون هو القاعدة والينبوع الأساسي لأعمق العواطف التي تتكوّن منها النفسية الإسلامية، وبمقدار ما تكون الرسالة أكثر عمقاً وتركّزاً في موضعها الرئيسي من عواطف المسلم ترتفع شخصيته النفسية ويكتمل طابعه الإسلامي، كما ترتفع شخصيته الفكرية ويكتمل طابعه بمقدار وجود القاعدة الإسلامية وتمركزها فيها.

وقد عبّر القرآن الكريم تعبيراً رائعاً عن العقيدة الإسلامية بصفتها الينبوع الأساسيِّ لأعمق العواطف في النفسية الإسلامية، إذ قال : ﴿ قُلْ إِنْ كَانَ آبَاؤُكُمْ وَأَبْنَاؤُكُمْ وَإِخْوَانُكُمْ وَأَزْوَاجُكُمْ وعَشِيرَتُكُمْ وَأَمْوَالُ اَقْتَرَفْتُمُوهَا وَتِجَارَةُ تَخْشَوْنَ كَسَادَهَا وَمَسَاكِنُ تَرْضَوْنَهَا أَحَبَّ إِلَيْكُمْ مِّنَ اللهِ وَرَسُولِهِ وَجِهَادٍ فِي سَبِيلِهِ فَتَرَبَّصُوا حَتَّى يَأْتِيَ اللهُ بِأَمْرِهِ وَاللهُ لَا يَهْدِي اَلْقَوْمَ الفَاسِقِينَ ﴾<sup>(١)</sup>.

(١) التوبة : ٢٤.

| 71 |
|----|
|    |

فالعقيدة الإسلامية ينبغي أن تكون في نظر الإسلام ينبوعاً لأعمق العواطف في نفس المسلم، كعاطفة الحبّ العميق لله ولرسوله ولرسالته التي تسموا على كلّ عاطفةٍ وتهون فسي سبيلها كـلُّ العـلائق : عـلائق الأبـوّة، والبـنوَّة، والأخـوّة، والزوجية، والعشيرة، وعلائق المال والتجارة، والمسكن، ويقوم على أسـاسها التقدير العاطفي لكلّ موقفٍ ولكلّ واقع.

ثانياً : أنَّ الطريقة العامّة للإسلام لمَّا كانت قائمةً على مزج الفكرة بالعاطفة جاز للدعوة الإسلامية أن تمزج الفكرة بالعاطفة في تبشيرها ووسائلها ، وأن تعتبر العواطف الموجودة في المجتمع التي تساعدها على إنجاح سياستها من القـوى التي تتملّكها في سبيل النبشير ، ولكن شريطة أن يتوفّر في تلك العواطف الطابع الإسلامي بأن تكون قائمةً على مفاهيم فكريةٍ معيّنةٍ تتّفق ووجهة نـظر الإسـلام العامّة.

وأمّا العواطف السطحية المائعة التي لا تستند إلى مفهوم والتـي يـثيرها الإحساس أكثر ممّا يثيرها الفكر فليس من الصحيح للدعوة أن ترتكز على هذه العواطف؛ لأنّ انتشار هذه العواطف المـنخفضة الذي يـؤدّي إلى سـيطرتها فـي المجتمع يشكلّ خطراً على الدعوات الفكرية التي تحاول الارتفاع بذهنية الأمّة إلى المستوى الفكـري والتسـامي بـها عـن المشـاعر المـرتجلة والأحـاسيس الساذجة.

وأكثر من تلك العواطف السطحية خطراً العواطف التي تستمدّ جـذورها النفسية من مفاهيم فكريةٍ تتعارض مع مفاهيم الدعوة، وإن أمكن للدعوة من تجنّد تلك العواطف في سبيل الوصول إلى هدفٍ مـعيّنٍ وتـحطيم قـوةٍ مـعارضةٍ فـي الميدان، أو أن تستخدمها وتستثمرها إلى فترةٍ معيّنة، كما تفعل بعض الدعـوات التي تتستّر في كثيرٍ من مراحلها بواجهاتٍ تستهوي عواطف الناس بالرغم مـن رسالتنا يجب أن تكون قاعدة للعاطفة ......

مناقضة مفاهيمها لتلك العواطف.

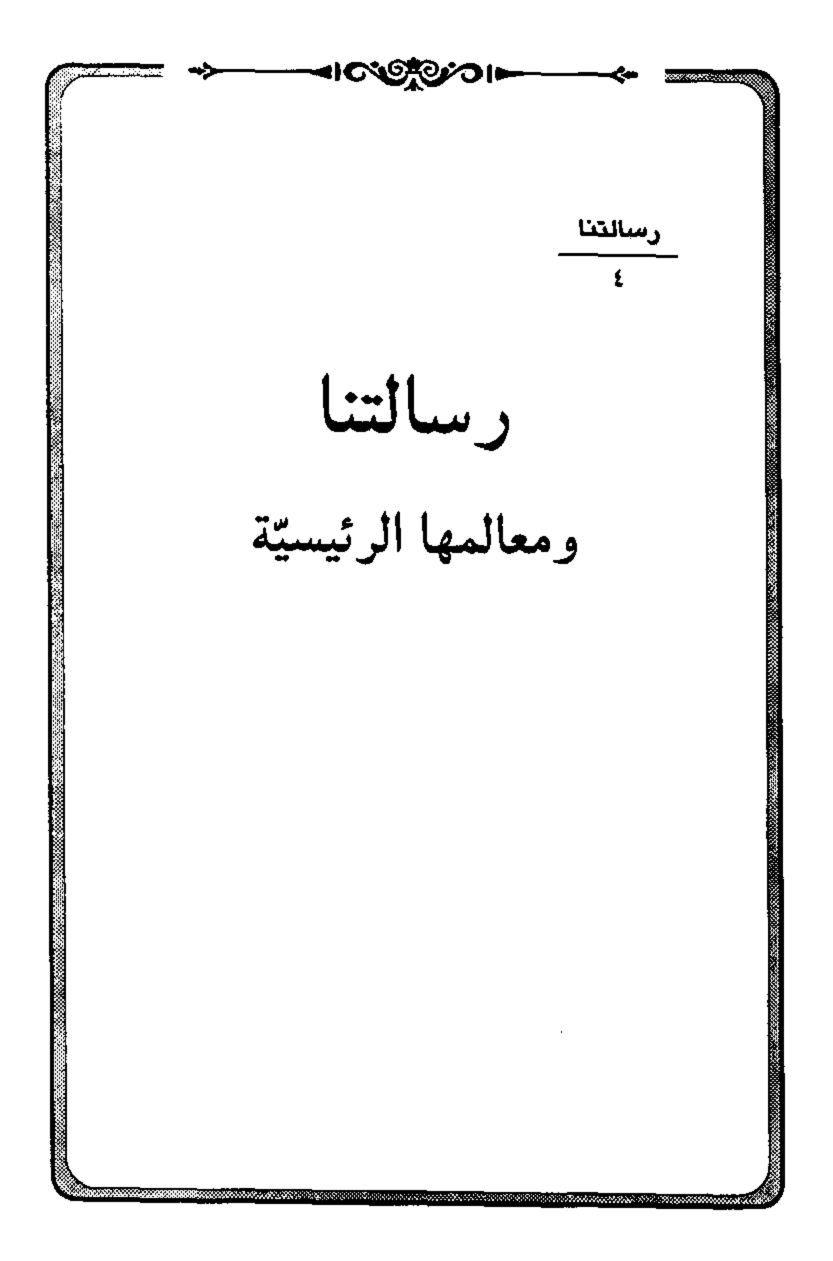
إنّ دعوةً فكريةً كالدعوة الإسلامية التي تستهدف قبل كلّ شيءٍ امتلاك واقع الاُمّة العقلي والنفسي وصبّه في قالبه الفكري والعـاطفي لا يـمكنها بـحالٍ مـن الأحوال أن تنتهز العواطف التي تقوم على غير مفاهيمها وتستغلّ تلك العواطف في سبيل مصلحتها فتواكبها إلى نصف الطريق، لأنّ في مواكبتها مساندةً للواقـع الفاسد الذي لم تقم الدعوة إلّا لتغييره وقلبه.

وعلى هذا فالسياسة العامّة للدعوة الإسلامية تجاه العواطف الموجودة في الأمّة هي استثمار ماكان منها إسلامياً لحساب الرسالة، وللدفع بها إلى الأمام في معركتها مع الكفر القائمة في كلّ مكان، والتعالي بالأمّة عن العواطف المنخفضة، وكنس ما يوجد لديها من عواطف ذات طابع فكريٍّ معارضٍ للإسلام، وتبديلها بعواطف صحيحةٍ تدور في فلك الرسالة الإسلامية. وبكلمة واحدة : إنَّ الدعوة تحاول أن تربط دائماً بين المفاهيم والعواطف وتُفَجَّر في نفسية الأمّة العواطف التي يتوخّاها الإسلام من تلك المفاهيم.

ويقاس مقدار نجاحها في الحقل الفكري بمدى تغلغل مفاهيمها في فكر الأُمَّة، وفي المجال النفسي بمدى انسجام عواطف الأُمَّة مع تـلك المفاهيم، وبمقدار ما يُولُّد الإيمان بالرسالة من عـاطفة الحبّ لهـا والمفاداة فـي سـبيلها والخشوع لها خشوعاً ينعكس في كلَّ قولٍ وعمل : ﴿ أَلَمْ يَأْنِ لِـلَّذِينَ آمَنُوا أَنْ تَخْشَعَ قُلُوبُهُمْ لِذِكْرِ اللهِ وَمَا نَزَلَ مِنَ الْحَقِّ وَلَا يَكُونُوا كَالَّذِينَ أُوتُوا الْكِتَابَ مِـنْ قَبْلُ فَطَالَ عَلَيْهِمُ الأَمَدُ فَقَسَتْ قُلُوبُهُمْ وَكَثِيرُ مِنْهُمْ فَاسِقُونَ ﴾<sup>(١)</sup>.

صدق الله العظيم

(۱) الحديد : ۱٦.



رسالتُنا ومعالمها الرئيسيّة

لكلَّ رسالةٍ معالمها الرئيسية التي تحدَّد كيانها الخاصّ وتميّزه عن كيانات الرسالات الأخرى، وتختلف الرسالات في هذه المعالم تـبعاً لاخــتلافها فـيما ترتكز عليه من أفكارٍ ومفاهيم، ويمكننا تـلخيص المـعالم الرئـيسية لرسـالتنا الإسلامية في الأمور التالية :

أولاً : النظرة الروحية إلى الحياة والكون بصورةٍ عامّة، ولا تعني الروحية هذه إنكار المعاني المادّية للكون أو حصر نطاق الوجود في الروح والروحيات كما يشاء الكثير من الكتّاب الاوروبّيين أن يفسَّروا النظرة الروحية بذلك. فالإسلام يعترف بالحقائق الروحية والمادية، وإنّما يربط تلك الحقائق جميعاً بسبب مشتركٍ أعمق وهو الله تعالى. فالنظرة الروحية في جوهرها إذن عبارة عن إدراك صلة الحياة والكون بالله وانبثاقها عن قدرته وتقديره، وبهذا المعنى يمكن أن نعتبر الكون بصورة عامة روحياً، لأن تلك الصلة بالمبدع الخلّاق \_ صلة الخلق والإبداع \_ تشمل المادة كما تشمل الروح وتنفذ إلى سياستها جميع محتويات الكون وحقائقه.

وليست هذه النظرة الروحية التي تتمثّل فيها الحقيقة الكبرى للكون نظريةً مجرّدة، وإنّما تتّصل بالوجود العملي للإنسان كلّ الإتّصال، وتحدّد له موقفه من عالمه الذي يعيشه والحياة التي يحياها ويستمد الإنسان منها، أو عـلى ضـوثها اتّجاهه العام الذي ينعكس في نشاطاته وأفعاله. ۳۰ ..... وسالتنا

ثانياً : الطريقة العقلية في التفكير ، إذ توجد طريقتان للتفكير :

إحداهما : الطريقة العقلية التي تعتبر العقل حاكماً نهائياً ومقياساً أسـاسياً تقاس على ضوئه الأفكار والمعلومات لامتحان مدى صحّتها وموضوعيتها.

والأخرى : هي الطريقة التجريبية التي تُـقصي العـقل عـن هـذا المـجال وتسلب منه وظيفته الأساسية هذه في الحياة الفكرية، وتـضع مـوضعه التـجربة مدَّعيةً أنّها هي الأساس الوحيد لكلّ ما يمكن أن يتوصّل إليه الإنسان من حقائق واستنتاجات.

والواقع أنَّ كلاً من العقليِّين والتجريبيِّين وقع في خطأ كانت له أسوأ النتائج. فالعقليون الذين نادوا بالعقل مقياساً لم يطبَّقوا عملياً هذا المقياس وحسب، وإنّما أفرطوا فحصروا بحوثهم في النطاق العقلي وكلَّفوا العقل المجرّد أن يزوّدهم بالحقائق والمعلومات حتى في الميادين والمجالات التي ليست من حقّه، وبذلك ضاعت عليهم فرصة الاستفادة من المعين التجريبي وما يتدفّق به من حقائق ونتائج.

ومن أوضح الأمثلة لذلك : ما شغل بال العقليّين قروناً متطاولةً من الزمان حين حاولوا أن يتعرّفوا على ما إذاكانت المادة متكوّنةً من أجزاءٍ وذرّاتٍ يتخلّلها الفراغ أو متّصلةً إتّصالاً حقيقياً لا فراغ فيه.

لقد خيِّل للعقليّين أنَّهم يستطيعون أن يصلوا إلى الكلمة النهائية في البحث عن طريق العقل وحده، ومنها نشأت النظريتان : «الاتصالية، والانفصالية»، وقام الصراع عنيفاً بين هؤلاء وأولئك من الاتصاليّين والانفصاليّين بعيداً عن التجربة ووسائلها، فلم يصلوا إلى نتيجةٍ حاسمة، لا لشيءٍ إلاّ لأنّ العقل بطبيعته حياديَّ في مثل هذا الموقف وما يشابهه من المواقف التحليلية للكون، فهو لا يستطيع أن يدرك بصورةٍ مستقلّة عن التجربة ما إذا كان الجسم مؤلّفاً من ذرّاتٍ أم لا. ولو أنّ العقليّين إنصر فوا إلى التجربة واستنطقوها ثمّ رجعوا إلى العقل كمفسّرٍ نهائيٍّ للواهر التجربة ونتائجها لوصلوا إلى خيرٍ كبيرٍ هو أفضل ألف مرّةٍ من هذا الجدل رسالتنا ومعالمها الرئيسيَّة .....٣١

العقيم. وهكذا أخطأ العقليّون حين لم يعرفوا \_عملياً على الأقلّ \_ما هي وظائف العقل بصفته مقياساً أساسياً للفكر .

وكما أخِطأ هؤلاء أخطأ التجريبيون أيضاً الذين اتَّجهوا اتـجاهاً مـعاكساً تماماً كردٌ فعل للإتجاه العقلي السابق، فآمنوا بالتجربة وقدرتها على استكشاف الحقائق والأسرار، وظنّوا في غمرةٍ من نشوة الظفر بما توصّلوا إليه من معلوماتٍ تجريبيةٍ أنَّهم استغنوا عن خدمات العقل لأنَّه ممّا لم تتكشّف عنه التـجربة بـعد. وكان نتائج ذلك أن تحرّر كثير من أنصار التجربة المعملية، وخسر العقليون الثروة التجريبية الضخمة، كذلك خسر التجريبيون الثروة العقلية الروحية الجبّارة.

وأممًا الإسلام فقد وقف من الفريقين المسوقف الصحيح، ورسم الطريق اللاحب للفكر الإنساني الذي يضمن للإنسان أفضل النتائج في كلّ الميادين، ويحول بينه وبين الألوان العقيمة من الجدل الذي مُنِيَ به العقليون، كما يحول بينه وبين المادية المُسِفَّة التي انتهى التجريبيون إليها. وتلخص هذا الطريق في أنّ العقل يجب أن يؤخذ كمقياس للأفكار، وحاكم فصل نُلقي بين يديه المعلومات التي حصل عليها الإنسان عن طريق الملاحظة الحسّية أو التجربة العملية، لينظَمها ويستنتج منها ما تنتجه من حقائق مادية أو حقائق خارجة عن حدود المادة : في أَفَلَمْ يَسِيرُوا فِي الأرض فَتَكُونَ لَهُمْ قُلُوبٌ يَعْقِلُونَ بِهَا... ﴾<sup>(1)</sup>. فليس السير في الأرض وما يشير إليه من ألوان التأمل التجريبي في حقائقها مغنياً عن العقل، وليس العقل مغنياً عن السير في الأرض ودراسة حقائقها بالطرق الحسّية والتجريبية. فالأخذ بالتجربة واستثمارها واستنطاقها صحيح كلّ الصحّة ولكن شريطة أن لا يلغى العقل ولا يحب الإنسان نو عن الوان التأمل التجريبي في حقائقها مغنياً عن العقل، وليس العقل مغنياً عن السير في الأرض ودراسة حقائقها بالطرق الحسّية والتجريبية. فالأخذ بالتجربة واستثمارها واستنطاقها صحيح كلّ الصحّة ولكن شريطة أن لا يلغى العقل ولا يحبس الإنسان نقسه في حدود حسّة التجريبي، بل يحكِّ

عقله فيما يحسّ ويجرّب ليستنتج ما وراء التجربة استنتاجاً عقلياً متّسقاً.

(١) الحجّ : ٤٦.

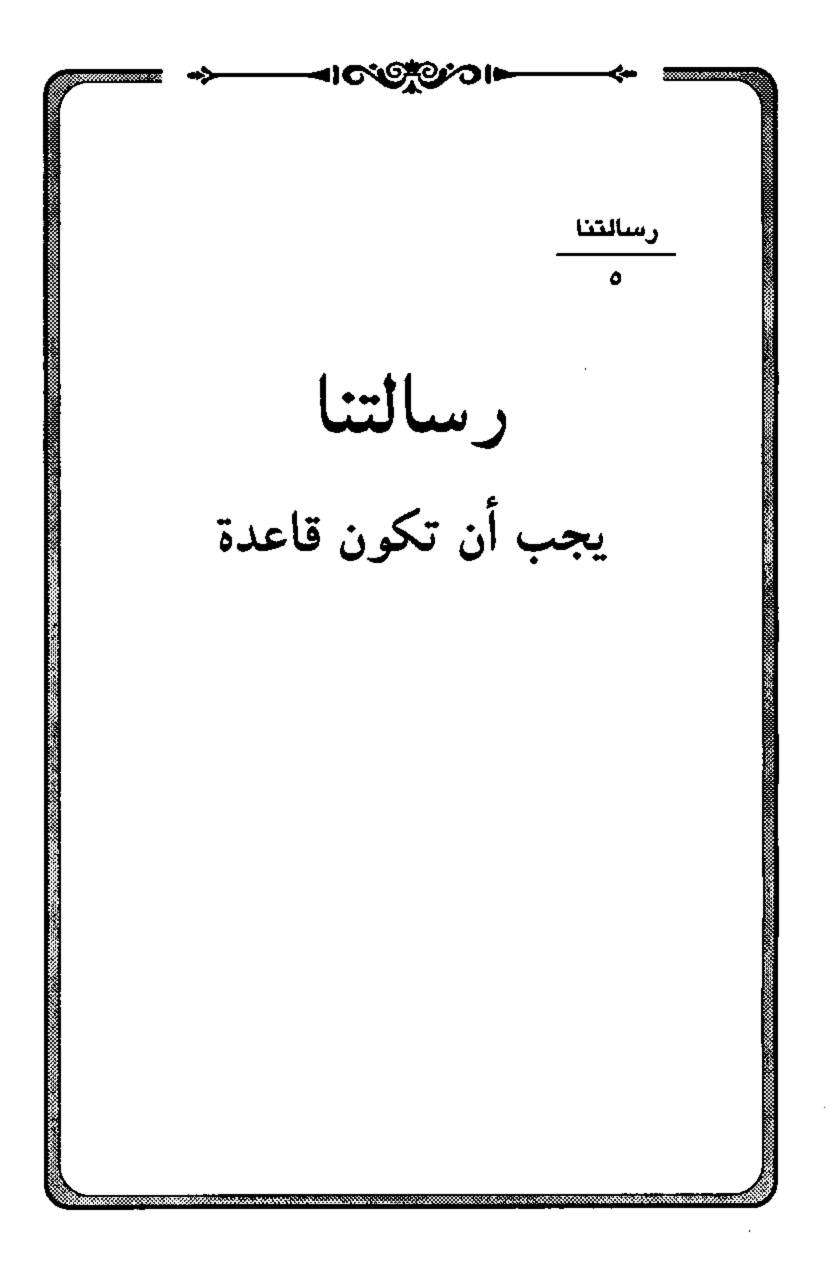
| ۲ | ۳ |
|---|---|
|   | ۲ |

ثالثاً : المقياس العمليّ العامّ الذي بَشَّر به الإسلام على أساس نظرته العامّة للحياة والكون، فما دام الإنسان مرتبطاً بخالقٍ وهبه الحياة وكلّ محتوياتها وإطاراتها المادية والمعنوية يجب أن يكون مقياسه في الحياة هو رضا الله تعالى بأن يكيّف حياته طبقاً لرضاه جل شأنه : ﴿ وَٱتَّبَعُوا رِضْوَانَ اللهِ واللهُ ذُو فَضْلٍ عَظيمٍ ﴾<sup>(1)</sup>. وهذا المقياس العمليّ يشمل جميع الميادين العملية للإنسان من فرديةٍ أو اجتماعية، ويشمل مختلف الحقول الإجتماعية من سياسيةٍ واقتصاديةٍ وأخلاقية.

فالإسلام يحتِّم على الإنسان أن يسير في كلّ هذه المجالات طبقاً لرضا الله سبحانه وتوجيهه. ويمتاز هذا المقياس عن أيّ مقياس آخر يقدَّمه فلاسفة الأخلاق عادةً بمميّزاتٍ أساسية، فهو مقياس من النظرة الروحية العامة إلى الحياة والكون وليس مقياساً مرتجلاً، كما أنّه يزيل كلّ تناقض من الصعيد العملي، على عكس كثير من المقاييس التي يقدَّمها فلاسفة الأخلاق كاللذّة أو المنفعة ونحوهما من مفاهيم عائمةٍ أو غير محدّدة، فإنّ الناس في المجتمع الواحد يتناقضون في لذّاتهم ومنافعهم. كما تتناقض المجتمعات البشرية المختلفة في هذه المقايس أيضاً، فما كان فيه منفعة فردٍ أو مجتمع أو كان ملذاً لهما قد يكون مضرّاً بفردٍ أو بمجتمع آخر. وإيمان الإنسانية بهذه المقاييس الخلقية الناقصة هو الذي جرّ عليها بمجتمع آخر. وإيمان الإنسانية بهذه المقاييس الخلقية الناقصة هو الذي جرّ عليها الإنسانية بالمقياس العمليّ الذي ينادي به الإسلام فسوف يزول كلّ لونٍ من ألوان الصراع والتناقض، لأنّ رضا الله تعالى لا يتناقض ولا يختلف ولا يختلف.

وبهذا المقياس وحده يمكن إنشاء المجتمع المطمئن المتعاون الذي إن ساده شيء من روح التنافس فإنّما يوجد هذا التنافس على مقدار ما يحصل عليه من رضا الله، وليس على مقدار ما يكسبه من المصالح الخاصّة والمنافع المادية.

(١) آل عمران : ١٧٤.



بيس\_ إللَّهِ ٱلرَّحْزَ ٱلرَّحِيرِ خِر

# رسالتنا يجب أن تكون قاعدة

إنَّ للحضارة الغربية بأفكارها ومفاهيمها وكيانها الثقافي عامَّةً قاعدةً فكريةً تستند إليها وهي «الديمقراطية»، أو بالأحرى الحرّيات الرئيسية في المجالات الفكرية والدينية والسياسية والاقتصادية، فإنَّ هذه الحرّيات بمفهومها الحضاريّ الغربيّ هي حجر الزاوية في ثقافة الغرب، والإطار الفكريّ الذي تدور في نطاقه الأفكار والمفاهيم الغربية عن الإنسان والحياة والكون والمجتمع، وحتّى أنّه لعب دوراً رئيسياً في تحديد الاتّجاه العامّ لمفكّري الغرب فيما يسمّونه بالعلوم الإنسانية والاجتماعية، فلم تستطع البحوث الإنسانية لهؤلاء المفكّرين أن تتجرّد عن تأثير الرسالة التي يعتنقها الباحثون كقاعدةٍ عامّة.

وليس تأثّر قوانين الاقتصاد السياسي بالحرّية الاقتصادية وتأثّر الاتّجاهات السيكولوجية لبعض مدارس علم النفس التحليلي التي يتزعّمها «فرويد» وغيره من اللاشعوريّين بالحرّية الشخصية إلّا من الأمثلة الواضحة لما نؤكّد عليه من الصلة الوثيقة بين أفكار الحضارة الغربية وبين القاعدة الفكرية التي تستند إليها ورسالتها الإجتماعية التي تدعو وتبشَّر بها.

وكذلك الأمر تماماً فيما يتّصل بالحضارة الماركسية التي تنافس الحضارة الرأسمالية في كلّ الميادين، فإنّ رسالتها الفكرية التي تدعو إلى نظرةٍ ماديةٍ معيّنةٍ

| <br>٣ | ٦ |
|-------|---|
|       | * |

تجاه الكون والحياة والمجتمع والتاريخ هي القطب المركزيّ الذي يـنعكس إلى حدٍّ قصير أو طويل في كلّ المفاهيم والأفكار الحضارية التي تتبنّاها الماركسية ويؤمن بها مفكّروها.

ونحن بطبيعة الحال لا نعني من احتلال الرسالة مركز القاعدة من التفكير في الحضارة الأوروبية أنّ الرسالة استطاعت أن تموّن المفكّر مباشرة بكلّ ما يحتاجه من مفاهيم ومعارف في كلّ الحقول والميادين إلى الدرجة التي تصبح كلّ معرفة منبثقةً عن الرسالة ومتفرّعةً عن القاعدة الرئيسية المفترضة، بل الواقع أنَّ وضع الرسالة في الموضع الرئيسي من التفكير الحضاري إنّما يعني محاولة التوفيق بين جوهر الرسالة وروحها وبين الأفكار الحضارية المتبنّاة، إذ من المنطقيّ والطبيعيّ أنّه ما دامت الرسالة صحيحة فعليها أن ترفض كلّ فكرةٍ تتّصل بالميادين الإنسانية إذا كانت تناقض تلك الرسالة، فالأفكار التي تتكوّن منها كلّ حضارةٍ ذات رسالة تخضع لمقاييس تلك الرسالة و تتجنّب مناقضتها، سواء أكانت مستنبطة منها أم لا.

هذا هو الواقع الذي يتبيّن بكلّ وضوح لدى دراسـة كـلّ مـن الكـيانين الحضاريّين المتصارعين اليوم على مسرح التفكير الأوروبّي. .

وأمّا موقفنا من هذا الواقع فهو :

أولاً : أن نكون على حظً عظيمٍ من الدقّة والوعي حينما نبحث عن الأفكار الأوروبّية، لأجل أن نستطيع تعريتها عن إطارها الرسالي، والتعرّف على مـدى صلتها بهذا الإطار وتأثّرها به.

وهذا هو الموقف الوسط الذي يجب أن يقفه المسلم الواعي من كلَّ تفكيرٍ أوروبَّتٍ يتصل من قريبٍ أو بعيدٍ بالحقول التي تعالجها الرسالة وتمتَّد إليها القاعدة الفكرية، فليس من الصحيح إغفال هذه الناحية الخطيرة (ناحية الصلة بين الفكرة ودراسة الفكرة) بغضّ النظر عمّا قد يكون لها من إطارٍ خاصًّ، أو قد يكون فيها رسالتنا يجب أن تكون قاعدة ..... ٣٧

من استيحاءاتٍ مستمّدةٍ من القاعدة الفكرية، كما يفعل كثير من الساحثين، المسلمين اليوم مع أفكار كثيرة من علماء الاجتماع والنفس والتاريخ الأوربيين، فإنّ أول نقطةٍ يجب التأكّد منها قبل كلّ شيءٍ هي البحث عن مدى صلة الفكرة المبحوث عنها بالقاعدة التي ثبت لدينا خطؤها، وعلى ضوء هذه الصلة يجب أن تتركّز نظرتنا إلى الفكرة والحكم لها أو عليها بما نستخلصه من البحث والدراسة.

كما أنّه ليس من الصحيح أيضاً ما يتّجه إليه بعض الدعاة المسلمين من الحكم على كلّ تفكيرٍ أوروبّيٍّ يتّصل بالحياة الإنسانية بأنّه خطأ لأنّه مستنبط من القاعدة، وما دامت القاعدة خطأً فما يستنبط منها خطأ أيضاً، فإنّ استنباط الفكرة من القاعدة في المجالات النظرية لا يعني أنّها مستنتجة منها استنتاجاً ومتوقّفة في مصيرها على القاعدة نفسها، وإنّما يعني ركما ألمعنا إليه رأنّ الفكرة صيغت بالشكل الذي لا يتناقض مع تلك القاعدة، سواء أكانت مستمّدةً منها بصورةٍ مباشرةٍ أم لا، والقاعدة وإن كانت خطأً ولكن ليس من الضروري في كلّ فكرةٍ لا تتناقض مع الخطأ أن تكون خطأً.

وثانياً : من واجب المسلمين الواعين أن يجعلوا من الإسلام قاعدةً فكريةً وإطاراً عامّاً لكلّ ما يتبنَّون من أفكارٍ حضاريةٍ ومفاهيم عن الكون والحياة والإنسان والمجتمع، ولا شكّ أنّ العقيدة الدينية نفسها تعني هذا الشيء وتفرضه موجوداً لدى المتديِّن، غير أنّ العقيدة الدينية لمّاكانت تعيش اليوم في نفوس كثيرٍ من الناس مجرّدةً عن وعي حقيقيًّ يسندها نجد أنّ جمهرةً من المسلمين لا يَعُون المكان الطبيعيّ الذي يجب أن تحتلّه رسالتنا الفكرية الأصلية من التفكير العامّ.

وليس هذا الفرق الذي نجده بين رسالتنا الإسلامية والرسالات الأوروبّية في مواضعها من التفكير العامّ ناشئاً عن طبيعة تلك الرسـالة، وإنّــما هــو نــتيجة الإختلاف فيما يرافق كلّ رسالةٍ في ذهنية أصحابها من درجة الوعي والشعور .

| رسالتذا |  |  |  | ••••• |  | ••••• | ۳۸ |
|---------|--|--|--|-------|--|-------|----|
|---------|--|--|--|-------|--|-------|----|

ولا نشّك أنّ هذا الإحساس الأليم بالحاجة إلى الرسالة البنّاءة في كلّ الميادين الفكرية والعملية، هذا الإحساس الذي يسيطر على الأمّة، وأنّ هذه اليقظة الخيّرة التي بدأت تباشيرها تبدو هنا وهناك، وأنّ هذا الموج المعنويّ المتزايد الذي بدأ يفجّر تيّاراً من الشعور الإسلامي لا نشكّ في أنّ هذا كلّه يؤكّد أنّ رسالتنا المقدّسة إنّما بدأت تسير في طريقها إلى مركزها الطبيعي، إلى مركز القاعدة الفكرية من الذهنية الإسلامية، وذلك حينما يستأنف المسلمون إيمانهم بالرسالة إيمان وعي لا إيمان تقليد، وإخلاصهم لها إخلاصاً أصيلاً لا إخلاصاً سطحياً يعتمد على ألوراثة والبيئة فحسب:

المَّنُونِيهم آياتِنَا فِي الآفاقِ وَفِي أَنْفُسِهِمْ حَتَّى يَتَبَيَّنَ لَهُمْ أَنَّهُ ٱلْحَقُّ أَوَ لَمْ يَكْفِ بِرَبِّكَ أَنَّهُ عَلَى كُلُّ شَيْءٍ شَهِيدٌ ﴾<sup>(١)</sup>.

## فهرس الموضوعات

| ۷  | الشرط الأساسي لنهضة الأمّة        |
|----|-----------------------------------|
| ۱۳ | رسالتنا والدعاة                   |
| ۱۹ | رسالتنا يجب أن تكون قاعدة للعاطفة |
| ۲۷ | رسالتنا ومعالمها الرئيسيّة        |
| ٣٤ | رسالتنا يجب أن تكون قاعدة         |
| ٤٠ | فهرس الموضوعات                    |

. .